
IM       SPIEGEL      DER      ZEIT 

Priesterausbildung heute 

Die hier dargelegten Gedanken sind von einer Gruppe erarbeitet worden. 
Die Beteiligten stehen in der Priesterseelsorge bzw. Priestererziehung und im 
theologischen Lehrberuf. Auf mehrfachen Wunsch hin möchten sie ihre Ge- 
danken, nicht zuletzt im Hinblick auf die Konzilsberatungen über die Reform 
der Priesterausbildung, zur Diskussion stellen. 

Die Kirche weiß, daß ihr Wirken, die Erfüllung ihres Sendungsauftrags in ent- 
scheidender Weise vom Stand, vom geistlichen und geistigen Niveau ihrer Priester 
abhängt. Darum ihre ständige und große Sorge um die Ausbildung der zukünftigen 
Priester. Die Päpste der letzten hundert Jahre haben sich ohne Ausnahme dazu 
immer wieder und eindringlich geäußert, von Gregor XVI. bis zu Paul VI. Sie alle 
wußten, •wie sehr eine gute und sorgfältige Ausbildung des Klerus zum Wohl und 
Fortschritt der heiligen Religion und der menschlichen Gesellschaft sowie zum Schutz 
der wahren und gesunden Lehre beiträgt"1 und welche Bedeutung der Stand der 
Priesterseminare für das Geschick der ganzen Kirche hat2. 

Lange Zeit war die Priesterausbildung in der Kirche, insbesondere die Ausbildung 
des gewöhnlichen Seelsorgsklerus, ungenügend. Dementsprechend war •der Bil- 
dungsstand der Masse des Klerus äußerst bescheiden. Zwar wurde die Vita commu- 
nis des Kathedralklerus, wie sie im christlichen Altertum etwa durch den hl. Augu- 
stinus in Hippo gepflegt und durch das IV. Konzil von Toledo (633) vorgeschrieben 
worden war, im 8. und 9. Jahrhundert durch die Regel Chrodegangs von Metz und 
durch die Domschulen gehoben. Aber die Anforderungen an das Wissen des Seel- 
sorgsklerus blieben gering. Das Kapitulare Karls des Großen Quae a presbiteris 
discenda sunt fordert von ihnen nur die Kenntnis des Lesens und Schreibens, des 
Symbolum Apostolicum und Athanasianum, des Paternoster, des Liber Sacramen- 
torum, des Computus und des Cantus Romanus sowie (für die Spendung des Buß- 
sakraments) des Poenitentiale; es empfiehlt den Besitz von Homilien für die Sonn- 
und Festtage, des Liber pastoralis Gregors des Großen und der Epistola pastoralis 
Gelasius' I. Bei der Visitation der Pfarrkirchen soll danach gefragt werden, ob die 
Priester die Psalmen besitzen und secundum usum Romanum beten, ob sie bei der 
Beicht die richtige Buße auferlegen können und die Katechumenen im christlichen 
Glauben zu unterrichten vermögen. Wie bescheiden in Wirklichkeit die Kenntnisse 
der Geistlichen waren, ergibt sich aus der Frage, ob sie in den Totenmessen je nach 
Bedarf den Singular und den Plural einzusetzen verstehen. Man begnügt sich mit 
einem Minimum an Lateinkenntnis und mit dem praktischen Wissen, das für die 
Feier der Messe, die Spendung der Sakramente und den elementaren Unterricht des 
Volkes in den christlichen Wahrheiten notwendig ist. Auf welchem Wege der Prie- 
ster sich diese Kenntnis aneignet, wird ihm überlassen. Dabei ist es im ganzen Mittel- 

1 Pius IX. in: Litt. Apost. Cum Romani Pontifices vom 28. Juni 1853, anläßlich der Errich- 
tung des Seminarium Pium (Pii IX. P. M. Acta, vol. I, 473). 

2 Epist. Paternae providaeque (Acta Leonis XIII., vol. XIX, 194). 



Im Spiegel der Zeit 203 

alter geblieben, audi dann, als seit dem 11. Jahrhundert zuerst in Italien, dann jen- 
seits der Alpen eine höhere städtische Kultur sich entwickelte und das städtische 
Bürgertum an den Seelsorger, insbesondere an den Prediger, höhere Anforderungen 
zu stellen begann, als sich die Notwendigkeit ergab, oppositionelle Bewegungen, wie 
die Waldenser abzuwehren, die im Gegensatz zur Kirche die Laienpredigt pflegten"3. 
Erst das Konzil von Trient hat hier eine Wende gebracht. Während der ersten 
Tagungsperiode (1545•47) glaubte man allerdings noch, •sich mit den traditionel- 
len Bildungsmitteln begnügen zu können"4. Erst als man den Sachproblemen, z. B. 
der Erneuerung der Predigt, näher trat, und die kirchlichen Verhältnisse in den 
Reformationsländern, zumal in Deutschland und in England immer lauter nach 
guten Priestern riefen, reifte das Dekret über die Gründung von Seminaren heran, 
das dann schließlich in der dritten Konzilsperiode (1561•63), am 15. Juli 1563, 
angenommen wurde. Dieses Dekret •war ein großer Schritt nach vorn, ein so großer, 
daß man sagen konnte, (es) allein habe die Veranstaltung des Trienter Konzils 
gerechtfertigt"5. Man versteht darum, daß die vierhundertjährige Wiederkehr die- 
ses Ereignisses im vergangenen Jahr durch eine Veranstaltung im Petersdom, unter 
Assistenz des Papstes, am 4. November, feierlich begangen wurde, und der Papst zu 
diesem Tag ein apostolisches Rundschreiben herausgab6. •Den Fortschritt, den das 
Tridentinische Seminar brachte, begreift man erst dann, wenn man es an den Zu- 
ständen vor dem Tridentinum mißt. Es machte dem Minimalismus ein Ende, zu dem 
sich auch noch auf dem Konzil ein süditalienischer Bischof bekannt hatte: Für seinen 
Klerus genüge das Paternoster. Wenn man überhaupt bis dahin von einer Aus- 
bildung des Klerus sprechen konnte, so war sie nicht viel mehr • man verzeihe den 
Ausdruck • als eine handwerkliche Aneignung dessen, was der Priester als Liturge 
und Spender der Sakramente zu tun hatte; sein Bildungsniveau war oft nicht höher 
als das eines Sakristans"7. Obwohl es noch lange dauerte, ehe sich die Konzils- 
beschlüsse in den einzelnen Ländern wirklich durchzusetzen begannen • •als die 
beiden am schwersten zu überwindenden Hindernisse (für die Gründung von Semi- 
naren) erwiesen sich die Aufbringung der Kosten und der Mangel an geeigneten 
Lehr- und Leitungskräften im Weltklerus"8 •, so wurde doch durch das Trienter 
Dekret eine neue Periode der Priesterausbildung eingeleitet, aus der sich die heuti- 
gen Priesterseminare noch herleiten. 

Wenn man darum mit Recht auch heute noch rühmend von den Tridentinischen 
Seminaren spricht, von ihrem Segen, den sie bis zur Stunde für die Kirche bedeuten, 
so hat sich doch anderseits im Lauf der letzten Jahrzehnte, vor allem seit dem Ende 
des zweiten Weltkriegs, in wachsendem Maße die Kritik an diesen Seminaren ent- 
zündet. Entsprechen sie in ihren Erziehungsmethoden sowie in den Inhalten, in den 
Idealen, die sie den jungen Menschen vermitteln, noch den Anforderungen unserer 

3 H. J e d i n, Die Bedeutung des Tridentinischen Dekretes über die Priesterseminare für 
das Leben der Kirche, in: Theologie u. Glaube 54 (1964) 182; ursprünglich zum 400. Jubi- 
läum des Trienter Seminardekretes in der von der Studienkongregation herausgegebenen 
Zeitschrift •Seminarium" 15 (1963) 396•412 erschienen. 

4 Jedin, 187. 
5 Jedin, 194. 
6 Das Rundschreiben Summi Dei Verbum über die Seminarerziehung und Priesterausbildung 

in: L'Osservatore Romano vom 475. November 1963; dort auch die Ansprache des Papstes 
an die während der Feier anwesenden 7000 Seminaristen. 

7 Jedin, 194. 
s Jedin, 195. 



204 Im Spiegel der Zeit 

Zeit, den Aufgaben, vor die die Kirche heute gestellt ist? Bedürfen nicht auch sie, 
wie viele Institutionen der Kirche, jenes aggiornamento, jener Anpassung an die 
heutige Welt und ihre pastoralen Erfordernisse, die Papst Johannes dem Zweiten 
Vatikanum als Ziel gesetzt hat? Letzteres wird wohl von niemand bestritten. Darum 
handelt ja auch eines der vorgesehenen Schemata des Konzils von der Seminaraus- 
bildung (•De institutione sacerdotali: De Sacrorum alumnis formandis"). Der Papst 
selbst, Paul VI., sagt in seinem Rundschreiben Summi Dei Verbum, diese Konzils- 
vorlage solle die so angebrachten Dekrete von Trient wie auch die späteren Anord- 
nungen des Hl. Stuhles ergänzen9. Aber dieser Ausdruck läßt • mit Recht! • den 
Überlegungen der Fachleute noch einen weiten Spielraum. Geht es nur um die 
Erneuerung einer altbewährten Einrichtung oder vielmehr um ihre Weiterentwick- 
lung? Darüber werden die Meinungen auseinandergehen. Je nachdem werden die 
geforderten Eingriffe in die überlieferte Ordnung mehr oder weniger groß sein. 
Da sich die Frage auch nach Ländern verschieden stellt, bleiben wir zunächst bei 
unseren eigenen Verhältnissen. 

Jeder, der mit der Priesterausbildung in dieser oder jener Form befaßt ist, weiß, 
daß die Disziplinarschwierigkeiten in unseren Seminaren fast überall wachsen. 
Woher kommt das? Liegt das nur oder jedenfalls in erster Linie an den vielen Ge- 
fahren, die dem künftigen Priester von der Mentalität und dem Gebaren der heuti- 
gen Welt her drohen? An der größeren Anfälligkeit des heutigen jungen Menschen, 
an seinem ungeordneten Freiheitsdrang, seinem Erlebnishunger, seiner Unfähigkeit, 
sich ein- und unterzuordnen? Viele meinen das. Sie glauben darum, immer wieder 
auf diese Gefahren und die Schwächen der heutigen Generation hinweisen zu müs- 
sen, und sie tun es mit einer gewissen Vehemenz. Mahnungen zu stärkerem Glau- 
bensgeist, zum Streben nach jenen Tugenden, die dem Geist der Welt entgegen- 
gesetzt sind, nach Demut, Gehorsam, Selbstüberwindung und Innerlichkeit, bilden 
den Tenor ihrer Erziehungsbemühungen. Der Erfolg wird von vielen angezweifelt. 
An der Tatsache erhöhter Gefahren für das religiöse Leben und vermehrter Lebens- 
schwierigkeiten kann zwar nicht gezweifelt werden, noch weniger an der Dringlich- 
keit, ja Unersetzlichkeit der genannten Tugenden, die im naturalistischen Denken 
unserer Zeit nicht hoch im Kurs stehen. Aber es fragt sich, ob man mit dem zu häufi- 
gen Blick auf diese Tatsachen und Notwendigkeiten der Erziehungs- und Bildungs- 
aufgabe, die das Priesterseminar heute stellt, gerecht wird. Werden dabei nicht allzu 
leicht Dinge der inneren Haltung und solche der äußeren Ordnung gleichwertig 
nebeneinandergestellt, obwohl nicht geleugnet werden soll, daß man sie ebenso 
wenig voneinander trennen kann? Man kann nicht Forderungen der Disziplin stän- 
dig mit den höchsten übernatürlichen Beweggründen versehen, ohne diese damit auf 
die Dauer abzuwerten und damit auch die Autorität aufs Spiel zu setzen. Diese 
Erfahrung hat man inzwischen längst gemacht. Es ist darum vielerorts zum allmäh- 
lichen Abbau einer lange sakrosankt gewesenen Ordnung gekommen • Forderun- 
gen werden nur noch sehr sanft gestellt •, ohne daß etwas anderes, Positives an die 
Stelle getreten wäre. Niemand ist mit diesem Zustand zufrieden. 

Daneben sind aber auch andere Stimmen vernehmbar. Sie sind optimistischer. Sie 
weisen auf die Skepsis der jüngeren Generation gegenüber allem hohlen Pathos, 
allem falschen religiösen Zungenschlag hin, auf ihre Bereitschaft für alles Echte, für 

9 Editio Vaticana, p. 27. 



Im Spiegel der Zeit 205 

wahre Selbstlosigkeit und glaubhafte Tugend, auf ihren Hunger nach der Wahrheit, 
nach dem, was ihrem Leben Sinn verleiht, ihr Dasein mit all seinen Belastungen 
trägt und erfüllt. Hieran, so sagen sie, gilt es anzuknüpfen. Man muß dem jungen 
Menschen, der sich zum Priestertum gerufen fühlt und diesem Ruf folgen will, ein 
Zielbild vor Augen stellen, das ihm einen Zugang zur Nachfolge und zum Amt 
Christi, zum Priesterideal des Evangeliums und der Überlieferung ermöglicht. Man 
muß ihm menschliche und geistliche Hilfe geben, für eine Atmosphäre des Ver- 
trauens sorgen. Dann kann man auch Hohes und Hartes von ihm fordern. Der Papst 
traf durchaus den Ton, für den diese Generation hellhörig ist, wenn er bei seiner 
Ansprache am 4. November des vergangenen Jahres den im Petersdom versammel- 
ten Seminaristen sagte: •Der echte Zug, der euch ins Seminar geführt hat, ist para- 
doxerweise kein anderer als der Zug zur Nachfolge Christi, jenes Christus, der 
gesagt hat: ,Wer mir nachfolgen will, verleugne sich selbst, nehme sein Kreuz auf 
sich und folge mir' (Mk 8,34). (Priester)beruf bedeutet heute Verzicht, Unpopulari- 
tät, Opfer; bedeutet Bevorzugung des inneren Lebens vor dem äußeren, Entschei- 
dung für eine herbe, standhafte Vollkommenheit statt eines Lebens bequemer, unbe- 
deutender Mittelmäßigkeit; bedeutet die Fähigkeit, die Flehrufe der Welt zu ver- 
nehmen: die Stimmen der Unschuldigen, der Leidenden, die friedlos, führungslos, 
ohne Hilfe und Liebe sind, zugleich aber auch die Kraft, die schmeichelnden und 
weichlichen Stimmen des Genusses und der Selbstsucht zum Schweigen zu bringen; 
bedeutet endlich ein Verständnis für die harte, aber erstaunliche Sendung der Kirche, 
die sich heute mehr denn je darum bemüht, dem Menschen klar zu machen, wer er 
ist, welches sein Ziel und seine Bestimmung sind, und den Gläubigen den unermeß- 
lichen Reichtum der Liebe Christi zu erschließen"10. Solche Worte werden heute 
durchaus verstanden und bejaht. Man sollte darum in unseren Priesterseminaren 
nicht nur immer von der Opferscheu der heutigen Generation sprechen, von ihrem 
Mangel an Disziplin, was natürlich nicht heißt, daß diese Dinge bagatellisiert wer- 
den können, sondern sich mehr um das rechte Leitbild des Priesters in unserer Zeit 
bemühen sowie die Voraussetzungen und Hilfen für seine persönliche Aneignung 
und Verwirklichung schaffen. 

Haben wir ein solches Leitbild? Ein Leitbild, das sowohl dem Evangelium und 
der Überlieferung wie auch der heutigen Zeit und dem heutigen Menschen ent- 
spricht? Viele zweifeln daran. Sie sagen, das überkommene und als ganz selbstver- 
ständlich (undiskutierbar) weitergegebene Leitbild priesterlicher Erziehung hinke 
hinter der tatsächlichen Entwicklung der menschlichen Gesellschaft zurück, entstamme 
in wesentlichen Zügen einer überholten, nicht mehr vorhandenen gesellschaftlichen 
Struktur. Man macht sich für gewöhnlich zu wenig klar, daß das Priesterideal einer 
Zeit nicht nur von unabänderlichen, weil in der Offenbarung begründeten Faktoren, 
sondern auch von den Grundzügen und den Notwendigkeiten eben dieser Zeit 
geprägt wird. Schon das System der geschlossenen Erziehung, sagt man, bei dem das 
ganze Erziehungsmilieu und sämtliche Erziehungsfaktoren möglichst vollständig und 
andauernd vom Erziehungsträger bestimmt und geformt werden, begünstige die 
Bewahrung des überkommenen, in vielem reformbedürftigen priesterlichen Leit- 
bildes. Dieses Bild sei durch weitgehende Abschirmung gegen fremde Einflüsse ge- 
kennzeichnet und bedinge ein Sonderdasein der Alumnen nach eigener, innerer 
Gesetzlichkeit, die sich deutlich von der Gesetzlichkeit der übrigen Umwelt abhebe, 
ja sich oft genug zu ihr in Gegensatz stelle. Die Abgeschlossenheit des Seminars sei 

10 L'Osservatore Romano 4./5. Nov. 1963, p. 2. 



206 Im Spiegel der Zeit 

viel größer als die eines gewöhnlichen Internats (wenn man einmal von den katho- 
lischen Internatsschulen absehe, die, falls durch Priester geleitet, meist vom Seminar- 
geist infiziert seien), das weder die strenge Abschirmung nach außen noch die von 
der Welt verschiedene Eigengesetzlichkeit kenne, sondern bewußt weltförmig und 
auf die Welt hin erziehen wolle und darum häufig auch fremde Erziehungsfaktoren 
bewußt einbaue. 

Die Form der in sich geschlossenen Seminarerziehung scheint nun zunächst für 
den Priesterstand durchaus entsprechend, da ja der Priester (besonders der lateini- 
schen Kirche) nicht wie der Laie, der Familie und einen weltlichen Beruf hat, sondern 
nach der eigenen Gesetzlichkeit seines geistlichen Berufes leben soll. Hat nicht eine 
alte katholische Tradition so das •aus Menschen (heraus)genommen, für Menschen 
bestellt" des Hebräerbriefes (5, 1) ausgelegt und die Typologie des Melchisedech 
(Ps 110, 4; Hebr 6, 20ff.) zum Beweis dafür herangezogen? Und hat nicht selbst das 
kirchliche Gesetzbuch die besondere Lebensform des Priesters weitgehend festgelegt 
(cc 124•144), am sichtbarsten im Zölibatsgesetz? Nachdenklich stimmt die Tatsache 
der geschlossenen Erziehung in einer zur Umwelt gegensätzlichen Haltung erst, wenn 
man feststellt, daß dieses Erziehungssystem auch anderswo, nämlich überall dort zu 
finden ist, wo der Nachwuchs eines (im bürgerlich-sozialen Sinn) führenden Standes 
erzogen wird, in Offiziersschulen, Adelskonvikten und Oxford-Kollegien. In der 
sogenannten Gruppenpsychologie der Eliteverbände11 finden sich einzelne Züge, 
die deutliche, bisweilen'sogar erschreckende Parallelen zum Seminar aufweisen: die 
Erzeugung eines starken Gefälles zwischen Auserwählten und Außenstehenden (am 
greifbarsten und auch vom katholischen Volk unterstützt in den üblichen Primiz- 
feiern), gruppenspezifische Normung und Verhaltensweisen, die standesgemäße Ab- 
setzung von anderen, z. B. durch die Uniform. •Je exklusiver und gefestigter und 
funktionsreicher die Gruppe, desto deutlicher und einflußreicher das Selbstbild"12. 

Es ist nicht zu leugnen, daß die heute übliche Seminarerziehung mit ihrer Ab- 
schließung und Eigengesetzlichkeit in ähnlicher Weise Standes- oder sogar gruppen- 
bildend wirkt. Das auf diese Weise sich herausbildende Standesbewußtsein wird 
dabei von Vorstellungen bestimmt, die einer heute weithin überholten soziologischen 
Struktur der Gesellschaft entstammen, einer Zeit, die noch ganz und gar ständisch 
gegliedert war und ständisch dachte. In einer ständisch gegliederten (christlichen) 
Gesellschaft hatte der Priester seinen ganz bestimmten Ort und seine gesellschafts- 
bildende Funktion, die von der Gesellschaft auch anerkannt wurde. Der Klerus 
gehörte nach allgemeiner Auffassung von Rechts wegen zur Führungsschicht der 
Gesellschaft und war ihr integriert. Er verwaltete das der Gesellschaft als Glaubens- 
gemeinschaft notwendige geistliche Amt. Er war zugleich auch Kulturträger (im 
frühen Mittelalter sogar der alleinige), politischer Willensträger (durch die weltliche 
Herrschaft der Bischöfe und Klöster und später noch in etwa in konfessionell gepräg- 

11 Vgl. R. B i 1 g e r, Der einsame Soldat, Huber & Co., Frauenfeld, in: FAZ Nr. 36 vom 
12. 2. 1964. 

12 Ebda. • •Die stark institutionalisierte militärische Eliteformation produziert das gültige 
Leitbild für ihre Mitglieder". Es wird etwa im •Heroisierungsritual" der Regimentsfeiern 
usw. vermittelt (vgl. die Reden bei manchen Priesterjubiläen), bis zu der Gefahr, daß der 
Elitesoldat das Gruppenideal für das Ideal des Menschen schlechthin hält. • Wenn wir 
hier auf solche Parallelen hinweisen, dann geht es uns zunächst nur um eine Diagnose, um 
eine Schilderung des tatsächlichen Zustandes, nicht um eine Wertung • ohne diese aus 
dem Auge zu verlieren •, um einen angemessenen Weg zeitgemäßer Priesterausbildung 
zu finden. 



Im Spiegel der Zeit 207 

ten Staaten und Parteien) und Erziehungsträger (bis zur Schulaufsicht der Dekane 
in neuerer Zeit). Das meiste davon ist fortgefallen. In die früher von Priestern ver- 
sehenen Weltaufgaben sind Laien nachgerückt. Dadurch ist der Priester zwar 
freier für seine geistliche Sendung geworden, anderseits aber gesellschaftlich in die 
Isolierung geraten, auf ein kirchlich-religiöses Sonderdasein beschränkt worden, das 
sich um so auffälliger von der Umwelt abhebt, als die heutige Welt ein radikal 
säkularisiertes Gepräge hat und die heutige Gesellschaft aufgrund ihrer demokra- 
tischen Prinzipien oder auch der alles beherrschenden Vermassungstendenz auf eine 
immer stärkere Nivellierung hindrängt. 

Hier liegt ein ernstes Problem: Der Priester als Herausgehobener ist in der heutigen 
Welt gesellschaftlich ort- und heimatlos geworden und leidet darunter; er fühlt sich 
in dieser Gesellschaft als Fremdling, als ihr nicht zugehörig und von ihr innerlich 
nicht angenommen. Er nimmt damit an der freiwilligen, asketischen Heimatlosigkeit 
des Ordensstandes teil, ohne dessen Berufung zu haben und ohne die geschlossene, 
brüderliche Lebensgemeinschaft zu besitzen, die den Orden wesentlich ist. Daher das 
Unbehagen, das viele Priester und schon die Priesterkandidaten in unserer Zeit 
beschleicht. Sie suchen unbewußt oder auch bewußt aus ihrer Isolierung auszubrechen 
und den Anschluß an die Gesellschaft zu finden. Der Versuch der Arbeiterpriester 
hat darin zum guten Teil seine Begründung; um geistlich wirken zu können, muß 
man spürbar und sichtbar zum Lebensbereich der Menschen gehören, muß man von 
ihnen angenommen sein. Von hier aus wird auch manche Rebellion der heutigen 
Theologen verständlich. Wenn z. B. die klerikale Kleidung, besonders in ihren auf- 
fälligen Formen, von ihnen abgelehnt wird, ist dies nicht nur Bequemlichkeit oder 
Mangel an Bekenntnisfreudigkeit, sondern auch instinktive Ablehnung standes- 
gemäßer Absonderung. 

Welches soll demnach das Leitbild des Priesters in unserer Zeit sein? Zunächst 
einmal ist gerade heute, angesichts der unverkennbaren Nivellierungstendenz in der 
modernen Gesellschaft, daran festzuhalten und sogar zu betonen, daß die Wahl des 
Priestertums, der Wille, Christus auf dem Wege des priesterlichen Dienstes zu 
folgen, auf eine gnadenhafte Berufung zurückgeht (so schwer es für manche Theolo- 
giestudenten heutzutage sein mag, zu einem klaren Urteil über die Echtheit ihrer 
Berufung zu kommen), daß darum also der Priesterberuf (was seine Wahl und 
seinen Inhalt betrifft) nicht einfach mit anderen weltlichen Berufen verglichen wer- 
den kann. Wer aber durch die Kirche, den sichtbaren Christus, zu jener besonderen 
Anteilnahme am Priestertum, am Erlösungsdienst Christi gerufen wird, die das 
Weihesakrament vermittelt, ist ein Herausgerufener aus der Zahl der übrigen Chri- 
sten, steht aufgrund des ihm verliehenen Amtes den Laien gegenüber, gehört zum 
Klerus, der in der Ordnung der Heilsvermittlung den Laien übergeordnet ist. Von 
daher ist ein bestimmtes Standesbewußtsein für den Priester unaufgebbar, weil in 
der Sache selbst begründet, und ebenso eine gewisse Absonderung gefordert, die für 
die Zeit der Vorbereitung auf das Priestertum im Seminar mit seiner relativen Ab- 
geschlossenheit passend zum Ausdruck kommt. Soweit das Unbehagen des heutigen 
Priesters und der heutigen Theologengeneration über die Isolierung des Priesters 
in der modernen Gesellschaft in dem hier gezeichneten Wesen der priesterlichen 
Berufung und des Priesterstandes seinen Grund hat, ist es zu tragen, gehört es zur 
Anteilnahme am Schicksal des Herrn, der im tiefsten immer allein stand und allein 
seinen Weg gehen mußte. 

Damit ist aber in keiner Weise der Notwendigkeit widersprochen, ein überholtes 
und darum unwahres, unfruchtbares Standesdenken abzubauen, das heißt zugleich, 



208 Im Spiegel der Zeit 

ein neues Verhältnis zur Umwelt zu suchen, auf eine neue soziologische Einordnung 
in die Gesellschaft hinzuarbeiten. Welche Wege bieten sich dafür an? Als erstes gilt 
es heute für den Priester und entsprechend auch schon für den Theologen, die neue 
Stellung, in die der Laie in unserer Zeit theologisch und kirchlich aufgerückt ist, 
innerlich zu akzeptieren, das Geheimnis des allgemeinen, für alle Christen grund- 
legenden, realen Priestertums sowie das Geheimnis des einen Gottesvolkes, das 
nur einen Herrn hat, persönlich, in Gesinnung und Tat, anzueignen. Es gilt für sie, 
bewußt die erst heute ganz ins Licht gerückte Wahrheit aufzuarbeiten, daß die Laien 
nicht weniger als die Priester und Ordensleute zur Heiligkeit berufen sind, und zwar 
auf ihrem relativ eigenen Weg, in der Vervollkommnung ihrer Lebenssituation: von 
Ehe, Familie und Berufsarbeit. Seitdem wir von der relativen Eigenwertigkeit der 
irdischen Sachgebiete sprechen, geht es uns leichter ein, daß auch die Erfüllung der 
Weltaufgaben als solcher zum Aufbau des Leibes Christi notwendig sind. Damit 
muß für den Priester noch eine andere Erkenntnis Hand in Hand gehen: Hatte er 
bisher aufgrund seines philosophischen und theologischen Studiums vielfach ein 
gewisses Überlegenheitsbewußtsein gegenüber den Laien, so muß er heute immer 
mehr feststellen, daß er das meiste, was in dieser Welt vor sich geht, was die Welt 
von heute bewegt und vorantreibt, nicht mehr durchschaut. Er umfaßt mit dem in 
seinem Studium Erlernten nicht mehr das Ganze, wie er es früher wohl meinen 
konnte. Im Gegenteil, viele Lebens- und Wissensbereiche, etwa die Welt der Natur- 
wissenschaften, geben ihm gerade als Theologen Fragen auf, die er allein nicht mehr 
zu beantworten vermag, zu deren Beantwortung er des Fachmannes bedarf. Wie in 
der praktischen Seelsorge, so ist er auch in seiner Verkündigungsaufgabe auf die 
Zusammenarbeit mit Laien angewiesen. Nicht einmal sein ureigenstes Gebiet, die 
Theologie, ist noch ein ihm allein vorbehaltenes Reservat. Der Theologiestudent 
muß heute daraufhin erzogen werden, daß er in seiner kommenden Gemeinde Laien 
finden wird, die die gleiche, vielleicht sogar eine bessere theologische Ausbildung 
als er haben. Er muß sie als Theologen gelten lassen können. Er muß darauf vor- 
bereitet sein, daß er sich später u. U. im Lehrerkollegium einer katholischen Leh- 
rerin gegenübersieht, die einem Säkularinstitut angehört, Gelübde abgelegt hat und 
vielleicht mit größerer Hingabe und jedenfalls mit mehr Geschick das vorlebt, was 
er selbst aufgrund seines Amtes vorleben sollte, die forma Evangelii, die Lebens- 
form des Evangeliums. 

Bereitet das heutige Seminar den künftigen Priester auf diese neue Begegnung 
mit dem Laien vor? Nur bedingt. Denn es geht ja hier nicht nur um theoretische 
Einsichten, die ihm von guten Lehrern und Erziehern beigebracht und vorgelebt 
werden können. Die Einsichten bedürfen der Einübung, und diese wird vom Seminar 
mit seiner Eigengesetzlichkeit und Abschließung kaum geleistet. Man kann nicht 
darauf hinweisen, der Theologe habe in den Ferien Gelegenheit genug, mit Laien 
zusammenzukommen und mit ihnen innerhalb der Pfarrei, in den Verbänden oder 
auf privater Ebene zusammenzuarbeiten. Diese Begegnung und Zusammenarbeit muß 
ein Teil der priesterlichen Ausbildung selbst ein. Das Seminar müßte, unbeschadet 
seiner Aufgabe, die es für die Stille, das Schweigen, das Gebet und das ungestörte 
Studium hat, stärker für die Aufgaben des künftigen Priesters in der konkreten Welt 
geöffnet sein. Sollte nicht z. B. der Theologiestudent, wenigstens in höheren Semestern, 
Gelegenheit erhalten, in Gruppen und Zirkeln, in- und außerhalb des Seminars, mit 
Laien über die sie gemeinsam bewegenden Fragen des Glaubens und der Kirche zu 
sprechen? Sollte man nicht mit einer gewissen Systematik im Lauf des Studiums 
Laien (auch Frauen!), Fachleute, in das Seminar zu Vorträgen und Kolloquien ein- 



Im Spiegel der Zeit 209 

laden, um einen Anschauungsunterricht davon zu geben, wie sehr die Theologie 
und der Theologe heute gezwungen sind, die Grenzen des Faches und des Standes 
zu überschreiten? Nur so bekäme der Theologe ein Gefühl für die Zusammen- 
gehörigkeit von Priester und Laie, für die gemeinsame brüderliche Atmosphäre 
sowie die gemeinsamen christlichen und welthaften Aufgaben. Endlich müßte die 
pastorale Ausbildung des künftigen Priesters sehr energisch die Räume des Seminars 
und die Hörsäle mit ihren theoretischen Unterweisungen und ihren Übungen am 
Modell hinter sich lassen, um mit dem Ernstfall, mit der wirklichen Welt, in Berüh- 
rung zu kommen, anders wird dem jungen Menschen von heute die Realität des von 
ihm gewählten Berufes während der Studienjahre nur noch in ungenügender Weise 
aufgehen, und daß dies innerhalb des theoretischen Studiums geschieht, ist wichtig. 
Daß bei dieser Ausbildung dem Lehrer und Erzieher eine menschlich und fachlich 
wichtige Aufgabe zukommt, versteht sich von selbst. 

Es ist für die Entwicklung der Kirche, für ihr Gespräch mit der Welt, von dem 
heute so oft die Rede ist, für ihre missionarische Sendung von entscheidender Bedeut- 
tung, ob und wieweit das Zusammenwachsen, die Zusammenarbeit von Priestern 
und Laien auf allen Ebenen des kirchlichen Lebens gelingt. Das Konzil hat sich an 
vielen Stellen dieser Frage gewidmet; es möchte mit seinen Aussagen eine neue 
Atmosphäre schaffen und eine neue Periode gemeinsamer apostolischer Anstrengun- 
gen in der Kirche einleiten. Verwirklicht wird diese Atmosphäre, dieser missiona- 
rische Impuls nur im Alltag des Lebens. Beide, Priester und Laien, sind auf- 
gefordert, sich des Rufes, der von der Zeitsituation und vom Konzil an sie ergeht, 
bewußt zu werden. Was den Priester betrifft, so kommt dem Seminar dafür eine 
wichtige und unersetzliche Rolle zu. In ihm werden die Voraussetzungen für eine 
neue soziologische Einordnung des Priesterstandes, für seine Verwurzelung in der 
modernen, ihre gemäße Struktur noch suchenden Gesellschaft geschaffen. 

Wenn das Seminar dieser Aufgabe wirklich entsprechen will, dann werden sich 
eine Reihe von einschneidenden Änderungen seiner bisher üblichen Ordnung und 
Erziehungsweise nicht vermeiden lassen. Ist schon seine Abgeschlossenheit, der- 
zufolge sich alles im Haus um den Alumnus dreht: die Ordnung, der Unterricht, die 
Vorstände, das Personal, die materiellen Dinge und Einrichtungen, eine ernste Ge- 
fahr für die echte Ausreifung der Persönlichkeit, weil sie Anlaß zu ungesunder 
Selbstbezogenheit mit all ihren Folgeerscheinungen werden kann, so noch vielmehr 
die durchschnittliche Größe der Erziehungsgemeinschaft. 100 Studenten, die zu einer 
Wohn- und Lebensgemeinschaft zusammengeschlossen sind, bedeuten bei den psycho- 
logischen Voraussetzungen des heutigen jungen Menschen schon Masse, zumal dann, 
wenn die Gemeinschaft undifferenziert einem gemeinsamen Reglement unterworfen 
wird, wenn alle nach dem gleichen Schritt marschieren müssen. Die fast instinktiven 
Abwehrreaktionen gegen die das Individuum bedrohende Masse sind bekannt. Die 
am häufigsten beobachteten Erscheinungen sind die Flucht in die Anonymität und 
in die Legalität. Für viele ist damit die Erziehung in Frage gestellt; negative Cha- 
raktereigenschaften wachsen sich aus, so daß manche, die mit großem Idealismus ins 
Seminar zogen, nach einigen Jahren kaum wiederzuerkennen sind. Es scheint darum 
unbedingt an der Zeit zu sein, die •Masse" aufzugliedern, relativ überschaubare 
Gruppen mit einer gewissen Selbstverwaltung zu bilden, in gestufter Ordnung (nach 
Semestern), die zu einer immer größeren Selbständigkeit führt. Das entspricht der 
Mentalität, dem Lebens- und Arbeitsstil des Studenten in unserer Zeit. Er ist eben- 
sowenig gern allein wie in der Masse. Er liebt die (frei gewählte) Gruppe und für 
die Berufsausbildung das team. Ist es da noch angebracht, den Theologen in einer 



210 Im Spiegel der Zeit 

davon völlig verschiedenen und darum unecht erscheinenden Welt zu belassen, ihn 
in einer weitgehenden Abhängigkeit zu halten, während seine Kollegen •draußen" 
ihr Leben in allen Bereichen selbst in die Hand nehmen müssen? Man braucht das 
freizügige Leben des heutigen Studenten keineswegs als Ideal zu betrachten. Aber 
eines ist gewiß: Wer das Leben, so wie es nun einmal geworden ist, bestehen will, 
muß frühzeitig in die Verantwortung gestellt werden, muß lernen, sich immer wie- 
der nach seinem Gewissen, nach den Grundsätzen der Klugheit und des Sitten- 
gesetzes zu entscheiden, Prüfungen und Versuchungen zu bestehen. Leider bieten die 
großen •Kästen" unserer Priesterseminare • einige davon sind viel zu aufwendig 
gebaut und widersprechen dem Lebensempfinden des heutigen, einfache und nüch- 
terne Formen liebenden Menschen • nicht gerade günstige Voraussetzungen für 
kleinere Wohn- und Arbeitsgemeinschaften, die unter der Leitung von einem oder 
mehreren Verantwortlichen ihr relatives Eigenleben führen und in denen stärker als 
bisher Initiativen möglich sind und Selbstverantwortung geübt wird. Aber versucht 
werden muß der Schritt nach vorn. Anders werden nicht nur menschliche Verkümme- 
rungen und Verbildungen in Kauf genommen werden müssen; es ist auch die Frei- 
heit der Entscheidung, eine Grundvoraussetzung für die Übernahme des priester- 
lichen Amtes und den dafür in der lateinischen Kirche geforderten Zölibat, in Frage 
gestellt, und es wird kaum jener Priestertyp herangebildet, der zu der heute so 
dringend geforderten Zusammenarbeit mit Laien, in Fairneß und Brüderlichkeit, 
fähig ist. 

Noch ein weiterer Punkt bedarf ernster Überlegung. Eignet der Ausbildung und 
Erziehung unserer jungen Theologen jene innere Einheit, die eine Grundbedingung 
ihres Erfolges und ihrer Fruchtbarkeit ist? Das wird von vielen bestritten. •Die 
heute in Deutschland überwiegende Ordnung der Priesterbildung: Studium an 
theologischen Fakultäten, ergänzt durch gleichzeitige spirituelle Ausbildung in 
theologischen Konvikten und durch einen folgenden Aufenthalt in Priestersemina- 
ren", die ihre •Wurzel in der Geschichte hat"13, birgt eine große Gefahr. Sie führt 
allzuleicht zu einer Trennung von theologischer Lehre und Spiritualität, als ob der 
theologische Lehrer in erster Linie ein wissenschaftliches Ziel zu verfolgen habe, 
während der Bereich der •Frömmigkeit", der •Aszese", den Seminarregenten und 
Spirituälen überlassen wird. Eine solche Zweiteilung wäre verhängnisvoll. Leider 
gehört sie nicht nur in das Reich der Phantasie, sondern ist da; man begegnet ihr 
allzu häufig. Die Spiritualität darf nicht nur eine •Ergänzung" der theologischen 
Vorlesungen bzw. des Studiums sein, die in den Seminarunterweisungen, in den 
abendlichen Betrachtungspunkten und in der durch die Seminarordnung geforderten 
•Tugendübung" zu Wort kommt, sondern ist deren eigentliche Mitte, deren Nerv. 
Das gilt vor allem für die Exegese, die Dogmatik, die Moraltheologie sowie die 
Pastoraltheologie mit ihren verschiedenen Zweigen (Liturgik, Katechetik, Homi- 
letik), in etwa auch für die anderen Fächer. Wo das nicht der Fall wäre, würde 
der • letztlich von der Kirche beauftragte • theologische Lehrer seinen Auftrag 
verfehlen. Ob die Geistliche Theologie als eigenes Fach in das theologische Studium 
eingebaut, ein eigener Lehrstuhl für Aszese und Mystik errichtet wird, ist zweit- 
rangig, auch wenn man durchaus der Meinung sein kann, daß ein solcher Lehrstuhl 
gut und nützlich wäre. Wichtiger ist, daß die theologischen Grundvorlesungen ihren 
im tiefsten geistlichen Charakter zum Leuchten bringen. Das braucht ihrer Wissen- 

18 J e d i n , a. a. 0. 198. 



Im Spiegel der Zeit 211 

sdiaftlichkeit keinen Abbruch zu tun und darf es nicht14. Die in den dreißiger Jahren 
aufgekommene Unterscheidung zwischen wissenschaftlicher und kerygmatischer 
Theologie ging von irrtümlichen Voraussetzungen aus. Es geht hier nicht um diese 
Unterscheidung. Es handelt sich vielmehr darum, ob gerade die wissenschaftliche 
Theologie zu sich selbst findet, zu ihrer Quelle, ob der akademische Lehrer als 
solcher ein •Geistlicher" ist. Gewiß, •die Kirche kann sich heute nicht mehr mit dem 
bescheidenen Bildungsniveau der Priester begnügen, das im (Tridentinischen) Semi- 
nardekret vorausgesetzt bzw. gefordert wurde"15. •Was sich jahrhundertelang als 
kleines und großes Seminar bewährte, ist heute nur noch Zeugnis von Vergange- 
nem"16. Insofern sind die theologischen Fakultäten, die nicht einfach dem Seminar 
eingegliedert sind, zu begrüßen. Sie •verschaffen dem philosophisch-theologischen 
Unterricht und dessen Trägern eine größere Selbständigkeit und damit auch der 
theologischen Wissenschaft weitere Entwicklungs- und Wirkmöglichkeiten, als sie 
im Regelfall im Rahmen eines Seminars gegeben sind"17. Aber es ist doch mit allen 
Kräften darauf hinzuarbeiten, daß die oft gerügte Zweispurigkeit von Fakultät und 
Seminar zugunsten einer einheitlichen, wissenschaftlichen wie spirituellen und in 
beidem einer pastoralen Priesterausbildung überwunden wird. 

Wenn oben eine Überholung der Seminarordnung, eine neue Konzeption der 
Seminarerziehung gefordert wurde, so muß an dieser Stelle eine gründliche Neu- 
besinnung auf die bisher übliche Studienovdnung und auf die heutigen Lehrmetho- 
den gefordert werden. Diese Forderung ist nicht neu. Sie ist in den letzten Jahren 
oft erhoben worden. Es werden seit längerer Zeit Überlegungen darüber angestellt, 
wie das Theologiestudium den heutigen Verhältnissen und Notwendigkeiten, der 
Zeitlage sowohl wie dem heutigen Menschen besser angepaßt werden könne18. Dabei 
ist es kein Geheimnis, daß die hier zu bewältigenden Schwierigkeiten nicht nur in 
der Sache, sondern ebenso im Schwergewicht unseres überlieferten theologischen 
Lehrbetriebs, in althergebrachten Professoren- und Wissenschaftsidealen begründet 
sind. Dazu sind kürzlich sehr offene und herzhafte Worte gesagt worden19. Das 
Thema ist in manchen Professorenkreisen tabu. Es wird aber für den Hochstand und 
die Wirksamkeit des kommenden Klerus in Deutschland von entscheidender Bedeu- 
tung sein, ob diese Schwierigkeiten angepackt und schrittweise einer Lösung zuge- 
führt werden. Es kann an dieser Stelle nur andeutungsweise gesagt werden, in wel- 
cher Richtung die Lösungen zu suchen sind. 

Als erstes sei darauf aufmerksam gemacht, daß der religiöse Idealismus, mit dem 
der junge Theologe, noch unter dem Eindruck seiner endgültigen Entscheidung für 
das Priestertum, ins Seminar eintritt und das Studium beginnt, nicht enttäuscht wer- 

14 Vgl. dazu den sehr instruktiven Beitrag von A. Antweiler, Nochmals: Die Studien- 
pläne, in: Theologie und Glaube 54 (1964) 103. 

15 J e d i n,  198. 
16 Antweiler, Nochmals: Die Studienpläne, 109. 
17 J e d i n ,  198. 
18 K. R a h n e r, Zur Frage der Ausbildung der Theologen heute, in: Sendung und Gnade, 

Innsbruck, 1959, 339•363; H. Stenger, Wissenschaft und Zeugnis. Die Ausbildung des 
kath. Seelsorgeklerus in psychologischer Sicht. Salzburg 1961; A. Antweiler: Die Studien- 
pläne der kath.-theol. Fakultäten der Bundesrepublik Deutschland; ders.: Vorschläge zur 
Neuordnung der Studienpläne an den kath.-theol. Fakultäten in der Bundesrepublik Deutsch- 
land, in: Theologie und Glaube 52 (1962) 325 ff. und 407 ff.; ders. Nochmals: Die Studien- 
pläne, siehe Anm. 14. 

19 A. Antweiler, Nochmals: Die Studienpläne, 102 f. 



212 Im Spiegel der Zeit 

den darf. Das geschieht nach vorliegenden Berichten zu häufig. Die Ernüchterung, 
die auf den jungen Studenten wartet, wirkt auf viele schockierend. Wir stellen einst- 
weilen die Frage zurück, wieweit daran das Seminar die Schuld trägt und was von 
dieser Seite geschehen könnte. Wichtig ist uns zunächst die Feststellung, daß der 
Schock auch durch den Stoff sowie die Art und Weise des Lehrbetriebs ausgelöst 
wird. Man hat deshalb dafür plädiert, daß gleich zu Beginn des Studiums neben 
einer Einführung in den Aufbau und die verschiedenen Fächer des theologischen 
Studiums eine heils- und bibeltheologische Einführung in das Christusmysterium, 
in die Heilsveranstaltung Gottes vorgelegt werde. In der augenblicklichen Konzils- 
vorlage über die theologischen Studien, in der dieser Vorschlag steht, heißt es weiter, 
die Heilige Schrift solle die Seele der ganzen Theologie sein. Das ist ein großes 
Wort, das Beachtung verdient. Es bedeutet den Anruf, die Vielfalt der theologischen 
Disziplinen in die Einheit des zu verkündenden Gotteswortes umzuformen. Jede 
Einzeldisziplin müßte zunächst einmal in den Kosmos der Disziplinen und in das 
Mysterium der Kirche hineingestellt werden, um damit ihren Ort zu erhalten. Dann 
wäre der Stoff der betreffenden Disziplin so vorzulegen, daß der Hörer im Lauf der 
Semester ein einigermaßen abgerundetes Bild von ihm erhielte. Das würde z. B. für 
den Exegeten bedeuten, daß er sich nicht in erster Linie mit Ausgrabungen und 
Qumrantexten zu befassen hätte oder sich mit der Linearexegese einiger ausgewähl- 
ter Stücke begnügen dürfte. Fragen der eigentlichen Forschung können in der Vor- 
lesung nur beschränkt behandelt werden; sie gehören in die Seminarübungen. Wei- 
ter wäre die Verteilung der Disziplinen über die fünf oder sechs Studienjahre neu 
zu überdenken; einige Vorschläge dazu liegen schon vor20. Dann das Problem der 
Aufsplitterung des Studiums durch die Überzahl von Fächern, das eine schwere 
Belastung für die Studierenden darstellt; es ruft nach einer Vereinfachung und Kon- 
zentrierung21. Endlich die Frage der Didaktik. Die Hörer klagen seit langem dar- 
über, daß jeder Lehrer sein eigenes System der Wissensvermittlung habe, vom 
Ablesen des gedruckt vorliegenden Textes bis zu semesterlanger Darlegung seiner 
jüngsten Forschungen. Auch hier ist eine Selbstprüfung angebracht, etwa an Hand 
der Fragen, die ein amerikanisches Schema ausgearbeitet hat: Was lernt der Hörer 
am besten aus Büchern, was erarbeitet er am vorteilhaftesten im Seminar oder im 
Team-work, was muß unbedingt in der Vorlesung vorgetragen werden? Vom red- 
lichen Bemühen um die Lösung all dieser Fragen hängt es weithin ab, ob Verkün- 
diger herangebildet werden, die Gotteswort den Menschen von heute nahezubringen 
vermögen. 

Eine Sorge allerdings bleibt. Sie bedrängt alle, die mit der Theologenausbildung 
und -erziehung zu tun haben. Wird eine noch so gute Seminarordnung und eine 
noch so gute Studienordnung genügen, um jene freie und endgültige Entscheidung 
heranreifen zu lassen, die zur Übernahme des sakramentalen und ehelosen Priester- 
tums notwendig ist? Erschrecken wir nicht immer wieder vor der inneren Unsicher- 
heit so vieler Alumnen, die einen heimlichen Zweifel an der Echtheit ihrer Berufung 
nicht loswerden, weil sie nicht wissen, ob sie den Anforderungen des Priestertums 
und des Zölibats gewachsen sind? Scheint ihnen nicht so manches traurige Priester- 
schicksal unserer Tage recht zu geben? Wie kommt es, daß Priester schon wenige 
Jahre nach ihrer Weihe ihr Priestertum nicht mehr tragen zu können glauben? Die 

10 Antweiler, Vorschläge, 411 f. 
!1 Antweiler, Die Studienpläne, 345 ff. 



Im Spiegel der Zeit 218 

Fälle mehren sich. Die meisten von diesen Priestern behaupten, sie hätten im Grunde 
nicht gewußt, was sie übernähmen, sie hätten sich noch zu wenig gekannt, weil es 
ihnen an Lebenserfahrung gefehlt habe, oder: sie hätten nicht frei entschieden, 
sondern unter Zwang gehandelt. Es ist hier nicht der Ort, sich mit solchen Einwän- 
den auseinanderzusetzen. Unsere Frage ist nur, was man tun kann und muß, um 
auch unter erschwerten Bedingungen • von der Psychologie des heutigen jungen 
Menschen und von der heutigen Welt her gesehen • die Persönlichkeitsreifung des 
Alumnus zu unterstützen und die Freiheit seiner Entscheidung für das Priestertum 
zu gewährleisten. Die bisherigen Wege der Seminarerziehung scheinen dafür nicht 
auszureichen. Es ist also nach neuen Wegen Ausschau zu halten. 

Als solche bieten sich zwei an, die beide auch auf dem Konzil im Gespräch sind: 
eine längere, geschlossene geistliche Schulung (eine Art von Noviziat) und das 
diakonische Jahr. Was erstere betrifft, so hat man schon in einigen Diözesen An- 
fangsversuche damit gemacht und Erfahrungen sammeln können. Die neu eintreten- 
den Thelogen werden drei bis vier Wochen vor Beginn des Semesters ins Seminar 
oder (was uns vorteilhafter scheint) in ein sonstiges Haus der Diözese geladen, zur 
Einführung in das theologische Studium und in die Welt des künftigen Priesters. Die 
Gegenstände der Unterweisungen variieren ein wenig: Anleitung zum sachkundigen 
und geistlichen Umgang mit der Heiligen Schrift, Anleitungen zu den Grundvoll- 
zügen des geistlichen Lebens, das neutestamentliche Priestertum sowie Inhalt und 
Sinn der Vorbereitungsjähre. Dazu kommt die geistliche Einübung: Gebet, Medi- 
tation, Eucharistiefeier und am Schluß des Kurses Exerzitien. Mit dem Erfolg ist 
man im allgemeinen sehr zufrieden. Wo die Kurse eingeführt sind, gehören sie zum 
festen Bestandteil der Seminarzeit. Aber genügen sie? Wohl kaum. Die Zeit ist 
dafür zu knapp. Sie müßte wenigstens auf ein Semester ausgedehnt oder, was manche 
vorschlagen, in höheren Semestern noch einmal wiederholt werden, angepaßt an die 
schon größere Erfahrung des Theologen und zur Auseinandersetzung mit den nun 
auftauchenden Schwierigkeiten. Sollen diese geistlichen Kurse gelingen, dann müssen 
sie gut vorbereitet sein und von vorzüglichen (fachlich, pädagogisch und geistlich 
gesehen) Lehrern gegeben werden. Hier sei nur angemerkt, daß der Spiritual des 
Seminars heutzutage nicht mehr mit dem psychologischen, pädagogischen und theolo- 
gischen Rüstzeug auskommt, mit dem er in der Vergangenheit antreten konnte. Er 
muß von der Mentalität, den Schwierigkeiten des heutigen jungen Menschen und 
wie man ihnen begegnet, aber auch von der heutigen Theologie und Exegese etwas 
verstehen, anders werden seine Unterweisungen und •Punkte" nicht mehr ankom- 
men. Ob die Spiritualität in der Theologenausbildung den ihr gebührenden Rang 
erhält, wird nicht zuletzt von der Persönlichkeit des Spirituals und seinem Bildungs- 
stand abhängen. 

Der zweite Weg, der erwogen wird, um den Theologen stärker mit der Wirk- 
lichkeit seines künftigen Berufes zu konfrontieren und ihm die Gelegenheit zu einer 
letzten Erprobung zu geben, ist das sogenannte diakonische Jahr. Die bloße Herauf- 
setzung des Weihealters, die vielfach gefordert wird, genügt nicht, um die Freiheit 
der Entscheidung zu garantieren. Es muß die echte Prüfung hinzukommen, das 
Experiment des Ernstfalles. Dazu scheint das diakonische Jahr vorzüglich geeignet 
zu sein. Nach der Diakonatsweihe (so der Vorschlag der meisten) wird der junge 
Diakon für ein halbes oder ganzes Jahr in eine Pfarrei geschickt, um dort in die 
gewöhnliche Seelsorge (Predigt, Sakramentenspendung, Unterricht, Jugendgruppen) 
eingespannt zu werden und so einen Anschauungsunterricht von dem zu erhalten, 
was ihn später erwartet. Danach kann er und können andere endgültig entscheiden, 



214 Im Spiegel der Zeit 

ob seine Berufsfreude standgehalten und seine Berufung sich darum als echt erwie- 
sen hat. Sollte sich hier nicht auch ein Weg abzeichnen, um diejenigen, die sich dem 
Priestertum in seinem Vollsinn und dem Zölibat nicht gewachsen fühlen, dem kirch- 
lichen Dienst, der Seelsorge zu erhalten? 

Den Ausbildungs- und Studiengang des Theologen könnte man sich also nach den 
hier zur Diskussion gestellten Vorschlägen etwa folgendermaßen vorstellen (zu- 
grundegelegt sind die bayerischen Verhältnisse und eine Studienzeit von insgesamt 
zwölf Semestern): 

1. Jahr 
Anfang Oktober: 

November bis Ostern: 

2. bis 5. Jahr 
Ab Ostern: 

6. (7.) Jahr 
Frühjahr: 

Einberufung der Neuen in das Seminar oder besser in ein 
eigenes Haus. Erste Einführung in das Theologiestudium, 
in das Priestertum und in das geistliche Leben. Nach etwa 
drei Wochen eine Exerzitienwoche zur Berufsklärung. An- 
schließend Ausscheidung der zum Priestertum Ungeeigne- 
ten, aber auch der sichtlich noch Ungereiften, die zu speziel- 
len Studien (unter Berücksichtigung des kommenden The- 
ologiestudiums), karitativer Arbeit, Berufsarbeit, Militär- 
dienst u. ä. beurlaubt werden. 

Geistliche Schulung mit strenger, aber ausgewogener Ord- 
nung, die echte Sammlung ermöglicht. Je zwei Vorträge 
täglich (von Fachleuten gehalten, aber auf die geistliche 
Lebens- und Berufsfundierung ausgerichtet): Heilige Schrift 
(Biblische Heilsgeschichte, Ghristologie des NT, Nachfolge 
und Jüngerschaft u. ä.), Theologische Enzyklopädie (Das 
Mysterium Christi, der Kirche u. ä.), Aufriß einer geist- 
lichen Lehre (gegründet auf der Heiligen Schrift und der 
Tradition). Daneben praktische Übungen: Gespräche über 
den vorgetragenen Stoff, Ausarbeitung von Bibelkreisen 
und Gruppenabenden. Zeit zum freien Studium. Besuch 
besonderer Seelsorgeeinrichtungen in der Diözese, Kennen- 
lernen des kirchlichen Lebens. Gelegentliche Beteiligung an 
der Sonntagsmesse in guten Pfarreien. Gemeinschaftspflege. 
Wöchentlich wenigstens ein Bibelkreis. Weihnachtsferien 
bis Dreikönige. 

Beginn des eigentlichen Theologiestudiums an Hochschule 
oder Universität. Zehn Semester, davon womöglich zwei 
Freisemester. Freiere Ordnung mit wachsender Selbstver- 
waltung. Bildung von Wohn- und Studiengemeinschaften. 
Bibelkreise, Seelsorgekontakte, Zusammenarbeit mit Laien. 
In den Ferien karitative oder ähnliche Aufgaben und spä- 
ter Schulpraktikum. Abschluß: Introitusexamen. 

Diakonatsweihe und anschließend ein halbes Jahr bis ein- 
einhalb Jahre Diakonat. 

Ab Herbst: Ein Semester Priesterseminar und Priesterweihe. 



Im Spiegel der Zeit 215 

Zu all dem ist noch folgendes zu sagen: Man wird bei den kommenden Bemühun- 
gen um eine zeitgemäße Priesterausbildung nicht ein von vornherein festliegendes 
Programm machen können. Dafür fehlt uns in vielem noch die Erfahrung.-Wir sind 
in der Vergangenheit zu schwerfällig gewesen und haben manches versäumt. Aber 
man wird schon bald die ersten Schritte tun müssen, in gegenseitiger Abstimmung 
aller Verantwortlichen. Wichtig und geradezu entscheidend dafür wird es sein, daß 
man sich im konkreten (nicht nur allgemeinen) Bildungsziel einig ist und darum alle 
Bildungsbemühungen, die wissenschaftlichen, pastoralen und spirituellen, in eine 
äußere und innere Übereinstimmung bringt. Dazu wird es wohl, entsprechend den 
Vorschlägen der Konzilsentwürfe, eines eigenen Gremiums bedürfen, das von den 
nationalen Bischofskonferenzen zu bestellen ist und in dem alle an der Priester- 
erziehung und -ausbildung Beteiligten vertreten sind. Es wird gut sein, daß diese 
sich in ihren Überlegungen schon jetzt auf eine solche gemeinsame Beratung ein- 
stellen. 

Bruder unter Brüdern, Verkünder des Gotteswortes, Spender des Lebensbrotes, 
Hausvater der eucharistischen Tischgemeinschaft der einen Familie Gottes: das ist 
nach der Auffassung vieler das Leitbild des Priesters unserer Zeit. Der missiona- 
rische Elan wird in Zukunft ungleich stärker als in der Vergangenheit von Priestern 
und Laien zusammen getragen werden müssen. •Fehlt einer der beiden Stände der 
Christenheit", so hat schon ein Bischof vor mehr als 1000 Jahren gesagt, •dann 
gleicht sie einer Stadt, die nur auf einer Seite befestigt ist, auf der anderen hingegen 
zerstört, so daß sie dem Feind Zugang gewährt; dann gleicht sie einem Schiff; mag 
dieses noch so fest gefügt sein, ist auch nur eine Planke leck, dann sinkt es in die 
Tiefen des Meeres"22. Angesichts der missionarischen Aufgaben beider Stände in 
der gegenwärtigen Situation gilt von Priestern wie von Laien, was H. Jedin als 
Forderung an den Klerus erhoben hat: •Der Klerus der Zukunft wird ein theologisch 
und spirituell hochstehender Klerus sein, oder die Kirche wird ein zweites Mal erle- 
ben, daß ihr die Welt des Geistes entgleitet"23. 

22 Paulinus v. Aquileja: Liber exhort, ad Ericum comitem c. 37 (PL 99, 242). 
23 A. a. O. 198. 




