LI TEIRATUOURIBEUIZRTICHT

Was wissen wir vom ,.Innenleben Jesu‘?

Kritische Worte zu einem fragwiirdigen Buch

Was wissen wir vom Innenleben Jesu? Was uns die Schrift dariiber sagt. Dafl er
vor Freude glithen und zu Tode betriibt sein konnte, dafl der Zorn in seinem Innern
aofstieg und er Mitleid mit den Menschen hatte. Der Herr hat auch ausdriicklich von
den Gesinnungen seines Herzens gesprochen, von seiner Sanftmut und seiner Demut,
von seinem Dienstwillen und seiner Liebe. Das meiste verraten seine Taten von
ihm: die Armut und die Anspruchslosigkeit seines Lebens, die Nichte seines Weilens
beim Vater und die Ruhelosigkeit seiner Wanderjahre, die Geduld, die er mit seinen
Jiingern hatte, und sein Umgang mit den Siindern, endlich sein heiliges Leiden und
Sterben. Alles, was er gesagt und getan hat, verrit etwas von ihm, offenbart uns die
Herrlichkeit und Abgriindigkeit seines Geistes. Wir wissen, wer er war, wir kennen
ihn, wie wir nur einen Menschen kennen, denn er war ein Mensch, ein Mensch wie
wir, der wie wir fithlte und gelitten hat; nur die Siinde war ihm fremd (vgl. Hebr
4, 15). Wir konnen uns darum in sein Herz einfiihlen, ehrfiirchtig, des unendlichen
Abstandes uns bewuflt, aber doch so, dafl wir ihn verstehen und uns von ihm ver-
standen wissen. ,Habt die Gesinnungen in euch, die auch in Christus Jesus waren®,
kann darum Paulus an die Gemeinde von Philippi schreiben (Phil 2, 5). Es gibt eine
Nachahmung Jesu (vgl. 1 Kor 11, 1), wie es die Nachahmung eines vorbildhaften
Menschen gibt.

Aber unser Wissen von dem, was in der Seele Jesu vor sich ging, hat seine Gren-
zen. Nicht nur wie bei anderen Menschen: jeder Mensch hat sein Geheimnis, das er
nicht preiszugeben braucht, ja im letzten nicht einmal preisgeben kann, das nur Gott
bekannt ist. Nicht nur so. Christus hatte noch ein anderes Geheimnis. Er, der ganz
unverkiirzt Mensch war, war zugleich Gott. Seine menschliche Natur mit all ihren
Auflerungen war Gott in innigster, personaler Weise zu eigen. Und umgekehrt:
Gott hat sich im Geheimnis der Menschwerdung in die menschliche Natur Jesu hin-
ein radikal entduflert, ist in sie, in ihre Niedrigkeit und Schwachheit ganz eingegan-
gen, Er selbst. Der Mensch Jesus war darum in seinem Geist, in seinem Herzen stin-
dig bei Gott, wesensmiflig und in freier Ubergabe, der Sohn bei seinem Vater. Er
schaute den Vater und sprach mit ihm; er wufite deshalb, wer er war, er war sich als
Mensch unmittelbar, wenn auch zunichst ungegenstindlich, seiner Gottessohnschaft
bewufit. Dieses Geheimnis 1488t sich von uns nur sehr unvollkommen nachvollziehen.
Wir haben keine adiquate Kenninis des Bewufitseins Jesu. Was im Innern des
Herrn letztlich vor sich ging, liegt fiir uns im Geheimnis. Es gibt darum keine ver-
gleichbare Psychologie Jesu. Die Evangelien sind darum auch keine Biographie des
Herrn und wollen es nicht sein.

Dennoch haben die Frommen aller Zeiten immer wieder versucht, tiefer in das
Seelenleben Jesu einzudringen, sich im einzelnen die Gedanken und Bewegungen
seines Herzens vorzustellen. Mit solcher Einstellung haben sie auch die Evangelien
gelesen.. Was sie dort nicht fanden, aber gern gewufit hatten, erganzte ihre Phanta-
sie. So sind schon die apokryphen Evangelien entstanden, die darum so viel iiber die



Literaturbericht 221

Kindheit und Jugend Jesu zu berichten wissen. Die Neigung der Frommen, vor
allem der Kontemplativen, das Innenleben Jesu zu erforschen, scheint fast uniiber-
windbar. Will der Liebende nicht mit dem Geliebten ganz eins werden, mit ihm
alles austauschen? Das Verlangen der Frau ist hier noch starker als das des Mannes.
Es ist darum kein Zufall, wenn die christliche Uberlieferung eine ganze Reihe von
Aufzeichnungen heiligméfiger Frauen kennt, die sich mit dem Leben Jesu, vorziig-
lich mit seiner Kindheit und seinem Leiden befassen. Meist sind sie visioniren Ur-
sprungs. Man denke nur an die Leidensgeschichte Jesu der Anna Katharina Emme-
rick. In diese Literaturgattung gehdren auch die Aufzeichnungen der Benediktinerin
Anna Cicilia Baij aus Montefiascone (1694—1766), die zum ersten Mal 1920—21,
also 150 Jahre nach ibrem Tod, unter dem Titel ,Uita interna di Gesu Cristo“ (Viter-
bo, 2 Bde.) herausgegeben wurden und von denen der erste Band vor einiger Zeit
schon in dritter Auflage in deutscher Ubersetzung erschienen ist!. Wenn wir das
Buch hier niher kennzeichnen, so tun wir es nicht um seines inneren Wertes willen,
sondern um daran eine in die Irre geleitete Christusfrommigkeit aufzuzeigen, die
auch heute, vor allem in Klostern, noch angetroffen wird.

Eine ernste Beurteilung des Buches ist allerdings nicht leicht. Denn nach allem,
was wir wissen, war Maria Cacilia, die 1743 zur Abtissin ihres Klosters gewihlt
wurde, eine Mystikerin und von hoher Heiligkeit. Joseph de Guibert schreibt ibr
sogar eine sehr hohe Stufe der Mystik, die umwandelnde Vereinigung zu2. Nach
einigen Jahren des Ordensleben glaubte sie in ibrem Innern die Stimme Jesu zu
vernehmen, der zu ihr iiber sein irdisches Leben sprach und iiber das, was dabei in
seiner Seele vor sich gegangen sei. Die Stimme gab ihr den Befehl, das Diktierte
niederzuschreiben. Sie eréffnete sich ihrem Seelenfiihrer, und dieser bekriftigte nach
anfinglichem Zigern den angeblichen Befehl des Herrn. Auf diese Weise entstan-
den aufler dem ,Innenleben Jesu“ noch mehrere andere Niederschriften, so ein
Leben des hl. Joseph, des-hl. Johannes des Taufers, Zwiegesprache mit Christus und
eine Erklarung des Hohen Liedes, die zum Teil bis heute noch unverdffentlicht im
Archiv des Klosters liegen.

Zweidrittel unseres Buches sind der Schilderung der Kindheit und Jugend Jesu
gewidmet. Die Darstellung beginnt mit dem ,Innenleben Jesu“ im Schof} der jung-
fraulichen Mutter. Hier, im Schofl Mariens, soll Jesus schon den vollen Gebrauch sei-
ner Vernunft gehabt haben (20), und obwohl er seine Sinne noch nicht betitigen
kann, leidet er unter der Enge des Mutterschofles, leidet er mit seinen Sinnen, tétet
er sich ab, indem er sich z. B. des lieblichen Wohlgeruchs, der von seiner Menschheit
ausging, enthielt, pflegt er der Nachtruhe usw. ,Da ich den vollen Gebrauch meiner
Vernunft hatte, empfand ich in allen meinen Sinnen einen unnennbaren Schmerz,
weil ich in diesem engen Raum sein mufite“ (20). ,Die Kraft meiner Gottheit be-
wirkte, dafl der angenchmste Wohlgeruch von meinem Kérper ausging. Obschon
dieser Duft nicht von allen wahrgenommen wurde, so nahm ihn meine geliebte
Mutter wahr, einmal mehr, dann wieder weniger, je nach meinem Willen; auch sie
blieb dieses Genusses hie und da beraubt, damit sie sich abtote und gréflere Verdienste
erwerbe® (26). Einerseits vollkommen dem Willen des himmlischen Vaters hin-
gegeben, ist das ungeborene Kind doch schon voll Aktivitit. Es bittet den Vater um
dieses und jenes, lenkt das Herz seiner Mutter und bestimmt ihr Tun. Als die Stunde

! Das Innenleben Jesu. Geoffenbart der Abtissin Maria Cécilia Baij. 1. Bd. Credo-Verlag,
Wiesbaden (1963).
2 DSpAM I, 1190 ff.



222 Literaturbericht

seiner Geburt gekommen war, geriet seine Mutter in Verziidkung und fiel Josef in"
einen tiefen Schlaf. ,Waihrend meine Mutter die Gottheit genofl und Josef der
gottlichen Siifigkeiten und himmlischen Trdstungen teilhaftig war, trat ich ins Licht.
Ich wurde in wunderbarer Weise geboren. .. ich war nun auf dem Boden hinge-
streckt und begann zu weinen. Meine Laute drangen in das Herz Mariens und riefen
sie aus ihrer so erhabenen Verziickung. Maria und Josef kehrten zum Gebrauch ihrer
Vernunft zuriick, knieten nieder und beteten mich an“ (89). Beide haben eine voll-
kommene Erkenntnis des gottlichen Geheimnisses. Aufs innigste mit ihrem Kind
vereint und im Bewuftsein seiner Gottessohnschaft, wartet Maria in allem auf den
inneren Wink Jesu, ehe sie ihm ihre miitterlichen Dienste erweist, ihn in Windeln
wickelt, ihm die Brust reicht oder ihn umfingt und kifit (auch der eben geborene
Siugling schaut die Mutter schon an und kiifit sie!). So geht es weiter. Die Tiere im
Stall neigen sich vor dem géttlichen Kind (45) und die Engel bringen auf Bitten Jesu
den hungernden Eltern auf der Flucht Speise (119). Der zwélfjahrige Jesus disku-
tiert mit den Schriftgelehrten (242) wie ein Erwachsener, und in Nazareth hilt er an
den sterbenden Josef eine ldngere, iiberaus erbauliche Abschiedsrede (306). Die
Seele Jesu und der mit ithm Verbundenen sind stindig in ein Meer von Freude oder
von Leid getaucht; einen Normalzustand gibt es fast nicht.

Wie s0ll man solche ,Offenbarungen® beurteilen, und welche Vorstellungen vom
Geheimnis der Menschwerdung, von der Erléseraufgabe Jesu und vom daristlichen
Leben liegen ihnen zugrunde? Zunichst soll einmal unterstellt werden, dafl die
Abtissin eine Mystikerin war — die rein intellektuelle Art der inneren Erfahrungen
in ihrem spiteren Leben sowie die von den Zeitgenossen bezeugte Heiligkeit ihres
Lebenswandels sprechen dafiir —, aber Mystik hat so ohne weiteres noch nichts mit
Visionen, Auditionen usw. zu tun, sie meint gnadenhafte Vorginge im Kern der
Person, im ungegenstindlichen Grund der Seele, die durch ein geistiges Beriihrt-
werden von seiten Gottes hervorgerufen werden. Mystische Erfahrungen sind in
ihrem Ursprung darum unsagbar; sie konnen nicht in Begriffen und Bildern adiquat
wiedergegeben werden. Erst infolge der Wirkungen solcher Erfahrungen auf die
geistigen Fahigkeiten und auf die Sinne ist es dem Mystiker maglich, iiber das gna-
denhafte Erlebnis nachzudenken, es in Worten und Bildern auszudeuten. Weil dabei
aber die schon vorhandene Vorstellungswelt des Mystikers, das vorgegebene Mate-
rial seiner Seele, seine Wiinsche, Ideale und Voreingenommenheiten mit ins Spiel
kommen, stehen viele Tore offen, um Tauschungen in das ausdeutende Wort oder
Bild eindringen zu lassen. Natiirlich gibt es dariiber hinaus auch Privatoffenbarun-
gen, in denen Gott sich einem Menschen unmittelbar vermittels von Worten oder
Bildern kundtut. Die christliche Uberlieferung hilt jedenfalls daran fest. Aber der
Rabmen solcher Offenbarungen ist sehr eng begrenzt — er iberschreitet nie die
Grenzen der mit Christus und seinen Aposteln abgeschlossenen Offenbarung —, sie
kommen selten vor und gelten im allgemeinen nur fiir den, dem sie gegeben werden.

Von diesen Kriterien her gesehen mufl man sagen, dafl die Darstellung des
»Innenlebens Jesu“ von Mutter Maria Cicilia mit einer Privatoffenbarung nichts zu
tun hat. Und wenn den gehérten Worten mystische Erfahrungen vorausliegen soll-
ten, dann geht deren Ausdeutung samt und sonders auf das fromme Gemiit und die
krause, von starken Gefiihlen und theologischen Einfiltigkeiten geprigte Vorstel-
lungswelt der Schwester zuriick. Das Niederschreiben des innerlich Gehérten mag ihr
selbst — der gottliche Auftrag zur Niederschrift vermeintlicher géttlicher Anspra-
chen (16) ist ein bekannter Topos bei solchen Vorkommnissen; aufkommende Zwei-
fel sind vom Teufel (32) — zum Trost gereicht haben und ein Antrieb zur Heilig-



Literaturbericht 223

keit gewesen sein (auch hier kann man sagen: Gott schreibt selbst auf krummen
Linien gerade), aber es wire besser gewesen, die Blitter wiren noch weitere Jahr-
hunderte im Klosterarchiv liegen geblieben und hitten das Licht der Welt nie
erblickt.

Geben wir noch die Hauptirrtiimer an, die sich in diesen ,Offenbarungen® finden.
Es sind eine ganze Menge. Der die ganze Christusfrommigkeit verbildende Grund-
irrtum ist dieser. Hier wird die Menschwerdung Gottes nicht ernst genommen. Der
Jesus, der hier geschildert wird, ist gar kein echter Mensch. Er ist ein Ubermensch
oder Halbgott, ein Zauberer und stindiger Wundertiter. Dariiber darf auch die
Tiefe der Leiden, in die Jesus hinabversenkt wird und die er auf sich nimmt (sie
kénnen nicht grofl genug sein), nicht hinwegtiuschen. Schon im Mutterschofl weifl
Jesus alles, was an seinem Leib, im Herzen seiner Mutter und ,drauflen® in der
Welt, bei den Menschen vor sich geht; er weifl es bis ins einzelne. Er weif} genau
um sein kommendes Schicksal. Das erste, was er in der Werkstatt Josefs tut, ist die
Herstellung eines kleinen Kreuzes. ,Dasselbe war sehr dhnlich dem, auf dem ich
sterben mufite (220) ... Ich kniete mich am Fufl des Kreuzes nieder, kiifite es und
legte mich so darauf, als ob ich angenagelt wire® (221). Von dem Geheimnis der
Pilgerschaft, des Noch-unterwegs-seins, dem sich auch Christus freiwillig unterwor-
fen hatte und demzufolge ihm die Zukunft nicht einfachhin unverhiillt offen stand,
kann hier keine Rede mehr sein. Damit ist aber das Geheimnis der Menschwerdung
und Erlosung wesentlich verkiirzt, um nicht zu sagen: zerstért. Dazu kommt die in
der Welt der Frommen so oft vorgefundene Fehlhaltung zum Leib. Der Mensch ist
eigentlich nur Seele, der Leib ist ihr Kerker, der sie festhilt (17), man muf} ihn
darum streng halten. Im Grunde ist der Leib nur Anlaf und Gelegenheit, um Opfer
zu bringen, um sich abzutdten, um zu leiden und zu sterben. Das Unwahre einer
solchen Haltung wird nur noch gesteigert, wenn dem Leib Christi und Mariens iiber-
irdische Eigenschaften zugeschrieben werden. Es wirkt geradezu peinlich, wenn
Jesus im Mutterschofl iiber sich reflektiert: ,Mein Korper gedieh unter einer Materie,
die mir ob ihrer Reinheit und Unschuld so angenehm war* (28), oder wenn er als
Sdugling dem Vater Dank sagte ,fiir die reinste jungfriuliche Milch seiner Mut-
ter® (50).

Dementsprechend ist auch die ganze Welt, die hier aus einem frommen, intro-
vertierten Herzen projiziert wird, unwahr und unernst, eng und fad. Es passiert
cigentlich nichts. Man weifl schon, wie alles kommt. Es kommt so, wie es kommen
mufl, d. h. wie es ein bestimmter Kanon religidsen, klosterlichen Wohlverhaltens
will. In einem fort wird darum moralisiert. Die Tugendiibungen hiufen sich zu
Bergen. Wie sehr Christus in diese klosterlich-brave Welt hineingezwingt wird,
ersieht man daraus, daf} er alles erfiillt, was zur klosterlichen Vollkommenheit ge-
hort: Er liebt schon im Mutterschof} die Klausur und sithnt ,fiir jene Ordensleute,
welche aus Uberdrufl die Klausur verlassen und ihre Regeln ganz und gar ver-
achten® (18), er beobachtet schon als Sdugling eine Tagesordnung (51), der Gehor-
sam des heranwachsenden Kindes ist piinktlich (200) — Piinktlichkeit scheint das
Hauptkennzeichen vollkommenen Gehorsams zu sein —, er kommt siebenmal am
Tag mit seinen Eltern zusammen, um mit ihnen das Gotteslob zu singen, da dies der
Wille des Vaters sei (201), er unterldfit nie die Gebetsiibungen (494), man erbaut
sich gegenseitig beim Essen und hélt eine ,heilige Erholung® (206). Deutlicher kann
die klgsterliche Ordnung nicht geschildert werden.

Warum wir das hier ausbreiten? Weil hier ein pseudoreligitses Ideal geschildert
wird, das durch die Jahrhunderte der ,frommen Seelen“ geistert und auch heute



224 Budhbesprechungen

noch nicht tot ist. Wahrend die Kirche auf dem Konzil sich bemiiht, Schrift und
Liturgie wieder in die Mitte aller Frommigkeit zu stellen und einen zeitgerechten
Ton der Verkiindigung zu finden, wird hier eine sentimentale Welt frommer Intro-
vertiertheit angeboten, die den heutigen Menschen mit Recht abstofit. und das Chri-
stentum der Licherlichkeit preisgibt. Wenn der Herausgeber meint (14), das ,Innen-
leben Jesu“ konne ,als eine wertvolle Ergdnzung zum Evangelium angesehen wer-
den®, so kann man dem nur scharfstens widersprechen. Was Priester, die solches
anbieten (es werden auf den ersten Sciten des Buches eine Reihe von geistlichen
Autorititen ins Feld gefithrt) in ihrem theologischen Studium eigentlich getan
haben, scheint einigermaflen ratselhaft. Nicht alles, was einem frommen Menschen
vergangener Zeiten unter ganz bestimmten Lebensumstinden einmal zur Erbauung
gereicht hat, ist schon deshalb wahr und fir eine Verdffentlichung tauglich. Das
sollen auch diejenigen bedenken, die das Imprimatur (fiir vorliegende Auflage
wurde kein eigenes Imprimatur eingeholt) zu einem solchen Buch gegeben haben.

Friedrich Wulf S]

B UCHBE SZPREU CHUNGEN

Geistliche Theologie

DeFerrari, Teresa Mary CSC; The
Problemof Charity for Self.
A Study of Thomistic and Modern Theo-
logical Discussion. Washington, The
Cath. Univ. of America Press 1962. 205
S., brosch. $ 3,25.

Diese klare, gut gegliederte Dissertation
wurde angeregt durch die unbefriedigende
Behandlung, die ,das Gebot der Selbstliebe®
in den Handbiichern der Moral erfihrt (1.
Kap.). Die Vf. geht dem durch A. Nygren in
die moderne Diskussion geworfenen Problem
zuerst an Hand von einigen Monographien
iiber die Lehre der Heiligen Schrift nach: in
Anlehnung an C.Spicq zeigt sie, dafl die
Bibel wohl iiber die Selbstliebe spricht, aber
nicht als ein eigenstdndiges Thema, sondern
als einbegriffen in der hochsten Tatigkeit des
Christen, in der ,Ausiibung der gottlichen
Agape zum Nichsten®. Eine Analyse der
»modernen Thomistischen Kommentatoren*
(im weiteren Sinn verstanden, z.B. auch H.
Kuhn) von Rousselot SJ bis Geiger OP —
mit der um dessen Losung entstandenen Dis-
kussion — zeigt die Entwicklung, aber auch
das Ungeniigen der Lésungsversuche. In einer
daran anschliefenden - Kommentierung von
17 zentralen Texten des hl. Thomas sammelt

die V{. die Elemente ihrer eigenen Lésung,
die, wie sie ansdriicklich bemerkt, vieles J. B.
Lotz und K. Rahner verdankt: ,Es gibt keine
eigentliche Liebe zu sich selbst als zu einem
,Objekt’, sondern nur Selbstliebe als innere
Selbstverwirklichung und inneren Selbstbesitz
in je groflerer Klarheit, als einen mitbewufiten
(wortlich: begleitenden) Aspekt der Liebe
zum absoluten Gut eines andern®; ,da Selbst-
liche die Verwirklichung oder Disposition
des Selbst zu einem Objckt ist — entspre-
chend der ,einfachen’ geistigen Natur des
Willensaktes —, will das Subjekt in dem
,amor amicitiae’ mittels dem ,amor concu-
piscentiae’, der eine Liebe zur relativen Gut-
heit der Dinge ist, fiir die andern dieselbe
Selbstverwirklichung; was zusammengeht mit
der Erfahrung der eigenen Selbsterfiillung
durch die Liebe“ (175). So sehr man auch
analytisch trennen kann, philosophisch ist
auch die Liebe zu Gott nur i der Liebe zum
Naichsten zu realisieren. Erst die iibernatiir-
liche Liebe schenkt einen neuen, unmittel-
baren Kontakt mit Gott.

Man wird an dieser Studie manches ans-
setzen konnen; vieles ist eben nun doch zn
sehr von der notwendigerweise vereinfachen-
den Schulbuchdarstellung beeinflufit. (Die
Werke von Vélkl und Warnach werden kurz
abgetan, L. Eschs Jugendethik dagegen aus-





