
LITERATUR    BERICHT 

Was wissen wir vom •Innenleben Jesu"? 

Kritische Worte zu einem fragwürdigen Buch 

Was wissen wir vom Innenleben Jesu? Was uns die Schrift darüber sagt. Daß er 
vor Freude glühen und zu Tode betrübt sein konnte, daß der Zorn in seinem Innern 
aufstieg und er Mitleid mit den Menschen hatte. Der Herr hat auch ausdrücklich von 
den Gesinnungen seines Herzens gesprochen, von seiner Sanftmut und seiner Demut, 
von seinem Dienstwillen und seiner Liebe. Das meiste verraten seine Taten von 
ihm: die Armut und die Anspruchslosigkeit seines Lebens, die Nächte seines Weilens 
beim Vater und die Ruhelosigkeit seiner Wander jähre, die Geduld, die er mit seinen 
Jüngern hatte, und sein Umgang mit den Sündern, endlich sein heiliges Leiden und 
Sterben. Alles, was er gesagt und getan hat, verrät etwas von ihm, offenbart uns die 
Herrlichkeit und Abgründigkeit seines Geistes. Wir wissen, wer er war, wir kennen 
ihn, wie wir nur einen Menschen kennen, denn er war ein Mensch, ein Mensch wie 
wir, der wie wir fühlte und gelitten hat; nur die Sünde war ihm fremd (vgl. Hebr 
4, 15). Wir können uns darum in sein Herz einfühlen, ehrfürchtig, des unendlichen 
Abstandes uns bewußt, aber doch so, daß wir ihn verstehen und uns von ihm ver- 
standen wissen. •Habt die Gesinnungen in euch, die auch in Christus Jesus waren", 
kann darum Paulus an die Gemeinde von Philippi schreiben (Phil 2, 5). Es gibt eine 
Nachahmung Jesu (vgl. 1 Kor 11,1), wie es die Nachahmung eines vorbildhaften 
Menschen gibt. 

Aber unser Wissen von dem, was in der Seele Jesu vor sich ging, hat seine Gren- 
zen. Nicht nur wie bei anderen Menschen: jeder Mensch hat sein Geheimnis, das er 
nicht preiszugeben braucht, ja im letzten nicht einmal preisgeben kann, das nur Gott 
bekannt ist. Nicht nur so. Christus hatte noch ein anderes Geheimnis. Er, der ganz 
unverkürzt Mensch war, war zugleich Gott. Seine menschliche Natur mit all ihren 
Äußerungen war Gott in innigster, personaler Weise zu eigen. Und umgekehrt: 
Gott hat sich im Geheimnis der Menschwerdung in die menschliche Natur Jesu hin- 
ein radikal entäußert, ist in sie, in ihre Niedrigkeit und Schwachheit ganz eingegan- 
gen, Er selbst. Der Mensch Jesus war darum in seinem Geist, in seinem Herzen stän- 
dig bei Gott, wesensmäßig und in freier Übergabe, der Sohn bei seinem Vater. Er 
schaute den Vater und sprach mit ihm; er wußte deshalb, wer er war, er war sich als 
Mensch unmittelbar, wenn auch zunächst ungegenständlich, seiner Gottessohnschaft 
bewußt. Dieses Geheimnis läßt sich von uns nur sehr unvollkommen nachvollziehen. 
Wir haben keine adäquate Kenntnis des Bewußtseins Jesu. Was im Innern des 
Herrn letztlich vor sich ging, liegt für uns im Geheimnis. Es gibt darum keine ver- 
gleichbare Psychologie Jesu. Die Evangelien sind darum auch keine Biographie des 
Herrn und wollen es nicht sein. 

Dennoch haben die Frommen aller Zeiten immer wieder versucht, tiefer in das 
Seelenleben Jesu einzudringen, sich im einzelnen die Gedanken und Bewegungen 
seines Herzens vorzustellen. Mit solcher Einstellung haben sie auch die Evangelien 
gelesen. Was sie dort nicht fanden, aber gern gewußt hätten, ergänzte ihre Phanta- 
sie. So sind schon die apokryphen Evangelien entstanden, die darum so viel über die 



Literaturbericht 221 

Kindheit und Jugend Jesu zu berichten wissen. Die Neigung der Frommen, vor 
allem der Kontemplativen, das Innenleben Jesu zu erforschen, scheint fast unüber- 
windbar. Will der Liebende nicht mit dem Geliebten ganz eins werden, mit ihm 
alles austauschen? Das Verlangen der Frau ist hier noch stärker als das des Mannes. 
Es ist darum kein Zufall, wenn die christliche Überlieferung eine ganze Reihe von 
Aufzeichnungen heiligmäßiger Frauen kennt, die sich mit dem Leben Jesu, vorzüg- 
lich mit seiner Kindheit und seinem Leiden befassen. Meist sind sie visionären Ur- 
sprungs. Man denke nur an die Leidensgeschichte Jesu der Anna Katharina Emme- 
rick. In diese Literaturgattung gehören auch die Aufzeichnungen der Benediktinerin 
Anna Gäcilia Baij aus Montefiascone (1694•1766), die zum ersten Mal 1920•21, 
also 150 Jahre nach ihrem Tod, unter dem Titel •Vita interna diGesüCristo" (Viter- 
bo, 2 Bde.) herausgegeben wurden und von denen der erste Band vor einiger Zeit 
schon in dritter Auflage in deutscher Übersetzung erschienen ist1. Wenn wir das 
Buch hier näher kennzeichnen, so tun wir es nicht um seines inneren Wertes willen, 
sondern um daran eine in die Irre geleitete Christusfrömmigkeit aufzuzeigen, die 
auch heute, vor allem in Klöstern, noch angetroffen wird. 

Eine ernste Beurteilung des Buches ist allerdings nicht leicht. Denn nach allem, 
was wir wissen, war Maria Cäcilia, die 1743 zur Äbtissin ihres Klosters gewählt 
wurde, eine Mystikerin und von hoher Heiligkeit. Joseph de Guibert schreibt ihr 
sogar eine sehr hohe Stufe der Mystik, die umwandelnde Vereinigung zu2. Nach 
einigen Jahren des Ordensleben glaubte sie in ihrem Innern die Stimme Jesu zu 
vernehmen, der zu ihr über sein irdisches Leben sprach und über das, was dabei in 
seiner Seele vor sich gegangen sei. Die Stimme gab ihr den Befehl, das Diktierte 
niederzuschreiben. Sie eröffnete sich ihrem Seelenführer, und dieser bekräftigte nach 
anfänglichem Zögern den angeblichen Befehl des Herrn. Auf diese Weise entstan- 
den außer dem •Innenleben Jesu" noch mehrere andere Niederschriften, so ein 
Leben des hl. Joseph, des hl. Johannes des Täufers, Zwiegespräche mit Christus und 
eine Erklärung des Hohen Liedes, die zum Teil bis heute noch unveröffentlicht im 
Archiv des Klosters liegen. 

Zweidrittel unseres Buches sind der Schilderung der Kindheit und Jugend Jesu 
gewidmet. Die Darstellung beginnt mit dem •Innenleben Jesu" im Schoß der jung- 
fräulichen Mutter. Hier, im Schoß Mariens, soll Jesus schon den vollen Gebrauch sei- 
ner Vernunft gehabt haben (20), und obwohl er seine Sinne noch nicht betätigen 
kann, leidet er unter der Enge des Mutterschoßes, leidet er mit seinen Sinnen, tötet 
er sich ab, indem er sich z. B. des lieblichen Wohlgeruchs, der von seiner Menschheit 
ausging, enthielt, pflegt er der Nachtruhe usw. •Da ich den vollen Gebrauch meiner 
Vernunft hatte, empfand ich in allen meinen Sinnen einen unnennbaren Schmerz, 
weil ich in diesem engen Raum sein mußte" (20). •Die Kraft meiner Gottheit be- 
wirkte, daß der angenehmste Wohlgeruch von meinem Körper ausging. Obschon 
dieser Duft nicht von allen wahrgenommen wurde, so nahm ihn meine geliebte 
Mutter wahr, einmal mehr, dann wieder weniger, je nach meinem Willen; auch sie 
blieb dieses Genusses hie und da beraubt, damit sie sich abtöte und größere Verdienste 
erwerbe" (26). Einerseits vollkommen dem Willen des himmlischen Vaters hin- 
gegeben, ist das ungeborene Kind doch schon voll Aktivität. Es bittet den Vater um 
dieses und jenes, lenkt das Herz seiner Mutter und bestimmt ihr Tun. Als die Stunde 

1 Das Innenleben Jesu. Geoffenbart der Äbtissin Maria Cäcilia Baij. I. Bd. Credo-Verlag, 
Wiesbaden (1963). 

* DSpAMI, 1190 ff. 



222 Literaturbericht 

seiner Geburt gekommen war, geriet seine Mutter in Verzückung und fiel Josef in 
einen tiefen Schlaf. •Während meine Mutter die Gottheit genoß und Josef der 
göttlichen Süßigkeiten und himmlischen Tröstungen teilhaftig war, trat ich ins Licht. 
Ich wurde in wunderbarer Weise geboren... ich war nun auf dem Boden hinge- 
streckt und begann zu weinen. Meine Laute drangen in das Herz Mariens und riefen 
sie aus ihrer so erhabenen Verzückung. Maria und Josef kehrten zum Gebrauch ihrer 
Vernunft zurück, knieten nieder und beteten mich an" (39). Beide haben eine voll- 
kommene Erkenntnis des göttlichen Geheimnisses. Aufs innigste mit ihrem Kind 
vereint und im Bewußtsein seiner Gottessohnschaft, wartet Maria in allem auf den 
inneren Wink Jesu, ehe sie ihm ihre mütterlichen Dienste erweist, ihn in Windeln 
wickelt, ihm die Brust reicht oder ihn umfängt und küßt (auch der eben geborene 
Säugling schaut die Mutter schon an und küßt sie!). So geht es weiter. Die Tiere im 
Stall neigen sich vor dem göttlichen Kind (45) und die Engel bringen auf Bitten Jesu 
den hungernden Eltern auf der Flucht Speise (119). Der zwölfjährige Jesus disku- 
tiert mit den Schriftgelehrten (242) wie ein Erwachsener, und in Nazareth hält er an 
den sterbenden Josef eine längere, überaus erbauliche Abschiedsrede (306). Die 
Seele Jesu und der mit ihm Verbundenen sind ständig in ein Meer von Freude oder 
von Leid getaucht; einen Normalzustand gibt es fast nicht. 

Wie soll man solche •Offenbarungen" beurteilen, und welche Vorstellungen vom 
Geheimnis der Menschwerdung, von der Erlöseraufgabe Jesu und vom christlichen 
Leben liegen ihnen zugrunde? Zunächst soll einmal unterstellt werden, daß die 
Äbtissin eine Mystikerin war • die rein intellektuelle Art der inneren Erfahrungen 
in ihrem späteren Leben sowie die von den Zeitgenossen bezeugte Heiligkeit ihres 
Lebenswandels sprechen dafür •, aber Mystik hat so ohne weiteres noch nichts mit 
Visionen, Auditionen usw. zu tun, sie meint gnadenhafte Vorgänge im Kern der 
Person, im ungegenständlichen Grund der Seele, die durch ein geistiges Berührt- 
werden von Seiten Gottes hervorgerufen werden. Mystische Erfahrungen sind in 
ihrem Ursprung darum unsagbar; sie können nicht in Begriffen und Bildern adäquat 
wiedergegeben werden. Erst infolge der Wirkungen solcher Erfahrungen auf die 
geistigen Fähigkeiten und auf die Sinne ist es dem Mystiker möglich, über das gna- 
denhafte Erlebnis nachzudenken, es in Worten und Bildern auszudeuten. Weil dabei 
aber die schon vorhandene Vorstellungswelt des Mystikers, das vorgegebene Mate- 
rial seiner Seele, seine Wünsche, Ideale und Voreingenommenheiten mit ins Spiel 
kommen, stehen viele Tore offen, um Täuschungen in das ausdeutende Wort oder 
Bild eindringen zu lassen. Natürlich gibt es darüber hinaus auch Privatoffenbarun- 
gen, in denen Gott sich einem Menschen unmittelbar vermittels von Worten oder 
Bildern kundtut. Die christliche Überlieferung hält jedenfalls daran fest. Aber der 
Rahmen solcher Offenbarungen ist sehr eng begrenzt • er überschreitet nie die 
Grenzen der mit Christus und seinen Aposteln abgeschlossenen Offenbarung •, sie 
kommen selten vor und gelten im allgemeinen nur für den, dem sie gegeben werden. 

Von diesen Kriterien her gesehen muß man sagen, daß die Darstellung des 
•Innenlebens Jesu" von Mutter Maria Cäcilia mit einer Privatoffenbarung nichts zu 
tun hat. Und wenn den gehörten Worten mystische Erfahrungen vorausliegen soll- 
ten, dann geht deren Ausdeutung samt und sonders auf das fromme Gemüt und die 
krause, von starken Gefühlen und theologischen Einfältigkeiten geprägte Vorstel- 
lungswelt der Schwester zurück. Das Niederschreiben des innerlich Gehörten mag ihr 
selbst • der göttliche Auftrag zur Niederschrift vermeintlicher göttlicher Anspra- 
chen (16) ist ein bekannter Topos bei solchen Vorkommnissen; aufkommende Zwei- 
fel sind vom Teufel (32) • zum Trost gereicht haben und ein Antrieb zur Heilig- 



Literaturbericht 223 

keit gewesen sein (auch hier kann man sagen: Gott schreibt selbst auf krummen 
Linien gerade), aber es wäre besser gewesen, die Blätter wären noch weitere Jahr- 
hunderte im Klosterarchiv liegen geblieben und hätten das Licht der Welt nie 
erblickt. 

Geben wir noch die Hauptirrtümer an, die sich in diesen •Offenbarungen" finden. 
Es sind eine ganze Menge. Der die ganze Christusfrömmigkeit verbildende Grund- 
irrtum ist dieser. Hier wird die Menschwerdung Gottes nicht ernst genommen. Der 
Jesus, der hier geschildert wird, ist gar kein echter Mensch. Er ist ein Übermensch 
oder Halbgott, ein Zauberer und ständiger Wundertäter. Darüber darf auch die 
Tiefe der Leiden, in die Jesus hinabversenkt wird und die er auf sich nimmt (sie 
können nicht groß genug sein), nicht hinwegtäuschen. Schon im Mutterschoß weiß 
Jesus alles, was an seinem Leib, im Herzen seiner Mutter und •draußen" in der 
Welt, bei den Menschen vor sich geht; er weiß es bis ins einzelne. Er weiß genau 
um sein kommendes Schicksal. Das erste, was er in der Werkstatt Josefs tut, ist die 
Herstellung eines kleinen Kreuzes. •Dasselbe war sehr ähnlich dem, auf dem ich 
sterben mußte (220)... Ich kniete mich am Fuß des Kreuzes nieder, küßte es und 
legte mich so darauf, als ob ich angenagelt wäre" (221). Von dem Geheimnis der 
Pilgerschaft, des Noch-unterwegs-seins, dem sich auch Christus freiwillig unterwor- 
fen hatte und demzufolge ihm die Zukunft nicht einfachhin unverhüllt offen stand, 
kann hier keine Rede mehr sein. Damit ist aber das Geheimnis der Menschwerdung 
und Erlösung wesentlich verkürzt, um nicht zu sagen: zerstört. Dazu kommt die in 
der Welt der Frommen so oft vorgefundene Fehlhaltung zum Leib. Der Mensch ist 
eigentlich nur Seele, der Leib ist ihr Kerker, der sie festhält (17), man muß ihn 
darum streng halten. Im Grunde ist der Leib nur Anlaß und Gelegenheit, um Opfer 
zu bringen, um sich abzutöten, um zu leiden und zu sterben. Das Unwahre einer 
solchen Haltung wird nur noch gesteigert, wenn dem Leib Christi und Mariens über- 
irdische Eigenschaften zugeschrieben werden. Es wirkt geradezu peinlich, wenn 
Jesus im Mutterschoß über sich reflektiert: •Mein Körper gedieh unter einer Materie, 
die mir ob ihrer Reinheit und Unschuld so angenehm war" (28), oder wenn er als 
Säugling dem Vater Dank sagte •für die reinste jungfräuliche Milch seiner Mut- 
ter" (50). 

Dementsprechend ist auch die ganze Welt, die hier aus einem frommen, intro- 
vertierten Herzen projiziert wird, unwahr und unernst, eng und fad. Es passiert 
eigentlich nichts. Man weiß schon, wie alles kommt. Es kommt so, wie es kommen 
muß, d. h. wie es ein bestimmter Kanon religiösen, klösterlichen Wohlverhaltens 
will. In einem fort wird darum moralisiert. Die Tugendübungen häufen sich zu 
Bergen. Wie sehr Christus in diese klösterlich-brave Welt hineingezwängt wird, 
ersieht man daraus, daß er alles erfüllt, was zur klösterlichen Vollkommenheit ge- 
hört: Er liebt schon im Mutterschoß die Klausur und sühnt •für jene Ordensleute, 
welche aus Überdruß die Klausur verlassen und ihre Regeln ganz und gar ver- 
achten" (18), er beobachtet schon als Säugling eine Tagesordnung (51), der Gehor- 
sam des heranwachsenden Kindes ist pünktlich (200) • Pünktlichkeit scheint das 
Hauptkennzeichen vollkommenen Gehorsams zu sein •, er kommt siebenmal am 
Tag mit seinen Eltern zusammen, um mit ihnen das Gotteslob zu singen, da dies der 
Wille des Vaters sei (201), er unterläßt nie die Gebetsübungen (494), man erbaut 
sich gegenseitig beim Essen und hält eine •heilige Erholung" (206). Deutlicher kann 
die klösterliche Ordnung nicht geschildert werden. 

Warum wir das hier ausbreiten? Weil hier ein pseudoreligiöses Ideal geschildert 
wird, das durch die Jahrhunderte der •frommen Seelen" geistert und auch heute 



224 Buchbesprechungen 

noch nicht tot ist. Während die Kirche auf dem Konzil sich bemüht, Schrift und 
Liturgie wieder in die Mitte aller Frömmigkeit zu stellen und einen zeitgerechten 
Ton der Verkündigung zu finden, wird hier eine sentimentale Welt frommer Intro- 
vertiertheit angeboten, die den heutigen Menschen mit Recht abstößt und das Chri- 
stentum der Lächerlichkeit preisgibt. Wenn der Herausgeber meint (14), das •Innen- 
leben Jesu" könne •als eine wertvolle Ergänzung zum Evangelium angesehen wer- 
den", so kann man dem nur schärfstens widersprechen. Was Priester, die solches 
anbieten (es werden auf den ersten Seiten des Buches eine Reihe von geistlichen 
Autoritäten ins Feld geführt) in ihrem theologischen Studium eigentlich getan 
haben, scheint einigermaßen rätselhaft. Nicht alles, was einem frommen Menschen 
vergangener Zeiten unter ganz bestimmten Lebensumständen einmal zur Erbauung 
gereicht hat, ist schon deshalb wahr und für eine Veröffentlichung tauglich. Das 
sollen auch diejenigen bedenken, die das Imprimatur (für vorliegende Auflage 
wurde kein eigenes Imprimatur eingeholt) zu einem solchen Buch gegeben haben. 

Friedrich Wulf S] 

BUCHBESPRECHUNGEN 

Geistliche Theologie 

DeFerrari, Teresa Mary CSC; The 
Problem of Charity for Self. 
A Study of Thomistic and Modern Theo- 
logical Discussion. Washington, The 
Cath. Univ. of America Press 1962. 205 
S., brosch. $ 3,25. 

Diese klare, gut gegliederte Dissertation 
wurde angeregt durch die unbefriedigende 
Behandlung, die •das Gebot der Selbstliebe" 
in den Handbüchern der Moral erfährt (1. 
Kap.). Die Vf. geht dem durch A. Nygren in 
die moderne Diskussion geworfenen Problem 
zuerst an Hand von einigen Monographien 
über die Lehre der Heiligen Schrift nach: in 
Anlehnung an C. Spicq zeigt sie, daß die 
Bibel wohl über die Selbstliebe spricht, aber 
nicht als ein eigenständiges Thema, sondern 
als einbegriffen in der höchsten Tätigkeit des 
Christen, in der •Ausübung der göttlichen 
Agape zum Nächsten". Eine Analyse der 
•modernen Thomistischen Kommentatoren" 
(im weiteren Sinn verstanden, z. B. auch H. 
Kuhn) von Rousselot SJ bis Geiger OP • 
mit der um dessen Lösung entstandenen Dis- 
kussion • zeigt die Entwicklung, aber auch 
das Ungenügen der Lösungsversuche. In einer 
daran anschließenden - Kommentierung von 
17 zentralen Texten des hl. Thomas sammelt 

die Vf. die Elemente ihrer eigenen Lösung, 
die, wie sie ausdrücklich bemerkt, vieles J. B. 
Lotz und K. Rahner verdankt: •Es gibt keine 
eigentliche Liebe zu sich selbst als zu einem 
,Objekt', sondern nur Selbstliebe als innere 
Selbstverwirklichung und inneren Selbstbesitz 
in j e größerer Klarheit, als einen mitbewußten 
(wörtlich: begleitenden) Aspekt der Liebe 
zum absoluten Gut eines andern"; •daSelbst- 
liebe die Verwirklichung oder Disposition 
des Selbst zu einem Objekt ist • entspre- 
chend der .einfachen' geistigen Natur des 
Willensaktes •, will das Subjekt in dem 
,amor amicitiae' mittels dem ,amor concu- 
piscentiae', der eine Liebe zur relativen Gut- 
heit der Dinge ist, für die andern dieselbe 
Selbstverwirklichung; was zusammengeht mit 
der Erfahrung der eigenen Selbsterfüllung 
durch die Liebe" (175). So sehr man auch 
analytisch trennen kann, philosophisch ist 
auch die Liebe zu Gott nur in der Liebe zum 
Nächsten zu realisieren. Erst die übernatür- 
liche Liebe schenkt einen neuen, unmittel- 
baren Kontakt mit Gott. 

Man wird an dieser Studie manches aus- 
setzen können; vieles ist eben nun doch zu 
sehr von der notwendigerweise vereinfachen- 
den Schulbuchdarstellung beeinflußt. (Die 
Werke von Völkl und Warnach werden kurz 
abgetan, L. Eschs Jugendethik dagegen aus- 




