224 Budhbesprechungen

noch nicht tot ist. Wahrend die Kirche auf dem Konzil sich bemiiht, Schrift und
Liturgie wieder in die Mitte aller Frommigkeit zu stellen und einen zeitgerechten
Ton der Verkiindigung zu finden, wird hier eine sentimentale Welt frommer Intro-
vertiertheit angeboten, die den heutigen Menschen mit Recht abstofit. und das Chri-
stentum der Licherlichkeit preisgibt. Wenn der Herausgeber meint (14), das ,Innen-
leben Jesu“ konne ,als eine wertvolle Ergdnzung zum Evangelium angesehen wer-
den®, so kann man dem nur scharfstens widersprechen. Was Priester, die solches
anbieten (es werden auf den ersten Sciten des Buches eine Reihe von geistlichen
Autorititen ins Feld gefithrt) in ihrem theologischen Studium eigentlich getan
haben, scheint einigermaflen ratselhaft. Nicht alles, was einem frommen Menschen
vergangener Zeiten unter ganz bestimmten Lebensumstinden einmal zur Erbauung
gereicht hat, ist schon deshalb wahr und fir eine Verdffentlichung tauglich. Das
sollen auch diejenigen bedenken, die das Imprimatur (fiir vorliegende Auflage
wurde kein eigenes Imprimatur eingeholt) zu einem solchen Buch gegeben haben.

Friedrich Wulf S]

B UCHBE SZPREU CHUNGEN

Geistliche Theologie

DeFerrari, Teresa Mary CSC; The
Problemof Charity for Self.
A Study of Thomistic and Modern Theo-
logical Discussion. Washington, The
Cath. Univ. of America Press 1962. 205
S., brosch. $ 3,25.

Diese klare, gut gegliederte Dissertation
wurde angeregt durch die unbefriedigende
Behandlung, die ,das Gebot der Selbstliebe®
in den Handbiichern der Moral erfihrt (1.
Kap.). Die Vf. geht dem durch A. Nygren in
die moderne Diskussion geworfenen Problem
zuerst an Hand von einigen Monographien
iiber die Lehre der Heiligen Schrift nach: in
Anlehnung an C.Spicq zeigt sie, dafl die
Bibel wohl iiber die Selbstliebe spricht, aber
nicht als ein eigenstdndiges Thema, sondern
als einbegriffen in der hochsten Tatigkeit des
Christen, in der ,Ausiibung der gottlichen
Agape zum Nichsten®. Eine Analyse der
»modernen Thomistischen Kommentatoren*
(im weiteren Sinn verstanden, z.B. auch H.
Kuhn) von Rousselot SJ bis Geiger OP —
mit der um dessen Losung entstandenen Dis-
kussion — zeigt die Entwicklung, aber auch
das Ungeniigen der Lésungsversuche. In einer
daran anschliefenden - Kommentierung von
17 zentralen Texten des hl. Thomas sammelt

die V{. die Elemente ihrer eigenen Lésung,
die, wie sie ansdriicklich bemerkt, vieles J. B.
Lotz und K. Rahner verdankt: ,Es gibt keine
eigentliche Liebe zu sich selbst als zu einem
,Objekt’, sondern nur Selbstliebe als innere
Selbstverwirklichung und inneren Selbstbesitz
in je groflerer Klarheit, als einen mitbewufiten
(wortlich: begleitenden) Aspekt der Liebe
zum absoluten Gut eines andern®; ,da Selbst-
liche die Verwirklichung oder Disposition
des Selbst zu einem Objckt ist — entspre-
chend der ,einfachen’ geistigen Natur des
Willensaktes —, will das Subjekt in dem
,amor amicitiae’ mittels dem ,amor concu-
piscentiae’, der eine Liebe zur relativen Gut-
heit der Dinge ist, fiir die andern dieselbe
Selbstverwirklichung; was zusammengeht mit
der Erfahrung der eigenen Selbsterfiillung
durch die Liebe“ (175). So sehr man auch
analytisch trennen kann, philosophisch ist
auch die Liebe zu Gott nur i der Liebe zum
Naichsten zu realisieren. Erst die iibernatiir-
liche Liebe schenkt einen neuen, unmittel-
baren Kontakt mit Gott.

Man wird an dieser Studie manches ans-
setzen konnen; vieles ist eben nun doch zn
sehr von der notwendigerweise vereinfachen-
den Schulbuchdarstellung beeinflufit. (Die
Werke von Vélkl und Warnach werden kurz
abgetan, L. Eschs Jugendethik dagegen aus-



Buchbesprechungen

driicklich behandelt; das Verhiltnis von Got-
tes- und Nichstenliebe ist differenzierter zu
fassen; die philosophische Analyse bewegt
sich zu sehr auf der Linie einer unwirklichen
snatura pura“; usw.) In dem Grundansatz
aber scheint uns Schwester DeFerrari mit
ihrer energischen Art durchaus die richtige
Losung herausgestellt zu haben, so dafl man
sich wundern mufl, warum nicht schon immer
die Moral der Selbstliebe von dieser Seite
her betrachtet wurde. J. Sudbrack S}

De Smedt, E. Joseph: Uom all-
gemeinen Priestertum der
Gliubigen. Miinchen, Manz-Uerlag
(1962). 147 S., Ln. DM 9,80.

Bischof de Smedt von Briigge, der auf dem
Konzil mehrfach, zuletzt bei der Konzilsvor-
lage iiber die Religionsfreiheit, hervorgetre-
ten ist, ist wohl legitimiert, in der aktuellen
Frage nach der Stellung des Laien in der
Kirche ein richtungweisendes Wort zu sagen.
Wie notwendig eine — hier gelungene —
allseitige theologische Uberlegung iiber das
Priestertum in seinen verschiedenen Stufun-
gen ist, beweisen wachsende publizistische
Stellungnahmen, die sich gerade an der Frage
des Weihepriestertums als problematisch ge-
wordenem soziologischen Stand zu entziinden
pllegen und leicht zu Einseitigkeiten fiihren.

Die These, dafl die Gliubigen ,in nicht
geringerem Maf als die ordinierten Priester,
und gemeinsam mit diesen, das wesentliche
Element eines jeden Priestertums: eine ge-
wisse Gewalt, in, durch und mit Christus das
Opfer darzubringen® (8. 16), besitzen, wird
dem V{. zum Ausgangspunkt, um aus den
Grundgedanken der dynamisch verstandenen
Inkarvation eine Nachfolge Christi, des
Herrn aller Schépfung, zu entwerfen, die
dem Christen zur Weltaufgabe wird, welche
die Selbstentfaltung (S.59) ebenso umfafit
wie die duflere Gestaltung dieser Welt (8. 56),
die Berufsauffassung (S. 59) oder das Zeug-
nisgeben von der Wahrheit auch in einer
Umwelt, die nicht selten wenig tolerant und
fair ist (S.44). Die Forderung: ,Das Volk
Gottes hat kein Recht, oberflichlich zu leben®
(S. 81), ergibt sich aus der Grofe, die dem
Menschen durch die Teilhabe an der gétt-
lichen Natur gegeben ist und aus den Erwar-
tungen und Aufgaben, die uns als Gliedern
des Leibes Christi im Hinblik auf die gott-
férmige Vollendung der Welt, und zwar ge-
rade auch durch ein ,Apostolat, das Liebe
ist, die durchbricht® (S. 89), gestellt sind.

Im Aufzeigen der in seinem Thema lie-
genden Grundlinien gelingt es dem Vf., fast
eine Glaubensfibel des miindigen Christen zu
schreiben; denn die wesentlichen Mysterien

225

unseres Glaubens sind zu einer Schau verbun-
den, in der der Eucharistie und den Sakra-
menten als den Lebensvollziigen des mysti-
schen Leibes besondere Akzente zukommen.
Es verdient hervorgehoben zu werden, dafi
der VI, ob belehrend oder praktische Wei-
sungen gebend, immer eine ,Spiritualitit®
vermitteln will, die alles zu durchformen
hitte. Die Gedanken erwachsen hiufig so
organisch aus der Heiligen Schrift, dafl Zitat
und eigener Gedankengang kaum mehr un-
terschieden werden. Auch die grofen Enzy-
kliken Mediator Dei und Mystici corporis
pragen unauffillig das Ganze. In der kon-
kreten Frage des Laienapostolates wird der
V. der ,actio catholicorum‘ wie der ,actio
catholica’, auch aus den Weisungen der
Pipste heraus, gleicherweise gerecht. Im Ver-
hiltnis des allgemeinen zum sakramentalen
Priestertum wird vor allem die Gemeinsam-
keit.in den Grundsakramenten Taufe und
Firmung herausgestellt und dem Laien wie
dem Priester die gegenseitige theologische
wie praktische Abhangigkeit und Verwiesen-
heit deutlich gemacht (z.B. S.80, 112 und
96/97). Schén und verstindlich wird (S. 100/
101) die Unfehlbarkeit des Gottesvolkes im
Glauben betont und damit dem Lehramt der
leicht anhaftende Dekretierungscharakter ge-
nommen. Aus der gemeinsamen Liebe und
Aufgabe, die Priestern und Laien vom ge-
meinsamen Herrn her zuflieft, wird sich ein
Leben ergeben kénnen, das keinen Gegensatz
zwischen religiésem Leben und irdischen Auf-
gaben, zwischen Hierarchie und Volk Gottes
bestehen 1dft, denn ,die katholische Kirche
ist eine priesterliche Gemeinschaft“ (S. 63).
S. 103 ist die Einschrankung der Infalli-
bilitat auf die Tatsache, ,daf ein bestimmter
Lehrsatz geoffenbart ist“, vielleicht etwas
einseitig, da ja eine infallible Erklirung im
Bereich der pracambula fidei, der facta dog-
matica u. a. denkbar wire. — S. 10 bezeich-
nete man die Kirche besser als Ur- statt als
Hauptsakrament. S. 126 mufl die zitierte
Weiheprifation wohl ,grofles Dankgebet®
nicht aber ,grofles eucharistisches Gebet® ge-
nannt werden. Der Ausdruck ,End-Sieg®
(S.62) hat vom Krieg her einen unguten
Klang. Sonst ist die Ubersetzung aber gut
und fliissig. E. Maier SJ

Semmelroth, Otto SJ: Die Welt
als Schépfung. Zwischen Glauben
und Naturwissenschaft. Frankfurt/M,.
Josef-Knecht-Uerlag (1962). 134 S., geb.
DM 7.,80.

Naturwissenschaft, Philosophie und Theo-
logie spiiren heute ihr gegenseitiges Verwie-
sensein und sind im Gesprich. Mifitrauen,
miflverstandene Terminologien, Denkweisen,



226

die sich absolut verstanden, haben aber Vor-.
urteile geschaffen, die immer noch weiter-
wirken. Semmelroth legt in diesem schmalen
Bindchen eine Gesamtschau der christlichen
Schépfungslehre vor, die Klirung und Wei-
tung der phil.-theol. Schulbegriffe wie ,Schép-
fung aus dem Nichts“ und ,Erhaltung —
Vorsehung® ebenso umfafit wie das Ange-
legtsein der Welt auf den Menschen und
letztlich den Gottmenschen. Er vermag den
biblischen Aussagen nicht weniger als den
Ergebnissen und Postulaten der Naturwis-
senschaft, vorab der These der Evolution, den
rechten Ort und die rechte Abgrenzung gegen
Vereinseitigungen zu geben. Selbst bei den
Offenbarungsgehalten der Engelwelt, der
Stinde, der Inkarnation legt er den existen-
tiellen und anthropologischen Sinn so dar,
dafl auch der Nicht-Glaubende das Gemeinte
verstehen und die grundsitzliche menschliche
lE)ffenheit auf diese Gehalte hin erfassen
ann.

Das Buch ist aus Vortragen erwachsen, die
auf ciner Bonner Hochschulwoche mit dem
Thema ,Schopfungslehre und Naturwissen-
schaft* gehalten wurden. So sind die allge-
meingiltigen Aussagen immer gerade im
Hinblick auf den Gesprichspartner aus den
naturwissenschaftlichen Disziplinen gemacht.
Und es ist nicht der geringste Vorzug des
Buches, dafl hier die sonst nur dem Fach-
theologen verstdndliche und von vielen nur
chiffre-artig wiedergegebene Begriffswelt in
eine Sprache gefaflt ist, die — ohne popula-
risicrend zu werden — das Gemeinte von
innen heraus verstindlich macht. Dabei ist
die Pragnanz hervorzuheben, mit der der V{.
Einscitigkeiten und Mifiverstindnisse zurecht-
rickt (z. B. erkenntnistheoretische Vorausset-
zungen S. 11 oder 20; Fragen zur Leib-
Seele-Einheit S. 70, zom Monogenismus S. 73,
zur Vorsehung S.82) oder Patentldsungen
ablehnt (z. B. die totale Trennung von Natur-
wissenschaft und Glaube; denn hier sei oft
der Gegenstand eben doch gemeinsam und
nur die Betrachtungsweise verschieden S. 23).
Auch fir den theologisch geschulten Leser
bieten gerade die Uberlegungen zum theo-
logischen Ort der Engelwelt, zur Verflochten-
heit der Gesamtschépfung in die Heils- und
Unbheilsgeschichte des Menschen (R 8, 19f;
~Welt“ im johann. und paulin. Sinn) Ge-
danken, die iiber das ,Gingige® hinausfith-
ren. Von Bedeutung erscheint, dafl es dem
V1. gelingt, gerade das anthropologische Mo-
ment fiir das naturwissenschaftliche wie fir
das theologische Bemiihen heranszuheben.
Daf sich immer wieder Sitze finden, die wert
wiren, auch fir sich allein genommen medi-
tiert zu werden, sei nur nebenbei erwihnt
(z.B. ,Der Mensch hort auf, menschlich zu
leben, wenn er sich nicht diber den Bereich

Buchbesprechungen

der reinen Berechnung hinaus in den Bereich
der Tiille und Zweckfreiheit zu erheben ver-
mag*“ S. 104).

Wer es wie der VI. (oder durch ihn) ver-
stiinde, gerade unseren Akademikern mit
solcher Klarheit und Weite die Welt des
Glaubens aufzuzeigen, kénnte vielen aus
Unwissenheit und lebensfremder Verkiindi-
gung geborenen Zweifeln begegnen und auf
die heute stark gestellte Sinnfrage des Da-
seins glaubwiirdig antworten. E. Maier §]

Schultze, Bernhard S] und Johannes
Chrysostomus OSB: Die Glaubens-
welt der orthodoxen Kirche
(Reihe: Wort und Antwort Nr.26). Salz-
burg, Uerlag Otto Miiller (1961). 254 8.,
Kunstld., DM 12,90.

Im Vorwort sagt der Heransgeber der
Schriftenreihe, Thomas Sartory: ,Bei den
Beitragen dieser beiden ostkirchlichen Fach-
leute handelt es sich nicht um eine systema-
tische Darstellung orthodoxer Lechre und
Frémmigkeit, sondern mehr um Streiflichter
auf bestimmte, wesentliche Aspekte der
orthodoxen Kirche, die fir den ,Westler',
dem die Einigung der getrennten Christen-
heit ein Anliegen ist, besonders aufschlufi-
reich sind.“ Man hitte auch sagen konnen:
die fiir das dkumenische Gesprach, dem die
ganze Reihe gewidmet ist, besondere Be-
deutung haben.

P. Schultze schreibt iiber das Konzil von
Florenz, iiber Heilige Schrift und Uberliefe-
rung in der Lehre der byzantinisch-slawi-
schen Theologie und iiber das Problem der
kirchlichen Einheit in der Orthodoxie der
Gegenwart. P. Chrysostomus, ein gebiirtiger
Russe, versucht, uns in mehreren Aufsdtzen
die Eigenart der russischen Frémmigkeit
niherzubringen, die heutige Lage der rus-
sisch-orthodoxen Kirche darzulegen und die
Moglichkeiten der Wiedervereinigung sach-
lich zu beurteilen.

Die Aufsitze sind nicht alle neu, sondern
erschienen zum Teil bereits frither in ver-
schiedenen Zeitschriften, u. a. auch in GuL;’
bei anderen handelt es sich um den Text von
Tagungsreferaten. Ad. Rodewyk S]

Geiger, L.-B.OP.: Philosophie et
Spiritualité. Préface de Etienne Gil-
son. 2 Bde. Paris, Les Editions du Cerf,
1968. 240 und 374 S., brosch.

Der V1., Professor in Saulchoir und Mon-
tréal, bekannt geworden durch philosophische
Studien, veréffentlicht hier einige seiner Auf-
satze aus den letzten 20 Jahren. Aus der Ge-



Budhbesprechungen

dankenwelt des hl. Thomas sucht er Antwor-
ten auf die Fragen unserer Zeit. Die Aufsitze
gruppieren sich vor allem um die Thematik
von ,Sein und Erkenntnis“, ,Existenz und
Freiheit”, um das Problem des Ubels und um
Fragen der Geistlichen Theologie. An Hand
von zwei Beitrigen aus der letzten Gruppe
kann das Anliegen des V{.’s verdeutlicht wer-
den. — Christliche Aszese i}t sich — nach
den Darlegungen des Autors — nicht aus der
Selbstverleugnung begreifen. Zwar beinhal-
tet jede Aszese auch diesen negativen Aspekt,
jedoch entscheidend ist das Positive. Auf dem
Hintergrund der Wahrheit versteht sich
wahre Eigenliebe (amour de soi) als Sonder-
fall und Voraussetzung wahrer Nichsten-
licbe, als die echte Form dhristlicher Selbst-
vergessenheit angesichts der stets drohenden
Eigensucht (amour pour soi). Sinn christlicher
Aszese ist die stets groflere Liebe, ihr Ziel
die Reinheit des Herzens. Nur hier findet
auch das Anliegen des weltzugewandten

227

Laien seine echte Antwort. Das Negative ist
nur Teilaspekt. Ubung und Drill kann mif-
braucht werden. Nur das Mihen um den tie-
fen theologischen Gehalt fithrt zum Kern
christlicher Aszese. — Dasselbe Anliegen
verfolgt der Vf. in einem Aufsatz iiber das
Gebet: Gebet und Methode sind keine Ge-
gensdtze. Nur darf hier ,Methode® nicht
technisch-rationell verstanden werden. Die
Methode des Gebetes ist von innen. Sie ist
Treue gegeniiber der Michtigkeit der theo-
logischen Tugenden in der Seele. Unter der
Kraft dieser ,Methode“, die die Liebe ist,
wird das Gebet darum immer personlicher
und einfacher. Andere Beitriige lauten: ,Die
Wege des Menschen zu Gott*, ,Die Theo-
logie der Skrupeln“. Immer geht es dabei
um die philosophische und theologische Er-
hellung geistlicher Sachverhalte als Grund-
lage sittlichen und religidsen Verhaltens.

R. Silberer S]

Frommigkeitsgeschichte

Nikolasch, Franz: Das Lamm
als Christussymbol in den
Schriften der Udter (Wiener
Beitrdge zur Theologie, Bd. 111). Wien,
Herder (1968). 212 8., brosch., DM 15,80.

In dieser romischen Dissertation wird uns
das Ergebnis eines iiberaus fleifligen Quellen-
studiums vorgelegt. Die zu untersuchende
Zeit der Kirchenviter reicht wie iiblich etwa
bis Gregor den Grofien und Johannes von
Damaskus, aber auch die apokryphen Schrif-
ten des Alten und Neuen Testaments und
manches andere wird mit beriicksichtigt. Nach
einem kurzen (leider sehr kurzen) Uberblick
iiber die Begrifflichkeit des Symbols und iiber
das Bild des Lammes im Spitjudentum und
im NT wird mit vielen wértlichen Zitaten
im Kleindruck und noch mehr Verweisen in
den Anmerkungen die reiche symbolische
Ausdeutung der diesbeziiglichen Stellen des
Alten und Neuen Testaments auseinander-
gefaltet. Das Lamm begegnete dem theolo-
gischen Blick der Viter als der Widder, den
Abraham an Stelle seines Sohnes Isaak
opferte, als Opfer beim Verschnungsfest der
Juden, in der beriihmten Stelle von Isaias
58,7, im Bilde des Guten Hirten, in der
Theologie vom Priestertum des Erlésers, im
Lammfell (z. B. Gen 8, 21), das mit der
Menschheit des Herrn in Verbindung ge-
bracht wird, und besonders im Paschamahl,
dem Vorbild der eucharistischen Gemein-
schaft. All dies wird von den Vitern mehr
oder weniger gezwungen auf Christus und
auch — wie beim Paschalamm — auf die

Eucharistie gedeutet. So spiegeln sich in der
Symbolik des Lammes neben dem Reich-
tum der Typologie auch die christologischen
Kimpfe der frihen Christenheit, in denen
um eine rechte Einschdtzung der Mensch-
heit und der Gottheit Jesu Christi gerungen
wurde.

Der V{. gedenkt, in dhnlicher Weise auch
das ikonographische Material dieser Zeit zu
bearbeiten. Wir wiirden es sehr begriifien,
wenn dabei mehr Gewicht auf eine Heraus-
arbeitung der Entwicklungslinien und der
dahinterliegenden geistigen Umschichtungen
gelegt wiirde. Aus einer solchen theologi-
schen und geistesgeschichtlichen Durchdrin-
gung wiirde sich wohl ergeben, daf} ein Riick-
griff auf nichtbiblische Vorstellungen unum-
ginglich notwendig wiirde. Ganz sicher ge-
winne damit auch vorliegender Band an
Wert und sein gelegentlich stark lexikogra-
phisch wirkendes Gesicht bekime deutlichere
theologische Zige. J. Sudbrack S]

Droste, Benedicta OSB: ,Cele-
brare“ inder romischen Li-
turgiesprache (Minchen. Theol.
Studien, Il. System. Abtlg., 26. Bd.)
Miinchen, Max Hueber 1963. XII u. 198
S., brosch. DM 18,—.

Die Schwierigkeit einer begriffsgeschicht-
lichen Untersuchung, besonders wenn sie sich
wie vorliegende Miinchener Dissertation auf
den verhiltnismiflig engen Bereich der vier
iltesten romischen Sakramentarien konzen-
triert, liegt nicht so sehr in der Sammlung



228

des Materials, als in dessen Ordnung und
Durchleuchtung auf tiefere Zusammenhinge.
Die V{. versucht diese innere Ordnung da-
durch herzustellen, daf} sie zuerst den Ter-
minus Celebrare in der klassischen Latinitét,
in der Bibel und bei den Kirchenvitern
untersucht und dann fir die Darstellung sei-
nes Gebrauchs in den Sakramentaren den
Stoff nach Subjekt, Vollzug und Objekt des
»Celebrare” gliedert. Besondere Beachtung
verdient der mittlere Teil dieser Gliederung
iber das ,Celebrare“ als Vollzug, das in
,Konfrontierung mit sinnverwandten Ver-
ben“ an Hand von vielen hinter die Sakra-
mentare zuriickgreifenden Belegstellen dar-
gestellt wird. Es ist also eine Art Wortfeld-
untersuchung, allerdings nicht nur am Wort,
sondern auch an der Sache aufgebaut. Viel-
leicht hitte eine Orientierung an dieser von
den Germanisten ausgearbeiteten Unter-
suchungsmethode, an deren Diskussion und
Weiterentwicklung vorliegende Studie be-
fruchten konnen. Immer wieder gewinnt man
nimlich den Eindruck, dafl die V1. bei einer
Statistik stehen bleibt, und die Vielzahl der
Stellen nur Belege — iibrigens durch keiner-
lei Register aufgeschliisselt —, nicht aber
neue Erkenntnisse bringen. So steht z. B. ein
Grofteil der sinnverwandten Verben phile-
logisch und vom Text her kaum im Zusam-
menhang mit celebrare und trigt theologisch-
liturgisch ebenfalls kaum etwas zur Erhel-
lung des ,celebrare® bei. Umgekehrt médhte
man manchmal meinen, daf eine Wortgruppe

wie z. B. ,Celebrare-exultare“ aus ihren Be- .

ziechungen zu dem oftmals untersuchten kul-
tischen Tanz u. i. eine reichere Ausbeute hat-
te zeitigen konnen.

So macht das Ergebnis einen dirftigen,
allerdings ausgezeichnet belegten und erhir-
teten Eindrundk und kann vielleicht folgen-
dermafien zusammengefafit werden: Cele-
brare, das in der Klassik ein gemeinschafts-
gebundenes, 6ffentliches und meist feierliches
Tun bedeutet, wird von den Vitern schon
frith auf das kultische und damit verwandte
Tun beschrinkt, zugleich aber zur Bedeutung
des Sichtbarmachens unsichtbarer Wirklich-
keit vertieft. In den Sakramentaren ist wei-
terhin fast ausschlieBlich das eucharistische
Tun gemeint; in der ,feiernden® Gemeinde
wird dabei die Gesamtkirche sichtbar und
sind oftmals die Engel einbezogen; das Tun
selbst aber ist eine farbige Einheit von Ge-
dichtnis, Zeichen, Opfer, Mahl, Verkindi-
gung und Gotteslob. J. Sudbrack S]

Leclercq, Jean OSB: Otia Mo -
nastica. Etudes sur le Uocabulaire
de la Contemplation au Moyen Age
(Studia Anselmiana, 51). Romae, Pont.

Buchbesprechungen

Inst. S. Anselmi | Herder 1963. VII u.
185 8., brosch.

Mit seinen geschichtlichen Untersuchungen
verbindet der V{., der als einer der besten
Kenner der frithmittelalterlichen Spirituali-
tit angesehen werden darf, immer audh ein
— vielleicht darf man sogar sagen, sein —
Gegenwartsanliegen: die Frage nach der
monastischen Spiritualitit: die Rechtferti-
gung eines kontemplativen Lebens in der
Einsamkeit des Klosters. Auch vorliegender,
zweiter Band der Studien iiber das Vokabu-
lar des mittelalterlichen Ménchtums (vgl.
GuL 36 [1963] 77) — ein dritter iiber ,Pax
et Labor“ soll folgen — bildet davon keine
Ausnahme. Er berichtet {iber die hesychasti-
schen Begriffe des Frithmittelalters (bis Bern-
hard und seine Zeit) fiir Kontemplation, also
Ruhe, Mufle, Freisein, Schweigen, Einsam-
keit usw. Ein erster Teil diber die profane,
die biblische und die patristische Tradition
stellt die Rolle Senecas und Ciceros und spi-
ter besonders Augustinus in der Ausbildung
einiger der wichtigsten Begriffe heraus. Nach-
dem dann in der Aufgliederung der alten
moénchischen Lehre des ,fuge, tace, quiesce
— fliehe, schweig, ruhe“ die ersten Jahrhun-
derte des Frihmittelalters dargestellt wer-
den, folgt als Hohepunkt in der gleichen
Gliederung das 12. Jahrhundert: ,Aszese und
Mystik der Ruhe.“ Einige Anhiinge bringen
Erganzungen und unedierte Texte und fith-
ren die Thematik bis in unsere Zeit heraof.

Wenn wir hier einige kritische Bemerkun-
gen zu dieser Arbeit machen, dann sind wir
uns bewuflt, nur weiterfithrende Fragen stel-
len zu konnen, ohne Leclercgs These selbst
anzutasten. Dafl die ,hesychastische” Begriff-
lichkeit auch im Westen mit geschlossener
Einmiitigkeit benutzt wurde, um das Suchen
und Finden Gottes auszudriicken, daf} also
hierin kein Unterschied zum friihen 8stlichen
Hesychasmus vorliegt, ist mit einer fast er-
driickenden Fiille von Zitaten und Verweisen
belegt. Doch damit scheint uns die Frage
nach einer inneren Differenzierung dieser
Einmiitigkeit nicht dberfliissig. Hat z. B.
Isaak von Stella in dieser Frage genauso
gedacht wie Rupert von Deutz? Spielt nicht
doch oftmals eine gréflere oder geringere
Entfernung zum Neuplatonismus eine wich-
tige Rolle? Leclercq hat das gute Recht, die-
se Unterstrémungen und Differenzierungen
zu {bergehen, aber solche Fragen verlangen
Antwort. Man ist sogar weithin versucht
zu fragen, ob es nicht auf der Linie des
von Leclercq dargestellten ,hesychastischen®
Moénchtums liegen mufl, zwischen dem eigent-
lichen Christen, dem kontemplativen Ménch
mit dem Ideal des Eremiten, nund dem un-
eigentlichen, also dem Nicht-Méndh, zu un-



Buchbesprechungen 229

terscheiden. Aber auch diese Frage wiirde
die These des Buches nicht treflen. In einem
sehr niichternen ,Epilog*“ spricht Leclercq im
Zusammenhang mit der Frage nach dem
Hesychasmus ber die seit Urbeginn immer
neu diskutierte Frage: ,Einsiedlertum oder
gemeinsames Leben“ als Ideal des kontem-
plativen Monchtums. Es zeigt sich dabei sehr
deutlich, dal er, dhnlich wie die Zeit, der
sein Schaffen gilt, nicht in scharfen, einander
ausschliefenden Begriffen denkt, sondern
einfachhin den Reichtum des Lebens auf-
nimmt, daf er dort, wo ein modernes dialek-
tisches Vorgehen Gegensitze sehen machte,
einfachhin die Fille sieht, und — wie auch
seine ,Monastische Theologie* — nicht der
unerbittlichen Logik, sondern der Freude des
Entdeckens und Betrachtens huldigt. Dennoch
wire es schén, wenn gerade Leclercq von
seinem Wissen und seiner Ménchstheologie
her einmal zeigen wiirde, wo fiir ihn der
Nicht-Ménch, der Laie und der im Apostolat
dienende Christ steht. Sicher wiirde damit
auch neues Licht auf die ,Otia Monastica“
fallen, und man kénnte leichter verstehen,
weshalb die Ménche ,nicht im Tun, nicht in
der Absicht, sondern durch ihre Existenz
(5, Hausherr) dem Heil der Welt dienen.
J.Sudbrack S]

Schipperges, Heinrich: Die Welt
der Engel bei Hildegard
von Bingen. Salzburg, Otto Miiller
(1963). 200 S., Ln. DM 19.50.

Es lassen sich wohl wenig religiése The-
men finden, bei denen, wenn sie von irgend-
einer Hand angeschlagen werden, so wenig
im modernen Menschen mitzuklingen scheint,
.wie beim Thema: Engel. In einer technisier-
ten Welt, die ihren Zugriff auf den Makro-
kosmos und den Mikrokosmos, auf das per-
soénliche Seelenleben ebenso wie auf die
Psychologie der Masse ausdehnen méchte,
scheint zwischen der absoluten Transzendenz
Gottes und der Welt der Menschen kein
Raum mehr ausgespart zu sein fiir irgend-
welche Mittelwesen. Der Professor fiir Medi-
zingeschichte, Schipperges, ist anderer An-
sicht: ,Geschichtserfahrung und Welterkennt-
nis haben uns die Breschen und Liicken der
Weltgefiige aufgewiesen. Dadurch ist wieder
Raum gegeben fiir Engel und Dimonen®
(182). Ganz bewufit mochte er auch die ,En-
gellehre Hildegards von Bingen®“ als eine
Lehre fir unsere Zeit verstehen. Deswegen
sind in diesem Buche die wissenschaftlichen
Anmerkungen, die von der souverinen Stoff-
beherrschung des bekannten Hildegard-For-
schers zeugen, in den Anhang verbannt; des-
halb ist die Sprache leicht lesbar und bilder-

reich, so dafl etwas von der seherischen Fiille
der zahlreichen Zitate aus Hildegard in den
verbindenden Text des V{.’s eingeflossen ist;
deshalb ist der Bogen der Zeugen bewufit
weit gespannt; er reicht von Philon von Alex-
andrien bis Karl Rahner und Karl Barth.
Zwischen Einleitung und Schluf}, die die
Aktualitit des Themas betonen, handeln
drei grofle Kapitel iiber die ,Engel im Ur-
sprung der Welt“, ,Engel in aller Welt®
und ,Engel am Ende der Welt*.

Wenn Schipperges gegen Schluf} sogar von
einer neuen ,Stunde der Engel“ sprechen
kann, so ist der Beitrag, den Hildegard dazu
liefert, ein doppelter: ,Nicht rationell er-
kldren oder allegorisch deuten will Hilde-
gard, sie will nur die Bilder zeigen“, wie
durch ein Fenster, ,fenestraliter®; sie spricht
also aus einer anthropologischen, heute neu
entdeckten Tiefe heraus, in der die ordnende
und damit immer auch entleerende Kraft des
Verstandes und die schauende Vielfiltigkeit
der Sinne noch eine Einheit sind. Zum ande-
ren ist bei Hildegard die Engelwelt, der das
»Lob“ zugehdrt, so bewuflt auf den Men-
schen, dem das ,Werk“ zugeschrieben wird,
hingeordnet, daff man sich an moderne Ver-
suche iiber die Angelologie (etwa von Peter-
son oder Schlier) erinnert. Wer sich noch den
Zugang zur Aussageweise der ,Bilder“ be-
wahrt hat, der wird in diesem Buche, ganz
gleich ob er es aus wissenschaftlichem Inter-
esse oder auf der Suche nach authentischer
Frommigkeit liest, reichste Anregung finden.

J. Sudbrack S]

Schiirk,Ingrid: Deutsche Uber -
tragungen mittellateini-
scher Hymnen im 18. und 19.
Jahrhundert (Hermaea, Germa-
nistische Forschungen, Neue Folge Bd.
18). Tiibingen, Max Niemeyer 1968. 204
S., brosch., DM 18,—.

So unergiebig das Thema der Arbeit auf
den ersten Blick fiir unsere Zeitschrift zu sein
scheint, so hat die Vf. dennoch durch ein ver-
standnisvolles Deuten der Ubersetzungseigen-
arten und deren Einordnen in die geistes-
geschichtlichen Bewegungen ihrer Zeit einen
wichtigen Beitrag zur Erforschung der From-
migkeitsgeschichte geleistet. Schon bei dem
Uberblick {iber die mittellateinische Hymnik
(4. Jht. Ambrosius bis 138. Jht., die Dichtung
der Franziskaner; Adoro Te ist wohl nicht
von Thomas, 27) bewihrt sich ihre Methode,
aus der formalen und inhaltlichen Aussage
des lateinischen Originals das Weltbild und
die Frommigkeitshaltung der betreffenden
Dichter und ihrer Zeit herauszuarbeiten. Die



230

Entwidklung geht von einer klaren Geistig-
keit bis zur menschlichen Gefihlsinbrunst;
dabei bleibt aber immer die theozentrische
Ausrichtung und die Uberlieferungstreue ge-
wahrt, da man bei aller Inbrunst im Beten
der Kirche verharrt und sich nicht in ein rein
subjektives Erleben verliert.

Auch bei den Ubersetzungen dieser Hym-
nen ins Deutsche findet man nach der V{.
den Geist der Zeit wieder. Der hier unter-
suchte Zeitraum, 1770 bis 1860, wird in drei
Perioden eingeteilt. In der ersten Periode,
sder kirchlichen Aufklirung“, stehen die
Ubertragungen des Wiener Jesuiten Fr. X.
Riedel an der Spitze: Ihm wird bescheinigt,
dafl er ,ganz eigenstindig und in (seiner)
Art einmalig® den iiberindividuellen, zuriick-
haltenden Geist der Tradition mit dem
»Klopstockerleben seiner Generation® (180)
verbindet; dagegen sind die iibrigen Uber-
setzungen, katholische wie evangelische, aus
der Auseinandersetzung mit dem Geist des
deutschen Kirchenliedes erwachsen und von
der Anthropozentrik jener Zeit geprigt. —
In der zweiten Periode, der Goethezeit, fin-
den sich ebenfalls iiberaus gelungene Wie-
dergaben neben subjektivistischen Ubertra-
gungen; wihrend Goethe nach v. d. Steinen
in seinem , Veni Creator Spiritus® ,als viel-
leicht einziger seines Jahrhunderts etwas von
dem verhaltenen Wesen, von der niichternen
Hoheit des ersten Jahrtausends in die Gegen-
wart ruft® (116), urteilt die Vf. von der
Tieckschen Ubersetzung des ,Stabat Mater“:
#Das Ich wird die Welt, die Wirklichkeit
verliert ihre Konturen und alles 13st sich in
Gefihl auf” (102). — Fir die letzte Epoche,
die Zeit der kirchlichen Restauration und der
Spatromantik, kann die Vf. am greifbarsten
die drei auch fiir die vorhergehenden Epo-
chen giiltigen Grundrichtungen herausstellen:
die Transponierung auf die Ebene des inni-
gen, schlichten Liedes, die poetische Ausma-
lung im Stil der Zeit und die Wiedergabe in
der ruhigen und Distanz wahrenden Strenge
des Mittellateins.

Es verdient.noch hervorgehoben zu wer-
den, dafl die Vf. auch éiber Hymneneditio-
nen usw. der behandelten Zeit berichtet und
ihre Arbeit sich durch Kenntnis der theolo-
gischen Fragen empfiehlt. J. Sudbrack )

Thaddius a New Durham OFMCap:
The doctrine of the Fran-
ciscan Spirituals. Excerpta ex
Diss. ad Lauream in Fac. Hist. Eccl.
Pont. Univ. Gregorianae. Roma, Coll.
San Lorenzo da Brindisi 1963. 84 S.,
brosch.

Buchbesprechungen

In der vollstindigen rémischen Disserta-
tion, von deren zwolf Kapitel nur dies eine
dem Druck Gbergeben wurde, wird das Pro-
blem der geistigen Herkunft des Kapuziner-
ordens behandelt: Wie eng hingt diese 1528
bestatigte Lebensform der Ordensfamilie des
hl. Franz mit der Spiritualenbewegung des
Mittelalters zusammen? Schon vor dem Tode
des hl. Franz (t 1226) begann innerhalb der
jungen Griindung ein erbitterter Streit um
den rechten Geist der franziskanischen Nach-
folge. Die Partei der ,Spiritualen®, die im
14. Jahrhundert ihre Bliitezeit erreichte und
sich in den Kampfen gegen eine Verwisse-
rung der Ordensideale oftmals in die Nihe
der Hiresie und des Schismas begab, war
von der schwirmerisch-apokalyptischen Ge-
schichtsphilosophie des Zisterzienserabts Joa-
chim beeinfluflt und bildete bis in die Politik
hinein einen wichtigen, geschichtsmichtigen
Faktor des Mittelalters (siche das Werk des
Wilhelm von Occam). In der Einleitung zur
vorliegenden Arbeit zeigt P. Thaddaus, dafl
er anders als P.Cuthbert Hesse OFMCap
den Einfluf der Spiritualen auf den Kapu-
zinerorden gering einschdtzt. Er umschreibt
allerdings — wiederum gegen P. Cuthbert —
diese frihe franziskanische Reformbewegung
so eng, daf sich vorliegende Darstellung auf
Petrus Johannes Olivi (¥ 1298), Anlego de
Clareno (1 1337) und Ubertino de Casale
(T nach 1328) beschrinken kann. Inhaltlich
werden dhnlicherweise fast ausschlieflich die
Lehren behandelt, die die ,Spiritualen® in
den offenen Bruch mit der Kirche und dem
eigentlichen Franziskanerorden tricben. Uns
scheint dabei die vielleicht ebenso wichtige
Frage, die P. Cuthbert am Herzen lag, offen-
geblieben zu scin, ob nicht doch die Differen-
zierungen innerhalb der Spiritualen, die auch
P. Thaddaus kennt, von groferer Bedeutung
waren und Anzeichen fiir eine breitere ,Spi-
ritualen“-Bewegung im Sinne von P. Cuth-
bert sind. Z.B. steht Olivi in fast jedem
Punkt ndher bei Bonaventura als bei den
beiden anderen Spiritualen. Doch hieriiber,
wie iiber die andere aktuelle Frage, inwie-
weit es nicht einfachhin ein Konservativismus
war, der sich in manchem Punkte auf den
Buchstaben der Regel berufen konnte, wo-
durch die Spiritualen zur Haeresie gefihrt
wurden, kénnen wir ohne den Einblick in die
gesamte Arbeit nicht urteilen.

Es ist zu hoffen, dafl dem Vf. Gelegenheit
gegeben wird, uns auch in seine iibrigen elf
Kapitel Einblidk zu gewidhren; vielleicht ge-
lingt es ihm dort, noch stidrker das eigent-
liche, spirituelle Anliegen des Franziskaner-
tums in einigen seiner Zweige herauszuarbei-
ten. J. Sudbrack S}



Buchbesprechungen 231

Textausgahen

Gregorios Palamas: Syggram-
mata. Einleitung, kritische Ausgabe,
Kommentare, hrsg. von einer For-
schungsgemeinschaft unter Leitung von
Prof. P. C. Chrastos. Bd. 1. Saloniki
1962.744 S., Ln. § 12.

Ganz ohne Zweifel ist der Metropolit von
Saloniki, Gregorios Palamas (f1539), der
bedeutendste Theologe des 14. Jahrhunderts
im byzantinischen Kulturbereich. Sein Ein-
flu ist bis heunte nicht geringer geworden,
wie die vor wenigen Jahren an der Univer-
sitdt seines Bischofssitzes abgehaltene Jubi-
liumsfeier gezeigt hat. Nicht nur Theologen
aus dem byzantinischen und byzantino-sla-
wischen Kirchengebiet waren zur Teilnahme
und weiteren Mitarbeit eingeladen, sondern
man 6ffnete sich — vielleicht zum erstenmal
in der Kirchengeschichte — bewuf$t auch zur
lateinischen Kirche. Diese Einladung rémisch-
katholischer Theologen, wie auch das begin-
nende Gesprich zeigt, dafl ein bedeutender
Schritt, wenn nicht zur dogmatischen, so doch
sicher zur geistigen Anndherung der bislang
leider so sehr getrennten Kirchen getan ist.

Die Neuausgabe der Werke von Gregorios
Palamas konnte ebenfalls einen Beitrag zu
diesem Gesprich bilden. Gregorios Palamas
war nicht nur Dogmatiker, sondern auch ein
fiir Jahrhunderte wegweisender mystischer
Schriftsteller, der dem schon lange vor ihm
bestehenden Hesychasmus, wie 1. Hausherr
gezeigt hat, eine neue, eigene Form gab. In
— wie wir sagen miissen — verhingnisvol-
lem Zusammenhang mit seiner mystischen
Einstellung steht auch seine neue theologische
Lehre von den ,Energien Gottes®, mit denen
der Fromme fast durch eigene Krifte in di-
rekte Beriihrung kommen soll. Diese Beriih-
rung mit den Energien Gottes wurde von den
spateren Hesychasten als Lichtvision geschil-
dert, hnlich der Vision der drei Apostel auf
dem Berge der Verklarung, auf dem Tabor.

Unter dieser Riicksicht scheint uns die wich-
tigste Schrift vorliegender Ausgabe die neun
Traktate ,Uber die der gottlichen Ruhe Pile-
genden“ zu sein. Prof. K. Christos hat sie
eingeleitet (315—357) und herausgegeben
(359—694). Hinzu kommen noch , Zwei dog-
matische Reden iiber den Ausgang des Hei-
ligen Geistes“ (19—155); ,Antwortschreiben
auf die Anfragen des Bekkos“ (158—175)
und fiinf ,Briefe“, an Akindynos und Bar-
laam (177—312). Die wertvollen Einleitun-
gen sind jeweils vom selben Direktor der
Neuvausgabe H. K. Christos zusammengestellt.

Es ist gut, von vorneherein zu bemerken,

dafl di¢ griechische Sprache, in der diese
Traktate veroffentlicht sind, einen hohen
Zaun bildet, iiber den leider nur wenige Ge-
lehrte des westlichen Kulturkreises leicht hin-
wegspringen konnen. Doch ist zu hoffen, daf§
die durch reichhaltige Indizes aufgeschliisselte
und auf fiinf Binde berechnete Ausgabe
cinen neuen Anstofl zum Verstindnis der
byzantinischen Theologie geben wird.
A. Ammann S]

Das Magnificat: Uerdeutscht
und ausgelegt durch D. Martin Luther.
Mit einer Einfiihrung von Dr. Albert
Brandenburg (Herder-Taschenbuch Bd.
175). Freiburg - Basel - Wien, Herder
(1964). 125 S., DM 2,60.

Vor wenigen Jahren noch wire es nndenk-
bar gewesen, dafl ein katholischer Verlag eine
originale Schrift Martin Luthers (in moder-
nem Deutsch der Calwer Luther-Ausgabe)
fiir einen breiten Leserkreis herausgegeben
hitte. Daf dies heute méglich ist, muf} als
ermutigendes Zeichen des wachsenden Ken-
nenlernens der Kirchen gewiirdigt werden.

Luther schrieb die kleine Schrift 1521, ohne
theologische und apologetische Ambitionen,
als Dank an den Herzog von Sachsen. Es ist
ein Lobpreis auf die Demut der Gottesmutter,
eine Exegese des Magnificat, die sich wenig
um den buchstiblichen Sinn kiimmert, son-
dern sofort die Situation des Menschen vor
Gott im Text wiederfindet. Der Mensch kann
von sich aus vor Gott nichts vorweisen; alles
empfingt er nur von ihm. Deshalb méchte
Luther auch das Wort ,humilitas® nicht mit
Demut wiedergeben, als ob der Mensch die
Tugend der Demut besifle und darum als
tugendhafter Partner neben Gott treten kén-
ne, um seinen Lohn einzufordern. Er iiber-
setzt das Wort mit , Nichtigkeit. Diese Hal-
tung der restlosen Offenheit vor Gott besafl
fiir Luther Maria in vollkommener Weise.
Darum hat ,Er“ sie, ,seine geringe Magd®,
angesehen, darum hat ,Er“ an ihr ,grofle
Dinge“ getan.

Wenn man als Katholik diese Schrift wer-
tet, ist man zunichst einmal freudig iiber-
rascht, in ihr die Sprache der Tradition wie-
derzufinden. Den Demutsbegriff des ,Magni-
ficat“ lehrten, oftmals bis in wortliche For-
mulierungen, Aungustinus, Bernhard, Tauler
und Thomas von Kempen, um nur einige aus
dem groflen Traditionsstrom der Kirche zn
nennen. Was Luther in seiner einmalig krif-
tigen und die Sache wie den Menschen tref-



232

fenden Sprache schrieb, ist katholisch, gehért
allen Christen. Nur gelegentlich, wenn Luther
gegen ,demiitige” geistliche Wiirdentriger
oder Ordensleute polemisiert, erkennt man
den Reformator. Aber hier zeigt sich nicht,
wie der kenntnisreiche Herausgeber meint,
dafl Luthers Demutsbegriff ein anderer ist
als der der iiberlieferten geistlichen Lehre
der Kirche, sondern nur, wie uns scheinen
will, daf} Luther die andere Seite der totalen
Abhéngigkeit des Menschen von Gott ver-
nachlissigte. Der Mensch, und am meisten
Maria, ist nicht nur ganz und gar von Gott
und der Gnade Christi abhédngig, sondern in
dieser Gnade auch jemand, der in Gott ste-
hend und aus der Gnade Christi handelnd,
Gott ein wohlgefalliges Opfer darbringen
kann. Luthers Demutsbegriff scheint uns
ganz katholisch, aber katholisch ist mehr als
Luthers Demutsbegriff. J. Sudbrack S}

Surin, Jean-Joseph: Guide Spi-
rituel pour la perfection.
Texte établi et présenté par Michel de
Certeau S] (Coll. Christus No. 12, Tex-
tes). Bruges, Desclée de Brouwer (1968).
382 8., brosch. 19,50 Fr.

Pater Surin, den bedeutenden Lehrer des
geistlichen Lebens im 17. Jahrhundert, vor-
zustellen, ist iiberfliissig. Hier erscheint eine
Neuausgabe seines letzten Werkes, das er im
Jahre 1661 verfafit hat. Der Druck erfolgt
nach einem bisher unbekannten Manuskript,
das von P. Surin selbst ganz durchgesehen
und verbessert wurde. Die Ausgabe wurde
vom Hrsg. mit vielen erklarenden Fufinoten
versehen. Eine Einfithrung von {iber 50 Sei-
ten bringt uns neben textkritischen Fragen
die Person und die geistliche Lehre P. Surins
nahe.Wir kénnen diesen Leitfaden des Geist-
lichen Lebens nur empfehlen. In seinen meist
kurzen Abhandlungen fithrt er in klarer und
lebendiger Sprache rasch in die Tiefe alltig-
licher und aufergewdhnlicher Christusver-
bundenheit. R. Silberer

De Caussade, Jean-Pierre: Lettres
Spirituelles I Texte établi et pré-
senté¢ par Michel Olphe-Galliard S]
(Coll. Christus, No. 8, Textes). Bruges,
Desclée de Brouwer (1962). 828 S.,
brosch, Fr. B. 195.

Caussade (1675—1751) ist aufler von sei-
nem Ordensvater Ignatius von Franz von
Sales geprdgt und steht dem Gedankengut
Fénelons nahe. Er ist Anti-Jansenist bzw.
gegen Port-Royal. In der Zeit unmittelbar

Buchbesprechungen

nach der Verurteilung des Quietismus miihte
er sich um die Vertiefung der gesunden Lehre
von der Hingabe an die géttliche Vorsehung.
— Schon 1861 hatte H. Ramiére eine Text-
auswahl aus Briefsammlungen de Caussades
unter dem Titel ,L’abandon a la Providence
Divine* veréffentlicht (davon liegen auch
mehrere deutsche Ubersetzungen vor). Jetat
erscheint, nach heutigen textkritischen Erfor-
dernissen bearbeitet, der erste von vier ge-
lanten Bénden seirier Schriften (aufler Brief-
ragmenten existiert nur noch eine Darstel-
lung der Stufen des Gebets nach Bossuet).
Der vorliegende erste Band enthilt 90 geist-
liche Briefe (aus den Jahren 1781—1742) an
drei Schwestern des Visitandinnenklosters in
Nancy und eine Dame, die dann bei den
Annuntiatinnen eintrat. Innerhalb der drei
Teile des Buches sind die Briefe nach ihrem
geistlichen Inhalt geordnet. Neben der Ein-
fihrung suchen ausgedehnte biographisch-
geistliche Erlduterungen im Text die Art der
Seelenfithrung Pater de Caussades und den
Reifungsprozefl der Schwestern verstindlich
zu machen.

Wenn Henri Bremond und P. de Guibert
S] diese Neuausgabe angeregt haben, dann
dient die vorliegende Textausgabe ganz ge-
wil nicht nur zeitgeschichtlichen Interessen,
sondern wird gerade uns Heutigen von gro-
flem Nutzen sein. R. Silberer

La Colombiere, Bienheureux Claude:
Ecrits Spirituels, Introduction
et notes par André Ravier S] (Coll.
Christus No. 9, Textes). Paris, Desclée
de Brouwer (1962). 500 S., brosch.

Der vorliegende Band enthilt Aufzeich-
nungen des Seligen aus seinen Terziatsexer-
zitien 1674 und — neben einem Journal spi-
rituel — Notizen aus den Jahresexerzitien
1677 in London. — Dann folgen seine ,Mé-
ditations sur la passion® und die ,Réflexions
Chrétiennes“. Die Einleitung von nahezu 70
Seiten und die Anmerkungen eréffnen den
Zugang zum Innern des Mannes, den Gott zum
Seelenfihrer und Helfer der heiligen Mar-
gareta Maria Alacoque berufen wollte. Die
Exerzitienaufzeichnungen haben aus dieser
Sicht nicht nur individuell-biographische Be-
deutung. — Was der Selige in seinen ,Re-
flexions“ zu pastoral-aszetischen Alltagsfra-
gen zu sagen hat, etwa zur hiufigen Kommu-
nion oder zum Ordensleben, kann jedem
Spiritual oder Exerzitienleiter zur Anregung
dienen. Man spiirt, daf hinter diesen klaren
Worten durchlebte Erfahrung eines Seelsor-
gers und grofen Beters steht. — Die Ausgabe
geht textkritisch iiber jene von Pére Charrier
(1900—1902) hinaus und korrigiert sie an



Budhbesprechungen

vielen Stellen. Da trotz erneuten Forschens
keine Manuskripte aufzufinden waren, wur-
de versucht, den Text des Erstdrucks von
1684 moglichst getreu wiederzugeben.
R.Silberer S]

1. Foucauld, Charles: Aufzeich-
nungen und Briefe Zusammen-
gestellt von Jean-Frangois Six. Freiburg,
Herder (1962). 244 S., Ln. DM 14,80.

2. Foucauld, Gharles [ Abbé Huvelin:
Briefwechsel Hrsg. Jean-Francots
Six. Salzburg, Otto Miiller (1961). 270
S., Ln. DM 14,80.

8. Abbé Huvelin: Ecrits spiri-
tuels et Paroles. Hrsg. M.-Th.
Louis-Lefebure., Geleitwort von Mgr.
Blanchet. Salzburg, Paris, P. Lethielleux
(1959). 197 8. brosch., NF 7,80.

1. Abbé Six gilt heute als einer der besten
Kenner der Spiritualitit Foucaulds. Er hat
ein Leben Foucaulds und einen Aufrif sei-
ner inneren Entwicklung geschrieben, zwei
Werke, deren deutsche Ubersetzung in Vor-
bereitung ist. Hier handelt es sich um etwas
anderes, niamlich eine eigens fiir den deut-
schen Leser zusammengestellte Textauswahl,
die quer durch mehrere bereits vorliegende
franzosische Veroffentlichungen hindurch-
geht. Aus sorgfaltig ausgewihlten Aufzeich-
nungen und Briefen entsteht so zusammen
mit eingestreuten Zwischentexten eine Bio-
graphie, in der Bruder Karl, wie Foucauld
sich nannte, gewissermaflen sein Leben selbst
erzihlt und der Leser sehr nahen, inneren
Anteil an dem Weg dieses von einer be-
unruhigend groflen Gnade gedrangten Chri-
stusjlingers nimmt.

2. Wieder ist es das Verdienst von Abbé
Six, diesen Briefwechsel entdeckt und in
einer ausgezeichneten, alle Winsche erfil-
lenden Ausgabe ediert zu haben. Bei Abbé
Huvelin legte Foucauld Ende Oktober 1886
die Beichte ab, die die Wende in seinem
Leben bezeichnet. Von diesem Tage an bis
zum Tode Abbé Huvelins im Jahre 1910

238

blieb Huvelin sein verehrter und geliebter
geistlicher Vater. Ihm gegeniiber war Bruder
Karl von einer vollkommenen Offenheit. Er
unternahm nichts von Bedeutung, ohne sich
vorher der Zustimmung seines Seelenfithrers
versichert zu haben. So vermitteln diese
Briefe vor allem einen neuen, tiefen Einblick
in die Seele des Jingers, dessen unruhiges,
radikales Dringen zu immer neunen Ufern
den Abbé vor keine leichten Proben stellt.
Seine Fithrung ist ruhig, niichtern, eher
bremsend und zuriikhaltend. Ist das schon
immer die richtige Ordnung — denn der
Heilige Geist und nicht der Spiritual soll im
inneren Leben die Initiative haben —, so
war diese Methode bei dem Ungestiim Fou-
caulds doppelt angezeigt. Gerade diese
ruhige Festigkeit ist ein Verdienst Huvelins.

3. Madame Louis-Lefebvre ist mit grofer
Hingabe den noch erreichbaren Spuren von
Abbé Huvelin nachgegangen. Sie hat seit
Jahren alles gesammelt, was sich an schrift-
lichen Zeugnissen noch auftreiben lieff. Aus
dem so gewonnenen Material hat sie eine
Biographie Huvelins verdffentlicht und er-
géinzt sie in dem vorliegenden Buch durch
weitere Texte und Zeugnisse. Nicht alles ist
von Bedeutung; auch die Gestaltung und
Auswertung des Materials 1aft Wiinsche
offen. Immerhin wird auch so noch manche
Einzelheit beigetragen, die fiir das Gesamt-
bild ihren Wert haben mégen. Ohne dafl
dies beabsichtigt ware, offenbart sich dabei
— und solche Ziige sind fir die Geschichte
der Frommigkeit nicht ohne Interesse —, in
welchem MaS sich die franzésische Seelsorge
um die Jahrhundertwende der Betreuung
von Damen der gehobenen Kreise annahm
und wie sehr deren ganze Frommigkeit indi-
vidualistisch gepriaet war. Da zu den Korre-
spondenten des Abbés auch viele Ordens-
frauen und Oberinnen gehérten, ergeben sich
auch in der Richtung Einblike. — Im bri-
gen erfihrt man, dal Abbé Six an einer
groflen Biographie von Abbé Huvelin arbei-
tet. Man darf erwarten, dafl sie uns ein gil-
tiges Bild dieses bedeutenden Seelenfiihrers
vermittelt. F. Hillig S]

Orden

Scaduto, Mario S]: L' Epoca de
Giacomo Lainez Il Governo.
1556—1565 (Storia della Compagnia de
Gesit in Italia, Ool. 111). Roma, Ed. ,La
Civilta Cattolica” 1964. XXXV1, 650 S.

Im vorliegenden 11I. Band der Geschichte
der Gesellschaft Jesu in Italien — Bd. I u. II

(jeweils Doppelbinde) stammen von Pietro
Tacchi Venturi — legt uns P. Scaduto den
ersten Teil seiner Studien iiber die Amtszeit
des zweiten Generalobern des Ordens, des
Nachfolgers des hl. Ignatius, iiber Giacomo
Lainez vor. Wie der Titel schon verspricht,
ist das Thema grofziigig konzipiert; es wird
auf dem Hintergrund der gleichzeitigen Gei-
stesgeschichte und im Zusammenhang mit ihr



234

behandelt. Dieser erste Band umfafit zehn
Jahre aus der Geschichte der Gesellschaft
Jesu, die durch einen nicht zu béndigenden,
fast enthusiastischen Vorwirtsdrang der Mit-
glieder fiir die Weiterentwicklung des Ordens
von grofer Bedeutung sind. Der V. berichtet
erfreulicherweise nicht nur erbauliche Ziige
aus der ,Griinder“-Zeit; neben einem Kapi-
tel iiber bedeutende Jesuiten dieser Zcit hat
er auch eines itber Fehler und Versagen. Mit
einem iberraschenden Wohlwollen wird itber
den Caraffapapst Paul IV. und dessen zeit-
weise gewaltsamen Eingriffe in das Gefiige
und die Konstitutionen des Ordens berichtet.

Das Wirken des P. Lainez als Nachfolger
des hl. Ignatius muf in erster Linie als ein
Wachhalten des Griindergeistes beurteilt wer-
den. Frither wurde seine Mitarbeit an den
Konstitutionen, dem Gesetzeswerk der jun-
gen Gesellschaft, weit iiberschitzt; richtig
daran ist, daf Lainez es war, der diese Kon-
stitutionen, dic Ignatius kurz vor seinem
Tode vollendete, in die Wirklichkeit des
Ordens ibersetzte und damit dessen Begei-
sterung in konkreten Bahnen auf konkrete
Ziele (z. B. Jugenderziehung) hinlenkte. Sei-
ne ungewéhnliche Begabung und seine Erfah-
rung, die er als Geféhrte des hl. Ignatius, als
gefeierter Konzilstheologe und als Mitarbei-
ter des ersten Generals der jungen Gesell-
schaft gesammelt hatte, waren ihm dabei
ebenso von Nutzen wie seine tiefe Frémmig-
keit, die in den schweren Auseinandersetzun-
gen eine Stiitze zur inneren Festigung der
Gesellschaft Jesn wurde.

Fiir die Anliegen dieser Zeitschrift scheint
mir vor allem wichtig zu sein, was der VI.
iiber den Armutsbegriff und dessen Auswir-
kungen in der frithen Zeit des Ordens be-
richtet. Fiir uns heute ist anch die fibergrofle
Wertung von Interesse, die der Papst und
die gesamte damalige Ordenstheologie der
gemeinsamen Rezitation des Breviers bei-
maflen, so dal — schon um den Charakter
der Gesellschaft Jesu als Orden zu retten —
diese Rezitation des Breviers als wesentlich
vorgeschrieben wurde. Die Ordensleitung
unter Zustimmung bedeutender Kanonisten
nahm aber diese Bestimmungen des Papstes
als rein personliche Anordnung und nicht als
kirchliches, danernd giiltiges Gesetz auf und
entband sich deshalb sofort nach dem Tod
des Papstes von dieser Verpflichtung wieder.
Man wollte nicht durch ibergrofle ,Nach-
giebigkeit ein Gewohnheitsrecht statuieren,
das dem inneren Gesetz des Ordens hitte
gefdhrlich werden kénnen.

Durch dieses mit reichem Quellennachweis
versechene Werk wird in verdienstvoller
Weise — vielleicht realistischer, als es P.
Tacchi Venturi, der Geschichtsschreiber der
Zeit des Ordensgriinders Ignatius tat — das

Buchbesprechungen

Geschick der Kirche und einer der am krif-
tigsten aufbrechenden religiésen Bewegun-
gen dieser Zeit geschildert. Man kann nur
mit Interesse den zweiten Teil dieses Werkes
und auch die Fortsetzung in die Zeit des hl,
Franz Borgia und des Neapolitaners Accqua-
viva erwarten. A. Ammann S]

Les plus vieux textes du
Carmel. Traduits et commentés par
Frangois de Sainte Marie OCD (Samm-
lung: Uigne du Carmel). Paris, Editions
du Seuil (0. ].). 2. verb. Aufl., 25¢ 8.,
brosch.

Es handelt sich hier um diejenigen Texte
der karmelitischen Uberlieferung, aus denen
die Spiritnalitit des Ordens der Seligsten
Jungfrau Maria vom Berge Karmel gewach-
sen und in denen sie cinen bleibenden Nie-
derschlag gefunden hat: die alttestament-
lichen Stellen iiber den Propheten Elias (1 u.
2 Kg, Ekkl), Vitertexte iiber Elias und Jo-
hannes den THufer als Begriinder der mén-
chischen Lebensweise, mittelalterliche Pilger-
berichte iiber das Eliasheiligtum auf dem
Karmel, die erste Karmel-Regel des seligen
Albert von Jerusalem, die ersten neun Kapi-
tel der Institutio priorum monachorum, die
Ignea Sagitta des zweiten Generalpriors
Nikolaus, die Chronik des Wilhelm von San-
vic. Die Zusammenstellung verfolgt keinen
wissenschafilichen Zweck, sondern soll der
Vertiefung der genuinen Tradition karmeli-
tanischer Spiritualitit dienen. Sie ist darum
in keiner Weise vollstindig. Zum besseren
Verstdndnis hat der Heransgeber den einzel-
nen Stiicken jeweils eine Einleitung voran-
geschickt, die mit den wichtigsten historischen
Daten vertraut macht und eine erste Kenn-
zeihnung der Dokumente bietet. Man
wiinschte sich allerdings, dafl diese Einfiih-
rungen stirker anf die Schwierigkeiten ein-
gingen, die der heutige Leser im Umgang
mit alten, einer véllig anderen Lebens- und
Denkweise entstammenden Texten hat. Was
sich das Konzil als Aufgabe gesetzt hat, ist
analog auch den Orden aufgegeben.

F.Wulf S]

Efer, Rajetan OFM: Franziskus
und die Seinen. Gesammelte Auf-
siitze (Biicher franziskanischer Geistig-
keit Bd. 8). Werl, Dietrich-Coelde-Uer-
lag 1963. 224 8., engl. brosch. DM 7,50.

Wie es bei gesammelten Aufsitzen meist
ist, ,bietet das Buch nur Gelegenheitsschrif-
ten, zumal Nachschriften von Vortrigen, also
keine Systematik® (Einleitung). Die Beitrage



Buchbesprechungen 235

sind fast ausnahmslos zuverst in franziska-
nischen Zeitschrifien erschienen, wenden sich
darum im wesentlichen an die Mitglieder
der vielgestaltigen franziskanischen Ordens-
familie, kénnen jedoch dariiber hinaus jedem
ernsten Christen Anregung bieten. Bewufit
wurde die chronologische Reihenfolge der
Aufsitze beibchalten, weil — wie der um
die franziskanische Spiritualitit hochver-
diente V{. betont — auf diese Weise besser
hervortritt, dafl sich eine Weiterentwicklung
mancher der Gedanken vollzogen hat. Es
wiirde zu weit fithren, die 14 Themen, die
ziemlich verbindungslos nebenecinanderste-
hen, hier alle aufzufithren. Hervorgehoben
werden soll aber vor allem die schr griind-
liche und sorgfiltige Exegese des 6. Regel-
kapitels iiber die franziskanische Armut ,Zu
leben ohne Eigentum® (S. 95—132). Hier
wird versucht, die strenge Forderung dieser
Regel in ihrer Anwendung auf unsere Zeit
vom Grundsitzlichen her zu kommentieren.
Ein anderes, wichtiges Kapitel, ,Seelsorge
und Apostolat im Geiste des hl. Franziskus®
(S. 149—168), klingt aus in der Feststellung,
»dafl die Frage nach einer franziskanischen
Seelsorge vordringlich und zuvorderst die
Frage nach dem franziskanischen Seelsorger
ist. Sie ist nicht so sehr eine Frage nach Ge-
genstand und Methode, als vielmehr eine
Frage an die Person®.

Ad. Rodewyk S]

Zihringer, Konrad FGS: Die Schul-
briiderdeshl. JohannesBap-
tist de la Salle. Freiburg/Schweiz,
Paulusverlag (1962). 222 S., Ln. DM 9,80.

Mit diesem sechsten Bindchen wird die
Reihe ,,Orden der Kirche“ weitergefiihrt. Es
versteht sich von selbst, dafl in einer Dar-
stellung des Instituts der Schulbriider des hl.
Johannes de la Salle zunachst iiber das Leben
des Ordensstifters gesprochen wird. Wertvoll
ist aber vor allem, was iiber den Geist und
die Sendung des Lehrordens der Schulbrii-
der gesagt wird. Der VI, der seit vielen
Jahren in der deutschen Provinz seiner Ge-
nossenschaft an leitender Stelle steht, hat
deren Grundlinien mit sicherer Hand ge-
zeichnet. Er gibt auch einen guten Einblick
in die Gesamttitigkeit der Genossenschaft,
namentlich in deutschen Lindern. Den Ab-
schluf der Darstellung bildet ein Abschnitt
tiber die Leitung und Organisation des Insti-
tutes. Beigefugte Fotos runden das Gesamt-
bild vorteilhaft ab. — Die Sammlung hat
sich bisher einen guten Namen gemacht.

Ad. Rodewyk S]

Beach, Peter und Dunphy, William:
Ménch und Moslem. Das Bene-
diktinerkloster von T oumliline. Mit einer
Einleitung von O. John La Farge S].
Aschaffenburg, Pattloch (1968). 282 S.,
Ln. DM 16,80.

Im Jahre 1952 griindeten 20 Mdnche der
Benediktinerabtei En-Calcar (Siidfrankreich)
in Marokko, im Mittleren Atlas unweit der
Quelle Toumliline eine klosterliche Nieder-
lassung mitten unter Nicht-Christen. Sie
wollten eigentlich nur in dieser wilden Ge-
gend Gott loben und es ihm iiberlassen, wie
er die Dinge weiterfiihren werde. Die Fran-
zosen in Marokko sahen in den Monchen eine
Stiarkung ihrer nationalen Position, die ein-
heimischen Berber betrachteten die Neuan-
kémmlinge mit dem grofiten Mifitrauen,
weil sie in ihnen gut getarnte Exponenten
der franzésischen Macht sahen.

Es hat lange gedauert, bis die franzdsische
Verwaltung begriff, daff sich diese Ménner
nicht in ihre politischen Pline einspannen
liefen. Immer wieder stieflen sie beim Prior
in dieser Hinsicht auf ein Nein von solcher
Hirte und Bestimmtheit, wie es nur einer
sprechen konnte, der wie der Prior Dom
Denis Martin selbst durch die Schule des
Militirs gegangen war. Die Berber und
Mohammedaner wurden gewonnen durch das
Leben aus dem Geist christlicher Nachsten-
liebe, durch die dienende Hilfe, die die Mon-
che ihnen trotz aller Verbote der Militdrbe-
horde schenkten.

Die geistigen Kontakte, die von Anfang
an gesucht und dann mit grofler Hingabe und
Auvfopferung gepflegt wurden, zeitigten ein
Ergebnis, das niemand zu hoffen gewagt
hitte. Die eigentlich mehr zuféllig entstan-
denen Studienwochen entwidkelten sich bald
zu Sommerseminarien, an denen sich nicht nur
Christen und Mohammedaner aus der néch-
sten Umgebung teilnahmen, sondern Profes-
soren und Studenten aus der ganzen Welt.
Mochte es auch sonst in den politischen Aus-
einandersetzungen ringsum Tote geben, hier
herrschte Frieden. 1959 konnte von Toumli-
line aus an der Elfenbeinkiiste in Buake mit
der Errichtong eines weiteren Klosters be-
gonnen werden.

Das Buch zeigt, was Gottvertrauen ver-
mag, wenn es verbunden ist mit Hochherzig-
keit und eciner Konsequenz, die sich durch
nichts beirren lafit. Die Darstellung ist an-
schaulich, manchmal vielleicht etwas breit,
aber immer von neuem fesselnd. Fiir die
starke Ausstrahlung, die von Toumliline aus-
geht, ist es bezeichnend, dafl Amerikaner die-
ses Buch geschrieben haben und ein amerika-
nischer Jesuit ein iiberzeugendes Vorwort
hinzufigte. Ad. Rodewyk §]



236 Buchbesprechungen

Geistliche Lesung und Betrachtung

Uerny, Louis SJ: Spiritwalité
et Engagement. Une retraite de
trente jours, Préface de Francois Uaril-
lon. Témoignage de Jean Lacroix. Paris,
Ed. de UVEPI (1962). 380 S., brosch.
NF 22,50,

Der franzdsische Jesuitenpater Louis
Verny (1880—1957) arbeitete vor allem als
Studentenpfarrer, als Spiritual der jungen
Jesniten in Lyon und Instruktor des Ter-
tiats in Paray-le-Monial. Mit seinen Exerzi-
tien aber hatte er Einflufl auf alle Bevélke-
rungsschichten. — Vorliegendes Buch ent-
hilt in seinem Hauptteil nach der Mitschrift
ciniger Exerzitianten die Exerzitiengedanken
des Paters. Dann folgen je ein Referat iber
die jesuitische Spiritualitit: ,in actione con-
templativus“ und dber das Apostolat des
verborgenen Lebens, ferner ein Auszug aus
den Briefen iiber Exerzitienfragen und ein
wertvolles Sachregister. Vorwort und An-
merkungen verfafite Frangois Varillon SJ;
eine persénliche Wiirdigung stammt von
Jean Lacroix. Die natiirliche Skepsis, mit der
man Exerzitien-Betrachtungsbiichern begeg-
net, ist schnell beseitigt. Schon die Einfih-
rung fidhrt uns iiber jede moralisierende oder
psychologische Selbstbesinnung hinaus. Exer-
zitien sind allein echt, wenn sie durch das
Erlebnis des eigenen Nichts zur stets innige-
ren Liebesbindung an den Menschen Jesus
Christus und so zum je personaleren Liebes-
Engagement gegeniiber Gott fithren, — P.
Verny findet — trotz der Vermittlung iiber
die Mitschrift seiner Exerzitanten — rasch
den Weg zum Leser. Seine knappe, wesent-
liche Sprache offenbart einen Priester, der
den Geist des hl. Ignatins in die Moderne
iibersetzt hat. Hier einige Beispiele: ,In-
differenz heifit frei-sein® (51); ,Das wahre
Antlitz der Indifferenz ist die Gottesliebe*
(52); ,Theologisch ist der Glaube die ver-
pflichtende Grundlage des geistlichen Le-
bens, psychologisch die Demut® (79); ,Maria
sitzt zu den Fiiflen des Herrn; und in dieser
Haltung reichert sich ein Potential von Titig-
keit an“ (89); ,Elite: das sind die, welche
den Beweis des Mehr an Licbe erbringen
wollen .. .“ (95); , Apostolischer Eifer bedeu-
tet zuerst: Gott lieben und von THM geliebt
werden; sonst ist er Betriebsamkeit (108);
»Die Betrachtung zur Erlangung der Liebe
entspricht symmetrisch-genau dem ,Funda-
ment’; jedesmal geht es um unsern person-
lichen Gott, aber diesmal auf einer héheren
Ebene. Zu Beginn der Exerzitien: Theozen-
trik vom Verstand her; am Ende der Exerzi-

tien: Theozentrik aus Liebe und aus innerem
Drang* (238).

Gerade dieser letzte Hinweis zeigt, wie
P. Verny die Exerzitien versteht: als wach-
sende Erkenntnis der Gottbezogenheit bis
zur vollen Liebe und damit als wachsendes
Engagement bis zur ,utilisation amoureuse
de tout (liebender Gebrauch aller Dinge)“
(240). Das geschieht in einer lebendigen Ver-
bundenheit mit der Heiligen Schrift, den
Texten der Liturgie und dem gelebten Chri-
stentum neuerer Heiligen, oftmals durch
treffende Vergleiche aus dem Alltag illu-
striert. — Der Aufbau dieser geistlichen
Ubungen hilt sich nicht starr an das Schema
des Exerzitienbuches und ist doch ganz igna-
tianisch. — Zu bedauern ist nur, daf} die Ge-
danken iber die Wahl und die verschiede-
nen Regeln, besonders die der Geisterunter-
scheidung, fast vollig fehlen. Gerade hier
hitte ein Priester wie P. Verny diber die
reine Wort-Erkliarung hinaus Entscheiden-
des zu sagen gehabt.

Dieses Buch ist in seiner ,unfrommen®
Frommigkeit vorbildlich. Jedem, der sich in
die Exerzitienfrommigkeit vertiefen will, ist
es ein sicherer Fiihrer. Jeder Exerzitienleiter
sollte sich davon bereichern lassen.

R. Silberer S]

Geistliche Lesung. Biblische
Betrachtungen zu den Evangelien der
Sonn- und Festtage. Karfreitag —
Ostern (PAT 482-01). Christi Himmel-
fahrt — Pfingsten (PAT 482-02). Diis-
seldorf, Patmos-Uerlag 1963. Je DM
15,—.

Es gibt bereits viele Versuche, die Schall-
platte fiir die Glaubensverkiindigung frucht-
bar zn machen. Mit seiner Reihe ,Geistliche
Lesung® hat der Patmos-Verlag zu Beginn
des vergangenen Jahres eine neue Moglich-
keit auf diesem Gebiet erschlossen. Die Plat-
ten mit biblischen Betrachtungen zu den
Sonn- und Festtagen wollen zu einer ver-
tieflen Vorbereitung dieser Tage fiihren.

Die Reihe beginnt sehr gut mit dem zen-
tralen Festgeheimnis des Kirchenjahres, dem
Geheimnis des Todes und der Auferstehung
des Herrn. Die Hghepunkte der Quadrage-
sima und Pentekoste: Karfreitag, Ostern,
Christi Himmelfahrt und Pfingstsonntag
sind das Thema der beiden ersten Platten.
Als Text ist jeweils das Evangelium des be-
treffenden Festes (am Karfreitag Joh 19,
25—30) gewihlt, um so den Hérer auf eine
neue Weise zu dieser ,Mitte der gottes-
dienstlichen Wortverkiindigung® zu fithren.



Buchbesprechungen 237

Die Platte will dabei weder die Predigt
ersetzen noch eine Art Morgenfeier oder
Wortgottesdienst sein. Sie fihrt zur Medi-
tation. Gerade das gelingt ibr in ihrem Auf-
bau sehr gut. Die musikalische Einleitung —
mit Recht als ,kirchenmusikalische Kostbar-
keit“ angekiindigt — fithrt zu Sammlung
und Besinnung. Der Text der jeweiligen Pe-
rikope wird nach einer Ubersetzung Fridolin
Stiers gelesen. Diese oft etwas eigenwillige
Ubersetzung hilft den bekannten Text neu
und mit gréBerer Aufmerksamkeit horen.

Die Betrachtungen zu Karfreitag und
Ostern legt Ingo Hermann vor. Joh 19,
25—380 wird typologisch gedeutet. Die Glau-
benden, Judenchristentum {Maria) und Hei-
denchristentum (Johannes) stehen gemein-
sam unter dem Kreuz. ,Die Mutter Israels
soll sich dem jungen Volk der Kirche anver-
trauen, mit ihm leben.“ Der Ort, wo die
Glaubenden aufeinander verwiesen werden,
ist das Kreuz. Hier vollzieht sich die Ver-
s6hnung zwischen Gott und Mensch. — Sehr
gut zeigt die Meditation zu Ostern am Be-
ginn die Auferstchung Christi als Vernei-
nung der menschlichen MaBstibe. Schritt fiir
Schritt fithrt Hermann dann den Hérer dazu,
das Heilsereignis innerlich zu durchdringen.
Am konkreten Geschehen zeigt er die Stufen
des Glaubens an die Auferstehung auf, ,de-
ren erste erst bekannt wird, wenn die letzte
{iberschritten ist“. In alledem bleibt dieses
Heilswirken Gottes Geheimnis, das den
Glauben aufruft. In ihm sind die auf Christi
Tod Getauften zur Teilnahme gerufen an
dem Leben, das Jesus, der Erstling der Ent-
schlafenen, uns in dem einen Geheimnis sei-
nes Kreuzes und seiner Auferstehung gibt.

Die Meditation zu Christi Himmelfahrt,
die Paul Goedeke verfafit hat, ist wohl die
thematisch geschlossenste der vier Betrach-
tungen. Sie stellt klar die Heilsbedeutung
des Festgeheimnisses fiir uns heraus. In dem
Geheimnis des Menschen Jesus von Nazareth
wird deutlich, was der Mensch ist. Nun ist
ein Mensch im Himmel — ,der Vorbehal-
tenheit Gottes, dem was allein Gott gehort®
— zuhause. — Schwieriger ist es fir den
Hérer, der Pfingstbetrachtung zu folgen
(ebenfalls von Paul Goedeke). Nimmt man
aber die Heilige Schrift zur Hand, geht dem
Horenden der bekannte und doch schwer zu
verstehende Text (Joh 14, 23—31) auf. Die
Licbe, der Grund des Menschen; das Woh-
nen Gottes, seine Bleibe in uns, die er sich
in Christus selbst schafft; der Beistand, Va-
ter der Armen, fithrt uns dorthin im Glau-
ben; in thm haben wir den Frieden Jesu, der
Friede mit Gott, Ende der Angst, Freude
ist.

Schon die kurzen Andeutungen zeigen die
Fiille der Anregungen, die diese biblischen
Meditationen zu den Festtagen vermitteln
konnen. Hier liegt aber auch ihr Problem:
Hitten wir hier geistliche Lesung, wie wir
es heute verstehen, d. h. als private Lektiire
eines Buches, konnte der Leser bei einem
Gedanken stehenbleiben, ihn nochmals lesen.
Nun besteht der Vorteil der Platte gerade
darin, daf sie geistliche Lesung nach Art der
»lectio divina® ist: Besinnliches Hinhéren
auf das Wort der Schrift und der Viter, wie
es z. B. die Ménchsgemeinden iibten und
noch iiben. Mancher, der nicht mehr in der
Lage ist, zum Buch zu greifen, hat in der
Platte die gute Moglichkeit, hérend zu Be-
sinnung und Gebet zu kommen. Wiirde in
den Meditationen das Festgeheimnis nicht
zu sehr in der Fille der Wahrheiten, die es
enthilt, entfaltet, sondern mehr in seinem
inneren Gehalt geboten, wiirde das Ziel der
Platten besser wirksam.

L. Bertsch S]

Gunkel, Theo: Brot fiir die
ganze Woche. Worte des Glaubens
durch das Kirchenjahr. Mit einem Uor-
wort von Eugen Walter. Freiburg-
Basel-TWien, Herder (1962). 368 S., Ln.
DM 25,80.

Predigtsammlungen stechen gewdhnlich
durch irgendein besonderes Merkmal hervor:
Entweder sind sie betont aktuell ,aufgezo-
gen®, oder sie sprechen fast ausschlieflich in
Worten der Schrift, oder bieten eine Fiille
von kurzen, gebrauchsfertigen Skizzen. In der
Sammlung des Oratorianers Theo Gunkel
sucht man vergebens nach einem ,auffallen-
den“ Kennzeichen; die hier aufgezeichneten
Predigten, in denen er seit 25 Jahren seiner
Grofistadtpfarrei ,das Brot firr die Woche®
austeilt, verzichten ausdriicklich auf iiber-
raschende ,Aufhinger und auf eine ausge-
feilte katenenidhnliche Form; auch wird der
interessierte Prediger in dieser Sammlung
keine rezeptbuchartige Handreichung von
Predigtskizzen finden. Mehr Betrachtungen
als ausgearbeitete Predigten, wollen seine
Ansprachen nur das Eine: Den persénlichen
Gott im personlichen Wort des Priesters zu
jedem einzelnen der Gemeinde persénlich
sprechen zu lassen. Deswegen sind sie, auch
ohne ,interessante Effekte, ausgesprochen
zeitnah, sie treffen in ihrer schlichten und
niichternen, aber herzlichen Sprache und mit
ihren ganz praktischen Anregungen (z. B.
beim Fastenvorsatz, bei den taglichen fiinf
Minuten Stille, bei der aktiven Bruderliebe)
genau die konkrete Situation des Gldubigen,
der filr solche Worte dankbar sein wird.



238 Buchbesprechungen

Denn er bekommt, was er an sich auch am
nétigsten braucht: Eine ,frohe® Botschaft —
»Freude® 1st der Tenor wohl jeder Predigt
— fir seinen ernsten Alltag. Was der VIi.
von einem Pauluswort sagt, 1dflt sich iber
viele seiner Predigten schreiben: ,Das klingt
niichtern, aber es ist die Wirklichkeit“ (S. 70).
Und gerade in seiner Niichternheit und Kon-
kretheit gelingt es dem V{. meisterlich, die
ganze Weite der Glaubensgeheimnisse an-
sprechend vorzutragen.

Bei einer erstaunlichen Vielseitigkeit der
Themen (fast zu jedem Sonntag und héheren
Fest zwei bis vier kurz ausgefihrte Predig-
ten iber Texte aus Liturgie, Evangelium
oder Lesung) kehren zwei ,Lieblingsgedan-
ken“ immer wieder: Der persénliche Weg
des einzelnen Gliubigen ,vom Aufleren zum
Inneren“ (S.94) und das ,Gesetz der Ge-
meinschaft® (S. 100). Es ist etwas ungewohn-
lich, zu sehen, wie sich ein Pfarrer von der
Kanzel her vor allem um das ,geistliche Le-
ben® seiner Pfarrkinder, um die ,Sammlung
in der Tiefe“ (S.215) bemiiht, wie er sie zur
tiaglichen ,Stillen Zeit“, zum stindigen ,Pra-
fen der Leitung“ (S.283), zum persénlichen
Beten, zum Mitfeiern der Liturgie usw., kurz,
zu einer Fréommigkeit des ,wachen Herzens®
(S.286) anregt. Geschickt verbindet er dann
dieses Anliegen mit einer ausgesprochenen
~Gemeindefrommigkeit®, womit er erreichen
will, daf} , wir nicht mehr blof einzelne Kir-
chenbesucher sein werden, sondern alle zu-
sammen eine Gemeinde® (S.24). Unerschopf-
lich scheinen seine Variationen uber dieses
Thema der aktiven Bruderlicbe in der Ge-
meinde zu sein; das Gute dabei ist: Er unter-
baut mit recht konkreten Vorschlidgen seine
stindige Forderung, daf ,unser Leben nicht
ein Einhalten von Geboten, von Grenzen
und Schranken® sei, sondern ,eine schopfe-
rische Maglichkeit“ (S. 254), und zwar ,jeder
Tag als Moglichkeit der Liebe® (S. 283). Es
ist wohl kein Zufall, dal an den Schlufl des
Buches eine Predigt zur Kirchweih gesetzt
ist: ,Kirche und Gemeinde“; denn hier wird
deutlich, wie alle Predigten und Bemiihun-
gen um diese eine Mitte kreisen: um das
sheilige Geheimnis der katholischen Ge-
meinde” (S. 361). M.Kehl S]

Thurian, Max: Aktion und Kon-
templation. Das geistliche Leben des
modernen Menschen. Giitersloh, Giiters-
loher Uerlagshaus Gerd Mohn 1963. 116
S., Ln. DM 9,80.

Wir konnten schon ofter begliickt auf das
Schrifitum der ,Communauté® von Taizé
hinweisen und tun es auch heute wieder. Der
Titel des Buches ist an sich nur die Uber-

schrift des ersten Kapitels (wihrend der
Untertitel dem Titel der franzésischen Ori-
ginalausgabe entspricht). Er ist aber insofern
richtig gewidhlt, als es dem V{. darauf an-
kommt, beide Komponenten des geistlichen
Lebens, die Kontemplation und die Aktion,
in ihrer gegenseitigen Bedingtheit und Ver-
schlungenheit darzustellen. Geistliches Leben
ist nicht nur Gebet, sondern umfaflt den
ganzen Menschen und muf sich im Gesamt-
leben verwirklichen. — Das erste Kapitel,
dessen Uberschrift wir schon nannten, han-
delt — sehr mutig fiir einen evangelischen
Autor — von der Askese, die nicht nur als
passive Enthaltung, als rezeptive Anteil-
nahme am Kreuz Christi, sondern als aktive
Ristung zum Kampf, als Ringen um die
Kraft des Herrn fir den Kampf gegen die
Michte des Bosen beschrieben wird. Der
ganze Mensch, Seele und Leib, mufl immer
tiefer und umfassender dem Herrn iibereig-
net werden. Weil somit christliche Askese
ein stindiges Schauen auf den Herrn be-
dingt, hat sie nichts mit Introvertiertheit zu
tun. Das Ziel der Askese ist der erneuerte
Mensch, dessen Grundhaltungen Einfalt und
Freude sind und der in allem Tun ein Kon-
templativer bleibt. — Das zweite Kapitel:
»Das Leben im einfiltigen Gebet“ zeigt, dafl
geistliches Leben im Grunde ganz einfach
1st, ndmlich ein stdndiges Weilen in Chri-
stus (zur Einlibung dieses Verweilens gibt
der Vf. einige ,Stofgebete* an) und darum
eine Teilhabe am Werk Christi, am Werk
des Vaters und am Werk des Geistes.
— Das dritte Kapitel handelt tiber das
Leiden als Gebet; hier wird vor allem
Kol 1,24 (,ich erstatte an meinem Fleisch,
was noch mangelt an den Triibsalen
Christi, seinem Leib zugut, welcher die Ge-
meinde ist“) gedeutet. — Das vierte Kapitel -
endlich ist dem liturgischen Gebet, insbe-
sondere dem eucharistischen Opfer gewid-
met.

Das ganze Biichlein ist von biblischem
Geist durchweht. Angenehm beriihrt auch,
dafl die heilstheologische Schau des Vf.s den
Menschen immer zugleich in der Gemein-
schaft der Briider vor Gott stehen 14fit; das
bedeutet fiir den Christen Hilfe, Freude,
aber auch die Pflicht zur Fiirbitte. Nur hin
und wieder wiinschte man sich als katho-
lischer Theologe etwas zur Erginzung, so
etwa eine letzte Riikfihrung der Askese des
Christen auf die Askese Christi, oder die
Behandlung der Eucharistiefeier als Sihne-
opfer (darauf wurde schon in den katho-
lischen Rezensionen des Eucharistiebuches
des gleichen Vis bingewiesen). S. 9 und 11
wiirde man besser von einem ,Zwiespalt®
als von einer , Trennung® der Person spre-



Buchbesprechungen ’ 239

chen; mit der Empfehlung des , Jesusgebetes®
der Ostkirche (45) sollte man etwas vor-
sichtiger sein, wie die Erfahrung lehrt. Aber
aufs Ganze gesehen kann man nur wiinschen,
dafl Biicher dieser Art im evangelischen
Raum eine grofle Leserschaft finden. Denn
hier gilt es in der evangelischen Literatur
einiges nachzuholen.

F.WulfS]

Fiedler, Josef S]: Mein Gott —
mein Alles. Zwiegespriche mit Gott
(T aschenbiicherei Bd. 16). Innsbruck -
Wien - Miinchen, T yrolia (1962). 200 §.,
kasch. DM 7,80.

Wie Liebesbriefe nicht abgeschrieben wer-
den kénnen, so muf} auch das persénliche Ge-
sprich mit Gott unmittelbar ans dem Her-
zen kommen. Darum ist es fragwiirdig, das
betrachtende Beten vorzumachen oder nach-
zuahmen. In diesem Biichlein spiirt man je-
doch, dafl darin nicht dem Leser etwas gesagt
werden soll, sondern Gott selbst. Vor Thm
wird geklagt und bekannt, gefleht und be-
schworen. Das Biichlein besteht aus 26 Zwie-
gesprachen mit Gott, von denen ein Teil
bereits frither erschien (,Selbstverstandliche
Gebete“, Verlag F. Rauch). Das erste ist ein
Wort der Andacht und Anbetung, dann fol-
gen Gebete der riickhaltlosen Hingabe, der
siihnenden Liebe und des kindlichen Ver-
tranens. Es werden dann Bitten um innigere
Christusverbundenheit an Gott gerichtet wie:
»Herr, sende uns Menschen, die Deine Wun-
den tragen!“ oder ,Herr, ich will das Krenz
meiner Armseligkeit tragen!* Dann folgen
der Dank und die Freude in Gott, das Gebet
fiir die Lebenden und Verstorbenen und Be-
teuerungen der ginzlichen Gotthingabe im
Leben und im Sterben. Alle sind sie von
Schriftstellen durchdrungen; in der Sprache
ist nichts Eitles und Exaltiertes. Wohl sind
die einzelnen Kapitel unterschiedlich in ihrer
Unmittelbarkeit; einige, wie z. B. das iiber
die Siihne, erinnern mehr an eine Abhand-
lung. Die meisten Gespriche sind jedoch von
solcher Urspriinglichkeit und Hochherzig-
keit, dafl man sie nicht lesen kann, ohne An-
regungen fiir sein persénliches Gebetsleben
zu empfangen. Sie eignen sich anch zum Vor-
lesen bei Exerzitienkursen, da sie von den
Grundgedanken des Exerzitienbuches ge-
pragt sind.

C.Wilken S]

Eger, Josef: Daheim im Him-
m el. Besinnliche Lesungen iiber unsere
himmlische Heimat. Augsburg, Win-
fried-Werk (1968). 4. Aufl., 274 8.,
engl. brosch. DM 9,80; Ln. DM 11,50.

Oft genug begegnet man in der Seelsorge
der Bemerkung: ,Ich kann mir unter dem
Himmel nichts vorstellen® oder Vorstellun-
gen, die so naiv und kindlich sind, daR ein so
beschaffener Himmel fiir uns nichts Ver-
lockendes hatte. Darum ist es gut, dafl hier
cinmal der ,wirkliche® Himmel der christ-
lichen Offenbarung betrachtet wird, und
zwar nicht in der Form, daf nun zv einer
bunten Phantasievorstellung eine noch bun-
tere unwirklichere hinzugefiigt wiirde, son-
dern indem ganz ruhig und sachlich mosaik-
artig alles zusammengetragen und erliutert
wird, was sich nach Offenbarung und Theo-
logie iiber den Himmel aussagen 148t. Frei-
lich handelt es sich im vorliegenden Buch
nicht um dogmatische Vorlesungen, sondern
eher um den Niederschlag dessen, was in
Exerzitienvortrigen und Privatgesprichen
meist alten, kranken und traurigen Men-
schen gesagt wurde. So kommt es, daf dem
Buch eine frohmadhende, anfrichtende Kraft
innewohnt. Es hat wohl die Neigung, etwas
zu breit darzustellen und etwas viel Worte
zu machen, jedoch wird dies die meisten
Leser kaum stéren. Jedes Kapitel klingt in
einem Kirchengebet oder in einem Lied aus,
die in diesem Zusammenhang oft nenes Licht
gewinnen.

Groflen Wert legt der V1. auch darauf, das
Fegfener in richtigem Licht darzustellen. Im
Kapitel ,Der Vorhimmel“ bekimpft er die
Vorstellung, als ob das Fegfeuer eine kleine,
von Tenfeln beherrschte, zeitlich begrenzte
Hélle sei. Auch vom Tod als dem ,dunklen
Tor* ist die Rede; doch das Buch klingt aus
mit den Texten der Sterbeliturgie, auf deren
Schénheit und Trost nachdriicklich hingewie-
sen wird.

Die Vorlicbe fiir antithetische Formulie-
rungen (,Das Gebet als Himmel — der
Himmel als Gebet“) und volkstiimliche Wen-
dungen fihrt gelegentlich dazu, etwas zu
iibersehen oder zu poetisch darzustellen. So
kann man das, was in der Tradition ,die
Sprache des Himmels“ genannt wird, nicht
einfachhin mit der Liebe gleichsetzen, wenn
auch die Liebe der letzte Grund jedes Ver-
stehens ist.

Ad. Rodewyk S]




240

Lexikon firTheologieund
Kirche. 2. Aufl. Hrsg. v. J. Héfer und
K. Rahner. Bd. VII11: Palermo bis Roloff.
Freiburg i. Br., Uerlag Herder 1963.
12 S. und 1368 Sp. mit 9 Karten und
1 Bildtafel. In. DM 88,—; Halbld.
DM 98,—.

Das LThK nihert sich seinem Abschlufi.
In einer Auflage von etwa 20 000, darunter
die Hilfte auslindische Abonnenten, hat es
sich die theologische Welt erobert. Das
Hauptverdienst an diesem Erfolg des grofien
Nachschlagewerkes kommt ohne Zweifel K.
Rahner zu, der nicht nur neben J. Héfer die
Last des Hrsg. tragt und fir alles verant-
wortlich zeichnet, sondern selbst eine Menge
wichtigster Stichworte, durchweg unter syste-
matischer und spekulativ-dogmatischer Riick-
sicht, behandelt, in vorliegendem Band z. B.
Papst, Parusie, Pluralismus, Pradestination,
Priexistentialismus, Priester, Propheten,
Protoevangelium, Rechtfertigung, Protestan-
tismus, Religion. Es wire wiinschenswert,
wenn die Gesamtartikel Rahners im letzten
Band des Lexikons noch einmal in systema-
tischer Ordnung aufgeschliisselt wiirden; sie
ergiben so etwas wie den Aufrif einer
theologischen Anthropologie und einer
anthropologisch orientierten Theologie, der
fiir das tiefere Verstindnis der Rahnerschen
Theologie fiir die meisten Leser eine grofle
Hilfe wire. — Weitere Schwerpunkte des
8. Bandes des LThK sind wieder die zahl-
reichen und umfangreichen exegetischen
Artikel (Schnackenburg, Schmid, Midhl,
Végtle u. a.) sowie dic kontroverstheologi-
schen Artikel (Protestantismus, Rechtferti-
gung), in denen dankenswerter Weise je-
weils auch evangelische Autoren ausfiihrlich
zu Wort kommen. Gréflere Stichworte der
geistlichen Theologie und der Aszetik fehlen
diesesmal. F. WulfS]

Archiv fiir Liturgiewis-
senschaft Herausg. von E. v. Se-
verus OSB. Bd. VII, 2 u. Bd. VIII, 1.
Regensburg, Friedrich Pustet, 1962 und
1963, Ln. DM 37,— und 42,—

Band VII, 2 beginnt mit einem sehr lesens-
werten Beitrag des Herausgebers E. v. Seve-
rus: ,Die Kultmysterien der Kirche als Mitte
der Christus-Spiritualitit.“ Das Thema wird
unter folgenden Gesichtspunkten behandelt:
»1. Kultmysterien und Spiritualitit in ihrem
Verhiltnis zum Wort; 2. Kultmysterien und

Buchbesprechungen

das Element der Abtétung in der Spirituali-
tit; 3. Eschatologie und Anbetung in den
Kultmysterien und in der Spiritualitit.“ Wir
kénnen der Auffassung des Vf.s, da alle
Spiritualitit in den Sakramenten, in den
Mysterien der Kirche, begriindet sein und
von dort her entfaitet werden muf), nur bei-
stimmen. Nur so wird die innere Einheit von
objektiver Liturgic und subjcktiver Spiri-
tualitdt gewahrt. In die gleiche Richtung zielt
der Beitrag von Jean Leclercq OSB: ,Chri-
stusnachfolge und Sakrament in der Theo-
logie des heiligen Bernhard“ im ersten Halb-
band des VIII. Bandes (58—72). ,Es gibt kei-
ne Nachnahmung*, so formuliert der V. (71),
,wenn es keine Teilhabe gibt“, diese aber
ist in den Sakramenten, in'der Feier und im
Vollzug der Mysterien gegeben. Genau auf
diese Mitte ist nach dem Vf. die (von O.
Casel und seinen Schiilern oft als zu ,subjek-
tiv“ gekennzeichnete) Spiritualitit Bernhards
zuriickzufiihren, der sich damit voll und ganz
dem Traditionsstrom patristischer Frémmig-
keit einfiigt und keineswegs einen Bruch der
Traditionslinie bedeutet. Hier wird ersicht-
lich, wie der ganze Reichtum spirituellen Le-
bens bis in die persénlichsten Schwingungen
des Herzens hinein eine wunderbare Einheit
bildet, die in der Einheit von Wort und
Sakrament griindet. — Im Bereich dieser
Frage liegen auch die Beitrige von R. Kohl-
haas OSB: ,Das Motiv der Imitatio in der
Sakramententheologie“ (Bd. VIII, 1, S.47 bis
57) sowie von R. Berger: ,Ostern und Weih-
nachten. Zum Grundgefiige des Kirchenjah-
res“(ebda.S.1—20). Letzterer erhelli,daBl alle
Festkreise des Kirchenjahres im Grund im-
mer nur das eine Mysterium von Tod und
Auferstehung Christi sakramenta! nachvoll-
ziehen und gegenwirtig setzen, dafl esinihnen
darum immer nur um die ,Feier des Kom-
mens des erhohten Herrn zu seiner Gemein-
de“ geht (19). So richtig das Ergebnis ist,
man wird in der liturgischen Feier des Kir-
chenjahres auch weiterhin der Besonderheit
der ‘Einzelmysterien Rechnung tragen, und
dies mit Recht, weil sie alle ihr Eigengewicht
fiir die Spiritualitit haben. — Reichhaltig
wie immer sind die verschiedenen Literatur-
berichte, in Bd. VII, 2 u. a. iiber ,Die Litur-
gie in der Spiritualitit und in der Frommig-
keit* von E. v. Severus (429—469), in Bd.
VIII, 1 dber ,Liturgie im Zusammenhang
der Theologic“ (86—160) von B. Neunheu-
ser, iiber ,Die Liturgie vom 8. bis 15. [ahr-
hundert® (208—232) von A. Mayer und iiber
+Monastische Liturgie* (238—297) von E. v.
Severus. F. WulfS]





