
224 Buchbesprechungen 

noch nicht tot ist. Während die Kirche auf dem Konzil sich bemüht, Schrift und 
Liturgie wieder in die Mitte aller Frömmigkeit zu stellen und einen zeitgerechten 
Ton der Verkündigung zu finden, wird hier eine sentimentale Welt frommer Intro- 
vertiertheit angeboten, die den heutigen Menschen mit Recht abstößt und das Chri- 
stentum der Lächerlichkeit preisgibt. Wenn der Herausgeber meint (14), das •Innen- 
leben Jesu" könne •als eine wertvolle Ergänzung zum Evangelium angesehen wer- 
den", so kann man dem nur schärfstens widersprechen. Was Priester, die solches 
anbieten (es werden auf den ersten Seiten des Buches eine Reihe von geistlichen 
Autoritäten ins Feld geführt) in ihrem theologischen Studium eigentlich getan 
haben, scheint einigermaßen rätselhaft. Nicht alles, was einem frommen Menschen 
vergangener Zeiten unter ganz bestimmten Lebensumständen einmal zur Erbauung 
gereicht hat, ist schon deshalb wahr und für eine Veröffentlichung tauglich. Das 
sollen auch diejenigen bedenken, die das Imprimatur (für vorliegende Auflage 
wurde kein eigenes Imprimatur eingeholt) zu einem solchen Buch gegeben haben. 

Friedrich Wulf S] 

BUCHBESPRECHUNGEN 

Geistliche Theologie 

DeFerrari, Teresa Mary CSC; The 
Problem of Charity for Self. 
A Study of Thomistic and Modern Theo- 
logical Discussion. Washington, The 
Cath. Univ. of America Press 1962. 205 
S., brosch. $ 3,25. 

Diese klare, gut gegliederte Dissertation 
wurde angeregt durch die unbefriedigende 
Behandlung, die •das Gebot der Selbstliebe" 
in den Handbüchern der Moral erfährt (1. 
Kap.). Die Vf. geht dem durch A. Nygren in 
die moderne Diskussion geworfenen Problem 
zuerst an Hand von einigen Monographien 
über die Lehre der Heiligen Schrift nach: in 
Anlehnung an C. Spicq zeigt sie, daß die 
Bibel wohl über die Selbstliebe spricht, aber 
nicht als ein eigenständiges Thema, sondern 
als einbegriffen in der höchsten Tätigkeit des 
Christen, in der •Ausübung der göttlichen 
Agape zum Nächsten". Eine Analyse der 
•modernen Thomistischen Kommentatoren" 
(im weiteren Sinn verstanden, z. B. auch H. 
Kuhn) von Rousselot SJ bis Geiger OP • 
mit der um dessen Lösung entstandenen Dis- 
kussion • zeigt die Entwicklung, aber auch 
das Ungenügen der Lösungsversuche. In einer 
daran anschließenden - Kommentierung von 
17 zentralen Texten des hl. Thomas sammelt 

die Vf. die Elemente ihrer eigenen Lösung, 
die, wie sie ausdrücklich bemerkt, vieles J. B. 
Lotz und K. Rahner verdankt: •Es gibt keine 
eigentliche Liebe zu sich selbst als zu einem 
,Objekt', sondern nur Selbstliebe als innere 
Selbstverwirklichung und inneren Selbstbesitz 
in j e größerer Klarheit, als einen mitbewußten 
(wörtlich: begleitenden) Aspekt der Liebe 
zum absoluten Gut eines andern"; •daSelbst- 
liebe die Verwirklichung oder Disposition 
des Selbst zu einem Objekt ist • entspre- 
chend der .einfachen' geistigen Natur des 
Willensaktes •, will das Subjekt in dem 
,amor amicitiae' mittels dem ,amor concu- 
piscentiae', der eine Liebe zur relativen Gut- 
heit der Dinge ist, für die andern dieselbe 
Selbstverwirklichung; was zusammengeht mit 
der Erfahrung der eigenen Selbsterfüllung 
durch die Liebe" (175). So sehr man auch 
analytisch trennen kann, philosophisch ist 
auch die Liebe zu Gott nur in der Liebe zum 
Nächsten zu realisieren. Erst die übernatür- 
liche Liebe schenkt einen neuen, unmittel- 
baren Kontakt mit Gott. 

Man wird an dieser Studie manches aus- 
setzen können; vieles ist eben nun doch zu 
sehr von der notwendigerweise vereinfachen- 
den Schulbuchdarstellung beeinflußt. (Die 
Werke von Völkl und Warnach werden kurz 
abgetan, L. Eschs Jugendethik dagegen aus- 



Buchbesprechungen 225 

drücklich behandelt; das Verhältnis von Got- 
tes- und Nächstenliebe ist differenzierter zu 
fassen; die philosophische Analyse bewegt 
sich zu sehr auf der Linie einer unwirklichen 
•natura pura"; usw.) In dem Grundansatz 
aber scheint uns Schwester DeFerrari mit 
ihrer energischen Art durchaus die richtige 
Lösung herausgestellt zu haben, so daß man 
sich wundern muß, warum nicht schon immer 
die Moral der Selbstliebe von dieser Seite 
her betrachtet wurde. /. Sudbrack SJ 

De Smedt, E. Joseph: Vom all- 
gemeinen Priest er turn der 
Gläubigen. München, Manz-Verlag 
(1962). 147 S., Ln. DM 9,80. 

Bischof de Smedt von Brügge, der auf dem 
Konzil mehrfach, zuletzt bei der Konzilsvor- 
lage über die Religionsfreiheit, hervorgetre- 
ten ist, ist wohl legitimiert, in der aktuellen 
Frage nach der Stellung des Laien in der 
Kirche ein richtungweisendes Wort zu sagen. 
Wie notwendig eine • hier gelungene • 
allseitige theologische Überlegung über das 
Priestertum in seinen verschiedenen Stufun- 
gen ist, beweisen wachsende publizistische 
Stellungnahmen, die sich gerade an der Frage 
des Weihepriestertums als problematisch ge- 
wordenem soziologischen Stand zu entzünden 
pflegen und leicht zu Einseitigkeiten führen. 

Die These, daß die Gläubigen •in nicht 
geringerem Maß als die ordinierten Priester, 
und gemeinsam mit diesen, das wesentliche 
Element eines jeden Priestertums: eine ge- 
wisse Gewalt, in, durch und mit Christus das 
Opfer darzubringen" (S. 16), besitzen, wird 
dem Vf. zum Ausgangspunkt, um aus den 
Grundgedanken der dynamisch verstandenen 
Inkarnation eine Nachfolge Christi, des 
Herrn aller Schöpfung, zu entwerfen, die 
dem Christen zur Weltaufgabe wird, welche 
die Selbstentfaltung (S. 59) ebenso umfaßt 
wie die äußere Gestaltung dieser Welt (S. 56), 
die Berufsauffassung (S. 59) oder das Zeug- 
nisgeben von der Wahrheit auch in einer 
Umwelt, die nicht selten wenig tolerant und 
fair ist (S. 44). Die Forderung: •Das Volk 
Gottes hat kein Recht, oberflächlich zu leben" 
(S. 31), ergibt sich aus der Größe, die dem 
Menschen durch die Teilhabe an der gött- 
lichen Natur gegeben ist und aus den Erwar- 
tungen und Aufgaben, die uns als Gliedern 
des Leibes Christi im Hinblik auf die gott- 
förmige Vollendung der Welt, und zwar ge- 
rade auch durch ein •Apostolat, das Liebe 
ist, die durchbricht" (S. 39), gestellt sind. 

Im Aufzeigen der in seinem Thema lie- 
genden Grundlinien gelingt es dem Vf., fast 
eine Glaubensfibel des mündigen Christen zu 
schreiben; denn die wesentlichen Mysterien 

unseres Glaubens sind zu einer Schau verbun- 
den, in der der Eucharistie und den Sakra- 
menten als den Lebensvollzügen des mysti- 
schen Leibes besondere Akzente zukommen. 
Es verdient hervorgehoben zu werden, daß 
der Vf., ob belehrend oder praktische Wei- 
sungen gebend, immer eine •Spiritualität" 
vermitteln will, die alles zu durchformen 
hätte. Die Gedanken erwachsen häufig so 
organisch aus der Heiligen Schrift, daß Zitat 
und eigener Gedankengang kaum mehr un- 
terschieden werden. Auch die großen Enzy- 
kliken Mediator Dei und Mystici corporis 
prägen unauffällig das Ganze. In der kon- 
kreten Frage des Laienapostolates wird der 
Vf. der ,actio catholicorum' wie der ,actio 
catholica', auch aus den Weisungen der 
Päpste heraus, gleicherweise gerecht. Im Ver- 
hältnis des allgemeinen zum sakramentalen 
Priestertum wird vor allem die Gemeinsam- 
keit in den Grundsakramenten Taufe und 
Firmung herausgestellt und dem Laien wie 
dem Priester die gegenseitige theologische 
wie praktische Abhängigkeit und Verwiesen- 
heit deutlich gemacht (z.B. S. 80, 112 und 
96/97). Schön und verständlich wird (S. 100/ 
101) die Unfehlbarkeit des Gottesvolkes im 
Glauben betont und damit dem Lehramt der 
leicht anhaftende Dekretierungscharakter ge- 
nommen. Aus der gemeinsamen Liebe und 
Aufgabe, die Priestern und Laien vom ge- 
meinsamen Herrn her zufließt, wird sich ein 
Leben ergeben können, das keinen Gegensatz 
zwischen religiösem Leben und irdischen Auf- 
gaben, zwischen Hierarchie und Volk Gottes 
bestehen läßt, denn •die katholische Kirche 
ist eine priesterliche Gemeinschaft" (S. 63). 

S. 103 ist die Einschränkung der Infalli- 
bilität auf die Tatsache, •daß ein bestimmter 
Lehrsatz geoffenbart ist", vielleicht etwas 
einseitig, da ja eine infallible Erklärung im 
Bereich der praeambula fidei, der facta dog- 
matica u. a. denkbar wäre. • S. 10 bezeich- 
nete man die Kirche besser als Ur- statt als 
Hauptsakrament. S. 126 muß die zitierte 
Weihepräfation wohl •großes Dankgebet" 
nicht aber •großes eucharistisch.es Gebet" ge- 
nannt werden. Der Ausdruck •End-Sieg" 
(S. 62) hat vom Krieg her einen unguten 
Klang. Sonst ist die Übersetzung aber gut 
und flüssig. E. Maier SJ 

Semmelroth, Otto SJ: Die Welt 
als Schöpfung. Zwischen Glauben 
und Naturwissenschaft. Frankfurt/M,. 
Josef-Knecht-Verlag (1962). 134 S., geb. 
DM 7,80. 

Naturwissenschaft, Philosophie und Theo- 
logie spüren heute ihr gegenseitiges Verwie- 
sensein und sind im Gespräch. Mißtrauen, 
mißverstandene Terminologien, Denkweisen, 



226 Buchbesprechungen 

die sich absolut verstanden, haben aber Vor-, 
urteile geschaffen, die immer noch weiter- 
wirken. Semmelroth legt in diesem schmalen 
Bändchen eine Gesamtschau der christlichen 
Schöpfungslehre vor, die Klärung und Wei- 
tung der phil.-theol. Schulbegriffe wie •Schöp- 
fung aus dem Nichts" und •Erhaltung • 
Vorsehung" ebenso umfaßt wie das Ange- 
legtsein der Welt auf den Menschen und 
letztlich den Gottmenschen. Er vermag den 
biblischen Aussagen nicht weniger als den 
Ergebnissen und Postulaten der Naturwis- 
senschaft, vorab der These der Evolution, den 
rechten Ort und die rechte Abgrenzung gegen 
Vereinseitigungen zu geben. Selbst bei den 
Offenbarungsgehalten der Engelwelt, der 
Sünde, der Inkarnation legt er den existen- 
tiellen und anthropologischen Sinn so dar, 
daß auch der Nicht-Glaubende das Gemeinte 
verstehen und die grundsätzliche menschliche 
Offenheit auf diese Gehalte hin erfassen 
kann. 

Das Buch ist aus Vorträgen erwachsen, die 
auf einer Bonner Hochschulwoche mit dem 
Thema •Schöpfungslehre und Naturwissen- 
schaft" gehalten wurden. So sind die allge- 
meingültigen Aussagen immer gerade im 
Hinblick auf den Gesprächspartner aus den 
naturwissenschaftlichen Disziplinen gemacht. 
Und es ist nicht der geringste Vorzug des 
Buches, daß hier die sonst nur dem Fach- 
theologen verständliche und von vielen nur 
chiffre-artig wiedergegebene Begriffswelt in 
eine Sprache gefaßt ist, die • ohne popula- 
risierend zu werden • das Gemeinte von 
innen heraus verständlich macht. Dabei ist 
die Prägnanz hervorzuheben, mit der der Vf. 
Einseitigkeiten und Mißverständnisse zurecht- 
rückt (z. B. erkenntnistheoretische Vorausset- 
zungen S. 11 oder 20; Fragen zur Leib- 
Seele-Einheit S. 70, zum Monogenismus S. 73, 
7,ur Vorsehung S. 82) oder Patentlösungen 
ablehnt (z. B. die totale Trennung von Natur- 
wissenschaft und Glaube; denn hier sei oft 
der Gegenstand eben doch gemeinsam und 
nur die Betrachtungsweise verschieden S. 23). 
Auch für den theologisch geschulten Leser 
bieten gerade die Überlegungen zum theo- 
logischen Ort der Engelwelt, zur Verflochten- 
heit der Gesamtschöpfung in die Heils- und 
Unheilsgeschichte des Menschen (R 8, 19 ff; 
•Welt" im Johann, und paulin. Sinn) Ge- 
danken, die über das •Gängige" hinausfüh- 
ren. Von Bedeutung erscheint, daß es dem 
Vf. gelingt, gerade das anthropologische Mo- 
ment für das naturwissenschaftliche wie für 
das theologische Bemühen herauszuheben. 
Daß sich immer wieder Sätze finden, die wert 
wären, auch für sich allein genommen medi- 
tiert zu werden, sei nur nebenbei erwähnt 
(z. B. •Der Mensch hört auf, menschlich zu 
leben, wenn er sich nicht über den Bereich 

der reinen Berechnung hinaus in den Bereich 
der Fülle und Zweckfreiheit zu erheben ver- 
mag" S. 104). 

Wer es wie der Vf. (oder durch ihn) ver- 
stünde, gerade unseren Akademikern mit 
solcher Klarheit und Weite die Welt des 
Glaubens aufzuzeigen, könnte vielen aus 
Unwissenheit und lebensfremder Verkündi- 
gung geborenen Zweifeln begegnen und auf 
die heute stark gestellte Sinnfrage des Da- 
seins glaubwürdig antworten. E. Maier SJ 

Schnitze, Bernhard SJ und Johannes 
ChrysostomusOSB: Die Glaub ens- 
w elt de r orthodoxen Kirche 
(Reihe: Wort und Antwort Nr. 26). Salz- 
burg, Verlag Otto Müller (1961). 254 S., 
Kunstld., DM 12,90. 

Im Vorwort sagt der Herausgeber der 
Schriftenreihe, Thomas Sartory: •Bei den 
Beiträgen dieser beiden ostkirchlichen Fach- 
leute handelt es sich nicht um eine systema- 
tische Darstellung orthodoxer Lehre und 
Frömmigkeit, sondern mehr um Streiflichter 
auf bestimmte, wesentliche Aspekte der 
orthodoxen Kirche, die für den ,Westler', 
dem die Einigung der getrennten Christen- 
heit ein Anliegen ist, besonders aufschluß- 
reich sind." Man hätte auch sagen können: 
die für das ökumenische Gespräch, dem die 
ganze Reihe gewidmet ist, besondere Be- 
deutung haben. 

P. Schultze schreibt über das Konzil von 
Florenz, über Heilige Schrift und Oberliefe- 
rung in der Lehre der byzantinisch-slawi- 
schen Theologie und über das Problem der 
kirchlichen Einheit in der Orthodoxie der 
Gegenwart. P. Chrysostomus, ein gebürtiger 
Russe, versucht, uns in mehreren Aufsätzen 
die Eigenart der russischen Frömmigkeit 
näherzubringen, die heutige Lage der rus- 
sisch-orthodoxen Kirche darzulegen und die 
Möglichkeiten der Wiedervereinigung sach- 
lich zu beurteilen. 

Die Aufsätze sind nicht alle neu, sondern 
erschienen zum Teil bereits früher in ver- 
schiedenen Zeitschriften, u. a. auch in GuL; 
bei anderen handelt es sich um den Text von 
Tagungsreferaten. Ad. Rodewyk SJ 

Geiger,L.-B.OP.: Philosophie et 
Spiritualite. Preface de ßtienne GU- 
son. 2 Bde. Paris, Les Editions du Cerf, 
1963. 240 und 374 S., brosch. 

Der Vf., Professor in Saulchoir und Mon- 
treal, bekannt geworden durch philosophische 
Studien, veröffentlicht hier einige seiner Auf- 
sätze aus den letzten 20 Jahren. Aus der Ge- 



Buchbesprechungen 227 

dankenwelt des hl. Thomas sucht er Antwor- 
ten auf die Fragen unserer Zeit. Die Aufsätze 
gruppieren sich vor allem um die Thematik 
von •Sein und Erkenntnis", •Existenz und 
Freiheit", um das Problem des Übels und um 
Fragen der Geistlichen Theologie. An Hand 
von zwei Beiträgen aus der letzten Gruppe 
kann das Anliegen des Vf .'s verdeutlicht wer- 
den. • Christliche Aszese läßt sich • nach 
den Darlegungen des Autors • nicht aus der 
Selbstverleugnung begreifen. Zwar beinhal- 
tet jede Aszese auch diesen negativen Aspekt, 
jedoch entscheidend ist das Positive. Auf dem 
Hintergrund der Wahrheit versteht sich 
wahre Eigenliebe (amour de soi) als Sonder- 
fall und Voraussetzung wahrer Nächsten- 
liebe, als die echte Form christlicher Selbst- 
vergessenheit angesichts der stets drohenden 
Eigensucht (amour pour soi). Sinn christlicher 
Aszese ist die stets größere Liebe, ihr Ziel 
die Reinheit des Herzens. Nur hier findet 
auch   das   Anliegen   des   weltzugewandten 

Laien seine echte Antwort. Das Negative ist 
nur Teilaspekt. Übung und Drill kann miß- 
braucht werden. Nur das Mühen um den tie- 
fen theologischen Gehalt führt zum Kern 
christlicher Aszese. • Dasselbe Anliegen 
verfolgt der Vf. in einem Aufsatz über das 
Gebet: Gebet und Methode sind keine Ge- 
gensätze. Nur darf hier •Methode" nicht 
technisch-rationell verstanden werden. Die 
Methode des Gebetes ist von innen. Sie ist 
Treue gegenüber der Mächtigkeit der theo- 
logischen Tugenden in der Seele. Unter der 
Kraft dieser •Methode", die die Liebe ist, 
wird das Gebet darum immer persönlicher 
und einfacher. Andere Beiträge lauten: •Die 
Wege des Menschen zu Gott", •Die Theo- 
logie der Skrupeln". Immer geht es dabei 
um die philosophische und theologische Er- 
hellung geistlicher Sachverhalte als Grund- 
lage sittlichen und religiösen Verhaltens. 

R. Silberer SJ 

Frömmigkeitsgeschichte 

Nikolasch, Franz: Das Lamm 
als Christussymbol in den 
Schriften der Väter (Wiener 
Beiträge zur Theologie, Bd. III). Wien, 
Herder (1963). 212 S.,brosdi.,DM 15,80. 

In dieser römischen Dissertation wird uns 
das Ergebnis eines überaus fleißigen Quellen- 
studiums vorgelegt. Die zu untersuchende 
Zeit der Kirchenväter reicht wie üblich etwa 
bis Gregor den Großen und Johannes von 
Damaskus, aber auch die apokryphen Schrif- 
ten des Alten und Neuen Testaments und 
manches andere wird mit berücksichtigt. Nach 
einem kurzen (leider sehr kurzen) Überblick 
über die Begrifflichkeit des Symbols und über 
das Bild des Lammes im Spätjudentum und 
im NT wird mit vielen wörtlichen Zitaten 
im Kleindruck und noch mehr Verweisen in 
den Anmerkungen die reiche symbolische 
Ausdeutung der diesbezüglichen Stellen des 
Alten und Neuen Testaments auseinander- 
gefaltet. Das Lamm begegnete dem theolo- 
gischen Blick der Väter als der Widder, den 
Abraham an Stelle seines Sohnes Isaak 
opferte, als Opfer beim Versöhnungsfest der 
Juden, in der berühmten Stelle von Isaias 
53, 7, im Bilde des Guten Hirten, in der 
Theologie vom Priestertum des Erlösers, im 
Lammfell (z. B. Gen 3, 21), das mit der 
Menschheit des Herrn in Verbindung ge- 
bracht wird, und besonders im Paschamahl, 
dem Vorbild der eucharistischen Gemein- 
schaft. All dies wird von den Vätern mehr 
oder weniger gezwungen auf Christus und 
auch • wie beim Paschalamm • auf die 

Eucharistie gedeutet. So spiegeln sich in der 
Symbolik des Lammes neben dem Reich- 
tum der Typologie auch die christologischen 
Kämpfe der frühen Christenheit, in denen 
um eine rechte Einschätzung der Mensch- 
heit und der Gottheit Jesu Christi gerungen 
wurde. 

Der Vf. gedenkt, in ähnlicher Weise auch 
das ikonographische Material dieser Zeit zu 
bearbeiten. Wir würden es sehr begrüßen, 
wenn dabei mehr Gewicht auf eine Heraus- 
arbeitung der Entwicklungslinien und der 
dahinterliegenden geistigen Umschichtungen 
gelegt würde. Aus einer solchen theologi- 
schen und geistesgeschichtlichen Durchdrin- 
gung würde sich wohl ergeben, daß ein Rück- 
griff auf nichtbiblische Vorstellungen unum- 
gänglich notwendig würde. Ganz sicher ge- 
wänne damit auch vorliegender Band an 
Wert und sein gelegentlich stark lexikogra- 
phisch wirkendes Gesicht bekäme deutlichere 
theologische Züge. /. Sudbrack SJ 

Droste, Benedicta OSB: •C ele - 
b r ar e " in der römischen Li- 
turgiesprache (München. Theol. 
Studien, II. System. Abtlg., 26. Bd.) 
München, Max Hueber 1963. XII u. 198 
S., brosch. DM 18,•. 

Die Schwierigkeit einer begriffsgeschicht- 
lichen Untersuchung, besonders wenn sie sich 
wie vorliegende Münchener Dissertation auf 
den verhältnismäßig engen Bereich der vier 
ältesten römischen Sakramentarien konzen- 
triert, liegt nicht so sehr in der Sammlung 



228 Buchbesprechungen 

des Materials, als in dessen Ordnung und 
Durchleuchtung auf tiefere Zusammenhänge. 
Die Vf. versucht diese innere Ordnung da- 
durch herzustellen, daß sie zuerst den Ter- 
minus Celebrare in der klassischen Latinität, 
in der Bibel und bei den Kirchenvätern 
untersucht und dann für die Darstellung sei- 
nes Gebrauchs in den Sakramentaren den 
Stoff nach Subjekt, Vollzug und Objekt des 
•Celebrare" gliedert. Besondere Beachtung 
verdient der mittlere Teil dieser Gliederung 
über das •Celebrare" als Vollzug, das in 
•Konfrontierung mit sinnverwandten Ver- 
ben" an Hand von vielen hinter die Sakra- 
mentare zurückgreifenden Belegstellen dar- 
gestellt wird. Es ist also eine Art Wortfeld- 
untersuchung, allerdings nicht nur am Wort, 
sondern auch an der Sache aufgebaut. Viel- 
leicht hätte eine Orientierung an dieser von 
den Germanisten ausgearbeiteten Unter- 
suchungsmethode, an deren Diskussion und 
Weiterentwicklung vorliegende Studie be- 
fruchten können. Immer wieder gewinnt man 
nämlich den Eindruck, daß die Vf. bei einer 
Statistik stehen bleibt, und die Vielzahl der 
Stellen nur Belege • übrigens durch keiner- 
lei Register aufgeschlüsselt •, nicht aber 
neue Erkenntnisse bringen. So steht z. B. ein 
Großteil der sinnverwandten Verben philo- 
logisch und vom Text her kaum im Zusam- 
menhang mit celebrare und trägt theologisch- 
liturgisch ebenfalls kaum etwas zur Erhel- 
lung des •celebrare" bei. Umgekehrt möchte 
man manchmal meinen, daß eine Wortgruppe 
wie z. B. •Celebrare-exultare" aus ihren Be- 
ziehungen zu dem oftmals untersuchten kul- 
tischen Tanz u. ä. eine reichere Ausbeute hät- 
te zeitigen können. 

So macht das Ergebnis einen dürftigen, 
allerdings ausgezeichnet belegten und erhär- 
teten Eindruck und kann vielleicht folgen- 
dermaßen zusammengefaßt werden: Cele- 
brare, das in der Klassik ein gemeinschafts- 
gebundenes, öffentliches und meist feierliches 
Tun bedeutet, wird von den Vätern schon 
früh auf das kultische und damit verwandte 
Tun beschränkt, zugleich aber zur Bedeutung 
des Sichtbarmachens unsichtbarer Wirklich- 
keit vertieft. In den Sakramentaren ist wei- 
terhin fast ausschließlich das eucharistische 
Tun gemeint; in der •feiernden" Gemeinde 
wird dabei die Gesamtkirche sichtbar und 
sind oftmals die Engel einbezogen; das Tun 
selbst aber ist eine farbige Einheit von Ge- 
dächtnis, Zeichen, Opfer, Mahl, Verkündi- 
gung und Gotteslob. /. Sudbrack SJ 

Leclercq, Jean OSB: 0 tia Mo- 
nas tic a. Etudes sur le Vocabulaire 
de la Contemplation au Moyen Age 
(Studia Anselmiana, 51). Romae, Pont. 

Inst. S. Anselmi I Herder 1963. VII u. 
185 S., brosch. 

Mit seinen geschichtlichen Untersuchungen 
verbindet der Vf., der als einer der besten 
Kenner der frühmittelalterlichen Spirituali- 
tät angesehen werden darf, immer auch ein 
• vielleicht darf man sogar sagen, sein • 
Gegenwartsanliegen: die Frage nach der 
monastischen Spiritualität: die Rechtferti- 
gung eines kontemplativen Lebens in der 
Einsamkeit des Klosters. Auch vorliegender, 
zweiter Band der Studien über das Vokabu- 
lar des mittelalterlichen Mönchtums (vgl. 
GuL 36 [1963] 77) • ein dritter über •Pax 
et Labor" soll folgen • bildet davon keine 
Ausnahme. Er berichtet über die hesychasti- 
schen Begriffe des Frühmittelalters (bis Bern- 
hard und seine Zeit) für Kontemplation, also 
Ruhe, Muße, Freisein, Schweigen, Einsam- 
keit usw. Ein erster Teil über die profane, 
die biblische und die patristische Tradition 
stellt die Rolle Senecas und Ciceros und spä- 
ter besonders Augustinus in der Ausbildung 
einiger der wichtigsten Begriffe heraus. Nach- 
dem dann in der Aufgliederung der alten 
mönchischen Lehre des •fuge, tace, quiesce 
• fliehe, schweig, ruhe" die ersten Jahrhun- 
derte des Frühmittelalters dargestellt wer- 
den, folgt als Höhepunkt in der gleichen 
Gliederung das 12. Jahrhundert: •Aszese und 
Mystik der Ruhe." Einige Anhänge bringen 
Ergänzungen und unedierte Texte und füh- 
ren die Thematik bis in unsere Zeit herauf. 

Wenn wir hier einige kritische Bemerkun- 
gen zu dieser Arbeit machen, dann sind wir 
uns bewußt, nur weiterführende Fragen stel- 
len zu können, ohne Leclercqs These selbst 
anzutasten. Daß die •hesychastische" Begriff- 
lichkeit auch im Westen mit geschlossener 
Einmütigkeit benutzt wurde, um das Suchen 
und Finden Gottes auszudrücken, daß also 
hierin kein Unterschied zum frühen östlichen 
Hesychasmus vorliegt, ist mit einer fast er- 
drückenden Fülle von Zitaten und Verweisen 
belegt. Doch damit scheint uns die Frage 
nach einer inneren Differenzierung dieser 
Einmütigkeit nicht überflüssig. Hat z. B. 
Isaak von Stella in dieser Frage genauso 
gedacht wie Rupert von Deutz? Spielt nicht 
doch oftmals eine größere oder geringere 
Entfernung zum Neuplatonismus eine wich- 
tige Rolle? Leclercq hat das gute Recht, die- 
se Unterströmungen und Differenzierungen 
zu übergehen, aber solche Fragen verlangen 
Antwort. Man ist sogar weithin versucht 
zu fragen, ob es nicht auf der Linie des 
von Leclercq dargestellten •hesychastischen" 
Mönchtums liegen muß, zwischen dem eigent- 
lichen Christen, dem kontemplativen Mönch 
mit dem Ideal des Eremiten, und dem un- 
eigentlichen, also dem Nicht-Mönch, zu un- 



Buchbesprechungen 229 

terscheiden. Aber auch diese Frage würde 
die These des Buches nicht treffen. In einem 
sehr nüchternen •Epilog" spricht Leclercq im 
Zusammenhang mit der Frage nach dem 
Hesychasmus über die seit Urbeginn immer 
neu diskutierte Frage: •Einsiedlertum oder 
gemeinsames Leben" als Ideal des kontem- 
plativen Mönchtums. Es zeigt sich dabei sehr 
deutlich, daß er, ähnlich wie die Zeit, der 
sein Schaffen gilt, nicht in scharfen, einander 
ausschließenden Begriffen denkt, sondern 
einfachhin den Reichtum des Lebens auf- 
nimmt, daß er dort, wo ein modernes dialek- 
tisches Vorgehen Gegensätze sehen möchte, 
einfachhin die Fülle sieht, und • wie auch 
seine •Monastische Theologie" • nicht der 
unerbittlichen Logik, sondern der Freude des 
Entdeckens und Betrachtens huldigt. Dennoch 
wäre es schön, wenn gerade Leclercq von 
seinem Wissen und seiner Mönchstheologie 
her einmal zeigen würde, wo für ihn der 
Nicht-Mönch, der Laie und der im Apostolat 
dienende Christ steht. Sicher würde damit 
auch neues Licht auf die •Otia Monastica" 
fallen, und man könnte leichter verstehen, 
weshalb die Mönche •nicht im Tun, nicht in 
der Absicht, sondern durch ihre Existenz" 
(5, Hausherr) dem Heil der Welt dienen. 

/. Sudbrack SJ 

Schipperges, Heinrich: Die Welt 
der Engel bei Hildegard 
von Bin gen. Sahburg, Otto Müller 
(1963). 200 S., Ln. DM 19.50. 

Es lassen sich wohl wenig religiöse The- 
men finden, bei denen, wenn sie von irgend- 
einer Hand angeschlagen werden, so wenig 
im modernen Menschen mitzuklingen scheint, 
wie beim Thema: Engel. In einer technisier- 
ten Welt, die ihren Zugriff auf den Makro- 
kosmos und den Mikrokosmos, auf das per- 
sönliche Seelenleben ebenso wie auf die 
Psychologie der Masse ausdehnen möchte, 
scheint zwischen der absoluten Transzendenz 
Gottes und der Welt der Menschen kein 
Raum mehr ausgespart zu sein für irgend- 
welche Mittelwesen. Der Professor für Medi- 
zingeschichte, Schipperges, ist anderer An- 
sicht: •Geschichtserfahrung und Welterkennt- 
nis haben uns die Breschen und Lücken der 
Weltgefüge aufgewiesen. Dadurch ist wieder 
Raum gegeben für Engel und Dämonen" 
(182). Ganz bewußt möchte er auch die •En- 
gellehre Hildegards von Bingen" als eine 
Lehre für unsere Zeit verstehen. Deswegen 
sind in diesem Buche die wissenschaftlichen 
Anmerkungen, die von der souveränen Stoff- 
beherrschung des bekannten Hildegard-For- 
schers zeugen, in den Anhang verbannt; des- 
halb ist die Sprache leicht lesbar und bilder- 

reich, so daß etwas von der seherischen Fülle 
der zahlreichen Zitate aus Hildegard in den 
verbindenden Text des Vf.'s eingeflossen ist; 
deshalb ist der Bogen der Zeugen bewußt 
weitgespannt; er reicht von Philon von Alex- 
andrien bis Karl Rahner und Karl Barth. 
Zwischen Einleitung und Schluß, die die 
Aktualität des Themas betonen, handeln 
drei große Kapitel über die •Engel im Ur- 
sprung der Welt", •Engel in aller Welt" 
und •Engel am Ende der Welt". 

Wenn Schipperges gegen Schluß sogar von 
einer neuen •Stunde der Engel" sprechen 
kann, so ist der Beitrag, den Hildegard dazu 
liefert, ein doppelter: •Nicht rationell er- 
klären oder allegorisch deuten will Hilde- 
gard, sie will nur die Bilder zeigen", wie 
durch ein Fenster, •fenestraliter"; sie spricht 
also aus einer anthropologischen, heute neu 
entdeckten Tiefe heraus, in der die ordnende 
und damit immer auch entleerende Kraft des 
Verstandes und die schauende Vielfältigkeit 
der Sinne noch eine Einheit sind. Zum ande- 
ren ist bei Hildegard die Engelwelt, der das 
•Lob" zugehört, so bewußt auf den Men- 
schen, dem das •Werk" zugeschrieben wird, 
hingeordnet, daß man sich an moderne Ver- 
suche über die Angelologie (etwa von Peter- 
son oder Schlier) erinnert. Wer sich noch den 
Zugang zur Aussageweise der •Bilder" be- 
wahrt hat, der wird in diesem Buche, ganz 
gleich ob er es aus wissenschaftlichem Inter- 
esse oder auf der Suche nach authentischer 
Frömmigkeit liest, reichste Anregung finden. 

]. Sudbrack SJ 

Schürk,Ingrid: Deutsche Über- 
tragungen mittellateini- 
scher Hymnen im 18. und 19. 
Jahrhundert (Hermaea, Germa- 
nistische Forschungen, Neue Folge Bd. 
13). Tübingen, Max Niemeyer 1963. 204 
S., brosch., DM 18,•. 

So unergiebig das Thema der Arbeit auf 
den ersten Blick für unsere Zeitschrift zu sein 
scheint, so hat die Vf. dennoch durch ein ver- 
ständnisvolles Deuten der Übersetzungseigen- 
arten und deren Einordnen in die geistes- 
geschichtlichen Bewegungen ihrer Zeit einen 
wichtigen Beitrag zur Erforschung der Fröm- 
migkeitsgeschichte geleistet. Schon bei dem 
Überblick über die mittellateinische Hymnik 
(4. Jht. Ambrosius bis 13. Jht., die Dichtung 
der Franziskaner; Adoro Te ist wohl nicht 
von Thomas, 27) bewährt sich ihre Methode, 
aus der formalen und inhaltlichen Aussage 
des lateinischen Originals das Weltbild und 
die Frömmigkeitshaltung der betreffenden 
Dichter und ihrer Zeit herauszuarbeiten. Die 



230 Buchbesprechungen 

Entwicklung geht von einer klaren Geistig- 
keit bis zur menschlichen Gefühlsinbrunst; 
dabei bleibt aber immer die theozentrische 
Ausrichtung und die Überlieferungstreue ge- 
wahrt, da man bei aller Inbrunst im Beten 
der Kirche verharrt und sich nicht in ein rein 
subjektives Erleben verliert. 

Auch bei den Übersetzungen dieser Hym- 
nen ins Deutsche findet man nach der Vf. 
den Geist der Zeit wieder. Der hier unter- 
suchte Zeitraum, 1770 bis 1860, wird in drei 
Perioden eingeteilt. In der ersten Periode, 
•der kirchlichen Aufklärung", stehen die 
Übertragungen des Wiener Jesuiten Fr. X. 
Riedel an der Spitze: Ihm wird bescheinigt, 
daß er •ganz eigenständig und in (seiner) 
Art einmalig" den überindividuellen, zurück- 
haltenden Geist der Tradition mit dem 
•Klopstockerleben seiner Generation" (180) 
verbindet; dagegen sind die übrigen Über- 
setzungen, katholische wie evangelische, aus 
der Auseinandersetzung mit dem Geist des 
deutschen Kirchenliedes erwachsen und von 
der Anthropozentrik jener Zeit geprägt. • 
In der zweiten Periode, der Goethezeit, fin- 
den sich ebenfalls überaus gelungene Wie- 
dergaben neben subjektivistischen Übertra- 
gungen; während Goethe nach v. d. Steinen 
in seinem •Veni Creator Spiritus" •als viel- 
leicht einziger seines Jahrhunderts etwas von 
dem verhaltenen Wesen, von der nüchternen 
Hoheit des ersten Jahrtausends in die Gegen- 
wart ruft" (116), urteilt die Vf. von der 
Tieckschen Übersetzung des •Stabat Mater": 
•Das Ich wird die Welt, die Wirklichkeit 
verliert ihre Konturen und alles löst sich in 
Gefühl auf" (102). • Für die letzte Epoche, 
die Zeit der kirchlichen Restauration und der 
Spätromantik, kann die Vf. am greifbarsten 
die drei auch für die vorhergehenden Epo- 
chen gültigen Grundrichtungen herausstellen: 
die Transponierung auf die Ebene des inni- 
gen, schlichten Liedes, die poetische Ausma- 
lung im Stil der Zeit und die Wiedergabe in 
der ruhigen und Distanz wahrenden Strenge 
des Mittellateins. 

Es verdient. noch hervorgehoben zu wer- 
den, daß die Vf. auch über Hymneneditio- 
nen usw. der behandelten Zeit berichtet und 
ihre Arbeit sich durch Kenntnis der theolo- 
gischen Fragen empfiehlt.    /, Sudbrack SJ 

Thaddäus a New Durham OFMCap: 
The doctrine of the Fran- 
ciscan Spirituals. Excerpta ex 
Diss. ad Lauream in Fac. Hist. Feel. 
Pont. Univ. Gregorianae. Roma, Coll. 
San Lorenzo da Brindisi 1963. 84 S., 
brosch. 

In der vollständigen römischen Disserta- 
tion, von deren zwölf Kapitel nur dies eine 
dem Druck übergeben wurde, wird das Pro- 
blem der geistigen Herkunft des Kapuziner- 
ordens behandelt: Wie eng hängt diese 1528 
bestätigte Lebensform der Ordensfamilie des 
hl. Franz mit der Spiritualenbewegung des 
Mittelalters zusammen? Schon vor dem Tode 
des hl. Franz (t 1226) begann innerhalb der 
jungen Gründung ein erbitterter Streit um 
den rechten Geist der franziskanischen Nach- 
folge. Die Partei der •Spiritualen", die im 
14. Jahrhundert ihre Blütezeit erreichte und 
sich in den Kämpfen gegen eine Verwässe- 
rung der Ordensideale oftmals in die Nähe 
der Häresie und des Schismas begab, war 
von der schwärmerisch-apokalyptischen Ge- 
schichtsphilosophie des Zisterzienserabts Joa- 
chim beeinflußt und bildete bis in die Politik 
hinein einen wichtigen, geschichtsmächtigen 
Faktor des Mittelalters (siehe das Werk des 
Wilhelm von Occam). In der Einleitung zur 
vorliegenden Arbeit zeigt P. Thaddäus, daß 
er anders als P. Cuthbert Hesse OFMCap 
den Einfluß der Spiritualen auf den Kapu- 
zinerorden gering einschätzt. Er umschreibt 
allerdings • wiederum gegen P. Cuthbert • 
diese frühe franziskanische Reformbewegung 
so eng, daß sich vorliegende Darstellung auf 
Petrus Johannes Olivi (f 1298), Anlego de 
Clareno (f 1337) und Ubertino de Casale 
(t nach 1328) beschränken kann. Inhaltlich 
werden ähnlicherweise fast ausschließlich die 
Lehren behandelt, die die •Spiritualen" in 
den offenen Bruch mit der Kirche und dem 
eigentlichen Franziskanerorden trieben. Uns 
scheint dabei die vielleicht ebenso wichtige 
Frage, die P. Cuthbert am Herzen lag, offen- 
geblieben zu sein, ob nicht doch die Differen- 
zierungen innerhalb der Spiritualen, die auch 
P. Thaddäus kennt, von größerer Bedeutung 
waren und Anzeichen für eine breitere •Spi- 
ritualen"-Bewegung im Sinne von P. Cuth- 
bert sind. Z. B. steht Olivi in fast jedem 
Punkt näher bei Bonaventura als bei den 
beiden anderen Spiritualen. Doch hierüber, 
wie über die andere aktuelle Frage, inwie- 
weit es nicht einfachhin ein Konservativismus 
war, der sich in manchem Punkte auf den 
Buchstaben der Regel berufen konnte, wo- 
durch die Spiritualen zur Haeresie geführt 
wurden, können wir ohne den Einblick in die 
gesamte Arbeit nicht urteilen. 

Es ist zu hoffen, daß dem Vf. Gelegenheit 
gegeben wird, uns auch in seine übrigen elf 
Kapitel Einblick zu gewähren; vielleicht ge- 
lingt es ihm dort, noch stärker das eigent- 
liche, spirituelle Anliegen des Franziskaner- 
tums in einigen seiner Zweige herauszuarbei- 
ten. J. Sudbrack SJ 



Buchbesprechungen 

Textausgaben 

231 

Gregorios Palamas: S y g gr am - 
mata. Einleitung, kritische Ausgabe, 
Kommentare, hrsg. von einer For- 
schungsgemeinschaft unter Leitung von 
Prof. P. C. Chrästos. Bd. I. Saloniki 
1962. 744 S., Ln. % 12. 

Ganz ohne Zweifel ist der Metropolit von 
Saloniki, Gregorios Palamas (t 1539), der 
bedeutendste Theologe des 14. Jahrhunderts 
im byzantinischen Kulturbereich. Sein Ein- 
fluß ist bis heute nicht geringer geworden, 
wie die vor wenigen Jahren an der Univer- 
sität seines Bischofssitzes abgehaltene Jubi- 
läumsfeier gezeigt hat. Nicht nur Theologen 
aus dem byzantinischen und byzantino-sla- 
wischen Kirchengebiet waren zur Teilnahme 
und weiteren Mitarbeit eingeladen, sondern 
man öffnete sich • vielleicht zum erstenmal 
in der Kirchengeschichte • bewußt auch zur 
lateinischen Kirche. Diese Einladung römisch- 
katholischer Theologen, wie auch das begin- 
nende Gespräch zeigt, daß ein bedeutender 
Schritt, wenn nicht zur dogmatischen, so doch 
sicher zur geistigen Annäherung der bislang 
leider so sehr getrennten Kirchen getan ist. 

Die Neuausgabe der Werke von Gregorios 
Palamas könnte ebenfalls einen Beitrag zu 
diesem Gespräch bilden. Gregorios Palamas 
war nicht nur Dogmatiker, sondern auch ein 
für Jahrhunderte wegweisender mystischer 
Schriftsteller, der dem schon lange vor ihm 
bestehenden Hesychasmus, wie I. Hausherr 
gezeigt hat, eine neue, eigene Form gab. In 
• wie wir sagen müssen • verhängnisvol- 
lem Zusammenhang mit seiner mystischen 
Einstellung steht auch seine neue theologische 
Lehre von den •Energien Gottes", mit denen 
der Fromme fast durch eigene Kräfte in di- 
rekte Berührung kommen soll. Diese Berüh- 
rung mit den Energien Gottes wurde von den 
späteren Hesychasten als Lichtvision geschil- 
dert, ähnlich der Vision der drei Apostel auf 
dem Berge der Verklärung, auf dem Tabor. 

Unter dieser Rücksicht scheint uns die wich- 
tigste Schrift vorliegender Ausgabe die neun 
Traktate •Über die der göttlichen Ruhe Pfle- 
genden" zu sein. Prof. K. Chrästos hat sie 
eingeleitet (315•357) und herausgegeben 
(359•694). Hinzu kommen noch •Zwei dog- 
matische Reden über den Ausgang des Hei- 
ligen Geistes" (19•155); •Antwortschreiben 
auf die Anfragen des Bekkos" (153•175) 
und fünf •Briefe", an Akindynos und Bar- 
laam (177•312). Die wertvollen Einleitun- 
gen sind jeweils vom selben Direktor der 
Neuausgabe H. K. Chrästos zusammengestellt. 

Es ist gut, von vorneherein zu bemerken, 

daß die griechische Sprache, in der diese 
Traktate veröffentlicht sind, einen hohen 
Zaun bildet, über den leider nur wenige Ge- 
lehrte des westlichen Kulturkreises leicht hin- 
wegspringen können. Doch ist zu hoffen, daß 
die durch reichhaltige Indizes aufgeschlüsselte 
und auf fünf Bände berechnete Ausgabe 
einen neuen Anstoß zum Verständnis der 
byzantinischen Theologie geben wird. 

A. Ammann SJ 

Das Magnificat: Verdeutscht 
und ausgelegt durch D. Martin Luther. 
Mit einer Einführung von Dr. Albert 
Brandenburg (Herder-Taschenbuch Bd. 
175). Freiburg - Basel - Wien, Herder 
(1964). 125 S., DM 2,60. 

Vor wenigen Jahren noch wäre es undenk- 
bar gewesen, daß ein katholischer Verlag eine 
originale Schrift Martin Luthers (in moder- 
nem Deutsch der Calwer Luther-Ausgabe) 
für einen breiten Leserkreis herausgegeben 
hätte. Daß dies heute möglich ist, muß als 
ermutigendes Zeichen des wachsenden Ken- 
nenlernens der Kirchen gewürdigt werden. 

Luther schrieb die kleine Schrift 1521, ohne 
theologische und apologetische Ambitionen, 
als Dank an den Herzog von Sachsen. Es ist 
ein Lobpreis auf die Demut der Gottesmutter, 
eine Exegese des Magnificat, die sich wenig 
um den buchstäblichen Sinn kümmert, son- 
dern sofort die Situation des Menschen vor 
Gott im Text wiederfindet. Der Mensch kann 
von sich aus vor Gott nichts vorweisen; alles 
empfängt er nur von ihm. Deshalb möchte 
Luther auch das Wort •humilitas" nicht mit 
Demut wiedergeben, als ob der Mensch die 
Tugend der Demut besäße und darum als 
tugendhafter Partner neben Gott treten kön- 
ne, um seinen Lohn einzufordern. Er über- 
setzt das Wort mit •Nichtigkeit". Diese Hal- 
tung der restlosen Offenheit vor Gott besaß 
für Luther Maria in vollkommener Weise. 
Darum hat •Er" sie, •seine geringe Magd", 
angesehen, darum hat •Er" an ihr •große 
Dinge" getan. 

Wenn man als Katholik diese Schrift wer- 
tet, ist man zunächst einmal freudig über- 
rascht, in ihr die Sprache der Tradition wie- 
derzufinden. Den Demutsbegriff des •Magni- 
ficat" lehrten, oftmals bis in wörtliche For- 
mulierungen, Augustinus, Bernhard, Tauler 
und Thomas von Kempen, um nur einige aus 
dem großen Traditionsstrom der Kirche zu 
nennen. Was Luther in seiner einmalig kräf- 
tigen und die Sache wie den Menschen tref- 



232 Buchbesprechungen 

fenden Sprache schrieb, ist katholisch, gehört 
allen Christen. Nur gelegentlich, wenn Luther 
gegen •demütige" geistliche Würdenträger 
oder Ordensleute polemisiert, erkennt man 
den Reformator. Aber hier zeigt sich nicht, 
wie der kenntnisreiche Herausgeber meint, 
daß Luthers Demutsbegriff ein anderer ist 
als der der überlieferten geistlichen Lehre 
der Kirche, sondern nur, wie uns scheinen 
will, daß Luther die andere Seite der totalen 
Abhängigkeit des Menschen von Gott ver- 
nachlässigte. Der Mensch, und am meisten 
Maria, ist nicht nur ganz und gar von Gott 
und der Gnade Christi abhängig, sondern in 
dieser Gnade auch jemand, der in Gott ste- 
hend und aus der Gnade Christi handelnd, 
Gott ein wohlgefälliges Opfer darbringen 
kann. Luthers Demutsbegriff scheint uns 
ganz katholisch, aber katholisch ist mehr als 
Luthers Demutsbegriff.        /. Sudbrack SJ 

Surin, Jean-Joseph: Guide Spi- 
rituel pour la perfection. 
Texte etabli et presente par Michel de 
Certeau SJ (Coll. Christus No. 12, Tex- 
tes). Bruges, Desclee de Brouwer (1963). 
332 S., brosch. 19,50 Fr. 

Pater Surin, den bedeutenden Lehrer des 
geistlichen Lebens im 17. Jahrhundert, vor- 
zustellen, ist überflüssig. Hier erscheint eine 
Neuausgabe seines letzten Werkes, das er im 
Jahre 1661 verfaßt hat. Der Druck erfolgt 
nach einem bisher unbekannten Manuskript, 
das von P. Surin selbst ganz durchgesehen 
und verbessert wurde. Die Ausgabe wurde 
vom Hrsg. mit vielen erklärenden Fußnoten 
versehen. Eine Einführung von über 50 Sei- 
ten bringt uns neben textkritischen Fragen 
die Person und die geistliche Lehre P. Surins 
nahe.Wir können diesen Leitfaden des Geist- 
lichen Lebens nur empfehlen. In seinen meist 
kurzen Abhandlungen führt er in klarer und 
lebendiger Sprache rasch in die Tiefe alltäg- 
licher und außergewöhnlicher Christusver- 
bundenheit. R. Silberer 

De Caussade, Jean-Pierre: L e ttr e s 
Spirituelles I. Texte etabli et pre- 
sente par Michel Olphe-Galliard SJ 
(Coll. Christus, No. 8, Textes). Bruges, 
Desclee de Brouwer (1962). 323 S., 
brosch, Fr. B. 195. 

Caussade (1675•1751) ist außer von sei- 
nem Ordensvater Ignatius von Franz von 
Sales geprägt und steht dem Gedankengut 
Fenelons nahe. Er ist Anti-Jansenist bzw. 
gegen Port-Royal. In der Zeit unmittelbar 

nach der Verurteilung des Quietismus mühte 
er sich um die Vertiefung der gesunden Lehre 
von der Hingabe an die göttliche Vorsehung. 
• Schon 1861 hatte H. Ramiere eine Text- 
auswahl aus Briefsammlungen de Caussades 
unter dem Titel •L'abandon ä la Providence 
Divine" veröffentlicht (davon liegen auch 
mehrere deutsche Übersetzungen vor). Jetzt 
erscheint, nach heutigen textkritischen Erfor- 
dernissen bearbeitet, der erste von vier ge- 
planten Bänden seiner Schriften (außer Brief- 
fragmenten existiert nur noch eine Darstel- 
lung der Stufen des Gebets nach Bossuet). 
Der vorliegende erste Band enthält 90 geist- 
liche Briefe (aus den Jahren 1731•1742) an 
drei Schwestern des Visitandinnenklosters in 
Nancy und eine Dame, die dann bei den 
Annuntiatinnen eintrat. Innerhalb der drei 
Teile des Buches sind die Briefe nach ihrem 
geistlichen Inhalt geordnet. Neben der Ein- 
führung suchen ausgedehnte biographisch- 
geistliche Erläuterungen im Text die Art der 
Seelenführung Pater de Caussades und den 
Reifungsprozeß der Schwestern verständlich 
zu machen. 

Wenn Henri Bremond und P. de Guibert 
SJ diese Neuausgabe angeregt haben, dann 
dient die vorliegende Textausgabe ganz ge- 
wiß nicht nur zeitgeschichtlichen Interessen, 
sondern wird gerade uns Heutigen von gro- 
ßem Nutzen sein. R. Silberer 

La Colombiere, Bienheureux Claude: 
E er it s Spirituels, Introduction 
et notes par Andre Ravier SJ (Coll. 
Christus No. 9, Textes). Paris, Desclee 
de Brouwer (1962). 500 S., brosch. 

Der vorliegende Band enthält Aufzeich- 
nungen des Seligen aus seinen Terziatsexer- 
zitien 1674 und • neben einem Journal spi- 
rituel • Notizen aus den Jahresexerzitien 
1677 in London. • Dann folgen seine •Me- 
ditations sur la passion" und die •Reflexions 
Chretiennes". Die Einleitung von nahezu 70 
Seiten und die Anmerkungen eröffnen den 
Zugang zum Innern des Mannes, den Gott zum 
Seelenführer und Helfer der heiligen Mar- 
gareta Maria Alacoque berufen wollte. Die 
Exerzitienaufzeichnungen haben aus dieser 
Sicht nicht nur individuell-biographische Be- 
deutung. • Was der Selige in seinen •Re- 
flexions" zu pastoral-aszetischen Alltagsfra- 
gen zu sagen hat, etwa zur häufigen Kommu- 
nion oder zum Ordensleben, kann jedem 
Spiritual oder Exerzitienleiter zur Anregung 
dienen. Man spürt, daß hinter diesen klaren 
Worten durchlebte Erfahrung eines Seelsor- 
gers und großen Beters steht. • Die Ausgabe 
geht textkritisch über jene von Pere Charrier 
(1900•1902)  hinaus und korrigiert sie an 



Buchbesprechungen 233 

vielen Stellen. Da trotz erneuten Forsdiens 
keine Manuskripte aufzufinden waren, wur- 
de versucht, den Text des Erstdrucks von 
1684 möglichst getreu wiederzugeben. 

R. Silberer SJ 

1. Foucauld, Charles: Aufzeich- 
nungen und Briefe, Zusammen- 
gestellt von Jean-Francois Six. Freiburg, 
Herder (1962). 244 S., Ln. DM 14,80. 

2. Foucauld, Charles I Abbe Huvelin: 
Briefwechsel. Hrsg. Jean-Franqois 
Six. Sahburg, Otto Müller (1961). 270 
S., Ln. DM 14,80. 

3. Abbe Huvelin: E c r i ts sp ir i- 
tu eis et Paroles. Hrsg. M.-Th. 
Louis-Lefebvre. Geleitwort von Mgr. 
Blanchet. Salzburg, Paris, P. Lethielleux 
(1959). 197 S. brosch., NF 7,80. 

1. Abbe Six gilt heute als einer der besten 
Kenner der Spiritualität Foucaulds. Er hat 
ein Leben Foucaulds und einen Aufriß sei- 
ner inneren Entwicklung geschrieben, zwei 
Werke, deren deutsche Übersetzung in Vor- 
bereitung ist. Hier handelt es sich um etwas 
anderes, nämlich eine eigens für den deut- 
schen Leser zusammengestellte Textauswahl, 
die quer durch mehrere bereits vorliegende 
französische Veröffentlichungen hindurch- 
geht. Aus sorgfältig ausgewählten Aufzeich- 
nungen und Briefen entsteht so zusammen 
mit eingestreuten Zwischentexten eine Bio- 
graphie, in der Bruder Karl, wie Foucauld 
sich nannte, gewissermaßen sein Leben selbst 
erzählt und der Leser sehr nahen, inneren 
Anteil an dem Weg dieses von einer be- 
unruhigend großen Gnade gedrängten Chri- 
stusjüngers nimmt. 

2. Wieder ist es das Verdienst von Abbe 
Six, diesen Briefwechsel entdeckt und in 
einer ausgezeichneten, alle Wünsche erfül- 
lenden Ausgabe ediert zu haben. Bei Abbe 
Huvelin legte Foucauld Ende Oktober 1886 
die Beichte ab, die die Wende in seinem 
Leben bezeichnet. Von diesem Tage an bis 
zum Tode Abbe Huvelins im Jahre 1910 

blieb Huvelin sein verehrter und geliebter 
geistlicher Vater. Ihm gegenüber war Bruder 
Karl von einer vollkommenen Offenheit. Er 
unternahm nichts von Bedeutung, ohne sich 
vorher der Zustimmung seines Seelenführers 
versichert zu haben. So vermitteln diese 
Briefe vor allem einen neuen, tiefen Einblick 
in die Seele des Jüngers, dessen unruhiges, 
radikales Drängen zu immer neuen Ufern 
den Abb6 vor keine leichten Proben stellt. 
Seine Führung ist ruhig, nüchtern, eher 
bremsend und zurückhaltend. Ist das schon 
immer die richtige Ordnung • denn der 
Heilige Geist und nicht der Spiritual soll im 
inneren Leben die Initiative haben •, so 
war diese Methode bei dem Ungestüm Fou- 
caulds doppelt angezeigt. Gerade diese 
ruhige Festigkeit ist ein Verdienst Huvelins. 

3. Madame Louis-Lefebvre ist mit großer 
Hingabe den noch erreichbaren Spuren von 
Abbe Huvelin nachgegangen. Sie hat seit 
Jahren alles gesammelt, was sich an schrift- 
lichen Zeugnissen noch auftreiben ließ. Aus 
dem so gewonnenen Material hat sie eine 
Biographie Huvelins veröffentlicht und er- 
gänzt sie in dem vorliegenden Buch durch 
weitere Texte und Zeugnisse. Nicht alles ist 
von Bedeutung; auch die Gestaltung und 
Auswertung des Materials läßt Wünsche 
offen. Immerhin wird auch so noch manche 
Einzelheit beigetragen, die für das Gesamt- 
bild ihren Wert haben mögen. Ohne daß 
dies beabsichtigt wäre, offenbart sich dabei 
• und solche Züge sind für die Geschichte 
der Frömmigkeit nicht ohne Interesse •, in 
welchem Maß sich die französische Seelsorge 
um die Jahrhundertwende der Betreuung 
von Damen der gehobenen Kreise annahm 
und wie sehr deren ganze Frömmigkeit indi- 
vidualistisch gepräfft war. Da zu den Korre- 
spondenten des Abb6s auch viele Ordens- 
frauen und Oberinnen gehörten, ergeben sich 
auch in der Richtung Einblicke. • Im übri- 
gen erfährt man, daß Abb6 Six an einer 
großen Biographie von Abbe Huvelin arbei- 
tet. Man darf erwarten, daß sie uns ein gül- 
tiges Bild dieses bedeutenden Seelenführers 
vermittelt. F. Hillig SJ 

Orden 

Scaduto, Mario SJ: L' ßp o c a de 
Giac omo Lain e z. II Governo. 
1556•1565 (Storia della Compagnia de 
Gesü in Italia, Vol. III). Roma, Ed. •La 
Civiltä Cattolica" 1964. XXXVI, 650 S. 

Im vorliegenden III. Band der Geschichte 
der Gesellschaft Jesu in Italien • Bd. I u. II 

(jeweils Doppelbände) stammen von Pietro 
Tacchi Venturi • legt uns P. Scaduto den 
ersten Teil seiner Studien über die Amtszeit 
des zweiten Generalobern des Ordens, des 
Nachfolgers des hl. Ignatius, über Giacomo 
Lainez vor. Wie der Titel schon verspricht, 
ist das Thema großzügig konzipiert; es wird 
auf dem Hintergrund der gleichzeitigen Gei- 
stesgeschichte und im Zusammenhang mit ihr 



234 Buchbesprechungen 

behandelt. Dieser erste Band umfaßt zehn 
Jahre aus der Geschichte der Gesellschaft 
Jesu, die durch einen nicht zu bändigenden, 
fast enthusiastischen Vorwärtsdrang der Mit- 
glieder für die Weiterentwicklung des Ordens 
von großer Bedeutung sind. Der Vf. berichtet 
erfreulicherweise nicht nur erbauliche Züge 
aus der •Gründer"-Zeit; neben einem Kapi- 
tel über bedeutende Jesuiten dieser Zeit hat 
er auch eines über Fehler und Versagen. Mit 
einem überraschenden Wohlwollen wird über 
den Caraffapapst Paul IV. und dessen zeit- 
weise gewaltsamen Eingriffe in das Gefüge 
und die Konstitutionen des Ordens berichtet. 

Das Wirken des P. Lainez als Nachfolger 
des hl. Ignatius muß in erster Linie als ein 
Wachhalten des Gründergeistes beurteilt wer- 
den. Früher wurde seine Mitarbeit an den 
Konstitutionen, dem Gesetzeswerk der jun- 
gen Gesellschaft, weit überschätzt; richtig 
daran ist, daß Lainez es war, der diese Kon- 
stitutionen, die Ignatius kurz vor seinem 
Tode vollendete, in die Wirklichkeit des 
Ordens übersetzte und damit dessen Begei- 
sterung in konkreten Bahnen auf konkrete 
Ziele (z. B. Jugenderziehung) hinlenkte. Sei- 
ne ungewöhnliche Begabung und seine Erfah- 
rung, die er als Gefährte des hl. Ignatius, als 
gefeierter Konzilstheologe und als Mitarbei- 
ter des ersten Generals der jungen Gesell- 
schaft gesammelt hatte, waren ihm dabei 
ebenso von Nutzen wie seine tiefe Frömmig- 
keit, die in den schweren Auseinandersetzun- 
gen eine Stütze zur inneren Festigung der 
Gesellschaft Jesu wurde. 

Für die Anliegen dieser Zeitschrift scheint 
mir vor allem wichtig zu sein, was der Vf. 
über den Armutsbesrriff und dessen Auswir- 
kungen in der frühen Zeit des Ordens be- 
richtet. Für uns heute ist auch die übergroße 
Wertung von Interesse, die der Papst und 
die gesamte damalige Ordenstheolos-ie der 
gemeinsamen Rezitation des Breviers bei- 
maßen, so daß • schon um den Charakter 
der Gesellschaft Jesu als Orden zu retten • 
diese Rezitation des Breviers als wesentlich 
vorgeschrieben wurde. Die Ordensleitung 
unter Zustimmung bedeutender Kanonisten 
nahm aber diese Bestimmungen des Papstes 
als rein persönliche Anordnung und nicht als 
kirchliches, dauernd gültiges Gesetz auf und 
entband sich deshalb sofort nach dem Tod 
des Papstes von dieser Verpflichtung wieder. 
Man wollte nicht durch übergroße •Nach- 
giebigkeit" ein Gewohnheitsrecht statuieren, 
das dem inneren Gesetz des Ordens hätte 
gefährlich werden können. 

Durch dieses mit reichem Quellennachweis 
versehene Werk wird in verdienstvoller 
Weise • vielleicht realistischer, als es P. 
Tacchi Venturi, der Geschichtsschreiber der 
Zeit des Ordensgründers Ignatius tat • das 

Geschick der Kirche und einer der am kräf- 
tigsten aufbrechenden religiösen Bewegun- 
gen dieser Zeit geschildert. Man kann nur 
mit Interesse den zweiten Teil dieses Werkes 
und auch die Fortsetzung in die Zeit des hl. 
Franz Borgia und des Neapolitaners Accqua- 
viva erwarten. A. Ammann SJ 

Les plus vieux textes du 
C armel. Traduits et commentes par 
Frangois de Sainte Marie OCD (Samm- 
lung: Vigne du Carmel). Paris, Editions 
du Seuil (o. ].). 2. verb. Aufl., 254 S., 
brosch. 

Es handelt sich hier um diejenigen Texte 
der karmelitischen Oberlieferung, aus denen 
die Spiritualität des Ordens der Seligsten 
Jungfrau Maria vom Berge Karmel gewach- 
sen und in denen sie einen bleibenden Nie- 
derschlag gefunden hat: die alttestament- 
lichen Stellen über den Propheten Elias (1 u. 
2 Kg, Ekkl), Vätertexte über Elias und Jo- 
hannes den Täufer als Begründer der mön- 
chischen Lebensweise, mittelalterliche Pilger- 
berichte über das Eliasheiligtum auf dem 
Karmel, die erste Karmel-Regel des seligen 
Albert von Jerusalem, die ersten neun Kapi- 
tel der Institutio priorum monachorum, die 
Ignea Sagitta des zweiten Generalpriors 
Nikolaus, die Chronik des Wilhelm von San- 
vic. Die Zusammenstellung verfolgt keinen 
wissenschaftlichen Zweck, sondern soll der 
Vertiefung der genuinen Tradition karmeli- 
tanischer Spiritualität dienen. Sie ist darum 
in keiner Weise vollständig. Zum besseren 
Verständnis hat der Herausgeber den einzel- 
nen Stücken jeweils eine Einleitung voran- 
geschickt, die mit den wichtigsten historischen 
Daten vertraut macht und eine erste Kenn- 
zeichnung der Dokumente bietet. Man 
wünschte sich allerdings, daß diese Einfüh- 
rungen stärker auf die Schwierigkeiten ein- 
gingen, die der heutige Leser im Umgang 
mit alten, einer völlig anderen Lebens- und 
Denkweise entstammenden Texten hat. Was 
sich das Konzil als Aufgabe gesetzt hat, ist 
analog auch den Orden aufgegeben. 

F.Wulf SJ 

Eßer, Kajetan OFM: Franziskus 
und die Seinen. Gesammelte Auf- 
sätze (Bücher franziskanischer Geistig- 
keit Bd. 8). Wert, Dietridi-Coelde-Ver- 
lag 1963. 224 S., engl. brosdi. DM 7,50. 

Wie es bei gesammelten Aufsätzen meist 
ist, •bietet das Buch nur Gelegenheitsschrif- 
ten, zumal Nachschriften von Vorträgen, also 
keine Systematik" (Einleitung). Die Beiträge 



Buchbesprechungen 235 

sind fast ausnahmslos zuerst in franziska- 
nischen Zeitschriften erschienen, wenden sich 
darum im wesentlichen an die Mitglieder 
der vielgestaltigen franziskanischen Ordens- 
familie, können jedoch darüber hinaus jedem 
ernsten Christen Anregung bieten. Bewußt 
wurde die chronologische Reihenfolge der 
Aufsätze beibehalten, weil • wie der um 
die franziskanische Spiritualität hochver- 
diente Vf. betont • auf diese Weise besser 
hervortritt, daß sich eine Weiterentwicklung 
mancher der Gedanken vollzogen hat. Es 
würde zu weit führen, die 14 Themen, die 
ziemlich verbindungslos nebeneinanderste- 
hen, hier alle aufzuführen. Hervorgehoben 
werden soll aber vor allem die sehr gründ- 
liche und sorgfältige Exegese des 6. Regel- 
kapitels über die franziskanische Armut •Zu 
leben ohne Eigentum" (S. 95•132). Hier 
wird versucht, die strenge Forderung dieser 
Regel in ihrer Anwendung auf unsere Zeit 
vom Grundsätzlichen her zu kommentieren. 
Ein anderes, wichtiges Kapitel, •Seelsorge 
und Apostolat im Geiste des hl. Franziskus" 
(S. 149•168), klingt aus in der Feststellung, 
•daß die Frage nach einer franziskanischen 
Seelsorge vordringlich und zuvörderst die 
Frage nach dem franziskanischen Seelsorger 
ist. Sie ist nicht so sehr eine Frage nach Ge- 
genstand und Methode, als vielmehr eine 
Frage an die Person". 

Ad. Rodewyk S] 

Zähringer,KonradFCS: Die Schul- 
brüderdeshl.JohannesBap- 
tis t de I a S all e. Freiburg/Schweiz, 
Paulusverlag (1962). 222 S., Ln. DM 9,80. 

Mit diesem sechsten Bändchen wird die 
Reihe •Orden der Kirche" weitergeführt. Es 
versteht sich von selbst, daß in einer Dar- 
stellung des Instituts der Schulbrüder des hl. 
Johannes de la Salle zunächst über das Leben 
des Ordensstifters gesprochen wird. Wertvoll 
ist aber vor allem, was über den Geist und 
die Sendung des Lehrordens der Schulbrü- 
der gesagt wird. Der Vf., der seit vielen 
Jahren in der deutschen Provinz seiner Ge- 
nossenschaft an leitender Stelle steht, hat 
deren Grundlinien mit sicherer Hand ge- 
zeichnet. Er gibt auch einen guten Einblick 
in die Gesamttätigkeit der Genossenschaft, 
namentlich in deutschen Ländern. Den Ab- 
schluß der Darstellung bildet ein Abschnitt 
über die Leitung und Organisation des Insti- 
tutes. Beigefügte Fotos runden das Gesamt- 
bild vorteilhaft ab. • Die Sammlung hat 
sich bisher einen guten Namen gemacht. 

Ad. Rodewyk SJ 

Beach, Peter und Dunphy, William: 
Mönch und Moslem. Das Bene- 
diktinerkloster von Toumliline. Mit einer 
Einleitung von 0. John La Farge SJ. 
Aschaffenburg, Pattloch (1963). 232 S., 
Ln. DM 16,80. 

Im Jahre 1952 gründeten 20 Mönche der 
Benediktinerabtei En-Calcar (Südfrankreich) 
in Marokko, im Mittleren Atlas unweit der 
Quelle Toumliline eine klösterliche Nieder- 
lassung mitten unter Nicht-Christen. Sie 
wollten eigentlich nur in dieser wilden Ge- 
gend Gott loben und es ihm überlassen, wie 
er die Dinge weiterführen werde. Die Fran- 
zosen in Marokko sahen in den Mönchen eine 
Stärkung ihrer nationalen Position, die ein- 
heimischen Berber betrachteten die Neuan- 
kömmlinge mit dem größten Mißtrauen, 
weil sie in ihnen gut getarnte Exponenten 
der französischen Macht sahen. 

Es hat lange gedauert, bis die französische 
Verwaltung begriff, daß sich diese Männer 
nicht in ihre politischen Pläne einspannen 
ließen. Immer wieder stießen sie beim Prior 
in dieser Hinsicht auf ein Nein von solcher 
Härte und Bestimmtheit, wie es nur einer 
sprechen konnte, der wie der Prior Dom 
Denis Martin selbst durch die Schule des 
Militärs gegangen war. Die Berber und 
Mohammedaner wurden gewonnen durch das 
Leben aus dem Geist christlicher Nächsten- 
liebe, durch die dienende Hilfe, die die Mön- 
che ihnen trotz aller Verbote der Militärbe- 
hörde schenkten. 

Die geistigen Kontakte, die von Anfang 
an gesucht und dann mit großer Hingabe und 
Aufopferung gepflegt wurden, zeitigten ein 
Ergebnis, das niemand zu hoffen gewagt 
hätte. Die eigentlich mehr zufällig entstan- 
denen Studienwochen entwickelten sich bald 
zu Sommerseminarien, an denen sich nicht! nur 
Christen und Mohammedaner aus der näch- 
sten Umgebung teilnahmen, sondern Profes- 
soren und Studenten aus der ganzen Welt. 
Mochte es auch sonst in den politischen Aus- 
einandersetzungen ringsum Tote geben, hier 
herrschte Frieden. 1959 konnte von Toumli- 
line aus an der Elfenbeinküste in Buake mit 
der Errichtung eines weiteren Klosters be- 
gonnen werden. 

Das Buch zeigt, was Gottvertrauen ver- 
mag, wenn es verbunden ist mit Hochherzig- 
keit und einer Konsequenz, die sich durch 
nichts beirren läßt. Die Darstellung ist an- 
schaulich, manchmal vielleicht etwas breit, 
aber immer von neuem fesselnd. Für die 
starke Ausstrahlung, die von Toumliline aus- 
geht, ist es bezeichnend, daß Amerikaner die- 
ses Buch geschrieben haben und ein amerika- 
nischer Jesuit ein überzeugendes Vorwort 
hinzufügte. Ad. Rodewyk SJ 



236 Buchbesprechungen 

Geistliche Lesung und Betrachtung 

Verny, Louis SJ: Spirit ualite 
et Engagement. Une retraite de 
trente jours, Preface de Francois Varil- 
lon. Temoignage de Jean Lacroix. Paris, 
Ed. de l'EPI (1962). 330 S., brosch. 
NF 22,50. 

Der französische Jesuitenpater Louis 
Verny (1880•1957) arbeitete vor allem als 
Studentenpfarrer, als Spiritual der jungen 
Jesuiten in Lyon und Instruktor des Ter- 
tiats in Paray-le-Monial. Mit seinen Exerzi- 
tien aber hatte er Einfluß auf alle Bevölke- 
rungsschichten. • Vorliegendes Buch ent- 
hält in seinem Hauptteil nach der Mitschrift 
einiger Exerzitianten die Exerzitiengedanken 
des Paters. Dann folgen je ein Referat über 
die jesuitische Spiritualität: •in actione con- 
templative" und über das Apostolat des 
verborgenen Lebens, ferner ein Auszug aus 
den Briefen über Exerzitienfragen und ein 
wertvolles Sachregister. Vorwort und An- 
merkungen verfaßte Francois Varillon SJ; 
eine persönliche Würdigung stammt von 
Jean Lacroix. Die natürliche Skepsis, mit der 
man Exerzitien-Betrachtungsbüchern begeg- 
net, ist schnell beseitigt. Schon die Einfüh- 
rungführt uns über jede moralisierende oder 
psychologische Selbstbesinnung hinaus. Exer- 
zitien sind allein echt, wenn sie durch das 
Erlebnis des eigenen Nichts zur stets innige- 
ren Liebesbindung an den Menschen Jesus 
Christus und so zum je personaleren Liebes- 
Engagement gegenüber Gott führen. • P. 
Verny findet • trotz der Vermittlung über 
die Mitschrift seiner Exerzitanten • rasch 
den Weg zum Leser. Seine knappe, wesent- 
liche Sprache offenbart einen Priester, der 
den Geist des hl. Ignatius in die Moderne 
übersetzt hat. Hier einige Beispiele: •In- 
differenz heißt frei-sein" (51); •Das wahre 
Antlitz der Indifferenz ist die Gottesliebe" 
(52); •Theologisch ist der Glaube die ver- 
pflichtende Grundlage des geistlichen Le- 
bens, psychologisch die Demut" (79); •Maria 
sitzt zu den Füßen des Herrn; und in dieser 
Haltung reichert sich ein Potential von Tätig- 
keit an" (89); •Elite: das sind die, welche 
den Beweis des Mehr an Liebe erbringen 
wollen . . ." (95); •Apostolischer Eifer bedeu- 
tet zuerst: Gott lieben und von IHM geliebt 
werden; sonst ist er Betriebsamkeit" (108); 
•Die Betrachtung zur Erlangung der Liebe 
entspricht symmetrisch-genau dem Funda- 
ment'; jedesmal geht es um unsern persön- 
lichen Gott, aber diesmal auf einer höheren 
Ebene. Zu Beginn der Exerzitien: Theozen- 
trik vom Verstand her; am Ende der Exerzi- 

tien: Theozentrik aus Liebe und aus innerem 
Drang" (238). 

Gerade dieser letzte Hinweis zeigt, wie 
P. Verny die Exerzitien versteht: als wach- 
sende Erkenntnis der Gottbezogenheit bis 
zur vollen Liebe und damit als wachsendes 
Engagement bis zur •utilisation amoureuse 
de tout (liebender Gebrauch aller Dinge)" 
(240). Das geschieht in einer lebendigen Ver- 
bundenheit mit der Heiligen Schrift, den 
Texten der Liturgie und dem gelebten Chri- 
stentum neuerer Heiligen, oftmals durch 
treffende Vergleiche aus dem Alltag illu- 
striert. • Der Aufbau dieser geistlichen 
Übungen hält sich nicht starr an das Schema 
des Exerzitienbuches und ist doch ganz igna- 
tianisch. • Zu bedauern ist nur, daß die Ge- 
danken über die Wahl und die verschiede- 
nen Regeln, besonders die der Geisterunter- 
scheidung, fast völlig fehlen. Gerade hier 
hätte ein Priester wie P. Verny über die 
reine Wort-Erklärung hinaus Entscheiden- 
des zu sagen gehabt. 

Dieses Buch ist in seiner •unfrommen" 
Frömmigkeit vorbildlich. Jedem, der sich in 
die Exerzitienfrömmigkeit vertiefen will, ist 
es ein sicherer Führer. Jeder Exerzitienleiter 
sollte sich davon bereichern lassen. 

R. Silberer SJ 

Geistliche Lesung. Biblische 
Betrachtungen zu den Evangelien der 
Sonn- und Festtage. Karfreitag • 
Ostern (PAT 482-01). Christi Himmel- 
fahrt • Pfingsten (PAT 482-02). Düs- 
seldorf, Patmos-Verlag 1963. Je DM 
15,-. 

Es gibt bereits viele Versuche, die Schall- 
platte für die Glaubensverkündigung frucht- 
bar zu machen. Mit seiner Reihe •Geistliche 
Lesung" hat der Patmos-Verlag zu Beginn 
des vergangenen Jahres eine neue Möglich- 
keit auf diesem Gebiet erschlossen. Die Plat- 
ten mit biblischen Betrachtungen zu den 
Sonn- und Festtagen wollen zu einer ver- 
tieften Vorbereitung dieser Tage führen. 

Die Reihe beginnt sehr gut mit dem zen- 
tralen Festgeheimnis des Kirchenjahres, dem 
Geheimnis des Todes und der Auferstehung 
des Herrn. Die Höhepunkte der Quadrage- 
sima und Pentekoste: Karfreitag, Ostern, 
Christi Himmelfahrt und Pfingstsonntag 
sind das Thema der beiden ersten Platten. 
Als Text ist jeweils das Evangelium des be- 
treffenden Festes (am Karfreitag Joh 19, 
25•30) gewählt, um so den Hörer auf eine 
neue Weise zu dieser •Mitte der gottes- 
dienstlichen Wortverkündigung" zu führen. 



Buchbesprechungen 237 

Die Platte will dabei weder die Predigt 
ersetzen noch eine Art Morgenfeier oder 
Wortgottesdienst sein. Sie führt zur Medi- 
tation. Gerade das gelingt ihr in ihrem Auf- 
bau sehr gut. Die musikalische Einleitung • 
mit Recht als •kirchenmusikalische Kostbar- 
keit" angekündigt • führt zu Sammlung 
und Besinnung. Der Text der jeweiligen Pe- 
rikope wird nach einer Übersetzung Fridolin 
Stiers gelesen. Diese oft etwas eigenwillige 
Übersetzung hilft den bekannten Text neu 
und mit größerer Aufmerksamkeit hören. 

Die Betrachtungen zu Karfreitag und 
Ostern legt Ingo Hermann vor. Joh 19, 
25•30 wird typologisch gedeutet. Die Glau- 
benden, Judenchristentum (Maria) und Hei- 
denchristentum (Johannes) stehen gemein- 
sam unter dem Kreuz. •Die Mutter Israels 
soll sich dem jungen Volk der Kirche anver- 
trauen, mit ihm leben." Der Ort, wo die 
Glaubenden aufeinander verwiesen werden, 
ist das Kreuz. Hier vollzieht sich die Ver- 
söhnung zwischen Gott und Mensch. • Sehr 
gut zeigt die Meditation zu Ostern am Be- 
ginn die Auferstehung Christi als Vernei- 
nung der menschlichen Maßstäbe. Schritt für 
Schritt führt Hermann dann den Hörer dazu, 
das Heilsereignis innerlich zu durchdringen. 
Am konkreten Geschehen zeigt er die Stufen 
des Glaubens an die Auferstehung auf, •de- 
ren erste erst bekannt wird, wenn die letzte 
überschritten ist". In alledem bleibt dieses 
Heilswirken Gottes Geheimnis, das den 
Glauben aufruft. In ihm sind die auf Christi 
Tod Getauften zur Teilnahme gerufen an 
dem Leben, das Jesus, der Erstling der Ent- 
schlafenen, uns in dem einen Geheimnis sei- 
nes Kreuzes und seiner Auferstehung gibt. 

Die Meditation zu Christi Himmelfahrt, 
die Paul Goedeke verfaßt hat, ist wohl die 
thematisch geschlossenste der vier Betrach- 
tungen. Sie stellt klar die Heilsbedeutung 
des Festgeheimnisses für uns heraus. In dem 
Geheimnis des Menschen Jesus von Nazareth 
wird deutlich, was der Mensch ist. Nun ist 
ein Mensch im Himmel • •der Vorbehal- 
tenheit Gottes, dem was allein Gott gehört" 
• zuhause. • Schwieriger ist es für den 
Hörer, der Pfingstbetrachtung zu folgen 
(ebenfalls von Paul Goedeke). Nimmt man 
aber die Heilige Schrift zur Hand, geht dem 
Hörenden der bekannte und doch schwer zu 
verstehende Text (Joh 14, 23•31) auf. Die 
Liebe, der Grund des Menschen; das Woh- 
nen Gottes, seine Bleibe in uns, die er sich 
in Christus selbst schafft; der Beistand, Va- 
ter der Armen, führt uns dorthin im Glau- 
ben; in ihm haben wir den Frieden Jesu, der 
Friede mit Gott, Ende der Angst, Freude 
ist. 

Schon die kurzen Andeutungen zeigen die 
Fülle der Anregungen, die diese biblischen 
Meditationen zu den Festtagen vermitteln 
können. Hier liegt aber auch ihr Problem: 
Hätten wir hier geistliche Lesung, wie wir 
es heute verstehen, d. h. als private Lektüre 
eines Buches, könnte der Leser bei einem 
Gedanken stehenbleiben, ihn nochmals lesen. 
Nun besteht der Vorteil der Platte gerade 
darin, daß sie geistliche Lesung nach Art der 
•lectio divina" ist: Besinnliches Hinhören 
auf das Wort der Schrift und der Väter, wie 
es z. B. die Mönchsgemeinden übten und 
noch üben. Mancher, der nicht mehr in der 
Lage ist, zum Buch zu greifen, hat in der 
Platte die gute Möglichkeit, hörend zu Be- 
sinnung und Gebet zu kommen. Würde in 
den Meditationen das Festgeheimnis nicht 
zu sehr in der Fülle der Wahrheiten, die es 
enthält, entfaltet, sondern mehr in seinem 
inneren Gehalt geboten, würde das Ziel der 
Platten besser wirksam. 

L. Bertsch SJ 

Gunkel, Theo: Brot für die 
ganze Woche. Worte des Glaubens 
durch das Kirchenjahr. Mit einem Vor- 
wort von Eugen Walter. Freiburg- 
Basel-Wien, Herder (1962). 368 S., Ln. 
DM 25,80. 

Predigtsammlungen stechen gewöhnlich 
durch irgendein besonderes Merkmal hervor: 
Entweder sind sie betont aktuell •aufgezo- 
gen", oder sie sprechen fast ausschließlich in 
Worten der Schrift, oder bieten eine Fülle 
von kurzen, gebrauchsfertigen Skizzen. In der 
Sammlung des Oratorianers Theo Gunkel 
sucht man vergebens nach einem •auffallen- 
den" Kennzeichen; die hier aufgezeichneten 
Predigten, in denen er seit 25 Jahren seiner 
Großstadtpfarrei •das Brot für die Woche" 
austeilt, verzichten ausdrücklich auf über- 
raschende •Aufhänger" und auf eine ausge- 
feilte katenenähnliche Form; auch wird der 
interessierte Prediger in dieser Sammlung 
keine rezeptbuchartige Handreichung von 
Predigtskizzen finden. Mehr Betrachtungen 
als ausgearbeitete Predigten, wollen seine 
Ansprachen nur das Eine: Den persönlichen 
Gott im persönlichen Wort des Priesters zu 
jedem einzelnen der Gemeinde persönlich 
sprechen zu lassen. Deswegen sind sie, auch 
ohne •interessante" Effekte, ausgesprochen 
zeitnah, sie treffen in ihrer schlichten und 
nüchternen, aber herzlichen Sprache und mit 
ihren ganz praktischen Anregungen (z. B. 
beim Fastenvorsatz, bei den täglichen fünf 
Minuten Stille, bei der aktiven Bruderliebe) 
genau die konkrete Situation des Gläubigen, 
der für  solche Worte  dankbar sein wird. 



238 Buchbesprechungen 

Denn er bekommt, was er an sich auch am 
nötigsten braucht: Eine •frohe" Botschaft • 
•Freude" ist der Tenor wohl jeder Predigt 
• für seinen ernsten Alltag. Was der Vf. 
von einem Pauluswort sagt, läßt sich über 
viele seiner Predigten schreiben: •Das klingt 
nüchtern, aber es ist die Wirklichkeit" (S. 70). 
Und gerade in seiner Nüchternheit und Kon- 
kretheit gelingt es dem Vf. meisterlich, die 
ganze Weite der Glaubensgeheimnisse an- 
sprechend vorzutragen. 

Bei einer erstaunlichen Vielseitigkeit der 
Themen (fast zu jedem Sonntag und höheren 
Fest zwei bis vier kurz ausgeführte Predig- 
ten über Texte aus Liturgie, Evangelium 
oder Lesung) kehren zwei •Lieblingsgedan- 
ken" immer wieder: Der persönliche Weg 
des einzelnen Gläubigen •vom Äußeren zum 
Inneren" (S. 94) und das •Gesetz der Ge- 
meinschaft" (S. 100). Es ist etwas ungewöhn- 
lich, zu sehen, wie sich ein Pfarrer von der 
Kanzel her vor allem um das •geistliche Le- 
ben" seiner Pfarrkinder, um die •Sammlung 
in der Tiefe" (S. 215) bemüht, wie er sie zur 
täglichen •Stillen Zeit", zum ständigen •Prü- 
fen der Leitung" (S. 283), zum persönlichen 
Beten, zum Mitfeiern der Liturgie usw., kurz, 
zu einer Frömmigkeit des •wachen Herzens" 
(S. 286) anregt. Geschickt verbindet er dann 
dieses Anliegen mit einer ausgesprochenen 
•Gemeindefrömmigkeit", womit er erreichen 
will, daß •wir nicht mehr bloß einzelne Kir- 
chenbesucher sein werden, sondern alle zu- 
sammen eine Gemeinde" (S.24). Unerschöpf- 
lich scheinen seine Variationen über dieses 
Thema der aktiven Bruderliebe in der Ge- 
meinde zu sein; das Gute dabei ist: Er unter- 
baut mit recht konkreten Vorschlägen seine 
ständige Forderung, daß •unser Leben nicht 
ein Einhalten von Geboten, von Grenzen 
und Schranken" sei, sondern •eine schöpfe- 
rische Möglichkeit" (S. 254), und zwar •jeder 
Tag als Möglichkeit der Liebe" (S.283). Es 
ist wohl kein Zufall, daß an den Schluß des 
Buches eine Predigt zur Kirchweih gesetzt 
ist: •Kirche und Gemeinde"; denn hier wird 
deutlich, wie alle Predigten und Bemühun- 
gen um diese eine Mitte kreisen: um das 
•heilige Geheimnis der katholischen Ge- 
meinde" (S. 361). M.KehlSJ 

Thurian, Max: Aktion und Kon- 
templation. Das geistliche Leben des 
modernen Menschen. Gütersloh, Güters- 
loher Verlagshaus Gerd Mohn 1963.116 
S., Ln. DM 9,80. 

Wir konnten schon öfter beglückt auf das 
Schrifttum der •Communaute" von Taize 
hinweisen und tun es auch heute wieder. Der 
Titel des Buches ist an sich nur die Über- 

schrift des ersten Kapitels (während der 
Untertitel dem Titel der französischen Ori- 
ginalausgabe entspricht). Er ist aber insofern 
richtig gewählt, als es dem Vf. darauf an- 
kommt, beide Komponenten des geistlichen 
Lebens, die Kontemplation und die Aktion, 
in ihrer gegenseitigen Bedingtheit und Ver- 
schlungenheit darzustellen. Geistliches Leben 
ist nicht nur Gebet, sondern umfaßt den 
ganzen Menschen und muß sich im Gesamt- 
leben verwirklichen. • Das erste Kapitel, 
dessen Überschrift wir schon nannten, han- 
delt • sehr mutig für einen evangelischen 
Autor • von der Askese, die nicht nur als 
passive Enthaltung, als rezeptive Anteil- 
nahme am Kreuz Christi, sondern als aktive 
Rüstung zum Kampf, als Ringen um die 
Kraft des Herrn für den Kampf gegen die 
Mächte des Bösen beschrieben wird. Der 
ganze Mensch, Seele und Leib, muß immer 
tiefer und umfassender dem Herrn übereig- 
net werden. Weil somit christliche Askese 
ein ständiges Schauen auf den Herrn be- 
dingt, hat sie nichts mit Introvertiertheit zu 
tun. Das Ziel der Askese ist der erneuerte 
Mensch, dessen Grundhaltungen Einfalt und 
Freude sind und der in allem Tun ein Kon- 
templativer bleibt. • Das zweite Kapitel: 
•Das Leben im einfältigen Gebet" zeigt, daß 
geistliches Leben im Grunde ganz einfach 
ist, nämlich ein ständiges Weilen in Chri- 
stus (zur Einübung dieses Verweilens gibt 
der Vf. einige •Stoßgebete" an) und darum 
eine Teilhabe am Werk Christi, am Werk 
des Vaters und am Werk des Geistes. 
• Das dritte Kapitel handelt über das 
Leiden als Gebet; hier wird vor allem 
Kol 1,24 (•ich erstatte an meinem Fleisch, 
was noch mangelt an den Trübsalen 
Christi, seinem Leib zugut, welcher die Ge- 
meinde ist") gedeutet. • Das vierte Kapitel 
endlich ist dem liturgischen Gebet, insbe- 
sondere dem eucharistischen Opfer gewid- 
met. 

Das ganze Büchlein ist von biblischem 
Geist durchweht. Angenehm berührt auch, 
daß die heilstheologische Schau des Vf.s den 
Menschen immer zugleich in der Gemein- 
schaft der Brüder vor Gott stehen läßt; das 
bedeutet für den Christen Hilfe, Freude, 
aber auch die Pflicht zur Fürbitte. Nur hin 
und wieder wünschte man sich als katho- 
lischer Theologe etwas zur Ergänzung, so 
etwa eine letzte Rückführung der Askese des 
Christen auf die Askese Christi, oder die 
Behandlung der Eucharistiefeier als Sühne- 
opfer (darauf wurde schon in den katho- 
lischen Rezensionen des Eucharistiebuches 
des gleichen Vf.s hingewiesen). S. 9 und 11 
würde man besser von einem •Zwiespalt" 
als von einer •Trennung" der Person spre- 



Buchbesprechungen 239 

dien; mit der Empfehlung des •Jesusgebetes" 
der Ostkirche (45) sollte man etwas vor- 
sichtiger sein, wie die Erfahrung lehrt. Aber 
aufs Ganze gesehen kann man nur wünschen, 
daß Bücher dieser Art im evangelischen 
Raum eine große Leserschaft fänden. Denn 
hier gilt es in der evangelischen Literatur 
einiges nachzuholen. 

F.Wulf SJ 

Fiedler, Josef SJ: Mein Gott • 
mein Alles. Zwiegespräche mit Gott 
(Taschenbücherei Bd. 16). Innsbruck - 
Wien - München, Tyrolia (1962). 200 S., 
kasch. DM 7,80. 

Wie Liebesbriefe nicht abgeschrieben wer- 
den können, so muß auch das persönliche Ge- 
spräch mit Gott unmittelbar aus dem Her- 
zen kommen. Darum ist es fragwürdig, das 
betrachtende Beten vorzumachen oder nach- 
zuahmen. In diesem Büchlein spürt man je- 
doch, daß darin nicht dem Leser etwas gesagt 
werden soll, sondern Gott selbst. Vor Ihm 
wird geklagt und bekannt, gefleht und be- 
schworen. Das Büchlein besteht aus 26 Zwie- 
gesprächen mit Gott, von denen ein Teil 
bereits früher erschien (•Selbstverständliche 
Gebete", Verlag F. Rauch). Das erste ist ein 
Wort der Andacht und Anbetung, dann fol- 
gen Gebete der rückhaltlosen Hingabe, der 
sühnenden Liebe und des kindlichen Ver- 
trauens. Es werden dann Bitten um innigere 
Christusverbundenheit an Gott gerichtet wie: 
•Herr, sende uns Menschen, die Deine Wun- 
den tragen!" oder •Herr, ich will das Kreuz 
meiner Armseligkeit tragen!" Dann folgen 
der Dank und die Freude in Gott, das Gebet 
für die Lebenden und Verstorbenen und Be- 
teuerungen der gänzlichen Gotthingabe im 
Leben und im Sterben. Alle sind sie von 
Schriftstellen durchdrungen; in der Sprache 
ist nichts Eitles und Exaltiertes. Wohl sind 
die einzelnen Kapitel unterschiedlich in ihrer 
Unmittelbarkeit; einige, wie z. B. das über 
die Sühne, erinnern mehr an eine Abhand- 
lung. Die meisten Gespräche sind jedoch von 
solcher Ursprünglichkeit und Hochherzig- 
keit, daß man sie nicht lesen kann, ohne An- 
regungen für sein persönliches Gebetsleben 
zu empfangen. Sie eignen sich auch zum Vor- 
lesen bei Exerzitienkursen, da sie von den 
Grundgedanken des Exerzitienbuches ge- 
prägt sind. 

C.WilkenSJ 

Eger, Josef: Daheim im Him- 
mel. Besinnliche Lesungen über unsere 
himmlische Heimat. Augsburg, Win- 
fried-Werk (1963). 4. Aufl., 274 S., 
engl. brosch. DM 9,80; Ln. DM 11,50. 

Oft genug begegnet man in der Seelsorge 
der Bemerkung: •Ich kann mir unter dem 
Himmel nichts vorstellen" oder Vorstellun- 
gen, die so naiv und kindlich sind, daß ein so 
beschaffener Himmel für uns nichts Ver- 
lockendes hätte. Darum ist es gut, daß hier 
einmal der •wirkliche" Himmel der christ- 
lichen Offenbarung betrachtet wird, und 
zwar nicht in der Form, daß nun zu einer 
bunten Phantasievorstellung eine noch bun- 
tere unwirklichere hinzugefügt würde, son- 
dern indem ganz ruhig und sachlich mosaik- 
artig alles zusammengetragen und erläutert 
wird, was sich nach Offenbarung und Theo- 
logie über den Himmel aussagen läßt. Frei- 
lich handelt es sich im vorliegenden Buch 
nicht um dogmatische Vorlesungen, sondern 
eher um den Niederschlag dessen, was in 
Exerzitienvorträgen und Privatgesprächen 
meist alten, kranken und traurigen Men- 
schen gesagt wurde. So kommt es, daß dem 
Buch eine frohmachende, aufrichtende Kraft 
innewohnt. Es hat wohl die Neigung, etwas 
zu breit darzustellen und etwas viel Worte 
zu machen, jedoch wird dies die meisten 
Leser kaum stören. Jedes Kapitel klingt in 
einem Kirchengebet oder in einem Lied aus, 
die in diesem Zusammenhang oft neues Licht 
gewinnen. 

Großen Wert legt der Vf. auch darauf, das 
Fegfeuer in richtigem Licht darzustellen. Im 
Kapitel •Der Vorhimmel" bekämpft er die 
Vorstellung, als ob das Fegfeuer eine kleine, 
von Teufeln beherrschte, zeitlich begrenzte 
Hölle sei. Auch vom Tod als dem •dunklen 
Tor" ist die Rede; doch das Buch klingt aus 
mit den Texten der Sterbeliturgie, auf deren 
Schönheit und Trost nachdrücklich hingewie- 
sen wird. 

Die Vorliebe für antithetische Formulie- 
rungen (•Das Gebet als Himmel • der 
Himmel als Gebet") und volkstümliche Wen- 
dungen führt gelegentlich dazu, etwas zu 
übersehen oder zu poetisch darzustellen. So 
kann man das, was in der Tradition •die 
Sprache des Himmels" genannt wird, nicht 
einfachhin mit der Liebe gleichsetzen, wenn 
auch die Liebe der letzte Grund jedes Ver- 
stehens ist. 

Ad. Rodewyk SJ 



240 Buchbesprechungen 

Lexikon für 7 he olo gie und 
Kir ehe. 2. Aufl. Hrsg. v. J. Höfer und 
K. Rahner. Bd. VIII: Palermo bis Roloff. 
Freiburg i. Br., Verlag Herder 1963. 
12 S. und 1368 Sp. mit 9 Karten und 
1 Bildtafel. Ln. DM 88,•; Halbld. 
DM 98,•. 

Das LThK nähert sich seinem Abschluß. 
In einer Auflage von etwa 20 000, darunter 
die Hälfte ausländische Abonnenten, hat es 
sich die theologische Welt erobert. Das 
Hauptverdienst an diesem Erfolg des großen 
Nachschlagewerkes kommt ohne Zweifel K. 
Rahner zu, der nicht nur neben J. Höfer die 
Last des Hrsg. trägt und für alles verant- 
wortlich zeichnet, sondern selbst eine Menge 
wichtigster Stichworte, durchweg unter syste- 
matischer und spekulativ-dogmatischer Rück- 
sicht, behandelt, in vorliegendem Band z. B. 
Papst, Parusie, Pluralismus, Prädestination, 
Präexistentialismus, Priester, Propheten, 
Protoevangelium, Rechtfertigung, Protestan- 
tismus, Religion. Es wäre wünschenswert, 
wenn die Gesamtartikel Rahners im letzten 
Band des Lexikons noch einmal in systema- 
tischer Ordnung aufgeschlüsselt würden; sie 
ergäben so etwas wie den Aufriß einer 
theologischen Anthropologie und einer 
anthropologisch orientierten Theologie, der 
für das tiefere Verständnis der Rahnerschen 
Theologie für die meisten Leser eine große 
Hilfe wäre. • Weitere Schwerpunkte des 
8. Bandes des LThK sind wieder die zahl- 
reichen und umfangreichen exegetischen 
Artikel (Schnackenburg, Schmid, Michl, 
Vögtle u. a.) sowie die kontroverstheologi- 
schen Artikel (Protestantismus, Rechtferti- 
gung), in denen dankenswerter Weise je- 
weils auch evangelische Autoren ausführlich 
zu Wort kommen. Größere Stichworte der 
geistlichen Theologie und der Aszetik fehlen 
diesesmal. F. Wulf SJ 

Archiv für Liturgiewis- 
senschaft. Herausg. von E. v. Se- 
verus OSB. Bd. VII, 2 u. Bd. VIII, 1. 
Regensburg, Friedrich Pustet, 1962 und 
1963, Ln. DM 37,• und 42 • 

Band VII, 2 beginnt mit einem sehr lesens- 
werten Beitrag des Herausgebers E. v. Seve- 
rus: •Die Kultmysterien der Kirche als Mitte 
der Christus-Spiritualität." Das Thema wird 
unter folgenden Gesichtspunkten behandelt: 
•1. Kultmysterien und Spiritualität in ihrem 
Verhältnis zum Wort; 2. Kultmysterien und 

das Element der Abtötung in der Spirituali- 
tät; 3. Eschatologie und Anbetung in den 
Kultmysterien und in der Spiritualität." Wir 
können der Auffassung des Vf.'s, daß alle 
Spiritualität in den Sakramenten, in den 
Mysterien der Kirche, begründet sein und 
von dort her entfaltet werden muß, nur bei- 
stimmen. Nur so wird die innere Einheit von 
objektiver Liturgie und subjektiver Spiri- 
tualität gewahrt. In die gleiche Richtung zielt 
der Beitrag von Jean Leclercq OSB: •Chri- 
stusnachfolge und Sakrament in der Theo- 
logie des heiligen Bernhard" im ersten Halb- 
band des VIII. Bandes (58•72). •Es gibt kei- 
ne Nachnahmung", so formuliert der Vf. (71), 
•wenn es keine Teilhabe gibt", diese aber 
ist in den Sakramenten, in der Feier und im 
Vollzug der Mysterien gegeben. Genau auf 
diese Mitte ist nach dem Vf. die (von O. 
Casel und seinen Schülern oft als zu •subjek- 
tiv" gekennzeichnete) Spiritualität Bernhards 
zurückzuführen, der sich damit voll und ganz 
dem Traditionsstrom patristischer Frömmig- 
keit einfügt und keineswegs einen Bruch der 
Traditionslinie bedeutet. Hier wird ersicht- 
lich, wie der ganze Reichtum spirituellen Le- 
bens bis in die persönlichsten Schwingungen 
des Herzens hinein eine wunderbare Einheit 
bildet, die in der Einheit von Wort und 
Sakrament gründet. • Im Bereich dieser 
Frage liegen auch die Beiträge von R. Kohl- 
haas OSB: •Das Motiv der Imitatio in der 
Sakramententheologie" (Bd. VIII, 1, S.47 bis 
57) sowie von R. Berger: •Ostern und Weih- 
nachten. Zum Grundgefüge des Kirchenjah- 
res" (ebda. S. 1•20). Letzterer erhellt, daß alle 
Festkreise des Kirchenjahres im Grund im- 
mer nur das eine Mysterium von Tod und 
Auferstehung Christi sakramental nachvoll- 
ziehen und gegenwärtig setzen, daß es in ihnen 
darum immer nur um die •Feier des Kom- 
mens des erhöhten Herrn zu seiner Gemein- 
de" geht (19). So richtig das Ergebnis ist, 
man wird in der liturgischen Feier des Kir- 
chenjahres auch weiterhin der Besonderheit 
der Einzelmysterien Rechnung tragen, und 
dies mit Recht, weil sie alle ihr Eigengewicht 
für die Spiritualität haben. • Reichhaltig 
wie immer sind die verschiedenen Literatur- 
berichte, in Bd. VII, 2 u. a. über •Die Litur- 
gie in der Spiritualität und in der Frömmig- 
keit" von E. v. Severus (429•469), in Bd. 
VIII, 1 über •Liturgie im Zusammenhang 
der Theologie" (86•160) von B. Neunheu- 
ser, über •Die Liturgie vom 8. bis 15. Jahr- 
hundert" (203•232) von A. Mayer und über 
•Monastische Liturgie" (233•297) von E. v. 
Severus. F.Wulf SJ 




