
Das Wesen der Geduld im Licht der Liturgie 
Von John H e n n i g, Basel 

Einer der letzten Teile des Missale Romanum trägt den in seiner Nüchternheit für 
die Liturgie bezeichnenden Titel •Verschiedene Gebete" (früher mit dem Zusatz: 
•nach Belieben im Einklang mit den Rubriken zu beten"). In deutschen Übersetzun- 
gen wird • nicht ganz im Einklang mit der lateinischen Sachlichkeit • dieser Titel 
mit •Gebete für verschiedene Gelegenheiten", neuerdings •in verschiedenen Anlie- 
gen", wiedergegeben. Unter diesen Gebeten befinden sich solche (jeweils Oratio, 
Sekret und Postkommunio) um die Gabe der Tränen, um (eigentlich: zur Erflehung 
von) Enthaltsamkeit, Demut, Liebe und vor diesen letzten die erst im zehnten Jahr- 
hundert eingefügten Gebete um Geduld1. Diese Auswahl, wenn man so sagen darf, 
scheint auf den ersten Blick merkwürdig zu sein. Gebete um andere Tugenden wie 
Weisheit oder Tapferkeit hebt die Liturgie nirgendwo in dieser besonderen Form 
hervor; sie finden sich nur eingebettet in allgemeinere Gebete. Einem tieferen Nach- 
sinnen aber wird sich ergeben, daß die Anliegen, die in den •Verschiedenen Ge- 
beten" besonders behandelt werden, vor allem die eben genannten, gerade dem 
Menschen unserer Zeit auf den Leib zugeschnitten zu sein scheinen. Die Wahrhaftig- 
keit, Echtheit und Tiefe, die das Gebet um die Gabe der Tränen meint, ist etwas, 
das den modernen Menschen, auch wenn er gerade in dieser Hinsicht enttäuscht, 
glaubt, sich von der Kirche abwenden zu dürfen, ansprechen und für die Religion 
eröffnen kann. Enthaltsamkeit, Demut und Liebe könnte man den drei Verlangen 
des Menschen zuordnen, von denen Marxismus, Individualpsychologie und Psycho- 
analyse handeln: Besitz und Aufgehen in den Gütern dieser Welt, Selbstgeltung und 
Macht, Liebe und ganzmenschliches Hingegebensein an ein Du. 

Die Notwendigkeit von Geduld wird selbst in Bereichen, die weitab vom eigent- 
lich christlichen Leben zu liegen scheinen, wie Politik und Wirtschaft, anerkannt, 
wenn auch unter anderen Namen und anderen Verwirklichungen. 

Im Zug einer Bewegung, die die Philosophie weithin erfaßt hat, ist man heute in 
der Sittenlehre geneigt, vom abstrakten Seinsollenden zu dem zugrundeliegenden 
Sein in seiner Konkretheit vorzustoßen. Hinsichtlich der Lehre von der Hoffnung 
habe ich zu zeigen versucht, daß der Beitrag, den die Liturgie hierzu liefern kann, 

1 Es ist in dieser Zeitschrift wohl öfter als in irgendeiner anderen über die •Geduld" ge- 
schrieben worden. E. Przywara (GuL 15 [1940] 114•123) behandelte die biblische Lehre 
von Geduld, Langmut, Milde und Demut, sowie die Tradition dieser Lehre von Origenes bis 
zur hl. Therese von Lisieux. Eingehender untersuchten K. Wennemer (GuL 36 [1963] 
36 ff.) die neutestamentliche und D. Lang-Hinrichsen (GuL 24 [1951] 209 ff. u. 284 ff.) 
die patristisch-scholastische Lehre. J. Sudbrack zeigte den zentralen Ort der Demut und 
Geduld im Denken der •Devotio moderna" (GuL 37 [1964] 46 ff.). Eine systematische Unter- 
suchung bot J. B. L o t z (GuL 31 [1958] 161 ff.). Neben Lexikonartikeln ist auch die instruk- 
tive Arbeit von Paul-Emile Schazmann: Siegende Geduld, Bern und München, Francke 
Verlag (1963), zu berücksichtigen. • Der nachfolgende Beitrag möchte zeigen, welche Bedeu- 
tung der •Geduld" in den vorwiegend objektiven Aussagen der Liturgie beigemessen wird. 
Ferner soll darauf hingewiesen werden, daß diesem Thema der •Geduld" im Licht der 
modernen Philosophie ein eigenes Interesse abgewonnen werden kann. 



Das Wesen der Geduld im Licht der Liturgie 245 

diesem modernen Denken besonders entspricht2. Geduld steht mit Hoffnung in 
engem Zusammenhang, nicht nur weil das Gegenteil von Hoffnung, die Verzweif- 
lung (espoir • desespoir), auch das Ende der Geduld, das Umschlagen in Un-geduld 
ist, sondern besonders deshalb, weil bei diesen beiden Tugenden der enge Zusam- 
menhang mit einer Zeitsituation deutlich wird. Ich habe an anderer Stelle angedeu- 
tet, daß jedes der zehn Gebote sich auf eine ähnliche •Zeitsituation" zurückführen 
ließe8. Das dritte Gebot und die Begründung des vierten sprechen dies klar aus; 
bezüglich der anderen Gebote der zweiten Tafel gilt, daß die meisten Verfehlungen 
nicht begangen würden, wenn auch nur eine halbe Stunde gewartet würde, wenn 
man etwas mehr Geduld, etwas mehr Hoffnung gehabt hätte. 

Philosophie und Literatur unserer Tage befassen sich vorwiegend mit der nega- 
tiven Seite des Verhaltens in der Zeit. Verzweiflung und Ungeduld, entweder rebel- 
lierend oder bitter anklagend, schlimmer noch: resignierend oder endlich zu Tode 
gelangweilt, werden mit einer Ausgiebigkeit geschildert, die glücklicherweise ihrer- 
seits zu langweilen anfängt. Das •Warten auf Godot" meint nicht nur grenzenlose 
Hoffnungslosigkeit, sondern • wiederum: noch schlimmer • das Erlöschen von 
Geduld. Vor solcher resignierender Müdigkeit, die in der modernen Kunst und 
Literatur mit erschreckender Ehrlichkeit Gestalt gewinnt, erweist sich das Beten zu 
Gott als wirklichkeitsnahe und wirklichkeitsbewältigend; denn es eröffnet sich dem, 
der hier allein heilen kann, dem Unendlichen, der uns •den Reichtum seiner Güte, 
Geduld und Langmut" (Rom 2,4) offenbart. Im Neuergreifen des tausend Jahre 
alten Gebetes um Geduld gewinnen wir zugleich den Zugang zu einer Grundhaltung 
der Offenbarung und halten einen Schlüssel in der Hand, der uns das Verständnis 
der modernen Situation eröffnet und uns die rechte Einstellung zu unsern eigenen 
Nöten und zu den Schwierigkeiten unserer Mitmenschen, mit denen wir leiden, 
ermöglicht. 

Die Geduld wird normalerweise seltener und weniger eingehend behandelt als 
die scheinbar inhaltlich reicheren Tugenden des Glaubens, der Liebe, der Enthalt- 
samkeit, der Demut und der Tapferkeit. Wir werden sehen, daß uns hier die Litur- 
gie anleitet, hinter gewisse Inhalte, die man gemeinhin mit der Geduld verbindet, 
zurückzugehen, um ihre eigentliche Tiefe zu erfassen. 

Schon eine sprachliche Analyse des Wortes führt uns zu einer analogen Besinnung: 
Das Wort •dulden" kommt von einem Stamm, der einfach •tragen" bedeutet. Es 
bezeichnet nicht nur das Tragen einer materialen (oder räumlichen) Last, sondern 
das Ertragen, wo die natürliche Reaktion wäre, die Last abzuwerfen, sich gegen sie 
aufzulehnen. •Dulden", so definiert Grimms Wörterbuch schön, heißt •Tragen mit 
Gelassenheit, Gleichmut, Ergebenheit, ohne Zorn". •Geduld" bezeichnet im beson- 
deren das Ertragen einer Zeitsituation, ein •Verhalten" also im Doppelsinn des 
Wortes als •Halten über eine gewisse Zeit hin" und als •Sich-Verhalten". Die 
Worte im liturgischen Gebet für den Frieden: •hostium sublata formidine", die 
meist, wie bei Schott, •von Feindesnot befreit" übersetzt werden, können auch 
heißen: •nachdem die Übermacht des Feindes ertragen worden ist", eine Aussage, 

* GuL 31 (1958) 257•262. 
' •Abartigkeit als Seinsverfehlung", Schweizer Rundschau 60 (1961) 1022•1029. 



246 John Hennig 

die der dritten Bitte des Vaterunsers entspricht4. Sowohl das deutsche •dulden" wie 
das englische suffer haben nicht nur die Bedeutung von •Widerwärtiges ertragen", 
sondern auch von •zulassen, erlauben". Diese Doppelbedeutung hat das lateinische 
Verbum pati z. B. in der Postkommunio vom Donnerstag der vierten Fastenwoche. 
Die Bedeutung von •dulden" als •ertragen" ist älter als die von •leiden". (Auch 
unser •leiden" kann ja •ertragen" heißen; so im •Heidenröslein": •Mußt' es eben 
leiden", ja selbst in: •Ich kann ihn nicht leiden".) 

Passio(n) bezeichnet (auch in der Liturgie) sowohl •Leiden" als •Leidenschaft". Es 
liegt wahrscheinlich ein Sanskritstamm badh zugrunde, der zunächst etwas Objekti- 
ves bezeichnet, das wir mit •belastend" wiedergeben könnten. Das griechische Wort 
pascho hatte zunächst die Bedeutung von •Erleben" und bezeichnete einfach die 
Wahrnehmung von Belastung, wobei oft die Unannehmlichkeit nicht im Vorder- 
grund stand (Gal 3, 4). Es sind vor allem die drei Bedeutungsstufen des griechisch- 
lateinischen pascko-pati, die wir bei der Betrachtung der liturgischen Aussagen zum 
Thema •Geduld" im Auge behalten müssen: •unter einer Last stehen", •dies aus- 
halten" und •darunter leiden". 

Schauen wir uns auf diese zeitkritischen und wortgeschichtlichen Vorbemerkungen 
hin die Gebete des Missale über die Geduld einmal an: 

Oratio 

Gott, durch die Geduld Deines Eingeborenen hast Du den Stolz des alten 
Feindes vernichtet; wir bitten Dich, laß uns alles, was Er aus Liebe zu uns 
ertragen, würdig bedenken, und so nach Seinem Beispiel das uns Wider- 
wärtige mit Gleichmut ertragen. 

•Durch die Geduld Deines Eingeborenen hast Du den Stolz des alten Feindes ver- 
nichtet." Das für •vernichten" gebrauchte lateinische Wort contero, contrivi, con- 
tritum (eigentlich: langsam in kleine Stücke zerreiben, •zermahlen") liegt auch dem 
Wort für •vollkommene Reue" (contritio) zugrunde und möchte hier den langsam 
geduldigen Weg der •Zerknirschung" bezeichnen, auf dem man dem Stolz am besten 
beikommt. Nach dem hl. Franz von Sales ist die Geduld die besondere Frucht des 
vierten Geheimnisses im schmerzensreichen Rosenkranz: •Der für uns das schwere 
Kreuz getragen hat"; ebenso können die drei Stationen des Kreuzwegs, an denen 
eines Falles Christi unter der Kreuzeslast gedacht wird, als meditative Versenkung 
in das Geheimnis der Geduld des Herrn verstanden werden. In der Litanei wird 
dieser Wesenszug des Herzens Jesu gepriesen: •geduldig und voller Erbarmen" • 
Erbarmen gegen die, die uns Leiden verursachen, ist die vollkommene Geduld •, 
und in der Litanei vom heiligsten Namen wird Jesus •höchst geduldig" genannt. 
Wenn die Liturgie in bezug auf den Herrn von Geduld spricht, schwingt in dem 
Wort patientia (Geduld) immer der Zusammenhang mit passio (Leid) mit; Geduld 
ist sowohl sich still verbergende Langmut wie männliche Standhaftigkeit im Ertragen 
größter und langdauernder Schmerzen. 

Diese zwei Sichten von •Geduld" in Christus wendet die Oratio nun auf das 
Leben der Gläubigen an:  •Laßt uns alles, was Er aus Liebe zu uns ertragen, 

4 Hierzu meine Arbeit in The Tablet 19.12.1942. 



Das Wesen der Geduld im Licht der Liturgie 247 

würdig bedenken und so nach Seinem Beispiel das uns Widerwärtige mit Gleich- 
mut dulden". Die Abfolge der Wörter •Geduld", •ertragen" und •dulden" zeigt uns 
die Bedeutungsfülle. Das für Christus gebrauchte Wort •ertragen" (perferre) heißt 
eigentlich •(bis zum Ende) durchtragen". Er war nicht nur gehorsam, sondern gedul- 
dig bis zum Ende, dem Ende des Lebens5 und der äußersten Wesensgrenze von 
Gehorsam und Geduld. Für unser •dulden" dagegen wird an dieser Stelle das weni- 
ger radikale Wort tolerare gebraucht; wir müssen uns damit zufrieden geben, daß 
uns solche vollkommene Geduld nicht gelingt, daß wir nie ganz, vollkommen und 
bis zum Ende geduldig sind. Das •uns Widerwärtige" (nobis adversantia) ist das, 
was wir auch nach der dem deutschen Wort •dulden" zugrunde liegenden Wurzel 
ertragen müssen. Es bleibt dahin gestellt, ob das Widerwärtige nur in unserer Vor- 
stellung besteht, gleichsam Gefühlssache ist, oder ob etwas objektiv wider uns ist. 
Das Gebet rechnet damit, daß es viele Widerwärtigkeit gibt, die nicht beseitigt 
werden kann, sondern ertragen werden muß. 

Dieses Ertragenmüssen regt den Menschen auf, empört ihn, er empört sich dagegen. 
Das Gebet aber mahnt zu Gleichmut, zunächst zur schlichten Tugend des Ruhig- 
bleibens, des Ansichhaltens, des sich nicht Empörens in kleinen und großen Wider- 
wärtigkeiten. Es wird dann aber ein Zusammenhang zwischen diesem simplen 
•Gleichmut" und dem Ertragen größten Schmerzes, das bis zum Erbarmen mit den 
Peinigern reicht, hergestellt. Dieses männlich tapfere, heroische Ertragen hat in 
jenem Gleichmut seine fast physisch zu nennende Grundlage; und jener Gleichmut 
findet in diesem Erbarmen seine höchste Erfüllung. Immer wieder sind wir versucht, 
die kleinen, neu und neu zu übenden Tugenden zu verachten und ungeduldig danach 
zu trachten, hervorzuragen in einer großen Leistung. Das lateinische Wort für •De- 
mut" (humilitas) aber meint, daß wir uns damit abfinden müssen, daß es uns nicht 
gegeben ist, wesentlich über den Boden (humus) hervorzuragen, daß die demütige 
Geduld vielleicht der größte Heroismus ist. 

Sekret 
Wir bitten Dich, Herr, nimm versöhnt unsere Opfergaben an; wir bringen 

sie Deiner Herrlichkeit in hingebender Handlung dar, auf daß Du uns in 
Deiner Huld die Gabe der Geduld schenken mögest. 

•Wir bringen Dir die Opfergaben dar, damit Du uns die Gabe der Geduld schen- 
ken mögest." Ursprünglich hieß es: •das Gut der Geduld" (vielleicht im Anklang an 
den Titel eines Traktats des hl. Cyprian, aus dem der Lobgesang auf die Geduld in 
der Nokturn des vierten Sonntags nach Ostern gelesen wird). Durch Änderung eines 
Buchstabens wurde bonum in donum, •Gut" in •Gabe" geändert und damit ein 
Sinnzusammenhang zwischen der von uns dargebrachten Opfergaie und der von 
uns erflehten Tugendgabe hergestellt. Ja, die Geduld wird damit den Gaben des 
Heiligen Geistes angenähert und über unsere gängige Vorstellung von Tugend als 
einer Leistung hinaus in etwas Objektivem, das nur gegeben, nicht errungen werden 
kann, begründet. Daß Geduld wahrhaft geschenkt • unverdient und unerwartet • 

s Die im Rituale aufgeführten Punkte, die einem Sterbenden vorgestellt werden sollen, 
schließen ein, •daß er Schmerz und Unbill des Todes geduldig ertrage" (patienter toleret). 



248 John Hennig 

wird (man denke auch an den Titel der Gebete um die Gabe der Tränen), gehört zu 
den elementaren Erfahrungen von Gebetserhörung und Gnade. 

Die Sekret sagt, daß wir die Opfergabe •in hingebender Handlung" (devota 
actione) darbringen. Das Wort •Handlung" (actio) wird häufig für •Gottesdienst" 
gebraucht, aber hier hat es einen besonderen Inhalt, den der ursprüngliche Wortlaut 
der Sekret •hingebend in Handlung" noch deutlicher zum Ausdruck brachte. Wir 
sind immer wieder versucht, •Geduld" als Gegenteil von tätiger Handlung anzu- 
sehen, als müßiges Die-Hände-in-den-Schoß-Legen statt eines notwendigen, schnel- 
len Eingreifens, als eine gewisse fromme Trägheit (die es zweifellos gibt), als letztes 
Unbetroffensein von den Übeln der Zeit und der Mitmenschen, das sich zurückzieht 
in Bequemlichkeit. In unserer Sekret aber wird Geduld geradezu als Gegengabe 
Gottes für unsere Handlung bezeichnet. Geduld wird uns als actio erster Ordnung 
vorgestellt. Auch dieses Umschmelzen des passiven Belastetseins, des zeitlichen 
Ertragens in die Aktivität von Hoffnung und Erbarmen gehört zur Bedeutungsfülle 
von Geduld, die uns die Liturgie zeigt. In den philosophischen Abhandlungen über 
diese Tugend kann diese Umschmelzung nicht zu Gesicht kommen, daher erscheint 
dort die Geduld als eine untergeordnete, ja fast indifferente Tugend; erst in der 
Theologie, die das Geheimnis des Zusammenspiels, ja Zusammenfallens von Über- 
wältigtwerden durch Gottes Gnade und höchste menschliche Aktivität kennt, leuchtet 
die Tiefe der Geduld auf. 

Postkommunio 
Herr, die hochheiligen Geheimnisse, die wir empfangen haben, mögen uns 

die verlorene Gnade wieder erlangen und durch ihren Schutz immer und 
überall in allen Widerwärtigkeiten das Geschenk der Geduld erreichen. 

Wie die Oratio die Überwindung Satans durch Christus vor allem als Überwin- 
dung des teuflischen Stolzes durch die gottmenschliche Geduld sah6, so wird hier der 
Verlust der Geduld als unmittelbare Folge des Verlustes der Urgnade und damit die 
Geduld als Grundtugend, ja als eine Grundseinsweise angesehen. Zugleich wird 
ihr eine umfassende Segenskraft zugeschrieben: •Immer und überall" •in aller 
Widerwärtigkeit". Nur noch über die drei theologischen Tugenden wird etwas ähn- 
lich Umfassendes ausgesagt. Die uns bedrängenden Widrigkeiten werden noch stärker 
formuliert als in der Kollekte: Meint dort das Wort adversantia (das uns Wider- 
wärtige) das uns widrig Entgegenstehende, so meint das hier gebrauchte Wort illata 
(in allen Widerwärtigkeiten) das uns aktiv-dynamisch Entgegentretende: also nicht 
nur •Widerstand", sondern Angriff. Demgegenüber ist Geduld der •Schutz", wirk- 
samer als sich aufbäumender Widerstand oder als jedes oberflächliche Aktivsein- 
Wollen. Der Zusammenhang von Geduld und Hoffnung wird aus alldem deutlich: 

* P'\£ Oratio der früher in der Woche von Sexagesima begangenen Erinnerung des Leidens 
Christi spielte auf die sprachliche Verwandtschaft zwischen .Geduld" (patientia) und •Lei- 
den" (passio) an, indem sie sagte, daß in der Erinnerung an das Leiden des Herrn wir 
documenta seiner Geduld (ein aus der Oratio der Messe vom Palmsonntag entnommener 
Begriff) haben. J. Pascher, Das liturgische Jahr (1964) 125 macht darauf aufmerksam, 
daß in den Kollekten der Karwoche die Passion Christi passio genannt wird, •nur am Palm- 
sonntag patientia". 



Das Wesen der Geduld im Licht der Liturgie 249 

Geduld ist die unabdingbare Hoffnung auf die Kraft des •Zermahlens" durch Gottes 
Mühlen. Es besteht daher in der oben erwähnten Stelle aus dem seit mindestens 1300 
Jahren von Christen gesprochenen Gebet um Frieden kein Widerspruch zwischen 
den beiden vorgeschlagenen Übersetzungsmöglichkeiten: •von Feindesnot befreit" 
oder •nachdem die Übermacht des Feindes ertragen worden ist". 

Oratio super sindonem 
Die ambrosianische Liturgie bewahrt unter diesem Titel ein Gebet, von dem ange- 

nommen wird, daß es ursprünglich überall an der Stelle vor dem Offertorium 
gesprochen wurde, wo noch die Worte •Oremus" gesagt werden (obgleich bei uns 
kein Gebet folgt). In der Gebetsgruppe •um Geduld" lautet es: 

Gott, Du Stärke (fortitudo) derer, die auf Dich hoffen, steh gnädig unserem 
Flehen bei und, weil ohne Dich die sterbliche Schwäche nichts vermag, gewähre 
uns die Hilfe Deiner Gnade, damit stets in Widerwärtigkeiten unbesiegt wir 
Dir zu leben vermögen und nie aufhören, Dich zu loben. 

Dieses Gebet ist eine Abwandlung der Oratio des ersten Sonntags nach Pfingsten. 
Ihr eigen ist der Ausdruck •damit wir Dir zu leben vermögen", in dem das Wort für 
•leben" in einer für die Liturgie ungewöhnlichen Weise kein anderes als das heute 
für intensives Leben ge- und oft miß-brauchte Wort existere ist. Ohne in den Miß- 
brauch zu fallen, sich Zeitströmungen anzubiedern, indem man ihre Terminologie 
äußerlich gebraucht, aber in ihrem üblichen Sinn verkehrt, dürfte man sagen: Ge- 
duld wird hier als Existenzweise, ja als •Grenzsituation" verstanden. Weit entfernt 
davon, müde Schwäche zu sein, ist Geduld intensives, angespanntes Sein, nicht 
•Krankheit zum Tode" (wie man die Worte •sterbliche Schwäche" im Anklang an 
Kierkegaard übersetzen dürfte), sondern Stärke, Gesundheit, Tapferkeit ins ewige 
Leben. Ps 7, 2 wird Gott •stark (fortis) und geduldig" genannt. An dieser •starken 
Geduld Gottes" läßt uns die •Gabe der Geduld" teilhaben. Die Erfüllung aber 
dieser Gabe des Ertragens aller Belastungen ist mit der Oratio super sindonem das 
sieghafte Durchhalten unserer Bestimmung, Gott zu loben. 

Es ist weder Ansicht noch Aufgabe der Liturgie, systematische Lehren zu bieten. 
Aus einer geschlossenen Gebetsgruppe wie der um Geduld, in der Oratio, Sekret und 
Postkommunio von vornherein eine Einheit sind und nicht wie sonst vielfach erst 
später zusammengestellt wurden, darf man jedoch gewisse Lehren ziehen, um so 
mehr, als sonst in der Liturgie von kaum einer Tugend weniger die Rede ist als von 
der Geduld. Von all den Wesenszügen der Geduld, die bei einer solch •systema- 
tischen Lehre von der Geduld" aus der Liturgie zu erheben wären, ist der kraft- 
volle Charakter der Geduld vielleicht der auffälligste. Heute wird im liturgischen 
Gebet diese Tugend vorzugsweise von weiblichen Heiligen ausgesagt (Rosa von 
Lima: Oratio; Bernadette Soubirous: Postkommunio; Genoveva: Sekret; Germaine 
Cousin: Oratio). Die Anrufung des hl. Josef als •Spiegel der Geduld" (Litanei) 
scheint das sentimentale Bild, das sich das neunzehnte Jahrhundert vom Patron der 
Kirche und wohl auch von der Geduld machte, zu bekräftigen. Früheren Zeiten aber 
erschien die Geduld als kennzeichnende Tugend männlicher Heiliger. Das zeigt z.B. 
die typologische Identifizierung mit alttestamentlichen Heiligen, die man sich beson- 



250 Oda Schneider 

ders gern als Verkörperungen der Haupttugenden vorstellte; das Pontificate Roma- 
num (das liturgische Buch, das die dem Bischof vorbehaltenen Funktionen enthält) 
bietet noch Beispiele dafür. In einer am 3. Fastensonntag zu lesenden Stelle aus den 
Schriften des hl. Ambrosius wird Abraham (wie üblich) dem Glauben, Isaak der 
Herzensreinheit, der ägyptische Josef der Keuschheit und sein Vater Jakob der Ge- 
duld zugeordnet. Dabei wird wohl an die Geduld des Erzvaters im Ertragen von 
Leiden, an die Geduld, die er mit seinen älteren Söhnen hatte und das geduldige 
Warten auf seinen Lieblingssohn gedacht. Später erschien dann Hiob als Verkörpe- 
rung der Geduld, deshalb wurde er dem Stand der Eheleute als Vorbild gegeben. 
In beiden •Vorbildern" also, in Jakob und Hiob, wird die Geduld als besondere 
Tugend des Familienlebens angesehen7. 

Aber schon allein daß sich unter den •Gelegenheitsgebeten" eine besondere 
Gruppe befindet, die um Geduld bittet, ist angesichts der Stellung dieser Tugend im 
philosophischen und theologischen Denken eine bemerkenswerte Tatsache. Der Inhalt 
dieser Gebete weist auf die Grundbestimmung der Geduld für das Wesen des Men- 
schen. Wir werden angeleitet, Geduld nicht nur als formales Verhalten zu verstehen 
• daß man sich eben beugen muß •, sondern in ihrer inhaltlichen Fülle, die die 
Grundereignisse der Heilsgeschichte umfaßt und ebenso die christologische Wahrheit 
des •Kreuztragens", die gnadentheologische Wirklichkeit einer •Gabe" Gottes, die 
in eins geht mit tiefster menschlicher Aktivität, wie auch die anthropologische 
Grundlage des Ausharrens umspannt, eine Geduld also, die fest auf der Erde steht, 
aber in den Himmel reicht. 

7 Siehe die Epistel vom Fest der Heiligen Familie: •Ziehet an... Geduld" (Kol 3, 12 f.). 

Martyrium der Liebe 
Von Oda Schneider, Wien 

Der biblische Wortsinn 

Die Worte •martys" und •martyreo", wie die Evangelisten Lukas und Johannes 
sie verwenden, besagen •Zeuge", •bezeugen", •Zeugnis ablegen", überwiegend im 
positiven Sinn des •Zeugens für jemanden". 

Die Sprachwissenschaft leitet sie aus der Sanskritwurzel smri = erinnern ab und 
weist daraus den Zusammenhang mit dem lateinischen me-mor nach und mit dem 
althochdeutschen mari, das in unserem Worte Märe, Märchen fortlebt. Der •Zeuge" 
ist ein •Erinnerer", der eine vergessene Wahrheit ins Gedächtnis ruft, eine bestrit- 
tene oder bezweifelte bekräftigt, eine noch unbekannte zur Kenntnis bringt. 

Im religiösen Bereich ist es die Liebe, die den Liebenden dazu drängt, dem 
Geliebten Liebe zu bezeugen und für ihn zu zeugen. 

In unserem Sprachgebrauch hat sich der Sinn des Wortes verschoben. •Martyrium" 
wird fast gleichgesetzt mit Leid und Tod; kaum, daß der ursprüngliche Begriff der 




