Das Wesen der Geduld im Licht der Liturgie
Von John Hennig, Basel

Einer der letzten Teile des Missale Romanum tragt den in seiner Niichternheit fiir
die Liturgie bezeichnenden Titel , Verschiedene Gebete* (frither mit dem Zusatz:
‘»nach Belieben im Einklang mit den Rubriken zu beten“). In deutschen Ubersetzun-
gen wird — nicht ganz im Einklang mit der lateinischen Sachlichkeit — dieser Titel
mit ,Gebete fiir verschiedene Gelegenheiten®, neverdings ,in verschiedenen Anlie-
gen®, wiedergegeben. Unter diesen Gebeten befinden sich solche (jeweils Oratio,
Sekret und Postkommunio) um die Gabe der Trinen, um (eigentlich: zur Erflehung
von) Enthaltsamkeit, Demut, Liebe und vor diesen letzten die erst im zehnten Jahr-
hundert eingefiigten Gebete um Geduld!. Diese Auswahl, wenn man so sagen darf,
scheint auf den ersten Blick merkwiirdig zu sein. Gebete um andere Tugenden wie
Weisheit oder Tapferkeit hebt die Liturgie nirgendwo in dieser besonderen Form
hervor; sie finden sich nur eingebettet in allgemeinere Gebete. Einem tieferen Nach-
sinnen aber wird sich ergeben, dafl die Anliegen, die in den ,Verschiedenen Ge-
beten“ besonders behandelt werden, vor allem die eben genannten, gerade dem
Menschen unserer Zeit auf den Leib zugeschnitten zu sein scheinen. Die Wahrhaftig-
keit, Echtheit und Tiefe, die das Gebet um die Gabe der Trinen meint, ist etwas,
das den modernen Menschen, auch wenn er gerade in dieser Hinsicht enttiuscht,
glaubt, sich von der Kirche abwenden zu diirfen, ansprechen und fiir die Religion
eréffnen kann. Enthaltsamkeit, Demut und Liebe kénnte man den drei Verlangen
des Menschen zuordnen, von denen Marxismus, Individualpsychologie und Psycho-
analyse handeln: Besitz und Aufgehen in den Giitern dieser Welt, Selbstgeltung und
Macht, Liebe und ganzmenschliches Hingegebensein an ein Du.

Die Notwendigkeit von Geduld wird selbst in Bereichen, die weitab vom eigent-
lich christlichen Leben zu liegen scheinen, wie Politik und Wirtschaft, anerkannt,
wenn auch unter anderen Namen und anderen Verwirklichungen. '

Im Zug einer Bewegung, die die Philosophie weithin erfafit hat, ist man heute in
der Sittenlehre geneigt, vom abstrakten Seinsollenden zu dem zugrundeliegenden
Sein in seiner Konkretheit vorzustofien. Hinsichtlich der Lehre von der Hoffnung
habe ich zu zeigen versucht, dafl der Beitrag, den die Liturgie hierzu liefern kann,

! Es ist in dieser Zeitschrift wohl 6fter als in irgendeiner anderen iiber die ,Geduld* ge-
schrieben worden. E. Przywara (GuL 15 [1940] 114—123) behandelte die biblische Lehre
von Geduld, Langmut, Milde und Demut, sowie die Tradition dieser Lehre von Origenes bis
zur hl. Therese von Lisieux. Eingehender untersuchten K. Wennemer (GuL 36 [1963]
36 ff.) die nevtestamentliche und D.Lang-Hinrichsen (GulL 24 [1951] 209 ff. u. 284 ff.)
die patristisch-scholastische Lehre. J. Sudbrack zeigte den zentralen Ort der Demut und
Geduld im Denken der ,Devotio moderna® (Gul. 37 [1964] 46 ff.). Eine systematische Unter-
suchung bot J. B. Lotz (GuL 31 [1958] 161 ff.). Neben Lexikonartikeln ist auch die instruk-
tive Arbeit von Paul-Emile Schazmann: Siegende Geduld, Bern und Miinchen, Frandke
Verlag (1968), zu beriicksichtigen. — Der nachfolgende Beitrag méchte zeigen, welche Bedeu-
tung der ,Geduld” in den vorwiegend objektiven Aussagen der Liturgie beigemessen wird.
Ferner soll darauf hingewiesen werden, dafl diesem Thema der ,Geduld® im Licht der
modernen Philosophie ein cigenes Interesse abgewonnen werden kann.



Das Wesen der Geduld im Licht der Liturgie 245

diesem modernen Denken besonders entspricht?. Geduld steht mit Hoffnung in
engem Zusammenhang, nicht nur weil das Gegenteil von Hoffnung, die Verzweif-
lung (espoir — désespoir), auch das Ende der Geduld, das Umschlagen in Un-geduld
ist, sondern besonders deshalb, weil bei diesen beiden Tugenden der enge Zusam-
menhang mit einer Zeitsituation deutlich wird. Ich habe an anderer Stelle angedeu-
tet, dafl jedes der zehn Gebote sich auf eine dhnliche ,Zeitsituation® zuriidkfithren
liefles. Das dritte Gebot und die Begriindung des vierten sprechen dies klar aus;
beziiglich der anderen Gebote der zweiten Tafel gilt, dafl die meisten Verfehlungen
nicht begangen wiirden, wenn auch nur eine halbe Stunde gewartet wiirde, wenn
man etwas mehr Geduld, etwas mehr Hoffnung gehabt hitte.

Philosophie und Literatur unserer Tage befassen sich vorwiegend mit der nega-
tiven Seite des Verhaltens in der Zeit. Verzweiflung und Ungeduld, entweder rebel-
lierend oder bitter anklagend, schlimmer noch: resignierend oder endlich zu Tode
gelangweilt, werden mit einer Ausgiebigkeit geschildert, die gliicklicherweise ihrer-
seits zu langweilen anfingt. Das ,Warten auf Godot“ meint nicht nur grenzenlose
Hoffnungslosigkeit, sondern — wiederum: noch schlimmer — das Erléschen von
Geduld. Vor solcher resignierender Miidigkeit, die in der modernen Kunst und
Literatur mit erschreckender Ehrlichkeit Gestalt gewinnt, erweist sich das Beten zu
Gott als wirklichkeitsnahe und wirklichkeitshewiltigend; denn es eréffnet sich dem,
der hier allein heilen kann, dem Unendlichen, der uns ,den Reichtum seiner Giite,
Geduld und Langmut® (Rém 2, 4) offenbart. Im Neuergreifen des tausend Jahre
alten Gebetes um Geduld gewinnen wir zugleich den Zugang zu einer Grundhaltung
der Offenbarung und halten einen Schliissel in der Hand, der uns das Verstidndnis
der modernen Situation eréffnet und uns die rechte Einstellung zu unsern eigenen
Néten und zu den Schwierigkeiten unserer Mitmenschen, mit denen wir leiden,
ermoglicht.

Die Geduld wird normalerweise seltener und weniger eingehend behandelt als
die scheinbar inbaltlich reicheren Tugenden des Glaubens, der Liebe, der Enthalt-
samkeit, der Demut und der Tapferkeit. Wir werden sehen, daf} uns hier die Litur-
gie anleitet, hinter gewisse Inhalte, die man gemeinhin mit der Geduld verbindet,
zuriickzugehen, um ibre eigentliche Tiefe zu erfassen.

Schon eine sprachliche Analyse des Wortes fiihrt uns zu einer analogen Besinnung:
Das Wort ,dulden“ kommt von einem Stamm, der einfach ,tragen® bedeutet. Es
bezeichnet nicht nur das Tragen einer materialen (oder raumlichen) Last, sondern
das Ertragen, wo die natiirliche Reaktion wire, die Last abzuwerfen, sich gegen sie
aufzulehnen, ,Dulden®, so definiert Grimms Worterbuch schéon, heifit , Tragen mit
Gelassenheit, Gleichmut, Ergebenheit, ohne Zorn®. ,Geduld“ bezeichnet im beson-
deren das Ertragen einer Zeitsituation, ein ,Verhalten“ also im Doppelsinn des
Wortes als ,Halten iiber eine gewisse Zeit hin“ und als ,Sich-Verhalten®. Die
Worte im liturgischen Gebet fiir den Frieden: ,hostium sublata formidine“, die
meist, wie bei Schott, ,von Feindesnot befreit“ iibersetzt werden, konnen auch
heiflen: ,nachdem die Ubermacht des Feindes ertragen worden ist“, eine Aussage,

2 GuL 81 (1958) 257—262.
3 Abartigkeit als Seinsverfehlung®, Schweizer Rundschau 60 (1961) 1022-—1029.



246 John Hennig

die der dritten Bitte des Vaterunsers entsprichit. Sowohl das deutsche ,dulden“ wie
das englische suffer haben nicht nur die Bedeutung von ,Widerwirtiges ertragen®,
sondern auch von ,zulassen, erlauben®. Diese Doppelbedeutung hat das lateinische
Verbum pati z. B. in der Postkommunio vom Donnerstag der vierten Fastenwoche.
Die Bedeutung von ,dulden” als ,ertragen® ist élter als die von ,leiden“. (Auch
unser ,leiden® kann ja ,ertragen” heiflen; so im ,Heidenroslein®: ,Muflt’ es eben
leiden®, ja selbst in: ,Ich kann ihn nicht leiden*.)

Passio(n) bezeichnet (auch in der Liturgie) sowohl ,Leiden“ als ,Leidenschaft. Es
liegt wahrscheinlich ein Sanskritstamm badh zugrunde, der zunichst etwas Objekti-
ves bezeichnet, das wir mit ,belastend“ wiedergeben kénnten. Das griechische Wort
pascho hatte zunichst die Bedeutung von ,Erleben“ und bezeichnete einfach die
Wahrnehmung von Belastung, wobei oft die Unannehmlichkeit nicht im Vorder-
grund stand (Gal 3, 4). Es sind vor allem die drei Bedeutungsstufen des griechisch-
lateinischen pascho-pati, die wir bei der Betrachtung der liturgischen Aussagen zum
Thema ,Geduld” im Auge behalten miissen: ,unter einer Last stehen®, ,dies aus-
halten“ und ,darunter leiden®.

Schauen wir uns auf diese zeitkritischen und wortgeschichtlichen Vorbemerkungen
hin die Gebete des Missale iiber die Geduld einmal an:

Oratio
Gott, durch die Geduld Deines Eingeborenen hast Du den Stolz des alten
Feindes vernichtet; wir bitten Dich, lafl uns alles, was Er aus Liebe zu uns
ertragen, wiirdig bedenken, und so nach Seinem Beispiel das uns Wider-
wdrtige mit Gleichmut ertragen.

»Durch die Geduld Deines Eingeborenen hast Du den Stolz des alten Feindes ver-
nichtet.“ Das fiir ,vernichten“ gebrauchte lateinische Wort contero, contrivi, con-
tritum (eigentlich: langsam in kleine Stiicke zerreiben, ,zermahlen) liegt auch dem
Wort fiir ,vollkommene Reue“ (contritio) zugrunde und mochte hier den langsam
geduldigen Weg der ,Zerknirschung“ bezeichnen, auf dem man dem Stolz am besten
beikommt. Nach dem hl. Franz von Sales ist die Geduld die besondere Frucht des
vierten Geheimnisses im schmerzensreichen Rosenkranz: ,Der fiir uns das schwere
Kreuz getragen hat“; ebenso konnen die drei Stationen des Kreuzwegs, an denen
eines Falles Christi unter der Kreuzeslast gedacht wird, als meditative Versenkung
in das Geheimnis der Geduld des Herrn verstanden werden. In der Litanei wird
dieser Wesenszug des Herzens Jesu gepriesen: ,geduldig und voller Erbarmen® —
Erbarmen gegen die, die uns Leiden verursachen, ist die vollkommene Geduld —,
und in der Litanei vom heiligsten Namen wird Jesus ,hochst geduldig“ genannt.
Wenn die Liturgie in bezug auf den Herrn von Geduld spricht, schwingt in dem
Wort patientia (Geduld) immer der Zusammenhang mit passio (Leid) mit; Geduld
ist sowohl sich still verbergende Langmut, wie minnliche Standhaftigkeit im Ertragen
grofiter und langdauernder Schmerzen.

Diese zwei Sichten von ,Geduld“ in Christus wendet die Oratio nun auf das
Leben der Gliubigen an: ,Lafit uns alles, was Er aus Liebe zu uns ertragen,

4 Hierzu meine Arbeit in The Tablet 19. 12. 1942,



Das Wesen der Geduld im Licht der Liturgie 247

wiirdig bedenken und so nach Seinem Beispiel das uns Widerwirtige mit Gleich-
mut dulden®. Die Abfolge der Worter ,Geduld®, ,ertragen® und »dulden® zeigt uns
die Bedeutungsfiille. Das fiir Christus gebrauchte Wort ,ertragen” (perferre) heifit
eigentlich ,(bis zum Ende) durchtragen®. Er war nicht nur gehorsam, sondern gedul-
dig bis zum Ende, dem Ende des Lebens’ und der duflersten Wesensgrenze von
Gehorsam und Geduld. Fiir unser ,dulden“ dagegen wird an dieser Stelle das weni-
ger radikale Wort tolerare gebraucht; wir miissen uns damit zufrieden geben, daff
uns solche vollkommene Geduld nicht gelingt, dafl wir nie ganz, vollkommen und
bis zum Ende geduldig sind. Das ,uns Widerwirtige“ (nobis adversantia) ist das,
was wir auch nach der dem deutschen Wort ,dulden® zugrunde liegenden Wurzel
ertragen miissen. Es bleibt dahin gestellt, ob das Widerwirtige nur in unserer Vor-
stellung besteht, gleichsam Gefithlssache ist, oder ob etwas objektiv wider uns ist.
Das Gebet rechnet damit, dafl es viele Widerwirtigkeit gibt, die nicht beseitigt
werden kann, sondern ertragen werden muf.

Dieses Ertragenmiissen regt den Menschen auf, empért ihn, er emport sich dagegen.
Das Gebet aber mahnt zu Gleichmut, zunichst zur schlichten Tugend des Ruhig-
bleibens, des Ansichhaltens, des sich nicht Empérens in kleinen und groen Wider-
wirtigkeiten. Es wird dann aber ein Zusammenhang zwischen diesem simplen
»Gleichmut® und dem Ertragen grofiten Schmerzes, das bis zum Erbarmen mit den
Peinigern reicht, hergestellt. Dieses minnlich tapfere, heroische Ertragen hat in
jenem Gleichmut seine fast physisch zu nennende Grundlage; und jener Gleichmut
findet in diesem Erbarmen seine héchste Erfiillung. Immer wieder sind wir versucht,
die kleinen, neu und neu zu iibenden Tugenden zu verachten und ungeduldig danach
zu trachten, hervorzuragen in einer groflen Leistung. Das lateinische Wort fiir ,De-
mut® (humilitas) aber meint, dafl wir uns damit abfinden miissen, dafl es uns nicht
gegeben ist, wesentlich iiber den Boden (humus) hervorzuragen, daff die demiitige
Geduld vielleicht der gréfite Heroismus ist.

Sekret
Wir bitten Dich, Herr, nimm versohnt unsere Opfergaben an; wir bringen
sie Deiner Herrlichkeit in hingebender Handlung dar, auf dafi Du uns in
Deiner Huld die Gabe der Geduld schenken migest.

» Wir bringen Dir die Opfergaben dar, damit Du uns die Gabe der Geduld schen-
ken mégest.“ Urspriinglich hieB es: ,das Gut der Geduld“ (vielleicht im Anklang an
den Titel eines Traktats des hl. Cyprian, aus dem der Lobgesang auf die Geduld in
der Nokturn des vierten Sonntags nach Ostern gelesen wird). Durch Anderung eines
Buchstabens wurde bonum in donum, ,Gut* in ,Gabe“ geindert und damit ein
Sinnzusammenhang zwischen der von uns dargebrachten Opfergabe und der von
uns erflehten Tugendgabe hergestellt. Ja, die Geduld wird damit den Gaben des
Heiligen Geistes angenihert und iiber unsere gingige Vorstellung von Tugend als
einer Leistung hinaus in etwas Objektivem, das nur gegeben, nicht errungen werden
kann, begriindet. Dafl Geduld wahrhaft geschenkt — unverdient und unerwartet —

$ Die im Rituale aufgefithrten Punkte, die einem Sterbenden vorgestellt werden sollen,
schliefen ein, ,dafl er Schmerz und Unbill des Todes geduldig ertrage® (patienter toleret).



248 John Hennig

wird (man denke auch an den Titel der Gebete um die Gabe der Trinen), gehdrt zu
den elementaren Erfahrungen von Gebetserhérung und Gnade.

Die Sekret sagt, dafl wir die Opfergabe ,in hingebender Handlung® (devota
actione) darbringen. Das Wort ,Handlung“ (actio) wird haufig fiir ,Gottesdienst*
gebraucht, aber hier hat es einen besonderen Inhalt, den der urspriingliche Wortlaut
der Sekret ,hingebend in Handlung® noch deutlicher zum Ausdruck brachte. Wir
sind immer wieder versucht, ,Geduld“ als Gegenteil von titiger Handlung anzu-
schen, als miifliges Die-Hande-in-den-Schofl-Legen statt eines notwendigen, schnel-
len Eingreifens, als eine gewisse fromme Trigheit (die es zweifellos gibt), als letztes
Unbetroffensein von den Ubeln der Zeit und der Mitmenschen, das sich zuriickzieht
in Bequemlichkeit. In unserer Sekret aber wird Geduld geradezu als Gegengabe
Gottes fir unsere Handlung bezeichnet. Geduld wird uns als actio erster Ordnung
vorgestellt. Auch dieses Umschmelzen des passiven Belastetseins, des zeitlichen
Ertragens in die Aktivitit von Hoffnung und Erbarmen gehort zur Bedeutungsfiille
von Geduld, die uns die Liturgie zeigt. In den philosophischen Abhandlungen iiber
diese Tugend kann diese Umschmelzung nicht zu Gesicht kommen, daher erscheint
dort die Geduld als eine untergeordnete, ja fast indifferente Tugend; erst in der
Theologie, die das Geheimnis des Zusammenspiels, ja Zusammenfallens von Uber-
willtigtwerden durch Gottes Gnade und hdchste menschliche Aktivitit kennt, leuchtet
die Tiefe der Geduld auf.

Postkommunio
Herr, die hochheiligen Geheimnisse, die wir empfangen haben, migen uns
die verlorene Gnade wieder erlangen und durch ihren Schutz immer und
tiberall in allen Widerwdrtigkeiten das Geschenk der Geduld erreichen.

Wie die Oratio die Uberwindung Satans durch Christus vor allem als Uberwin-
dung des teuflischen Stolzes durch die gottmenschliche Geduld sahs, so wird hier der
Verlust der Geduld als unmittelbare Folge des Verlustes der Urgnade und damit die
Geduld als Grundtugend, ja als eine Grundseinsweise angesehen. Zugleich wird
ihr eine umfassende Segenskraft zugeschrieben: ,Immer und iiberall® ,in aller
Widerwirtigkeit“. Nur noch tber die drei theologischen Tugenden wird etwas dhn-
lich Umfassendes ausgesagt. Die uns bedringenden Widrigkeiten werden noch stirker
formuliert als in der Kollekte: Meint dort das Wort adversantia (das uns Wider-
wirtige) das uns widrig Entgegenstehende, so meint das hier gebrauchte Wort illata
(in allen Widerwirtigkeiten) das uns aktiv-dynamisch Entgegentretende: also nicht
nur ,Widerstand“, sondern Angriff. Demgegeniiber ist Geduld der ,Schutz, wirk-
samer als sich aufbiumender Widerstand oder als jedes oberflichliche Aktivsein-
Wollen. Der Zusammenhang von Geduld und Hoffnung wird aus alldem deutlich:

® Die Oratio der frither in der Woche von Sexagesima begangenen Erinnerung des Leidens
Christi spielte auf die sprachliche Verwandtschaft zwischen ,Geduld* ( patientia) und ,Lei-
den® (passio) an, indem sie sagte, dafl in der Erinnerung an das Leiden des Herrn wir
documenta seiner Geduld (ein aus der Oratio der Messe vom Palmsonntag entnommener
Begriff) haben. J. Pascher, Das liturgische Jahr (1964) 125 macht darauf aufmerksam,
" daf} in den Kollekten der Karwoche die Passion Christi passio genannt wird, ,nur am Palm-
sonntag patientia“,



Das Wesen der Geduld im Licht der Liturgie 249

Geduld ist die unabdingbare Hoffnung auf die Kraft des ,Zermahlens® durch Gottes
Miihlen. Es besteht daher in der oben erwihnten Stelle aus dem seit mindestens 1300
Jabren von Christen gesprochenen Gebet um Frieden kein Widerspruch zwischen
den beiden vorgeschlagenen Ubersetzungsmdglichkeiten: ,von Feindesnot befreit”
oder ,nachdem die Ubermadht des Feindes ertragen worden ist”.

Oratio super sindonem

Die ambrosianische Liturgie bewahrt unter diesem Titel ein Gebet, von dem ange-
nommen wird, daf es urspriinglich iberall an der Stelle vor dem Offertorium
gesprochen wurde, wo noch die Worte ,Oremus® gesagt werden (obgleich bei uns
kein Gebet folgt). In der Gebetsgruppe ,um Geduld“ lautet es:

Gott, Du Stéirke (fortitudo) derer, die auf Dich hoffen, steh gnidig unserem
Flehen bei und, weil ohne Dich die sterbliche Schwiche nichts vermag, gewdihre
uns die Hilfe Deiner Gnade, damit stets in Widerwdirtigkeiten unbesiegt wir

* Dir zu leben verméogen und nie aufhéren, Dich zu loben.

Dieses Gebet ist eine Abwandlung der Oratio des ersten Sonntags nach Pfingsten.
Thr eigen ist der Ausdruck ,damit wir Dir zu leben vermdgen®, in dem das Wort fiir
»leben® in einer fiir die Liturgie ungewdhnlichen Weise kein anderes als das heute
fiir intensives Leben ge- und oft mifi-brauchte Wort existere ist. Ohne in den Mifi-
brauch zu fallen, sich Zeitstromungen anzubiedern, indem man ihre Terminologie
duferlich gebraucht, aber in ihrem iiblichen Sinn verkehrt, diirfte man sagen: Ge-
duld wird hier als Existenzweise, ja als ,,Grenzsituation“ verstanden. Weit entfernt
davon, miide Schwiche zu sein, ist Geduld intensives, angespanntes Sein, nicht
»Krankheit zum Tode“ (wie man die Worte ,sterbliche Schwiche® im Anklang an
Kierkegaard iibersetzen diirfte), sondern Stirke, Gesundheit, Tapferkeit ins ewige
Leben. Ps 7, 2 wird Gott ,stark (fortis) und geduldig® genannt. An dieser ,starken
Geduld Gottes“ 148t uns die ,Gabe der Geduld“ teilhaben. Die Erfiillung aber
dieser Gabe des Ertragens aller Belastungen ist mit der Oratio super sindonem das
sieghafte Durchhalten unserer Bestimmung, Gott zu loben.

Es ist weder Ansicht noch Aufgabe der Liturgie, systematische Lehren zu bieten.
Aus einer geschlossenen Gebetsgruppe wie der um Geduld, in der Oratio, Sekret und
Postkommunio von vornherein eine Einheit sind und nicht wie sonst vielfach erst
spater zusammengestellt wurden, darf man jedoch gewisse Lehren ziehen, um so
mehr, als sonst in der Liturgie von kaum einer Tugend weniger die Rede ist als von.
der Geduld. Von all den Wesensziigen der Geduld, die bei einer solch ,systema-
tischen Lehre von der Geduld“ aus der Liturgie zu erheben wiren, ist der kraft-
volle Charakter der Geduld vielleicht der auffilligste. Heute wird im liturgischen
Gebet diese Tugend vorzugsweise von weiblichen Heiligen ausgesagt (Rosa von
Lima: Oratio; Bernadette Soubirous: Postkommunio; Genoveva: Sekret; Germaine
Cousin: Oratio). Die Anrufung des hl. Josef als ,Spiegel der Geduld“ (Litanei)
scheint das sentimentale Bild, das sich das neunzehnte Jahrhundert vom Patron der
Kirche und wohl auch von der Geduld machte, zu bekriftigen. Fritheren Zeiten aber
erschien die Geduld als kennzeichnende Tugend minnlicher Heiliger. Das zeigt z.'B.
die typologische Identifizierung mit alttestamentlichen Heiligen, die man sich beson-



250 Oda Schneider

ders gern als Verkérperungen der Haupttugenden vorstellte; das Pontificale Roma-
num (das liturgische Buch, das die dem Bischof vorbehaltenen Funktionen enthilt)
bietet noch Beispiele dafiir. In einer am 3. Fastensonntag zu lesenden Stelle aus den
Schriften des hl. Ambrosius wird Abraham (wie iiblich) dem Glauben, Isaak der
Herzensreinheit, der agyptische Josef der Keuschheit und sein Vater Jakob der Ge-
duld zugeordnet. Dabei wird wohl an die Geduld des Erzvaters im Ertragen von
Leiden, an die Geduld, die er mit seinen ilteren Sohnen hatte und das geduldige
Warten auf seinen Lieblingssohn gedacht. Spéter erschien dann Hiob als Verkérpe-
rung der Geduld, deshalb wurde er dem Stand der Eheleute als Vorbild gegeben.
In beiden ,Vorbildern“ also, in Jakob und Hiob, wird die Geduld als besondere
Tugend des Familienlebens angesehen?.

Aber schon allein dafl sich unter den ,Gelegenheitsgebeten“ eine besondere
Gruppe befindet, die um Geduld bittet, ist angesichts der Stellung dieser Tugend im
philosophischen und theologischen Denken eine bemerkenswerte Tatsache. Der Inhalt
dieser Gebete weist auf die Grundbestimmung der Geduld fiir das Wesen des Men-
schen. Wir werden angeleitet, Geduld nicht nur als formales Verhalten zu verstehen
— dafl man sich eben beugen muff —, sondern in ihrer inhaltlichen Fiille, die die
Grundereignisse der Heilsgeschichte umfafit und ebenso die christologische Wahrheit
des ,Kreuztragens“, die gnadentheologische Wirklichkeit einer ,Gabe“ Gottes, die
in eins geht mit tiefster menschlicher Aktivitit, wie auch die anthropologische
Grundlage des Ausharrens umspannt, eine Geduld also, die fest auf der Erde steht,
aber in den Himmel reicht.

7 Siehe die Epistel vom Fest der Heiligen Familie: ,Ziehet an. .. Geduld (Kol 8, 12f.).

Martyrium der Liebe
VonOda Schneider, Wien

Der biblische Wortsinn

Die Worte ,martys“ und ,martyréo®, wie die Evangelisten Lukas und Johannes
sie verwenden, besagen ,Zeuge“, ,bezeugen®, ,Zeugnis ablegen®, iberwiegend im
positiven Sinn des ,Zeugens fiir jemanden®.

Die Sprachwissenschaft leitet sie aus der Sanskritwurzel smri = erinnern ab und
weist daraus den Zusammenhang mit dem lateinischen me-mor nach und mit dem
althochdeutschen mari, das in unserem Worte Mire, Marchen fortlebt. Der ,Zeuge“
ist ein ,Erinnerer®, der eine vergessene Wahrheit ins Gedichtnis ruft, eine bestrit-
tene oder bezweifelte bekriftigt, eine noch unbekannte zur Kenntnis bringt.

Im religiosen Bereich ist es die Liebe, die den Liebenden dazu dringt, dem
Geliebten Liebe zu bezeugen und fiir ihn zu zeugen.

In unserem Sprachgebrauch hat sich der Sinn des Wortes verschoben. ,Martyrium“
wird fast gleichgesetzt mit Leid und Tod; kaum, dafl der urspriingliche Begriff der





