
250 Oda Schneider 

ders gern als Verkörperungen der Haupttugenden vorstellte; das Pontificate Roma- 
num (das liturgische Buch, das die dem Bischof vorbehaltenen Funktionen enthält) 
bietet noch Beispiele dafür. In einer am 3. Fastensonntag zu lesenden Stelle aus den 
Schriften des hl. Ambrosius wird Abraham (wie üblich) dem Glauben, Isaak der 
Herzensreinheit, der ägyptische Josef der Keuschheit und sein Vater Jakob der Ge- 
duld zugeordnet. Dabei wird wohl an die Geduld des Erzvaters im Ertragen von 
Leiden, an die Geduld, die er mit seinen älteren Söhnen hatte und das geduldige 
Warten auf seinen Lieblingssohn gedacht. Später erschien dann Hiob als Verkörpe- 
rung der Geduld, deshalb wurde er dem Stand der Eheleute als Vorbild gegeben. 
In beiden •Vorbildern" also, in Jakob und Hiob, wird die Geduld als besondere 
Tugend des Familienlebens angesehen7. 

Aber schon allein daß sich unter den •Gelegenheitsgebeten" eine besondere 
Gruppe befindet, die um Geduld bittet, ist angesichts der Stellung dieser Tugend im 
philosophischen und theologischen Denken eine bemerkenswerte Tatsache. Der Inhalt 
dieser Gebete weist auf die Grundbestimmung der Geduld für das Wesen des Men- 
schen. Wir werden angeleitet, Geduld nicht nur als formales Verhalten zu verstehen 
• daß man sich eben beugen muß •, sondern in ihrer inhaltlichen Fülle, die die 
Grundereignisse der Heilsgeschichte umfaßt und ebenso die christologische Wahrheit 
des •Kreuztragens", die gnadentheologische Wirklichkeit einer •Gabe" Gottes, die 
in eins geht mit tiefster menschlicher Aktivität, wie auch die anthropologische 
Grundlage des Ausharrens umspannt, eine Geduld also, die fest auf der Erde steht, 
aber in den Himmel reicht. 

7 Siehe die Epistel vom Fest der Heiligen Familie: •Ziehet an... Geduld" (Kol 3, 12 f.). 

Martyrium der Liebe 
Von Oda Schneider, Wien 

Der biblische Wortsinn 

Die Worte •martys" und •martyreo", wie die Evangelisten Lukas und Johannes 
sie verwenden, besagen •Zeuge", •bezeugen", •Zeugnis ablegen", überwiegend im 
positiven Sinn des •Zeugens für jemanden". 

Die Sprachwissenschaft leitet sie aus der Sanskritwurzel smri = erinnern ab und 
weist daraus den Zusammenhang mit dem lateinischen me-mor nach und mit dem 
althochdeutschen mari, das in unserem Worte Märe, Märchen fortlebt. Der •Zeuge" 
ist ein •Erinnerer", der eine vergessene Wahrheit ins Gedächtnis ruft, eine bestrit- 
tene oder bezweifelte bekräftigt, eine noch unbekannte zur Kenntnis bringt. 

Im religiösen Bereich ist es die Liebe, die den Liebenden dazu drängt, dem 
Geliebten Liebe zu bezeugen und für ihn zu zeugen. 

In unserem Sprachgebrauch hat sich der Sinn des Wortes verschoben. •Martyrium" 
wird fast gleichgesetzt mit Leid und Tod; kaum, daß der ursprüngliche Begriff der 



Martyrium der Liebe 251 

Zeugenschaft noch mitschwingt. Man nennt jede Pein, seelisch oder körperlich, 
schlechtweg eine •Marter", auch wenn sie nicht im Sinne des Zeugnisgebens erlitten 
wird. Die Verschiebung ist erklärlich; denn Leid und Tod sind innerhalb unserer 
Heilsordnung unausweichliche und auffallende Begleitumstände des Zeugnisgebens. 
Für den profanen Blick stehen sie so sehr im Vordergrund, daß sie das Wesentliche 
des Begriffes verdrängen. Martyrium wird gleichgesetzt mit Qual. Hier aber soll es 
im biblischen Sinne des Zeugnisgebens zur Geltung kommen. 

Das trinitarische Urbild 
Unser Wissen um das Geheimnis der drei Personen in dem einen Gott beruht auf 

dem Zeugnis, das sie einander geben. Der Vater •zeugt" nicht nur in Ewigkeit den 
Sohn, er •bezeugt" ihn auch. Mein Sohn bist du, heute habe ich dich gezeugt (Ps 2, 7). 
So erklingt das ewige innergöttliche Zeugnis nach außen in die Zeit. Der am Herzen 
des Vaters Ruhende (vgl. Jo 1, 17) wird zu dem in die Welt Gesandten (vgl. Jo 
3, 17), den der Vater bezeugt als vielgeliebten Sohn (Mt 3, 17). Überdies bezeugt der 
Vater seine eigene Liebe als Grund der Sendung des Sohnes (Jo 3,16). 

Der Sohn ist schlechthin der getreue Zeuge (Offb 1,5), vom Vater ausgegangen 
(Jo 16, 28) und in die Welt gekommen, um der Wahrheit Zeugnis zu geben (Jo 
18, 37). Die Wahrheit aber ist des Sohnes ewige Geburt aus dem Vater, den niemand 
gesehen hat (Jo 6,46). Wenn auch die gesamte Schöpfung den Schöpfer bezeugt, so 
bezeugt doch nur der Sohn den Vater; denn er allein kennt ihn. 

Diese beiden göttlichen Personen, zeugend oder gezeugt und einander bezeugend, 
bringen einen göttlichen Kronzeugen ihrer Liebe hervor: den gemeinsam gehauchten, 
gleich ewigen, gleich machtvollen Heiligen Geist. Dieser ist es, der so ganz und gar 
Zeuge ist, wie der Vater Vater und der Sohn Sohn. Er ist der innertrinitarische 
•Märtyrer der Liebe"'. Diese Zueignung läßt den Titel im Licht der Gottheit auf- 
funkeln und verbirgt ihn zugleich in ihrer Unergründlichkeit. 

Die Zeugenschaft des Heiligen Geistes auf Erden wird im inspirierten Schrifttum 
vielfach verkündet. Das ewige Wort kommt, um der Wahrheit Zeugnis zu geben 
(Jo 18, 37), und vollzieht dies im Geist der Wahrheit, der vom Vater ausgeht (Jo 
15, 26), den die Welt nicht empfangen kann (Jo 14, 17). Der Herr tritt voll des Hei- 
ligen Geistes sein Lehramt an (Lk 4, 1), und dieser Geist gibt mit dem Sohn Zeugnis 
für den Vater und mit dem Vater Zeugnis für den Sohn: Der Geist gibt Zeugnis 
unserem Geist (Rom 8, 16), und er gibt sich als Geist aus Gott zu erkennen, wenn er 
bezeugt: Jesus Christus ist im Fleische gekommen und stammt aus Gott (1 Jo 4, 2). 

In der Kirche wird der Geist als Paraklet zum Mahner, zum •Erinnerer", der alles 
zum Bewußtsein und zum Verständnis bringt, was Jesus gelehrt hat (vgl. Jo 14, 26). 

Martyrium als Mysterium 

Aus der Transzendenz innertrinitarischen Lebens senkt sich die Fähigkeit, der 
Liebe Zeugnis zu geben, und die Forderung danach in die Schöpfung ein, nicht in der 
Weise des Erschaffens, sondern in der Weise des Begnadens. 

Jede Gnade zieht zur Vereinigung mit Gott. Mystische Begnadung verinnigt die 
Vereinigung bis zur Vermählung, die den Menschen befähigt, der Liebe in göttlicher 
Weise Zeugnis zu geben. 



252 Oda Schneider 

Alle mystischen Gnaden entstrahlen einem einzigen Geschehen: der Menschwer- 
dung Gottes im Schoß der Jungfrau. Jedes Erfahren Gottes bezeugt diese einzig- 
artige Vermählung des Unerschaffenen mit dem Erschaffenen. Aus der Kammer zu 
Nazareth, nein: aus dem Herzen der Jungfrau geht der ewige Logos, Gott und 
Mensch als Zeuge der Dreieinigen Liebe hervor. In seinem Antlitz leuchtet die Herr- 
lichkeit Gottes auf (2 Kor 4, 6). Gottes Herrlichkeit aber ist nichts als Liebe. 

Das Zeugnis des Geistes, des Wassers und des Blutes 

Niemals hätte die Menschheit von den Dreien erfahren, die einander im Himmel 
Zeugnis geben • Vater, Sohn und Heiliger Geist •, wenn deren Liebe sich nicht 
durch Geist, Wasser und Blut auf Erden bezeugt hätte (vgl. 1 Jo 5, 6•8). 

Der Geist rückt in dieser zweiten Trinität an erste Stelle. Er ist Gott. Wasser und 
Blut sind seine Geschöpfe. 

Aus dem Wasser kommt alles Leben, der Liebe zum Zeugnis. Durch gehorsamen 
Verzicht auf die verbotene Frucht hätten die Menschen der Liebe Zeugnis geben 
sollen. Gott hat ihnen in ihrer Lebenskraft und Paradiesesfreude die Gnade des ersten 
Martyriums der Liebe angeboten. Sie haben diese Andeutung eines Opfers ver- 
weigert. 

Seither gibt es für die gebrochene Menschennatur keine andere Zeugenschaft mehr 
als eine unter Tränen und Blut. 

Johannes, der aus Liebe Wissende, betont eigens, der Gottessohn sei nicht allein 
durch Wasser gekommen, nein, durch Wasser und Blut. Aus dem Wasser kommt das 
Leben, um sich im Blut zu verströmen. Doch aus dem geöffneten Herzen des getreuen 
Zeugen am Kreuz fließt nach dem letzten Tropfen dunklen Blutes ein Bächlein hellen 
Wassers als Verheißung neuen, erlösten Lebens, der Liebe zum Zeugnis! 

Der von Vater und Sohn gehauchte Geist kam in die Jungfrau herab, in ihrem 
Schoß das gottmenschliche Leben zu erwecken. Damit hat er nicht nur dem Sohn, 
sondern auch sich selbst die Leidensfähigkeit zuerschaffen, nach der seine Liebe 
verlangte. 

•Jesus hat als Mensch gelitten, denn als Gott konnte er nicht leiden." Auch der 
Heilige Geist kann, da er Gott ist, nicht leiden. Doch Gott kann und Gott muß • als 
die wesenhafte Liebe • mitleiden können. Gibt es kein göttliches Leid, so gibt es 
doch ein göttliches Mitleid. Gott darf in seiner leidlosen Allmacht diese geheimnisvoll 
sieghafte •Schwäche" seiner Liebe einbekennen: 

Mein Herz bricht um in mir. 
Mein ganzes Mitleid ist erregt. 
Ich kann nicht wüten meinem Zorn gemäß ... 
Ich bin ja Gott, kein Mensch, 
in deiner Mitte heilig. (Os 11, 8. 9). 

Sowie Gott die Menschennatur annimmt, wird seine Zeugenschaft zur •Marter", 
viel mehr noch durch Mitleid als durch eigenes Leid. 

Mitleid ist ein überwältigend tieferes Leid, ein Überleid, so könnte man sagen, da 
der wahrhaft Mitleidende jedes fremde Leid lieber selbst erleiden als zulassen 
möchte. 



Martyrium der Liebe 253 

Das erste Zeugnis dieses göttlichen Mitleids findet sich im Buch Genesis (6, 5. 6). 
Als der Herr alles Dichten und Trachten des Menschenherzens auf das Böse gerichtet 
sah, da ward er berührt von Schmerz im Herzen zuinnerst... Dies ist ein auf Men- 
schenweise ausgesagtes göttliches Mitleid. Die Herzwunde Jesu bezeugt es. Eine 
unfaßbare, erschütternde göttliche Wirklichkeit liegt ihr zugrunde, die unsere schwa- 
chen Worte •Schmerz" und •Reue" anzudeuten suchen, und die sich mit unserem 
Begriff •Mitleid" nicht decken läßt, so weit man ihn auch fassen mag. 

Im Herzen zuinnerst ward der Dreieinige Gott von diesem Schmerz des Mitleids 
berührt, in seinem Heiligen Geist als dem •Herzen" des Vaters und des Sohnes (hl. 
Johannes Eudes). 

So sehr hat Gott die Welt geliebt, daß er seinen eingeborenen Sohn dahingab, 
damit jeder, der an ihn glaubt, nicht zugrunde gehe, sondern das ewige Leben habe 
(Jo 3,16). Die Größe der Gabe bezeugt die Größe der Liebe. Das göttliche Mitleid 
mit der rettungslos zugrundegehenden Menschheit ist so gewaltig, daß der Vater 
sein unschätzbar Kostbarstes dahingibt. Damit lastet er all das unermeßliche Leid, 
das die Menschheit sich schuldbar zugezogen hat, der unschuldigen Menschheit Jesu 
auf. Doch dieses göttliche Mitleid wird getröstet durch die •Vielen", die der in Geist, 
Wasser und Blut Kommende zu ewigem Leben geleitet. 

Als Zeuge der Liebe ist der Heilige Geist auch Zeuge der Freude des Dreieinigen 
Gottes, die durch das erwähnte Mitleid nicht im geringsten verschattet wird; im 
Gegenteil: im barmherzigen Entschluß zur Erlösung der gefallenen Menschheit 
strahlt die vollkommene Gesinnungseinheit der drei Personen herrlich auf als eine 
•Überfreude", die das •Überleid" göttlichen Mitleids mit eigenartiger Seligkeit 
durchdringt. 

Auch das menschliche Martyrium der Liebe ist nie ohne diese gnadenvoll 
geheime Seligkeit aus der am Mitleid vertieften Vereinigung mit dem Dreieinigen 
Gott, die alle •Marter" umgestaltet und verklärt. 

Welch kostbares Instrument ist für den Geist Jesu (Apg 16, 7) das gottmenschliche 
Gemüt unseres Herrn. Es ist ganz durch den Geist bewegt, so daß es erschauert im 
Heiligen Geist (Jo 11,33), im Geist betrübt ist (Jo 13, 21) und frohlockt im Heiligen 
Geist (Lk 10, 21). 

Mitleidend jegliche Marter triumphiert im Tod des getreuen Zeugen (Offb 1,5) 
das vom Geist entflammte gottmenschliche Herz: von innen aus Liebe gebrochen, von 
außen grausam zerrissen, bis zum letzten Tropfen Blut und Wasser hingegeben, 
flammendes und strömendes Herz! 

Die Flammen, die aus ihm hervorbrechen, die Fluten, die ihm entspringen, sind 
Fluten und Flammen des göttlichen Geistes, der dieses Herz durchspielt und 
beherrscht. Vom Taubengeist hat der Mensch Jesus seine stille Sanftmut und Demut 
(Mt 3,16; 11,29), vom Heiligmacher seine ganz göttliche Heiligkeit. Der Heilige 
Geist ist der Vereiniger der göttlichen und der menschlichen Natur in der Person 
des ewigen Wortes. Der Heilige Geist ist der Geist Jesu, und dessen Herz in Flam- 
menglut ist wie eine Epiphanie des Heiligen Geistes, eine lebendige Monstranz 
dieses aus göttlichem Mitleid brennenden Geistes, der selbst seine Verletzbarkeit 
verrät, da er durch Paulus bittet: Betrübet nicht den Heiligen Geist! (Eph 4, 30). 



254 Oda Schneider 

In diesem Geist ist Jesus Christus der unerreichbare König der Märtyrer, erster 
und einziger Märtyrer der Liebe; denn in diesem Geist gibt er der Liebe das gewal- 
tigste Zeugnis, das Zeugnis seiner Einheit mit dem Vater, dem er gehorsam ist bis 
zum Tod am Kreuz, das Zeugnis seines Mitleidens mit der sündigen Menschheit, das 
ihn dazu treibt, lieber alles Leid der Welt auf sich zu nehmen, als die gerechte Strafe, 
die Gottes Ehre rächende Verdammnis, zuzulassen. Noch in der Qual der Kreuzigung 
übertrifft sein Mitleid die unermeßlich persönliche Qual, da er betet: Vater, vergib 
ihnen ... (Lk 23, 34); da er den Schacher tröstet (Lk 23, 43) und da er dem Johannes 
seine Mutter schenkt (Jo 19, 27). Das Wort: Es ist vollbracht (Jo 19, 30) bezeugt 
den mystischen Tod, den er in Gottverlassenheit vor dem leiblichen Tod erlitten hat. 
Der letzte Ruf aber empfiehlt seinen Geist in des Vaters Hände (Lk 23,46), den 
Geist seines gebrochenen Herzens, das sterbend nochmals im Heiligen Geist froh- 
lockt (vgl. Lk 10, 21) ob der Einheit mit dem Vater, ob der Heimkehr zum Vater 
(vgl. Jo 16,28; 17,13). Dem Abscheiden des Geistes folgen, zur Vollendung des 
Zeugnisses, Blut und Wasser; das letzte Blut und das letzte Wasser des Zeugens 
erbarmender Liebe. 

Königin der Märtyrer 

In demselben Geist erleidet Maria das Martyrium der Liebe unter dem Kreuz. 
Ihr reines Mitleid mit ihrem Kind spiegelt den transzendenten göttlichen Schmerz im 
Herzen zuinnerst (Gen 6,6). Es trägt die Züge des Heiligen Geistes; darum, nicht 
nur der Größe wegen kommt kein Schmerz dem ihren gleich (vgl. Klgl 1,12). Das 
unsichtbare Schwert durchdringt ihr Innerstes. Einst hat ihr Geist frohlockt in Gott 
(Lk 1, 47). Dies war eine Mitfreude an Gottes Seligkeit. Nun leidet er in Gott, und 
ihr Meer der Schmerzen (vgl. Klgl 2, 13) ist Teilnahme an Gottes Mitleid. Das 
Schwert durch die Seele der Jungfrau vollendet ihr Martyrium der Liebe und kon- 
sekriert sie zur Königin der Märtyrer. Eine ganz geistige Freude aus ihrer Einheit 
mit Gott durchweht sie zugleich und gibt ihr die Kraft, in solchem Leid still und stark 
unter dem Kreuz zu stehen. Ihr Leid wird an maßvollen Zeichen der Trauer sichtbar; 
die geistige Freude bleibt im Herzen verborgen, erweist sich aber eben in der Lei- 
denskraft, deren das Martyrium der Liebe bedarf. Ihre Einheit mit dem gekreuzig- 
ten Gott verklärt das Leid zur •beata passio". 

Maria allein, der sündenlose Mensch, ist fähig, alles mitzuleiden, was ihr Sohn im 
Geist erleidet: Leid der abgewiesenen Liebe, die dem Haß begegnet; des zurück- 
gestauten Reichtums, den das äußerste Elend nicht annehmen will; Leid des Frie- 
dens, der von den Flammen der Zwietracht umzüngelt ist; Leid um die verschmäh- 
ten Gnaden. An diesem geistigen Kummer gibt Maria jenen Erlösten Anteil, die 
zum Geheimnis des Martyriums der Liebe berufen sind. 

Allgemeine Berufung 

Die Frage nach den Weisen des Martyriums der Liebe gehört nicht einem Spezial- 
gebiet geistlichen Lebens an; denn die Pflicht der Kirche zu dieser Zeugenschaft ist 
universell. Es geht um einen wesentlichen Faktor im Plan der Welterlösung. Die 
Verpflichtung zu dieser Zeugenschaft beruht auf einer Fähigkeit und einer Forde- 
rung, die den Gesamtleib der Kirche betreffen und an der Heiligung des einzelnen 
Erlösten entscheidend mitwirken. 



Martyrium der Liebe 255 

Die gesamte Kirche hat als Braut an der Zeugenschaft ihres gekreuzigten Bräuti- 
gams Anteil. Auch das Zeugnis der Jungfrau-Mutter unter dem Kreuz und •all der 
Heiligen, die treu beim Kreuze stehen", (Oration zum Gedächtnis der Sieben 
Schmerzen Mariens) hat seinen wahren Sinn und Wert nur in Sicht auf das Marty- 
rium der Braut-Kirche in ihrer Gesamtheit. 

Die Apostelgeschichte bezeichnet in wenigen Versen (4, 31•33) den Quellgrund 
der großen Kraft des Zeugnisses der jungen Kirche für die Auferstehung des Herrn: 
Die Menge der Gläubigen war ein Herz und eine Seele ... Große Liebe herrschte 
unter ihnen allen. 

Vereinzelte Heilige können trotz persönlicher Höhe allein diese wesentliche Zeu- 
genschaft nicht leisten. Es bedarf dazu des Gemeinschaftslebens, das unter Menschen 
auf die Dauer nie ohne einige •Marter" bleibt. Dies tritt schon bald nach dem 
Pfingsttag durch die Klagen der hellenistischen gegen die hebräischen Witwen zu 
Tage (Apg 6,1). Doch eben solche Schwierigkeiten bringen in den Heiligen das 
Martyrium der Liebe zur Reife. 

Nicht alle Glieder des mystischen Leibes können den Gipfel der Zeugenschaft er- 
reichen, doch jedes Glied kann mitwirken an der Atmosphäre, aus der die Heiligen 
zu den Gipfeln emporgelangen; und jeder Christ hat großen Gewinn aus dem Hoch- 
stand der Gesamtzeugenschaft, die dem Erlöser die Liebesantwort aller Erlösten 
darbringt. 

Besondere Berufung 

Es sind ihrer nicht wenige, die zu Gnadenzeiten von Sehnsucht nach dem Marty- 
rium der Liebe entflammt werden; doch es sind ihrer wenige, die zur vollen Zeugen- 
schaft heranreifen. Oftmals hindert eine getarnte Selbstsucht das freie Umsichgreifen 
der göttlichen Gnadenglut. Nicht selten sinkt der aufgelohte Brand wieder in Asche 
zusammen. Das Herz hängt sich an dieses oder jenes Erleben oder Erleiden, statt 
an Gott allein, und die Liebe verkümmert. Zumeist findet sich nur unverbindliche 
Schwärmerei. Schlimmer sind Leidenspsychosen, die in Stolz wurzeln. 

Der echte Beruf zur Teilnahme am göttlichen Martyrium der Liebe macht sich 
nicht durch Enthusiasmus des Gefühls kenntlich, nicht durch fromme Stimmung, 
Schwung oder Begeisterung. Im Gegenteil: die Gnade wirkt auf das Gemüt beruhi- 
gend durch Vereinfachung. Das göttliche Mitleid nimmt allmählich so Überhand, daß 
es die anderen Motive zu Freude, Trauer, Furcht und Hoffnung aufsaugt und das 
Innenleben über alle persönlichen Neigungen hinaushebt. Je mehr es sich vergeistigt 
und vergöttlicht, um so weniger •fühlt" man. Sind andere von Mitleid zu Tränen 
gerührt • eine flüchtige Stunde lang! •, so erscheint ein zutiefst Ergriffener viel- 
leicht in seiner Gelassenheit wie teilnahmslos. Sein gnadenhaftes Leid ist zu groß für 
die Spannweite menschlichen Fühlens. Erscheint nicht Gott selbst wie teilnahmslos 
dem abgründigen Leid der Menschheit gegenüber? ... Und welches Mitgefühl reicht 
an das göttliche Erbarmen heran, das nicht ruht, ehe es allen Schmerz der Welt auf 
sich genommen und mit eigener Hand jede Träne getrocknet hat? (Vgl. Offb 21,4.) 

Es gibt ein Leid, das viel zu groß ist für die Empfindungsfähigkeit des mensch- 
lichen Gemütes. Dies ist das göttliche •Leid des Heiligen Geistes". Wenn dieses Leid 



256 Oda Schneider 

einen Menschen in sich gezogen hat, so kann er nur noch eines tun: mit unverwand- 
tem Blick den Vater bitten um die vollkommene Einheit mit dem gebenedeiten 
Herzen, das die ganze Qual der Welt auf sich genommen hat und daran gebrochen 
ist. Die Lanzenspitze hat es nur geöffnet. Ein solcher Mensch übt sich bei jedem, auch 
dem kleinsten Anlaß im Verlieren des Lebens um der Liebe willen und achtet nicht 
dessen, ob er selbst leidet oder sich freut. Das göttliche Mitleid und die göttliche 
Mitfreude, beide überwältigend, ziehen das geschöpfliche Ich ins göttliche Du hinein. 
In dieser Vermählung wird der Mensch • er weiß selbst nicht wie • umgestaltet 
zum Liebeszeugen, Märtyrer der Liebe. 

Der Herr sagt: Wo dein Schatz ist, da ist auch dein Herz (Mt 6, 21). Das Herz ist 
dort, wo der Mensch es haben will. Er kann es bedingungslos hingeben an das •Leid 
des Heiligen Geistes", auch ohne es so zu benennen. 

Alle Heiligen des Alten und des Neuen Bundes sind ausnahmslos Märtyrer der 
Liebe. Doch es gibt unter ihnen solche, in denen dieser Beruf besonders klar aus- 
geprägt ist. Sie leisten nichts anderes als nur diese eine Zeugenschaft, wie etwa die 
heilige Therese vom Kinde Jesus. Um aber niemanden vorzuziehen oder niemanden 
zu übergehen in einer so unwägbaren Sache, greifen wir auf den ersten Liebling 
Gottes zurück, dessen Tod im heiligen Schrifttum verzeichnet ist und der als idealer 
Märtyrer der Liebe erscheint: auf Abel. 

Abel ist der erste Heilige. Unser Herr selbst kanonisiert ihn, da er ihn den gerech- 
ten Abel nennt (Mt 23,35). Dieses Wort besagt viel in seinem Mund, da er auch 
seinen himmlischen Vater so anredet: Gerechter Vater! (Jo 17, 25). Gerecht ist, wer 
Gott liebt, also Liebe mit Liebe vergilt (vgl. Lk 11, 42; Jo 5, 42). Die heilige Liturgie 
verbindet die Gerechtigkeit Abels seinem Opfer und bezeugt im Kanon der Messe 
den Wert •des Opfers Deines gerechten Dieners Abel". Auch im Stillgebet des 
7. Sonntags nach Pfingsten hebt sie •unter all den verschiedenen Opfern des alten 
Gesetzes" das •Opfer Abels" hervor als ein von Gott zum Heil aller gesegnetes. Zu 
solcher Würde und Bedeutung konnte das Opfer dieses Adamsohnes nur gelangen, 
wenn es der Liebe Zeugnis gab. Dieses Zeugnis war so deutlich, daß Kain, der Gottes 
Gunst mit Gewalt für sich erzwingen wollte, seinen Bruder aus Eifersucht erschlug. 

Abel ist nicht der erste Märtyrer der Liebe, weil sein Bruder ihn erschlug, sondern 
Kain erschlug ihn, weil er das gegenseitige Liebeszeugnis zwischen Gott und Abel 
nicht ertragen wollte. 

Die Welt haßt solche Zeugen der Liebe (vgl. Jo 17,14) und wird sie bis ans Ende 
hassen. Auch Laurentius ist nicht auf dem Rost zum Märtyrer geworden; sondern die 
Welt hat ihn auf den Rost gelegt, weil er durch Gottesdienst und Armenpflege der 
Liebe Zeugnis gegeben hat. 

Der Kirchenlehrer Johannes von Kreuz beschreibt das Wesen des heiligen Liebes- 
todes im Stand umgestaltender Vermählung mit Gott folgendermaßen: 

•Das natürliche Verscheiden der Seelen in diesem Stand gleicht zwar in den 
äußeren Umständen dem Sterben anderer; doch Ursache und Art des Todes sind 
sehr unterschieden. Wenn nämlich die anderen an Krankheit und Alter sterben, so 
entreißt diesen, auch wenn sie krank oder alt wären, nicht dies die Seele, sondern ein 
Aufschwung und eine Liebesbegegnung, viel erhabener als die vorausgegangenen, 



Martyrium der Liebe 257 

viel machtvoller und wirksamer, da sie ja imstande ist, das Gewebe zu zerreißen 
und das Kleinod der Seele mit sich zu führen"1. 

Folgerichtig war auch die Ursache des Liebestodes Jesu am Kreuz nicht Ersticken 
oder Verbluten, sondern ein Aufschwung, eine Liebesbegegnung, wie der Ausruf: 
Vater, in deine Hände ... sie deutlich zu erkennen gibt. Kein Märtyrer stirbt an der 
•Marter". Er stirbt der Liebe zum Zeugnis, ob nun sein Blut fließt oder nicht. Dieser 
tödliche Aufschwung aber, diese Liebesbegegnung ist wieder nicht als ein Hoch- 
wallen des Gefühls in jubelnder Begeisterung zu denken; vielmehr als ein freier, 
kühner Wurf des von aller Eigensucht geheilten Willens in Gottes Willen hinein. 
Solchem Aufschwung aber müssen, nach der Lehre des Doctor mysticus, viele voraus- 
gegangen sein; immer wieder mußte der Eigenwille zu Gott emporgeworfen werden. 

Die heilige Therese vom Kinde Jesus vollendete ihr Martyrium der Liebe in 
idealer Weise, als sie im Sterben ausrief: •Mein Gott, ich liebe dich!" Dieser ent- 
scheidende Aufschwung aber wäre ihr nicht möglich gewesen ohne viele Vorübungen. 
Als sie etwa in einer ihr unsympathischen Mitschwester durch besondere Freundlich- 
keit den Eindruck des Geliebtseins erweckte, hat sie ihren Liebestod vorweggenom- 
men und vorbereitet. 

Dies ist der in Gottes Augen kostbare Tod seiner Heiligen (vgl. Ps 115, 6). Er 
dient Gott und den Seelen unvergleichlich wirksamer als jedes andere Werk, denn 
er bezeugt jene reine Liebe, von der ein Weniges der Kirche mehr nützt als alle 
äußeren Taten zusammen (hl. Johannes vom Kreuz). 

Wer zwar in der Gnade hingeschieden, aber noch kein Zeuge reiner Liebe ist, muß 
es im Fegfeuer werden. Die Läuterungsflammen werden durch eine andere •Marter" 
übertroffen: durch marternde Sehnsucht nach Gott allein, die der Liebe Zeugnis gibt. 
Letztlich gehen nur Märtyrer der Liebe in die Seligkeit des Dreieinigen Gottes ein. 

Der Heilige Geist wirkt mit seiner mächtigen und milden Gnadenkraft in den 
Erwählten das Wunder der Verähnlichung und Vereinigung, das umgestaltende 
Ausgehen aus dem Ich und das Eingehen in den geliebten Gott. Für den geschaffenen 
Geist ist dieses Hinübergehen ein Sterben in ein neues Leben hinein. Jesus sagt: 
Ich lebe um des Vaters willen, und so lebt der, der mich ißt, um meinetwillen (Jo 
6, 58). Doch er weist den Weg dazu durch einen Tod hindurch: Wer sein Leben um 
meinetwillen verliert, gewinnt es (Mt 16, 25). Wer sein Leben um Jesu willen ver- 
liert, der verliert es um der Liebe willen und gibt ihr dadurch Zeugnis. Dieses Ver- 
lieren fällt nicht mit dem leiblichen Tod zusammen. Beginnt es in der Blüte des 
Lebens und wird es treu geübt, so entfaltet es sich mit Gottes Gnade zu dem herr- 
lichen Martyrium der Liebe, für das der Mensch, wir spüren es, erschaffen ist. 

1 Johannes vom Kreuz, Lebendige Liebesflamme 1, 24. 




