250 Oda Schneider

ders gern als Verkérperungen der Haupttugenden vorstellte; das Pontificale Roma-
num (das liturgische Buch, das die dem Bischof vorbehaltenen Funktionen enthilt)
bietet noch Beispiele dafiir. In einer am 3. Fastensonntag zu lesenden Stelle aus den
Schriften des hl. Ambrosius wird Abraham (wie iiblich) dem Glauben, Isaak der
Herzensreinheit, der agyptische Josef der Keuschheit und sein Vater Jakob der Ge-
duld zugeordnet. Dabei wird wohl an die Geduld des Erzvaters im Ertragen von
Leiden, an die Geduld, die er mit seinen ilteren Sohnen hatte und das geduldige
Warten auf seinen Lieblingssohn gedacht. Spéter erschien dann Hiob als Verkérpe-
rung der Geduld, deshalb wurde er dem Stand der Eheleute als Vorbild gegeben.
In beiden ,Vorbildern“ also, in Jakob und Hiob, wird die Geduld als besondere
Tugend des Familienlebens angesehen?.

Aber schon allein dafl sich unter den ,Gelegenheitsgebeten“ eine besondere
Gruppe befindet, die um Geduld bittet, ist angesichts der Stellung dieser Tugend im
philosophischen und theologischen Denken eine bemerkenswerte Tatsache. Der Inhalt
dieser Gebete weist auf die Grundbestimmung der Geduld fiir das Wesen des Men-
schen. Wir werden angeleitet, Geduld nicht nur als formales Verhalten zu verstehen
— dafl man sich eben beugen muff —, sondern in ihrer inhaltlichen Fiille, die die
Grundereignisse der Heilsgeschichte umfafit und ebenso die christologische Wahrheit
des ,Kreuztragens“, die gnadentheologische Wirklichkeit einer ,Gabe“ Gottes, die
in eins geht mit tiefster menschlicher Aktivitit, wie auch die anthropologische
Grundlage des Ausharrens umspannt, eine Geduld also, die fest auf der Erde steht,
aber in den Himmel reicht.

7 Siehe die Epistel vom Fest der Heiligen Familie: ,Ziehet an. .. Geduld (Kol 8, 12f.).

Martyrium der Liebe
VonOda Schneider, Wien

Der biblische Wortsinn

Die Worte ,martys“ und ,martyréo®, wie die Evangelisten Lukas und Johannes
sie verwenden, besagen ,Zeuge“, ,bezeugen®, ,Zeugnis ablegen®, iberwiegend im
positiven Sinn des ,Zeugens fiir jemanden®.

Die Sprachwissenschaft leitet sie aus der Sanskritwurzel smri = erinnern ab und
weist daraus den Zusammenhang mit dem lateinischen me-mor nach und mit dem
althochdeutschen mari, das in unserem Worte Mire, Marchen fortlebt. Der ,Zeuge“
ist ein ,Erinnerer®, der eine vergessene Wahrheit ins Gedichtnis ruft, eine bestrit-
tene oder bezweifelte bekriftigt, eine noch unbekannte zur Kenntnis bringt.

Im religiosen Bereich ist es die Liebe, die den Liebenden dazu dringt, dem
Geliebten Liebe zu bezeugen und fiir ihn zu zeugen.

In unserem Sprachgebrauch hat sich der Sinn des Wortes verschoben. ,Martyrium“
wird fast gleichgesetzt mit Leid und Tod; kaum, dafl der urspriingliche Begriff der



Martyrium der Licbe 251

Zeugenschaft noch mitschwingt. Man nennt jede Pein, seelisch oder korperlich,
schlechtweg eine ,Marter“, auch wenn sie nicht im Sinne des Zeugnisgebens erlitten
wird. Die Verschiebung ist erklirlich; denn Leid und Tod sind innerhalb unserer
Heilsordnung unausweichliche und auffallende Begleitumstinde des Zeugnisgebens.
Fiir den profanen Blick stehen sie so sehr im Vordergrund, dafl sic das Wesentliche
des Begriffes verdringen. Martyrium wird gleichgesetzt mit Qual. Hier aber soll es
im biblischen Sinne des Zeugnisgebens zur Geltung kommen.

Das trinitarische Urbild

Unser Wissen um das Geheimnis der drei Personen in dem einen Gott beruht auf
dem Zeugnis, das sie einander geben. Der Vater ,zeugt” nicht nur in Ewigkeit den
Sohn, er ,bezeugt® ihn auch. Mein Sohn bist du, heute habe ich dich gezeugt (Ps 2, 7).
So erklingt das ewige innergéttliche Zeugnis nach aufien in die Zeit. Der am Herzen
des Vaters Ruhende (vgl. Jo 1, 17) wird zu dem in die Welt Gesandten (vgl. Jo
3,17), den der Vater bezeugt als vielgeliebten Sohn (Mt 3, 17). Uberdies bezeugt der
Vater seine ecigene Liebe als Grund der Sendung des Sohnes (Jo 3, 16). :

Der Sohn ist schlechthin der getreue Zeuge (Offb 1, 5), vom Uater ausgegangen
(Jo 16, 28) und in die Welt gekommen, um der Wahrheit Zeugnis zu geben (Jo
18, 87). Die Wahrheit aber ist des Sohnes ewige Geburt aus dem Vater, den niemand
gesehen hat (Jo 6,46). Wenn auch die gesamte Schopfung den Schopfer bezeugt, so
bezeugt doch nur der Sohn den Vater; denn er allein kennt ihn.

Diese beiden gottlichen Personen, zeugend oder gezeugt und einander bezeugend,
bringen einen gottlichen Kronzeugen ihrer Liebe hervor: den gemeinsam gehauchten,
gleich ewigen, gleich machtvollen Heiligen Geist. Dieser ist es, der so ganz und gar
Zeuge ist, wie der Vater Vater und der Sohn Sohn. Er ist der innertrinitarische
»Martyrer der Liebe“. Diese Zueignung lifit den Titel im Licht der Gottheit auf-
funkeln und verbirgt ihn zugleich in ihrer Unergrindlichkeit.

Die Zeugenschaft des Heiligen Geistes auf Erden wird im inspirierten Schrifttum
vielfach verkiindet. Das ewige Wort kommt, um der Wahrheit Zeugnis zu geben
(Jo 18, 87), und vollzieht dies im Geist der Wakrkeit, der vom Uater ausgeht (Jo
15, 26), den die Welt nicht empfangen kann (Jo 14, 17). Der Herr tritt voll des Hei-
ligen Geistes sein Lehramt an (Lk 4, 1), und dieser Geist gibt mit dem Sohn Zeugnis
fiir den Vater und mit dem Vater Zeugnis fiir den Sohn: Der Geist gibt Zeugnis
unserem Geist (Rom 8, 16), und er gibt sich als Geist aus Gott zu erkennen, wenn er
bezeugt: Jesus Christus ist im Fleische gekommen und stammt aus Gott (1 Jo 4, 2).

In der Kirche wird der Geist als Paraklet zum Mahner, zum ,Erinnerer®, der alles
zum Bewufitsein und zum Verstindnis bringt, was Jesus gelehrt hat (vgl. Jo 14, 26).

Martyrium als Mysterium

Aus der Transzendenz innertrinitarischen Lebens senkt sich die Fahigkeit, der
Liebe Zeugnis zu geben, und die Forderung danach in die Schopfung ein, nicht in der
Weise des Erschaffens, sondern in der Weise des Begnadens.

Jede Gnade zieht zur Vereinigung mit Gott. Mystische Begnadung verinnigt die
Vereinigung bis zur Vermahlung, die den Menschen befahigt, der Liebe in gottlicher
Weise Zeugnis zu geben.



252 ' Oda Schneider

Alle mystischen Gnaden entstrahlen einem einzigen Geschehen: der Menschwer-
dung Gottes im Schofl der Jungfrau. Jedes Erfahren Gottes bezeugt diese einzig-
artige Vermahlung des Unerschaffenen mit dem Erschaffenen. Aus der Kammer zu
Nazareth, nein: aus dem Herzen der Jungfrau geht der ewige Logos, Gott und
Mensch als Zeuge der Dreieinigen Liebe hervor. In seinem Antlitz leuchtet die Herr-
lichkeit Gottes auf (2 Kor 4, 6). Gottes Herrlichkeit aber ist nichts als Liebe.

Das Zeugnis des Geistes, des Uassers und des Blutes

Niemals hitte die Menschheit von den Dreien erfahren, die einander im Himmel
Zeugnis geben — Vater, Sohn und Heiliger Geist —, wenn deren Liebe sich nicht
durch Geist, Wasser und Blut auf Erden bezeugt hitte (vgl. 1 Jo 5, 6—8).

Der Geist riickt in dieser zweiten Trinitit an erste Stelle. Er ist Gott. Wasser und
Blut sind seine Geschopfe.

Aus dem Wasser kommt alles Leben, der Liebe zum Zeugnis. Durch gehorsamen
Verzicht auf die verbotene Frucht hiitten die Menschen der Liebe Zeugnis geben
sollen. Gott hat ihnen in ihrer Lebenskraft und Paradiesesfreude die Gnade des ersten
Martyriums der Liebe angeboten. Sie haben diese Andeutung eines Opfers ver-
weigert.

Seither gibt es fiir die gebrochene Menschennatur keine andere Zeugenschaft mehr
als eine unter Trinen und Blut.

Johannes, der aus Liebe Wissende, betont eigens, der Gottessohn sei nicht allein
durch Wasser gekommen, nein, durch Wasser und Blut. Aus dem Wasser kommt das
Leben, um sich im Blut zu verstrémen. Doch aus dem gedffneten Herzen des getreuen
Zeugen am Kreuz fliefit nach dem letzten Tropfen dunklen Blutes ein Bichlein hellen
Wassers als Verheiflung neuen, erlsten Lebens, der Liebe zum Zeugnis!

Der von Vater und Sohn gehauchte Geist kam in die Jungfrau herab, in ihrem
Schoff das gottmenschliche Leben zu erwecken. Damit bat er nicht nur dem Sohn,
sondern auch sich selbst die Leidensfihigkeit zuerschaffen, nach der seine Liebe
vérlangte.

-+ ,Jesus hat als Mensch gelitten, denn als Gott konnte er nicht leiden.* Auch der
Heilige Geist kann, da er Gott ist, nicht leiden. Doch Gott kann und Gott mufl — als
die wesenhafte Liebe — mitleiden kénnen. Gibt es kein gottliches Leid, so gibt es
doch ein géttliches Mitleid. Gott darf in seiner leidlosen Allmacht diese geheimnisvoll
sieghafte ,Schwiche“ seiner Liebe einbekennen:

Mein Herz bricht um in mir.

Mein ganzes Mitleid ist erregt.

Ich kann nicht wiiten meinem Zorn gemdf3 . . .

Ich bin ja Gott, kein Mensch,

in deiner Mitte heilig. (Os 11, 8. 9).

‘Sowie Gott die Menschennatur annimmt, wird seine Zeugenschaft zur ,Marter®,
viel mehr noch durch Mitleid als durch eigenes Leid.

Mitleid ist ein iiberwiltigend tieferes Leid, ein Uberleid, so kénnte man sagen, da
der wahrbaft Mitleidende jedes fremde Leid lieber selbst erleiden als zulassen
mochte



Martyrium der Licbe 253

Das erste Zeugnis dieses gottlichen Mitleids findet sich im Buch Genesis (6, 5. 6).
Als der Herr alles Dichten und Trachten des Menschenherzens auf das Bose gerichtet
sah, da ward er beriihrt von Schmerz im Herzen zuinnerst . . . Dies ist ein anf Men-
schenweise ausgesagtes gottliches Mitleid. Die Herzwunde Jesu bezeugt es. Eine
unfaflbare, erschiitternde géttliche Wirklichkeit liegt ihr zugrunde, die unsere schwa-
chen Worte ,Schmerz“ und ,Reue“ anzudeuten suchen, und die sich mit unserem
Begriff ,Mitleid“ nicht decken 1488, so weit man ihn auch fassen mag.

Im Herzen zuinnerst ward der Dreieinige Gott von diesem Schmerz des Mitleids
beriihrt, in seinem Heiligen Geist als dem ,Herzen“ des Vaters und des Sohnes (hl.
Jobannes Eudes).

So sehr hat Gott die Welt geliebt, dafi er seinen eingeborenen Sohn dahingab,
damit jeder, der an ihn glaubt, nicht zugrunde gehe, sondern das ewige Leben habe
(Jo 8, 16). Die Grofle der Gabe bezeugt die Grofle der Liebe. Das gottliche Mitleid
mit der rettungslos zugrundegehenden Menschheit ist so gewaltig, daf der Vater
sein unschitzbar Kostbarstes dahingibt. Damit lastet er all das unermeflliche Leid,
das die Menschheit sich schuldbar zugezogen hat, der unschuldigen Menschheit Jesu
auf. Doch dieses gottliche Mitleid wird getréstet durch die , Vielen®, die der in Geist,
Wasser und Blut Kommende zu ewigem Leben geleitet.

Als Zeuge der Liebe ist der Heilige Geist auch Zeuge der Freude des Dreieinigen
Gottes, die durch das erwihnte Mitleid nicht im geringsten verschattet wird; im
Gegenteil: im barmherzigen Entschluf zur Erlésung der gefallenen Menschheit
strahlt die vollkommene Gesinnungseinheit der drei Personen herrlich auf als eine

»Uberfreude®, die das ,,Uberleld“ gottlichen Mitleids mit eigenartiger Seligkeit
durchdringt.

Auch das menschhche Martyrium der Liebe ist nie ohne diese gnadenvoll
geheime Seligkeit aus der am Mitleid vertieften Vereinigung mit dem Drelcmlgen
Gott, die alle ,Marter“ umgestaltet und verklirt.

Welch kostbares Instrument ist fiir den Geist Jesu (Apg 16, 7) das gottmenschlldle
Gemiit unseres Herrn. Es ist ganz durch den Geist bewegt, so da es erschauert im
Heiligen Geist (Jo 11, 83), im Geist betriibt ist (Jo 18, 21) und frohlockt im Heiligen
Geist (Lk 10, 21).

Mitleidend jegliche Marter triumphiert im Tod des getreuen Zeugen (Offb 1, 5)
das vom Geist entflammte gottmenschliche Herz: von innen aus Liebe gebrochen, von
auflen grausam zerrissen, bis zum letzten Tropfen Blut und UWasser hingegeben,
flammendes und strémendes Herz!

Die Flammen, die aus ihm hervorbrechen, die Fluten, die ithm entspringen, sind
Fluten und Flammen des gottlichen Geistes, der dieses Herz durchspielt und
beherrscht. Vom Taubengeist hat der Mensch Jesus seine stille Sanftmut und Demut
(Mt 3,16; 11,29), vom Heiligmacher seine ganz gittliche Heiligkeit. Der Heilige
Geist ist der Vereiniger der gottlichen und der menschlichen Natur in der Person
des ewigen Wortes. Der Heilige Geist ist der Geist Jesu, und dessen Herz in Flam-
menglut ist wie eine Epiphanie des Heiligen Geistes, eine lebendige Monstranz
dieses aus gottlichem Mitleid brennenden Geistes, der selbst seine Verletzbarkeit
verrat, da er durch Paulus bittet: Betriibet nicht den Heiligen Geist! (Eph 4, 30). .



254 Oda Schneider

In diesem Geist ist Jesus Christus der unerreichbare Kénig der Martyrer, erster
und einziger Martyrer der Liebe; denn in diesem Geist gibt er der Liebe das gewal-
tigste Zeugnis, das Zeugnis seiner Einheit mit dem Vater, dem er gehorsam ist bis
zum Tod am Kreuz, das Zeugnis seines Mitleidens mit der siindigen Menschheit, das
ihn dazu treibt, lieber alles Leid der Welt auf sich zu nehmen, als die gerechte Strafe,
die Gottes Ehre rachende Verdammnis, zuzulassen. Noch in der Qual der Kreuzigung
iibertrifft sein Mitleid die unermeflich personliche Qual, da er betet: Uater, vergib
thnen . .. (Lk 28, 34); da er den Schicher trostet (Lk 23, 43) und da er dem Johannes
seine Mutter schenkt (Jo 19, 27). Das Wort: Es ist vollbracht (Jo 19, 30) bezeugt
den mystischen Tod, den er in Gottverlassenheit vor dem leiblichen Tod erlitten hat.
Der letzte Ruf aber empfiehlt seinen Geist in des Vaters Hinde (Lk 23, 46), den
Geist seines gebrochenen Herzens, das sterbend nochmals im Heiligen Geist froh-
lockt (vgl. Lk 10, 21) ob der Einheit mit dem Vater, ob der Heimkehr zum Vater
(vgl. Jo 16,28; 17,13). Dem Abscheiden des Geistes folgen, zur Vollendung des
Zeugnisses, Blut und Wasser; das letzte Blut und das letzte Wasser des Zeugens
erbarmender Liebe.

Kénigin der Martyrer

In demselben Geist erleidet Maria das Martyrium der Liebe unter dem Kreuz.
Ihr reines Mitleid mit ihrem Kind spiegelt den transzendenten gottlichen Schmerz im
Herzen zuinnerst (Gen 6, 6). Es trigt die Ziige des Heiligen Geistes; darum, nicht
nur der Grofle wegen kommt kein Schmerz dem ihren gleich (vgl. Klgl 1, 12). Das
unsichtbare Schwert durchdringt ihr Innerstes. Einst hat ihr Geist frohlockt in Gott
(Lk 1, 47). Dies war eine Mitfreude an Gottes Seligkeit. Nun leidet er in Gott, und
ihr Meer der Schmerzen (vgl. Klgl 2,13) ist Teilnahme an Gottes Mitleid. Das
Schwert durch die Seele der Jungfrau vollendet ihr Martyrium der Liebe und kon-
sekriert sie zur Konigin der Martyrer. Eine ganz geistige Freude aus ihrer Einheit
mit Gott durchweht sie zugleich und gibt ihr die Kraft, in solchem Leid still und stark
unter dem Kreuz zu stehen. Ihr Leid wird an mafivollen Zeichen der Trauer sichtbar;
die geistige Freude bleibt im Herzen verborgen, erweist sich aber eben in der Lei-
denskraft, deren das Martyrium der Liebe bedarf. Ihre Einheit mit dem gekreuzig-
ten Gott verklirt das Leid zur ,beata passio®.

Maria allein, der siindenlose Mensch, ist fahig, alles mitzuleiden, was ihr Sohn im
Geist erleidet: Leid der abgewiesenen Liebe, die dem Hafl begegnet; des zuriick-
gestauten Reichtums, den das duflerste Elend nicht annehmen will; Leid des Frie-
dens, der von den Flammen der Zwietracht umzingelt ist; Leid um die verschmih-
ten Gnaden. An diesem geistigen Kummer gibt Maria jenen Erlosten Anteil, die
zum Geheimnis des Martyriums der Liebe berufen sind.

Allgemeine Berufung

Die Frage nach den Weisen, des Martyriums der Liebe gehért nicht einem Spezial-
gebiet geistlichen Lebens an; denn die Pflicht der Kirche zu dieser Zeugenschaft ist
universell. Es geht um einen wesentlichen Faktor im Plan der Welterlosung. Die
Verpflichtung zu dieser Zeugenschaft beruht auf einer Fihigkeit und einer Forde-
rung, die den Gesamtleib der Kirche betreffen und an der Heiligung des einzelnen
Erlésten entscheidend mitwirken.



Martyrium der Liebe 255

Die gesamte Kirche hat als Braut an der Zeugenschaft ihres gekreuzigten Brauti-
gams Anteil. Auch das Zeugnis der Jungfrau-Mutter unter dem Kreuz und ,all der
Heiligen, die treu beim Kreuze stehen®, (Oration zum Gedichtnis der Sieben
Schmerzen Mariens) hat seinen wahren Sinn und Wert nur in Sicht auf das Marty-
rium der Braut-Kirche in jhrer Gesamtheit.

Die Apostelgeschichte bezeichnet in wenigen Versen (4, 31—33) den Queligrund
der grofien Kraft des Zeugnisses der jungen Kirche fiir die Auferstehung des Herrn:
Die Menge der Gldubigen war ein Herz und eine Seele . .. Grofie Licbe herrschte
unter ihnen allen.

Vereinzelte Heilige konnen trotz personlicher Hohe allein diese wesentliche Zeu-
genschaft nicht leisten. Es bedarf dazu des Gemeinschaftsiebens, das unter Menschen
auf die Dauer nie ohne einige ,Marter bleibt. Dies tritt schon bald nach dem
Pfingsttag durch die Klagen der hellenistischen gegen die hebriischen Witwen zu
Tage (Apg 6,1). Doch eben solche Schwierigkeiten bringen in den Heiligen das
Martyrium der Liebe zur Reife.

Nicht alle Glieder des mystischen Leibes konnen den Gipfel der Zeugenschaft er-

reichen, doch jedes Glied kann mitwirken an der Atmosphire, aus der die Heiligen
zu den Gipfeln emporgelangen; und jeder Christ hat groffen Gewinn aus dem Hoch-
stand der Gesamtzeugenschaft, die dem Erloser die Liebesantwort aller Erlésten
darbringt.

Besondere Berufung

Es sind ihrer nicht wenige, die zu Gnadenzeiten von Sehnsucht nach dem Marty-
rium der Liebe entflammt werden; doch es sind ihrer wenige, die zur vollen Zeugen-
schaft heranreifen. Oftmals hindert eine getarnte Selbstsucht das freie Umsichgreifen
der gottlichen Gnadenglut. Nicht selten sinkt der aufgelohte Brand wieder in Asche
zusammen. Das Herz hingt sich an dieses oder jenes Erleben oder Erleiden, statt
an Gott allein, und die Liebe verkiimmert. Zumeist findet sich nur unverbindliche
Schwirmerei. Schlimmer sind Leidenspsychosen, die in Stolz wurzeln.

Der echte Beruf zur Teilnahme am gottlichen Martyrium der Liebe macht sich
nicht durch Enthusiasmus des Gefiithls kenntlich, nicht durch fromme Stimmung,
Schwung oder Begeisterung. Im Gegenteil: die Gnade wirkt auf das Gemiit beruhi-
gend durch Vereinfachung. Das gottliche Mitleid nimmt alimahlich so iiberhand, dafl
es die anderen Motive zu Freude, Trauver, Furcht und Hoffnung aufsaugt und das
Innenleben iiber alle persinlichen Neigungen hinaushebt. Je mehr es sich vergeistigt
und vergéttlicht, um so weniger ,fithlt* man. Sind andere von Mitleid zu Trinen
gerihrt — eine fliichtige Stunde lang! —, so erscheint ein zutiefst Ergriffener viel-
leicht in seiner Gelassenheit wie teilnahmslos. Sein gnadenhaftes Leid ist zu grof} fiir
die Spannweite menschlichen Fiihlens. Erscheint nicht Gott selbst wie teilnahmslos
dem abgriindigen Leid der Menschheit gegeniiber? . . . Und welches Mitgefiihl reicht
an das géttliche Erbarmen heran, das nicht ruht, ehe es allen Schmerz der Welt auf
sich genommen und mit eigener Hand jede Trine getrocknet hat? (Vgl. Offb 21,4.)

Es gibt ein Leid, das viel zu grof§ ist fiir die Empfindungsfahigkeit des mensch-
lichen Gemiites. Dies ist das gottliche ,Leid des Heiligen Geistes“. Wenn dieses Leid



256 ‘Oda Schneider

einen Menschen in sich gezogen hat, so kann er nur noch eines tun: mit unverwand-
tem Blick den Vater bitten um die vollkommene Einheit mit dem gebenedeiten
Herzen, das die ganze Qual der Welt auf sich genommen hat und daran gebrochen
ist. Die Lanzenspitze hat es nur gedffnet. Ein solcher Mensch iibt sich bei jedem, auch
dem kleinsten Anlaf im Verlieren des Lebens um der Liebe willen und achtet nicht
dessen, ob er selbst leidet oder sich freut. Das géttliche Mitleid und die gottliche
Mitfreude, beide iiberwiltigend, zichen das geschopfliche Ich ins géttliche Du hinein.
In dieser Vermahlung wird der Mensch — er weif} selbst nicht wie — umgestaltet
zum Liebeszeugen, Martyrer der Liebe.

Der Herr sagt: Wo dein Schatz ist, da ist auch dein Herz (Mt 6, 21). Das Herz ist
dort, wo der Mensch es haben will. Er kann es bedingungslos hingeben an das ,Leid
des Heiligen Geistes“, auch ohne es so zu benennen,

Alle Heiligen des Alten und des Neuen Bundes sind ausnahmslos Martyrer der
Liebe. Doch es gibt unter ihnen solche, in denen dieser Beruf besonders klar aus-
gepragt ist. Sie leisten nichts anderes als nur diese eine Zeugenschaft, wie etwa die
heilige Therese vom Kinde Jesus. Um aber niemanden vorzuzichen oder niemanden
zu iibergehen in einer so unwigbaren Sache, greifen wir auf den ersten Liebling
Gottes zuriick, dessen Tod im heiligen Schrifttum verzeichnet ist und der als idealer
Martyrer der Liebe erscheint: auf Abel.

Abel ist der erste Heilige. Unser Herr selbst kanonisiert ihn, da er ihn den gerech-
ten Abel nennt (Mt 23, 35). Dieses Wort besagt viel in seinem Mund, da er auch
seinen himmlischen Vater so anredet: Gerechter Uater! (Jo 17, 25). .Gerecht ist, wer
Gott liebt, also Liebe mit Liebe vergilt (vgl. Lk 11, 42; Jo 5, 42). Die heilige Liturgie
verbindet die Gerechtigkeit Abels seinem Opfer und bezeugt im Kanon der Messe
den Wert ,des Opfers Deines gerednten Dieners Abel“. Auch im Stillgebet des
7. Sonntags nach Pfingsten hebt sie ,unter all den verschiedenen Opfern des alten
Gesetzes* das ,Opfer Abels hervor als ein von Gott zum Heil aller gesegnetes. Zu
solcher Wiirde und Bedeutung konnte das Opfer dieses Adamsohnes nur gelangen,
wenn es der Liebe Zeugnis gab. Dieses Zeugnis war so deutlich, dafl Kain, der Gottes
Gunst mit Gewalt fiir sich erzwingen wollte, seinen Bruder aus Eifersucht erschlug.

Abel ist nicht der erste Martyrer der Liebe, weil sein Bruder ihn erschlug, sondern
Kain erschlug ihn, weil er das gegenseitige Licbeszeugnis zwischen Gott und Abel
nicht ertragen wollte,

Die Welt hafit solche Zeugen der Liebe (vgl. Jo 17, 14) und wird sie bis ans Ende
hassen. Auch Laurentius ist nicht auf dem Rost zum Martyrer geworden; sondern die
Welt hat ihn auf den Rost gelegt, weil er durch Gottesdienst und Armenpflege der
Licbe Zeugnis gegeben hat,

Der Kirchenlehrer Johannes von Kreuz beschreibt das Wesen des heiligen Liebes- .
todes im Stand umgestaltender Vermihlung mit Gott folgendermafien:

»Das natiirliche Verscheiden der Seelen in diesem Stand gleicht zwar in den
aufleren Umstinden dem Sterben anderer; doch Ursache und Art des Todes sind
sehr unterschieden. Wenn nimlich die anderen an Krankheit und Alter sterben, so
entreiflt diesen, auch wenn sie krank oder alt wiren, nicht dies die Seele, sondern ein
Aufschwung und eine Liebesbegegnung, viel erhabener als die vorausgegangenen,



Martyrium der Liebe 257

viel machtvoller und wirksamer, da sie ja imstande ist, das Gewebe zu zerreiffen
und das Kleinod der Seele mit sich zu fithren“?.

Folgerichtig war auch die Ursache des Liebestodes Jesu am Kreuz nicht Ersticken
oder Verbluten, sondern ein Aufschwung, eine Liebesbegegnung, wie der Ausruf:
Uater, in deine Hinde . . . sie deutlich zu erkennen gibt. Kein Martyrer stirbt an der
~Marter“. Er stirbt der Liebe zum Zeugnis, ob nun sein Blut fliefit oder nicht. Dieser
todliche Aufschwung aber, diese Liebesbegegnung ist wieder nicht als ein Hoch-
wallen des Gefithls in jubelnder Begeisterung zu denken; vielmehr als ein freier,
kithner Wurf des von aller Figensucht geheilten Willens in Gottes Willen hinein.
Solchem Aufschwung aber miissen, nach der Lehre des Doctor mysticus, viele voraus-
gegangen sein; immer wieder mufite der Eigenwille zu Gott emporgeworfen werden.

Die heilige Therese vom Kinde Jesus vollendete ihr Martyrium der Liebe in
idealer Weise, als sie im Sterben ausrief: ,Mein Gott, ich liebe dich!“ Dieser ent-
scheidende Aufschwung aber wire ihr nicht méglich gewesen ohne viele Voriibungen.
Als sie etwa in einer ihr unsympathischen Mitschwester durch besondere Freundlich-
keit den Eindruck des Geliebtseins erweckte, hat sie ihren Liebestod vorweggenom-
men und vorbereitet.

Dies ist der in Gottes Augen kostbare Tod seiner Heiligen (vgl. Ps 115, 6). Er
dient Gott und den Seelen unvergleichlich wirksamer als jedes andere Werk, denn
er bezeugt jene reine Liebe, von der ein Weniges der Kirche mehr niitzt als alle
duferen Taten zusammen (hl. Johannes vom Kreuz).

Wer zwar in der Gnade hingeschieden, aber noch kein Zeuge reiner Liebe ist, muf}
es im Fegfeuer werden. Die Lauterungsflammen werden durch eine andere ,Marter®
tibertroffen: durch marternde Sehnsucht nach Gott allein, die der Liebe Zeugnis gibt.
Letztlich gehen nur Martyrer der Liebe in die Seligkeit des Dreieinigen Gottes ein.

Der Heilige Geist wirkt mit seiner michtigen und milden Gnadenkraft in den
Erwihlten das Wunder der Verdhnlichung und Vereinigung, das umgestaltende
Ausgehen aus dem Ich und das Eingehen in den geliebten Gott. Fiir den geschaffenen
Geist ist dieses Hiniibergehen ein Sterben in ein neues Leben hinein. Jesus sagt:
Ich lebe um des Uaters willen, und so lebt der, der mich ifit, um meinetwillen (Jo
6, 58). Doch er weist den Weg dazu durch einen Tod hindurch: Wer sein Leber um
meinetwillen verliert, gewinnt es (Mt 16, 25). Wer sein Leben um Jesu willen ver-
liert, der verliert es um der Liebe willen und gibt ihr dadurch Zeugnis. Dieses Ver-
lieren fillt nicht mit dem leiblichen Tod zusammen. Beginnt es in der Bliite des
Lebens und wird es treu geiibt, so entfaltet es sich mit Gottes Gnade zu dem herr-
lichen Martyrium der Liebe, fiir das der Mensch, wir spiiren es, erschaffen ist.

1 Johannes vom Kreuz, Lebendige Liebesflamme 1, 24.






