Erwiigungen iiber das christliche Weltverstindnis*

Von Otto Semmelroth SJ, Frankfurt/Main

Christliche Existenz ist nicht ohne einen Blick auf die Wirklichkeit beschreibbar.
die mit dem Wort Welt bezeichnet wird. Das zeigt das Neue Testament uniiberseh-
bar und das ist auch der ganzen christlichen Tradition bewufit geblieben. Die Aus-
einandersetzung, die es heute dariiber zu geben scheint, kann, wenn sie im Rahmen
der christlichen Offenbarung bleiben will, nur darum gehen, ob ein allzu verein-
fachendes Ja oder Nein noch geniigend den differenzierten Inhalt im Auge behilt,
der im Begriff Welt enthalten ist. In irgendeiner Weise war das Thema Welt zu
allen Zeiten aktuell. Aber heute ist seine Aktualitat besonders gro. Wenn nicht
alles triigt, scheint dic kommende Arbeit des Konzils in eine Klirung des Verhilt-
nisses der Kirche und ihrer Gliubigen zur heutigen Welt einzumiinden, nachdem
zunichst die innerkirchlichen Themen — der in der Liturgie vollzogene zentrale
Lebensvollzug der Kirche, das Wesensgeheimnis der Kirche selbst, die Offenbarung
als Begriindung kirchlichen Daseins — im Vordergrund standen. Die Situation der
Kirche heute hat dem Konzil dieses Thema aufgezwungen. Das Schema ,Uber die
Kirche in der gegenwirtigen Welt“ gehdrte gar nicht zu den urspriinglich vor-
gesehenen Schemata; es ist erst viel spater hinzugekommen.

Nicht nur die milhsamen Vorarbeiten dieses Konzilsschemas haben gezeigt, daff
die Frage nach der Welt und nach der Kirche in ihr sehr behutsam behandelt werden
muf}; es war fiir den Kenner der Materie kaum anders zu erwarten. Diese Behutsam-
keit mufl vor allem walten, wo man zu bestimmen versucht, was eigentlich Welt sei.

1. Zur Fragestellung

Wie sehr die Welt und unser Verhiltnis zu ihr von neuem zur Frage geworden
ist, zeigt sich, wenn man die (allerdings noch ndher zu differenzierende) Weltver-
neinung, die dem ernstgemeinten Christentum friiher allgemein zugeschrieben wird,
dem heutigen Werben um die Welt konfrontiert.

1. Die umworbene Welt

In der abendlindischen Geistes- und Theologie-Geschichte finden wir , Welt® in
eine zweifache Alternative gestellt. In beiden Fallen fordert die heutige Welt-
situation von uns Christen eine Neubesinnung, damit nicht die Aufrechterhaltung
unverstindlich gewordener Forderungen Zumutungen an den Menschen stellt, die
er nicht zu erfilllen bereit oder auch nur in der Lage ist.

a) Die erste Alternative hat ihren Ursprung in der vorchristlichen Antike. Ihre
Uberlieferung wirkte iiber die Jahrhunderte hinweg bis in die Neuzeit. Hier steht

* Vgl. zum Thema das Sonderheft unserer Zeitschrift aus dem Jahr 1962 (35 [1962] 161 f.)
niit den Beitrigen von F. Wulf, J. B. Metz, A, B6hm, Z. Alszeghy, N. Schiffers und L.
Scheffczyk. Wenn wir das Thema hier noch einmal aufgreifen, dann im Hinblick auf das
2. Vatikanische Konzil, besonders auf das fiir die dritte Sitzungsperiode vorbereitete Schema
»Uber die Kirche in der gegenwirtigen Welt“.



Erwigungen iiber das dhristliche Weltverstindnis 259

die Welt im Spannungsfeld zwischen manueller Arbeit und geistiger Tatigkeit, die
sich mehr als Mufie denn als Arbeit verstand. Auch heute vermag der Handarbeiter
nur schwer die wissenschaftliche Arbeit, wenn sie sich nicht technisch nutzbar machen
148t, als Arbeit ernst zu nehmen. Aber friher fithlten sich die Vertreter des Geistes
durch eine solche Bewertung gar nicht zur Apologie herausgefordert. Im Gegenteil.
Man nannte die bildende Hinfithrung zur geistigen Tatigkeit Schola, also Mufie.
Man schitzte die freien Kiinste héher als die einer gewissen Knechtschaft unterwor-
fene Titigkeit in Kraft der Hinde und Muskeln. Das alte Ménchtum iibte darum die
Handarbeit nicht nur als eine Art Ausgleichssport, sondern auch als Bekenntnis zur
verdemiitigenden Arbeit. ,Bete und arbeite“ war nicht nur das Programm gegen
den Miiiggang als aller Laster Anfang, sondern das Bemiihen, dem Gebet als Hin-
wendung zu Gott in der Demut den ihm geméfien Wurzelgrund im Herzen des Men-
schen zu geben. Der heidnischen, stolzen, einseitigen Einschdtzung geistiger Erkennt-
nis, die die Welt der Fronarbeit in der Freiheit des Geistes tiberwinden will, ent-
spricht in der christlichen Askese das Bemithen um die geistliche Uberwindung der
Welt des vor allem im Leib erfahrenen Diesseitig-Verginglichen. Auch im Begriff
der an Sonn- und Feiertagen verbotenen ,knechtlichen Arbeit spiegelt sich die
zunichst gar nicht spezifisch christliche Hoherbewertung des Lebens im Bereich des
Geistigen gegeniiber dem Leben der mit der Hinde Kraft dienenden Knechte.

Solche Versuche, die Wiirde geistiger, weltgeldster Tatigkeit gegen eine der Welt
verhaftete korperliche Arbeit auszuspielen, hatten in unserer Zeit eine totale Nieder-
lage erlitten. Der an der Welt Arbeitende, im Bereich des Greifbaren Wirkende bat
den Herrschaftsanspruch im Kreis des Adels der Stande angetreten. Die Welt-Arbeit
hat sich aus primitiven Formen zu immer héherer technischer Perfektion empor-
geschwungen. Dem durchschnittlichen Menschen ringt die Kraft des Geistigen, der
denkerischen Leistung, der Kunst und Kultur nur noch in geringem Mafl Bewun-
derung ab. Was ihn in die Knie zwingt, ist die Leistung der Technik, die Bewal-
tigung der materiellen Welt, in deren Dienst allenfalls noch der Geist sich bewadhren
darf.

Aber Geist und (materielle) Welt machen heute nicht nur im Nebeneinander
der Konkurrenz einander den Rang streitig. Vielmehr sind das Geistige und das
Materiell-Manuelle in ganz neuer Weise eine Einheit eingegangen. Die Technik ist
Zeugnis einer neuen Durchdringung der Materie durch den Geist geworden. Der
Geist weist seine Grofle nicht mehr in einem ungreifbaren Kosmos von Gedanken
und Dichtungen aus, der aus dem Materiellen abstrahiert ist, sondern indem er sich
in neugestalteter Materie ganz neuartig verleiblicht. Die ,Welt* der Dinge ist also
nicht mehr das notwendige Ubel, das man den Knechten iiberlafit. Sie ist der umwor-
bene Bereich geworden, den der Mensch mit Schiitzen angefiillt weifs, die zu erheben
man einen Einsatz leistet, bei dem oft kaum noch zu unterscheiden ist, ob er die Welt
in Dienst nimmt oder aber den Menschen zum Diener der Welt macht.

b) Im Laufe der Geschichte hat sich, wic schon angedeutet, mit der vor- oder auch
unchristlichen Alternative von Geist und Welt die christliche Alternative von Reich
Gottes und Welt in einer nicht immer korrekten Weise verbunden und vermischt.
Eine feindselige Verachtung des Leibes drohte sich immer wieder an die Stelle der



260 Otto Semmelroth

erlésenden Heimfiihrung des leibhaftigen Menschen in die Verklirung zu setzen und
versuchte das ewige Leben des erlésten Menschen mit der Unsterblichkeit seiner
Seele, wie sie die Philosophen ausmachen mégen, zu identifizieren.

Die Korrektur solcher Gleichsetzungen darf nun aber nicht ans dem Auge verlie-
ren, daf} es eine echt christliche Alternative von Welt und Reich Gottes, weltlichem
und ewigem Leben, Welt und Kirche gibt. Auch hier hat sich das Weltverstindnis
und Daseinsgefithl des Menschen von heute geindert. Frither war die Welt dem
Menschen, wenn er sich anch in ihr zn Hause fiihlte, viel mehr als heunte ein bedroh-
tes, wenig heimisches Zuhause. Damals mag der hoffende Ausblick auf eine
unbedrohte Heimat im Jenseits leichter gefallen sein. Der heutige Mensch hat sich
in einer viel tieferen Weise in seiner irdischen Heimat einzurichten gewufit. Selbst
die Verdnderungen, die auch im schonsten Zuhause notwendig sind und einen die
Heimat neu erleben lassen, findet er in einer ganz anderen Weise als frither inner-
halb seiner irdischen Welt. Seine Sehnsucht greift nicht mehr aus nach einem welt-
transzendenten Jenseits, sondern nach den Fernen der Erde, und seine Erwartungen
halten schon Ausschau nach anderen Planeten, von denen heimkehrend er seine Erde
neu als Heimat erfahren wird. Die Wirklichkeit des ,neuen“ ewigen Lebens nach
diesem Aon wird dabei zum Gegenstand eines immer angestrengteren Glaubens und
des bewufiten Zeugnisses vor der sich als endgultig gebardenden diesseitigen Heimat.

Ahnlich ist es mit der Erfahrung der Hilfsbediirftigkeit. Auch der Mensch von
heute weif}, daf er auf die Hilfe anderer angewiesen ist. Aber den Ort, von dem er
Hilfe erwartet, sucht er heute néher als frither. Auch friiher flehte der hilfsbediirftige,
arme oder kranke Mensch geschicktere, reichere, michtigere, wissendere Menschen
um Hilfé an; aber da er deren Grenzen bald erfuhr, wandte er sich sehr schnell von
dieser Welt ab: er betete zu Gott. Das ist dem heutigen Menschen nicht mehr so
unmittelbar selbstverstandlich. Denn der Mensch hat sein privates und soziales Da-
sein in ganz anderer Weise in die eigene menschlich-irdische Gewalt gebracht
und erschliefit sich mit den Mitteln dieser Welt immer weitere Hilfsquellen. Auch
der einfache Mensch, dem die Berechnungen und Pliine, die angestellt werden, und
die technischen Konstruktionen, die diese Plane verwirklichen, nicht zugénglich sind,
weifl doch, daf alles das zu seiner Welt gehort. Gerade das kann seinen Glauben
gefdhrden. Warum soll er noch an eine gottliche Macht glauben, die nicht in den
Gesetzen dieser Welt aufgeht? Die Wissenschaft ist die méichtigste Konkurrenz fiir
Gott geworden; die ,Prophezeiungen® der Technik und das Paradies des Lebens-
standards lassen die Verheiflungen ewigen Lebens verblassen; das von einigen
Groflen dieser Welt entritselte Geheimnis der letzten Forschungsergebnisse und die
vom Fachmann durchschauten, den andern unglaublich erscheinenden Konstruktions-
leistungen machen es schwer, einen wesentlich geheimnisvollen Gott anzubeten und
sich seinem Wirken anzuvertranen.

So mag auch der Verkiinder des Glaubens an den welttranszendenten Gott und an
das von ihm verheiflene ewige Leben zu der Meinung kommen, die faszinierende
Welt von heute umwerben zu miissen, wenn er nicht jeden Kredit bei den Menschen
. verlieren will, die seine Weltfremdheit, Weltferne oder gar Weltfeindlichkeit nur
noch belécheln.



Erwigungen tiber das christliche Weltverstindnis 261

2. Die notwendige Neubesinnung

Zweifellos muf} sich also die Kirche auf ihr Verhéltnis zur Welt neu besinnen. Das
ist allerdings leichter gesagt als richtig verstanden und durchgefithrt. Bei vielen
besteht offensichtlich eine Neigung, diese Neubesinnung nur als Abriicken von
fritherer Weltfeindlichkeit zu verstehen, als Besinnung anf Werte, die man nun in
der Welt entdeckt habe und die ein Umdenken des Christen verlangen. So einfach
aber ist die Aufgabe, die vor uns steht, nicht. Zu leicht beginge man einen dhnlichen
Fehler wie diejenigen, von deren Haltung man sich abkehren will, und setzte ein zu
wenig differenziertes Verstindnis des Begriffes Welt voraus. Weltfeindlichkeit ist
nicht deshalb falsch, weil die konkrete Welt chne Makel und Runzel ist. Das heute
so stark propagierte weltoffene Verhalten darf nicht so tun, als ob die Welt ein-
schrinkungslos anzubeten wire.

Die Neubesinnung hat erheblich frither einzusetzen als erst bei der Entscheidung
fiir oder gegen die Welt. Sie mufl zunéchst priifen, was alles die Welt, die unsere
Entscheidung herausfordert, in sich trigt, und ob nicht das Verhalten des Menschen
vor dieser Welt wandlungsfihig sein muf}, je nachdem welche der verschiedenen
Komponenten des Ganzen der Welt vor ihm steht. Die Aufgabe, die dem Christen
und der verkiindigenden Kirche heute gegeben ist, mag vereinfacht als Offenheit fir
die Welt und neue Begegnung mit der Welt gekennzeichnet werden. Sie erweist sich
aber, wenn man erkennt und bedenkt, wie vielschichtig und differenziert das ist, was
mit dem einfachen Wort Welt bezeichnet wird, als {iberaus schwierig. Es geht hier dhn-
lich wie auch sonst in der konkreten Entscheidung eines Lebens vor dem Angesicht Got-
tes. Gewi}, der Mensch hat Gottes Willen zu erfiillen. Aber das Bemithen um den
Willen Gottes setzt viel frither an. Viel schwieriger als das Tun ist oft die Erkenntnis
dessen, was hier und jetzt Gottes Wille ist. Die religios-aszetische Aufgabe liegt in
einer stindigen Bereitschaft, den Willen Gottes zu suchen, durchs Leben zu gehen in
der immerzu fragenden Haltung: Herr, was willst du, daf ich tun soll? (Apg 9, 6).
Ahnlich ist es bei der Klirung des Verhaltnisses der Kirche und des Christen zur
Welt. Wenn die Kirche, wie man es vom Konzil erwartet, darlegen will, -wie sie ihr
Verhiltnis zur Welt zu gestalten gedenkt, dann muf§ sie vor allem auch wissen und
darlegen, was eigentlich Welt ist. Eine Haltung kann niimlich nicht einfach sein,
wenn die Wirklichkeit, zu der man sich zu verhalten hat, vielfiltig ist, ja geradezu
gegensitzliche Seiten enthalt, die, je nach der Situation, in der einer sich befindet,
auch eine gegensitzliche Haltung verlangen. Nur eine behutsame Kldrung dessen,
was Welt ist und was darunter verstanden wird, bewahrt davor, die alte religi6s-
aszetische Tradition zu desavouieren — weil man sie zu vereinfacht darstellt —, und
an ihre Stelle ein hnlich vereinfachtes neues Verhalten mit umgekehrten Vorzeichen
zu setzen. Solche Behutsamkeit wird auch davor bewahren, die Welt so zu umwerben,
als wire sie Ziel und Ende menschlichen Bemiihens und nicht vielmehr Raum und
Ausdrucksmittel des Zueinander und Miteinander von Gott und Mensch.

I1. Eine gegensdtzliche Bestandsaufnahme
Es sei zunichst eine Art Bestandsaufnahme dessen gemacht, was alles gemeint sein
kann, wenn von Welt gesprochen wird. Dabei soll der Blick zwar vor allem auf den
biblischen Sprachgebrauch gerichtet, aber auch der Klang dieses Wortes im mensch-



262 Otto Semmelroth

lichen Sprechen iiberhaupt miteinbezogen werden. Wenn unser Bemiihen sich anch
wesentlich am biblischen Weltverstindnis orientieren muf, so ist es doch die Welt von
heute, zu der wir unser Verhiltnis neu ordnen wollen, und es ist die Menschheit von
heute, der die Kirche zeigen will, wie sie der Welt gegeniibersteht. In diesem Span-
nungsfeld zeigt sich nun der Begriff ,Welt“ als iiberaus ambivalent. Einerseits ist
mit Welt eine objektive Wirklichkeit sachlich umschrieben. Sie ist der Raum oder die
vielgestaltige Gesamtwirklichkeit, die dem Menschen vorgegeben ist, ihn als Wohn-
raum umgibt und ihn herausfordert, seine schlummernden Potenzen zu verwirk-
lichen. Der Ton liegt also zunichst auf einer Wirklichkeit, die der menschlichen Ent-
scheidung vorgegeben ist, die noch nicht vom Menschen integriert wurde und erst
von dessen Entscheidungen Wert oder Unwert empfiangt. Anderseits aber finden wir
gerade im zentralen Dokument unseres Glaubens, der Heiligen Schrift, und in der
von der Schrift geformten kirchlichen Uberlieferung dasselbe Wort mit einem fast
subjektiven Inhalt gefiillt, als Gegenstand einer geradezu disqualifizierenden Sprech-
weise. Die Welt empfingt Pridikate, wie sie eigentlich nur menschlichen Entschei-
dungen eignen, wenn diese einer vorgegebenen sittlichen Norm widersprechen, wenn
sie Sinde sind.

1. Objektive Weltbeschreibung

Im ,objektiven® Bedeutungsbereich hat Welt sowohl einen gewissermafien quan-
titativen Inhalt — ,Die Welt wiirde nicht ausreichen fiir die Biicher, die man schrei-
ben miifite, wenn man alles niederschreiben wollte“ (Jo 21, 25) — wie auch einen
qualitativen Sinn.

a) In seiner griechischen Urgestalt ,Kosmos“ erscheint der Weltbegriff geradezu
wie ein Programmwort fiir die sich ausweitenden Mdglichkeiten und Hoffnungen
der Menschen von heute. Nicht nur die Wissenschaftler, sondern — wenigstens in
ihrer interessierten Teilnahme — auch die Menschen der grofien Menge haben den
Kosmos entdeckt. Nachdem die alte Erde schon durch die Teleskope der Astronomie
und neuerdings durch die Flugkdrper der Technik verlassen wird, droht sie in immer
bedrangenderer Weise auch fiir die lawinenartig anwachsende Menschheit za klein
zu werden, und die Menschheit schaut in den Weltraum mit der Frage, ob sich der
menschliche Lebensraum nicht irgendwo auf anderen Planeten ausweiten lasse. Jeden- -
falls machen sich Menschen bereit, den , Welt“-raum zu befahren. Welt und Erde
sind lingst keine sich deckenden Gréflen mehr. Kosmisches, welthaftes Denken ist
umfassender als globales, erdumspannendes Denken. Wenn auch schon immer das
Wort Welt fiirr die auBerirdische Welt der Gestirne, also im Sinn des Kosmos
gebraucht wurde, so ist es als quantitative Bezeichnung doch heute geradezn zu einer
Art Gegenbegriff zur Erde geworden und wird in diesem Sinn immer ausdriicklicher
angewandt.

Aber der Begriff Welt hat seine alte Bedeutung nicht einfach hinter sich gelassen.
Welt bezeichnet auch heute nicht einfach nur den Kosmos, sondern ist Ausdruck fiir
Weitrdomigkeit iiberhaupt. Weltweites Denken oder Wirken spannt die Maglich-
keiten und Aufgaben des Menschen bis an die Grenzen der Erde aus. In diesem
wertmaflig zunichst noch indifferenten, aber den Menschen herausfordernden Sinn
findet sich das Wort Welt auch im Neuen Testament. Im Sendungsbefehl, mit dem
der Herr seine Kirche in die Geschichte entlifit, erscheint das Wort Welt als ,welt“-



Erwdigungen iiber das christliche Weltverstindnis 263

weites Mafl ihres Wirkens: ,Geht hinaus in alle Welt* (Mk 16, 15). Diese ,Welt®
ist weit wie die Erde, ist der Raum, der von ,aller Kreatur bewohnt ist, der die
Kirche ,das Evangelium verkiinden“ soll. In der Fassung des Sendungsbefehls am
Anfang der Apostelgeschichte steht anstelle des Wortes , Welt“ ,Erde, bis an deren
Grenzen die Jinger den Herrn bezeugen sollen (Apg 1, 8). Das Maf fiir die An-
wesenheit und das Wirken der Kirche wird in der Fassung des Sendungsbefehls bei
Matthius (28, 19 f) mit ,alle Volker“ bezeichnet, wahrend hier durch das Wort
,Welt“ der geschichtliche Beistand Christi seiner auf dieser Erde wirkenden Kirche
verheiflen wird: ,Bis zum Ende der Welt* (Mt 28, 20). So steht also auch hier Welt
fiir Erde. Soweit Christi Heilswerk reicht, ist die Kirche gesandt, es den Menschen
bekannt und zuginglich zn machen, ,in alle Welt“, ,bis zum Ende der Welt®.

Da aber der ganze Kosmos, wie menschenleer er auflerhalb unserer Erde auch sei,
auf den Menschen hin geschaffen ist, auf dafl der Mensch an der grenzenlosen Weite
des Kosmos eine Ahnung fiir die Unendlichkeit Gottes bekomme, hat Weltweite
nicht nur die Erde, sondern den Kosmos als Mafl vor Augen.

b) ,Welt* hat nun zweitens neben der quantitativen, raum-zeitlichen, eine quali-
tative Bedeutung. Dies ist hier noch nicht als wertende Aussage gemeint, als besage
der Begriff Welt schon etwas Wertvolles oder Wertloses, Gutes oder Boses. Qualitét
meint vielmehr zonichst nur spezifische Unterscheidung. Welt als Wirklichkeit wird
anderen Wirklichkeitsbereichen gegeniibergestellt und eben dadurch in ihrem spezi-
fischen Sein erfafit.

Zunichst steht Welt alternativ zn Gott. Hier ist mit Welt Endlichkeit ausgesagt.
Die Welt mit ihrer ranmzeitlichen oder wie auch immer gearteten Begrenzung steht
dem unendlichen Gott gegeniiber. Sie wurde einstmals grund-gelegt, und das unter-
scheidet sie vom ewigen Schopfer, dessen Pline und Auserwihlungen schon ,vor
Grundlegung der Welt geschehen sind“ (Joh 17, 24; Eph 1, 4); sie ist in der Macht
Gottes und deshalb ,endlich“ vor dem unendlichen Herrn.

Diese im Wort Welt enthaltene Begrenztheit schlieft nicht aus, dafl mit Welt auch
positive, werterfiillte Eigenschaften ausgesagt werden. Die Welt ist das, was in der
Schrift Himmel und Erde (Gen 1, 1) oder das All, alles (Is 44, 24; Jer 10, 16; Ps 8, 7;
103 (102), 19; Sir 36, 1) genannt wird. Damit ist zwar Begrenzung und Relativitat
gemeint, insofern dieses All von Gott ist und Gott gehort. Welt bedeutet hier aber
auch Fiille und Wiirde, insofern das All aus der schopferischen Liebe Gottes stammt
und Gegenstand seiner Sorge ist. Der Glaubige im Alten wie im Neuen Testament
bekennt die Welt und sich in ihr als Geschopf Gottes und unterwirft sich und die
Welt dem Schépfer; gerade in dieser Anerkennung der Abhéngigkeit liegt aber auch
das vertranensvolle Bewufltsein, nicht in einer anonymen Welt verloren zu sein,
sondern unter der liebenden Vatersorge des Schopfers zn stehen. Welt wird trotz
aller in ihr erlebten Bedrohung doch zur Heimat, von der man allerdings zum
Schopfer als dem Vater aufschaut, der letzten Quelle dieser Zuversicht. So mahnt die
makkabiische Mutter ihr Kind: ,Ich bitte dich, mein Kind, schau auf zum Himmel
und zur Erde und sieh alles, was es da gibt; bedenke, dafl Gott diese Dinge aus dem
Nichts erschaffen hat“ (2 Makk 7, 28). Dadurch unterscheiden sich die Glaubigen von
den Heiden, die ,auf ihre Waffen und auf ihren Wagemut vertrauen®, dafl die
Glaubigen ,ihr Vertrauen auf den allméachtigen Gott setzen. Er hat die Gewalt, nicht



264 Otto Semmelroth

nur die gegen uns heranriickenden Feinde, sondern auch die ganze Welt in einem
einzigen Augenblick niederzuschmettern® (2 Makk 8, 18).

Die Welt ist also das, was Gott gegeniibersteht, so dafl der Sohn Gottes bei der
Menschwerdung in diese Welt cin-tritt. Gott wird Teil und Glied der Welt, da
er in Jesus Christus Mensch wird. ,Gott sandte seinen Eingeborenen in die Welt
(1 Joh 4,9; Hebr 10, 5). Das Bekenntnis, das im sichtbaren Menschen Jesus den
unsichtbaren Sohn Gottes anerkennt, verfolgt den Weg zuriik, den der Logos
gekommen ist: ,Du bist der Sohn des lebendigen Gottes, der du in diese Welt
gekommen bist“ (Joh 11, 27). Um diese Welt, ,in der er war und die durch ihn
geworden ist“, mufl es schlimm stchen, wenn ,die Welt ihn nicht erkannt hat“ (Joh
1, 10).

Weiter ist nach dem biblischen Weltverstindnis Welt nicht rein sachlich das von
Gott Geschaffene. In ihr ist immer der Bezug zum Menschen mit ausgesprochen. So
bedeutet Welt zweitens einen Alternativbegriff zum Menschen. GewiR}, da die Welt
der Wohn- und Wirkraum der Menschen ist, erscheint Welt auch bisweilen als
Begriff fiir die Gesamtheit der Menschen selbst, sei es im einfach feststellenden Sinn,
dafl ,alle Welt hinter ihm herlduft“ (Joh 12, 19), oder auch indem der Welt mensch-
liche Eigenschaften beigelegt werden. Christus verkiindet und wirkt, damit ,die Welt
erkenne, daB ich den Vater licbe und tue, wie mir der Vater aufgetragen hat“ (Joh
14, 81). So sollen auch die Jiinger durch ihre Einheit Zeugnis geben, ,damit die Welt
erkenne, dafl du mich gesandt und sie geliebt hast“ (Joh 17, 23). Die Menge der
Menschen ist es auch, die mit Welt bezeichnet wird, wenn die Verwandten dem
Herrn nahelegen: ,Wenn du solche Dinge tust, zeige dich offen vor der Welt*
(Joh 7, 4). Welt kann also geradezu ,Menschen“ bedeuten, wenn sie als Menge ohne
nihere Bestimmung geschen werden. Eigentlich aber ist mit diesem Sinn von Welt
ein Gegeniiber zum Menschen gemeint. Denn auch wenn Welt als Bezeichnung
der Menschenmenge gecbraucht wird, so ist damit wohl gemeint, dafl sie gewisser-
maflen das Gefif ist, in dem die Menschenmenge enthalten ist. So wird auch in der
Heiligen Schrift Welt als der Bereich, in den der Mensch eintritt, ausdriicklich vom
Menschen unterschieden. Der erste Schépfungsbericht (Gen 1,1—2, 4a) ist so auf-
gebaut, dafl in den ersten drei Schépfungstagen die Wohnriume erbaut werden, in
die dann in den folgenden drei Tagen die Bewohner hineingestellt werden. Doch
von diesen Bewohnern unterscheidet sich noch einmal der Mensch als der eigentliche
Herrscher, fiir den alles Ubrige Wohn- und Wirkraum ist (Gen 1, 26—30). So ist
denn die Welt der Raum, in den der Mensch eintritt und den er im Tod wieder ver-
lift. Die Schrift fordert von ihm, daf er innerlich zur Welt Abstand halten soll,
weil er eben etwas anderes als Welt ist: ,Wir haben nichts in diese Welt gebracht,
und wir werden nichts mitnehmen* (1 Tim 6, 7).

Da nun der Mensch sich in diesem Lebensraum Welt niemals als einzelner vor-
findet, kann diese Alternative Welt-Mensch wiederum in zweifacher Weise gesehen
werden. Insofern Welt eine Seinsstufe unter dem Menschen bedeutet, ist der Mensch
als personales Wesen von der Welt, dic ihm als Wohnraum vor- und als geistig zu
bewiltigende Aufgabe aufgegeben ist, unterschieden. Welt und Mensch bedeutet ein
spezifisches Gegeniiber. Da der Mensch aufierdem auch ein Teil der Welt ist und
bleibt, liegt in der Alternative Welt-Mensch immer auch der Sinn, daf der Mensch



Erwigungen iiber das christliche Weltverstindnis 265

als Einzelner mit und im Gegeniiber zur Welt auch den Einzelnen und die Menge
der iibrigen Menschheit vor sich hat. So meint es etwa Paulus, wenn er den Ko-
rinthern sagt: ,Ihr sollt keine Gemeinschaft haben mit den Unziichtigen®, welche
Mahnung er gleich realistisch einschrinken muf}: ,Ich meine das nicht allgemein von
den Unziichtigen dieserWelt. ..; denn sonst mifitet ihr aus dieser Welt hinaus-
gehen® (1 Kor 5, 9 f). In ihrer Stellungnahme und Entscheidung gegeniiber der Welt
haben die Christen also die Menschen, in diesem Fall die Unziichtigen, mit einzu-
beziehen. Der einzelne steht in seinen letzten Gewissens-Entscheidungen der Welt
gegeniiber, die auch die ibrige Menschheit umfafit.

2. Welt als disqualifizierende Aussage

Bei den verschiedenen Bedeutungen von Welt, wie wir sie bisher untersuchten,
trifft sich der alltédgliche, normale Sprachgebrauch weithin mit dem der Aussagen der
Heiligen Schrift und der christlichen Tradition. Auch dort ist Welt eine objektive
Wirklichkeit, die sachlich von verschiedenen anderen Wirklichkeiten abgegrenzt ist.
Auf diese ,Welt“ scheint man beim heutigen Bemiithen um ein neues kirchliches
Weltverstindnis und Weltverhéltnis vorwiegend den Blick zu richten. Das ist
berechtigt und dringend erfordert, darf aber nicht als erschdpfende Aussage iiber
das angesehen werden, was Welt, christlich gesehen, bedeutet. Es wire verhdngnis-
voll, wenn die Christenheit meinte, die Welt ausschlieflich rehabilitieren zu miissen.
Aber diesen Eindruck macht nicht selten das hofierende Bemiithen mancher Theologen
und Literaten um ein christliches Weltverstandnis. Die wirkliche Aufgabe ist des-
halb so schwierig, weil man nicht einfachhin der Einseitigkeit angeblicher Welt-
verachtung fritherer Zeiten die — letztlich ebenso einseitige — Weltanbetung unse-
rer Tage entgegenzustellen hat, sondern weil man mit dem berechtigten Versuch
positiver Weltwertung auch den Wahrheitsgehalt jenes dunklen Weltverstindnisses
aufarbeiten muff, das aus dem Neuen Testament nun einmal nicht wegzudiskutieren
ist. Auch um diesen Unwertcharakter eines biblischen Weltbegriffes miissen wir uns
heute wie je ehrlich bemiithen, Im Neuen Testament sind es vor allem Johannes,
Jakobus und Paulus, bei denen das Wort Welt einen bitteren Geschmack zuriicklafit.
Sie bringen damit eine starke Spannung in den biblischen Gebrauch dieses Wortes.

In der negativen Bewertung erscheint Welt im Neuen Testament sowohl als Ge-
gensatz zu Gott — im Fiirsten dieser Welt fast wie ein dunkler Gegengott —, wie
auch als Auswirkung dieser Gottesgegnerschaft im gegnerischen Verhéltnis zum
Menschen, dem Abbild und Gleichnis Gottes.

Vor allem Johannes bespricht die Welt geradezu als Inbegriff der Gottfeindlich-
keit und des Bosen. Nicht nur dafl Welt der Wohnraum und das Gestaltwerden des
Bosen und der Siinde ist, sondern sie erscheint auch wie ein Quellgrund der Gott-
widrigkeit. So stehen die, die von der Welt sind, denen entgegen, die aus Gott sind.
»Aus Gott sein® heiflt negativ einfachhin ,nicht von der Welt sein“. ,Ihr seid von
dem, was unten ist, ich bin von dem, was oben ist“, sagt Jesus in der Auseinander-
setzung mit den Gegnern, die sein Wort nicht annehmen wollen. Und diese Alter-
native zwischen ,von unten® und ,von oben® wird erklirt als Alternative zwischen
~von der Welt* und ,nicht von der Welt*: ,Ihr seid von dieser Welt, ich aber bin
nicht von dieser Welt“ (Joh 8, 23).



266 Otto Semmelroth

Die Welt ist Gegensatz gegen Gott, weil sie von der personalen Macht des Bosen
dorchherrscht ist, der Gott, dem Herrn der Guten, entgegensteht. Diese personale
Macht brandmarkt Johannes als bose, wenn er sie ,Fiirst dieser Welt“ nennt. Schar-
fer kann man kaum ausdriicken, dafl Welt der Inbegriff des Bosen ist.

Wer also Freund Gottes sein will, muf} sich als Feind dieser Welt erweisen. Das
fithrt Jakobus sehr eindeutig aus und zeigt dadurch, dafl Johannes mit der disquali-
fizierenden Interpretation der Welt nicht allein steht. ,Wiflt ihr nicht, daf die
Liebe zur Welt Feindin Gottes ist? Wer also ein Freund dieser Welt sein will,
macht sich zum Feinde Gottes“ (Jak 4, 4). Im Alten Bund versuchte das Gesetz diese
Gottfeindlichkeit der Welt zu {iberwinden. Da das Neue Testament nicht mehr unter
diesem Gesetz des Alten steht, miissen seine Gliubigen in ganz neuer Weise sich
innerlich von der Welt distanzieren, ja feindselig gegeniiber dieser im Alten Testa-
ment durch das Gesetz in Schranken gehaltenen Welt stehen. Der das geltend macht,
ist Paulus; gemeinsam mit Johannes und Jakobus vertritt er diese Abwertung der
Welt. ,Wir wissen, dafl das Gesetz alles, was es sagt, denen sagt, die unter dem
Gesetz sind, damit jeder Mund gestopft und die ganze Welt schuldig werde vor
Gott“ (Rém 3, 19).

Daher bedeutet die durch den Eintritt des Sohnes Gottes in diese Welt und das
Kreuzesopfer bewirkte Erlosung die Uberwindung dieser gottfeindlichen Welt. So
verkiindet Johannes wie kein anderer zugleich mit der Warnung vor der Welt auch
den sicheren Sieg iiber die Welt, den die Menschen aus eigener Kraft nicht gewinnen
kénnen, den aber Christus schon errungen hat — ,Seid getrost, ich habe die Welt
tberwunden® (Joh 16, 33) — und an dem er den Seinen Anteil gibt, wenn er fiir sie,
nicht aber fiir die Welt zum Vater betet (Joh 17, 9), und wenn er ihnen das Zeichen
seiner Gnade einprigt, so daf sie, obwohl in der Welt, doch nicht von dieser Welt
sind (Joh 15,18; 17, 14). Damit ist sein Sieg iiber die Welt auch der Sieg seiner
Jinger: ,Ihr seid aus Gott, Kindlein, und habt jene besiegt; denn der in euch ist
michtiger als der in der Welt* (1 Joh 4, 4).

Dieser Gegensatz zwischen Gott und der Welt wird aber nun nicht als Kampf
zwischen Gott und dem ,Fiirsten dieser Welt“ (Joh 12, 81) allein ausgetragen, so
daB die Menschen nur dariiber unterrichtet wiirden und schlieflich die Friichte des
Sieges geschenkt bekdmen. Dieser Gegensatz spiegelt sich vielmehr im Menschen,
der Kampf wird geradezu in ithm ausgetragen. So wie die Welt Jesus hafit, weil er
iiber sie das Zeugnis ablegt, dafl ihre Werke schlecht sind (Joh 7, 7), so mufl die Welt
auch die Jiinger des Herrn hassen, weil sie nicht von der Welt, sondern vom Herrn
auserwihlt sind (Joh 15, 18 f; 17, 14) und durch ithr Wort und Leben Zeugnis gegen
die Welt ablegen. Uber den Hafl der Welt brauchen sich die Jiinger des Herrn nicht
zu wundern (1 Joh 3, 13). Der Sieg, an dem die Gliubigen in der Gefolgschaft des
Herrn Anteil haben, besteht zuletzt darin, daf nicht nur das, ,was aus Gott geboren
ist, die Welt besiegt® (1 Joh 5, 4), auch nicht nur darin, daf} die Verfolgung durch
die Welt den Jiingern bezeugt, dafl ,die Welt ihrer nicht wiirdig war® (Hebr 11, 38),
sondern dafl es am Ende keine ,Welt“ mehr geben wird. Die auf Gottes Seite
Stehenden werden ,nicht mit dieser Welt verdammt werden® {1 Kor 11, 32);
wihrend ,die Welt vergeht mit ithrer Lust, bleibt, wer den Willen Gottes tut, in
Ewigkeit® (1 Joh 2, 17).



Erwdgungen diber das christliche Weltverstindnis 267

Die Jinger Christi stehen in diesem Spannungsfeld Gott-Welt in der eigentiim-
lichen Situation, dafl der Sieg iiber die Welt und ihren Fiirsten schon errungen ist
und dennoch die Macht der Welt so stark erscheint, als sei der Sieg noch ungewif.
Das Gericht iiber diese Welt und das Hinausgeworfenwerden des Fiirsten dieser
Welt geschah ,jetzt“ (Joh 12, 81), und Christus versichert, er habe die Welt besiegt
(Joh 16, 83). Und dennoch miissen seine Anhidnger — das wird ebenso feierlich
versichert — immer noch erleben, dafl die Welt triumphiert, wahrend sie selbst
klagen. , Wahrlich, wahrlich, ich sage euch”, prophezeit Christus, ,ihr werdet weinen
und klagen, die Welt aber wird sich frenen® (Joh 16, 20). Es ist eben ein Sieg, dessen
Friichte wir Menschen in diesem Aon nur in Glaube und Hoffnung erfahren. Aber
der Sieg ist so wahr und wirklich, dafl der Glaube an ihn die Welt iberwindet, ein
Glaube allerdings, dessen Zuversicht und Hoffnung auf die Zukunft einer endgil-
tigen Scheidung und eines endgiiltigen Gerichtes hin ausgerichtet sind.

Die so geschilderte Welt ist gar nicht mehr eine objektive, dem Menschen als
positiver Aufgabenbereich vorgegebene Wirklichkeit. Diese Welt ist verderbt und
Quelle des Verderbens; sie ist Versuchung und Gefahr, die man zu flichen hat, mit
der man, wenn man sie nicht flichen kann, kimpfen mufl. Die Frage ist, ob diese
disqualifizierende Weltbetrachtung einfach neben der objektiven und positiven Be-
trachtung steht, oder ob die beiden gegensitzlichen Betrachtungsweisen innerlich
miteinander verbunden werden konnen, ob es ein Bindeglied gibt, das die Gemein-
samkeit des Wortes Welt fiir beide ebenso erklart wie dessen unterschiedliche und
gegensitzliche Aussage im objektiv-positiven und im negativ-disqualifizierenden
Sinn.

111. Existentielles Ueltverhdltnis

Vielleicht kann die gegensitzliche Bestandsaufnahme des Weltverstindnisses, wie
wir sie erhoben haben, am besten dadurch erklirt werden, dafl wir sagen, es spiegle
sich hier ein existentielles Weltverstandnis. In dem, was man heute mit dem Wort
existentiell bezeichnet, ist ja ein echt christliches Seinsverstindnis wiedergefunden.
Der Begriff Welt kann eine so gegensitzliche Deutung erfahren, weil die mit ihm
gemeinte Wirklichkeit keine absolute, sondern eine relative ist. Welt kann nur
richtig verstanden werden, wenn ihre kreatiirliche Bezogenheit, ihre Relation auf
Gott gesehen wird und wenn man weiter beachtet, dafl sie vom Menschen, der sich
an ihr und ihrer Gottbezogenheit fiir Gott entscheiden soll, zur Sinnerfillung ge-
fihrt wird.

1. Die Welt als Gegenstand menschlicher Entscheidung

Wenn das Denken unserer Zeit die Welt gern als Gegeniiber zum Geist oder zur
Person sieht, sei es, dafl man von Geist und Natur, sei es, dafl man von Geist und
Welt spricht, dann ist damit nicht blof sachlich und objektiv ein Unterschied fest-
gestellt, aber auch nicht schon ein feindseliger Gegensatz gemeint. Es handelt sich
vielmehr um ein Gegeniiber, das zwar Entscheidung fordert, aber sich von der
Begegnung unter Personen dadurch unterscheidet, dafl nicht zwei Partner sich inter-
subjektiv verhalten und fiir- oder gegeneinander optieren, sondern dafl eine
Person als Subjekt sich an der unpersonalen Welt oder Natur als Objekt entscheidet.



268 Otto Semmelroth

Dieser Unterschied ist fiir die nichtchristliche, weltimmanente Betrachtungsweise
wichtiger als fir den, der im christlichen Schépfungsglauben steht. Fir die christliche
Betrachtung ist ndmlich die Welt nicht in blofler Sachlichkeit der personalen Ent-
scheidung des Menschen anheimgegeben, so dafl Fehlentscheidungen nur Storung
und Zerstorung einer objektiven Ordnung und Struktur bewirken wiirden, nicht
aber Beleidigung einer Person. Fiir den Christen ereignet sich auch in und an der
Welt personliche Begegnung. Denn fiir ihn ist die Welt nicht blof vorhandene
Wirklichkeit, sondern Schépfung, Werk eines personalen Geistes, der in diesem
seinem Werk sein Wollen vergegenstindlicht und dem Menschen zur Entscheidung
mitgeteilt hat. So vollzieht der Christ in der Entscheidung an der Welt durchaus eine
personale Begegnung und nicht nur gegenstandliche Entscheidung. Die Norm, die
der menschlichen Entscheidung von der Welt her vorgegeben wird, kann deshalb
nicht reine Zweckmifigkeit sein. Vielmehr ist fiir den Christen die Entscheidung an
der Welt Gehorsam oder Ungehorsam gegeniiber dem Schopfer dieserWelt. Sie muf}
sich an der Ordnung und dem Sinngefiige der Welt orientieren und darin die vom
personalen Schépfer hineingelegte Weisung respektieren und erfiillen.

Die Welt steht also in einer doppelten Bezogenheit. Sie birgt in sich selbst Wert
und Ordnung. Aber Wert und Ordnung ist ihr von Gott, ihrem Schopfer, ein-
gestiftet. Die Welt bekundet durch Teilhabe Gottes Grofle und Vollkommenheit.
»Der allein wahre Gott schuf aus seiner Giite und mit allméichtiger Kraft, nicht um
seine Seligkeit zu mehren noch um sich Vollkommenheit zu erwerben, sondern um
seine Vollkommenheit zu offenbaren durch die Giliter, die er den Geschopfen mit-
teilt“, hat das Erste Vatikanische Konzil erklirt (Neuner-Roos 191). Einfach als das,
was, und durch die Art, wie sie ist, ist die Welt auf Gott bezogen. Das Wirken des
Menschen in und an der Welt entspricht nur dann der Wahrheit — ,tat die Wahr-
heit* (vgl. Joh 3,21) —, wenn dieser der Welt eingestiftete Verweis sich in der
personlichen Entscheidung und der aus ihr erwachsenden Tat spiegelt. Die Welt
besitzt einen ihr eigenen Wert, der als Wert dieser Welt bejaht werden mufl. Aber
sie besitzt ihn von Gott und als Hinweis auf Seine Vollkommenheit. In seiner Ent-
scheidung mufl der Mensch die Herrlichkeit der Welt mit ihrem Bezug auf Gott auf-
nehmen, bejahen, benutzen. Denn Gott hat sie der Welt fiir den Menschen einge-
stiftet. In der Ausiibung dieses Herrentums itber die Welt mufl der Mensch aber eine
weitere Bezogenheit existentiell verwirklichen, ndmlich seine Bezogenheit als Bild
Gottes (Gen 1, 28) auf den Schopferherrn. Die Art, in der Welt zu stehen und mit
thr umzugehen, muf} zeigen, dafl er nur Gottes Bild, nicht aber selbst Gott ist; und
sie mufl zeigen, dafl er Bild Gottes ist, die Welt also durchwaltet nach der vom
Schopfer in sie hineingelegten Ordnung. ,Alles ist euer, ... Welt oder Leben oder
Tod oder Gegenwiirtiges oder Zukiinftiges, alles ist euer, ihr aber seid Christi, Chri-
stus aber ist Gottes” (1 Kor 3, 22).

2. Die Begriindung fiir die Ambivalenz der (Deltaussage
Von hier aus wird die Ambivalenz der christlichen Aussage iiber die Welt ver-
stindlich. Sie hat ithren Grund im Verhiltnis der Welt zur menschlichen Entschei-
dung. Nicht eigentlich die Welt als von Gott geschaffene Wirklichkeit wird auf ein-
mal schlecht und Inbegriff der Versuchung zum Bésen, nachdem Gott doch in seinem



Erwdgungen tiber das dhristliche Weltverstindnis 269

Schopfungswerk ,sah, daf es gut war“ (Gen 1, 4. 10. 12. 18. 21. 25). Es wandelt sich
vielmehr der Mensch in seinem Verhalten in und zu dieser Welt. Die Entscheidung,
die er an der Welt trifft, ist kein voribergehender Akt, sondern schligt sich dauer-
haft nieder sowohl in den Wirkungen einer zum Guten oder Schlimmen umgestal-
teten Welt wie in der Existenz der menschlichen Person selbst, die aus diesen
Entscheidungen anders hervorgeht, als sie vorher war. Durch die Fehlentscheidung
des ersten Menschen ist das ganze in ihm reprisentierte Menschengeschlecht den
Werten der Welt gegeniiber ,allergisch“ geworden. Und durch die jeweils neuen
Entscheidungen an der Welt wird der einzelne der Welt gegeniiber in eine jeweils
verdanderte Disposition versetzt: Er wird freier und souveraner, wenn er das Werben
der Weltgiiter in einer Weise beantwortet hat, die die Bezogenheit dieser Giiter auf
Gott, auf den Menschen und auf das Ganze der Welt respektiert, gebundener aber
und dem Bdsen mehr gedffnet, wenn er seine Freiheit dem Werben der Welt unter-
scheidungslos iberlafit. Die beiden Aussage- und Betrachtungsweisen der Welt
werden also im Licht der menschlichen Existenz zwar als Gegensitze gesehen, aber
diese heben sich erst durch menschliche Entscheidung aus dem gemeinsamen Urgrund
heraus.

a) Die objektive und positive Verwendung des Begriffs , Welt“ meint die Welt,
insofern sie fiir den Menschen und auf seine Entscheidung hin geschaffen wurde. Sie
bietet sich in ihren Werten dem Menschen an, auf daB er in Betrachtung und
Benutzung die Bindung dieser Weltgiiter an ihren Urgrund im gbttlichen Schépfer
realisiere. Diese Betrachtung der Welt und des menschlichen Verhaltens in ihr
enthilt zwei Momente, die die Theologie als ,objektiv-materiale“ und als ,subjek-
tiv-formale Ehre Gottes zu unterscheiden pflegt.

Gott hat die Welt gut geschaffen. Das heiflt, die von Gott geschaffene Welt nimmt,
wenn auch geschopflich unvollkommen, teil an den Vollkommenheiten Gottes selbst.
Es ist Teilnahme am Sein Gottes, wenn die Kreatur existiert. Es ist Teilnahme an
den Eigenschaften und Vollkommenheiten Gottes, wenn die Kreatur gut ist. Im Blick
auf die Kreatur erblickt man also Gutheit Gottes, insofern, was man erblickt, der
schenkenden Giite Gottes verdankt wird und insofern die Herrlichkeit der Kreatur
ein Abglanz der Herrlichkeit Gottes ist. Versuchung wird die Kreatur fiir den Men-
schen, insofern sie ihre Gutheit als eigene besitzt und dadurch Veranlassung fiir ihre
Absolutsetzung sein kann. Zum Dienst Gottes fithrt die Kreatur den Menschen,
insofern sie ihn durch ihre eigene Gutheit auf den Schépfer hinweist. ,Alles hat er
schon gemacht fiir die rechte Zeit. Auch die Welt gab er ihnen zur Uberlegung*
(Pred 3, 11). In dem Zeugnis, das sie einfach durch ihr Dasein von der Gutheit des
Schépfers gibt, ist die Kreatur Ehre, Verherrlichung Gottes. ,Die Himmel rithmen
die Herrlichkeit Gottes . . . Ohne Rede und ohne Worté, man hért ihre Stimme nicht.
Dennoch ergeht iiber alles Land ihr Schall, bis ans Ende der Welt ihre Sprache® (Ps
19 [18], 2—5). Aber diese objektive Ehre ist noch nicht der ganze Sinn, den der
Schopfergott der Welt eingeschaffen hat. Die objektive Gottesehre ruft danach, durch
den bewuflten, existentiellen Nachvollzug personaler Wesen zur formalen Verherr-
lichung Gottes zu werden. Gewifl vermag der heutige Mensch, obwohl er in seinem
Weltverhalten ein anthropozentrisches Weltbild bekundet, nicht so leicht zu glauben,
daf die Welt auf den Menschen und seine Gottesverherrlichung hin geschaffen sei,



270 Otto Semmelroth

nachdem die kosmische Welt sich in eine Grenzenlosigkeit hinein ausgeweitet hat,
die ihm den Atem verschlagt. Nun, hier geniigt es, festzustellen, daf die von Gott
geschaffene Welt einen Anspruch an die Entscheidungen des Menschen richtet und
daf} sie den Inhalt dieser Entscheidungen weithin vorbestimmt. In Erkenntnis, An-
erkenntnis und Tat hat der Mensch die Welt, in der er wohnen und wirken darf, auf
Gott zu beziechen. Er hat den Dienst an der Welt als Dienst an Gott zu verrichten
und dadurch die materiale Ehre Gottes, die die Welt is¢, zur formalen Verherr-
lichung Gottes zu machen. Nachschpferisch hat er den Sinn, den die von Goit
geschaffene Welt hat, in existentieller Entscheidung zu verwirklichen.

Das verlangt die Vermeidung zweier Einseitigkeiten. Die Entscheidung des Men-
schen darf die Gutheit der Welt nicht in einer Weise bejahen, als stinde sie fiir sich,
als sei sie das Endziel menschlicher Weltbemithung oder sei ihm als souverdnem
Herrn in die Hand gegeben. So wiirde die Welt nicht als das gesehen und bejaht,
was sie ist: Kreatur Gottes, Zeugnis fiir seine schipferisch mitteilende Liebe und
Geschenk an den Menschen, der als partnerisches Bild Gottes in diese Welt hinein-
geschaffen wurde. Es hiefle, die Kreatur nchmen, ohne im Horen auf das in ihr
liegende Gotteszeugnis Antwort zu geben. Anderseits darf der Mensch aber auch
nicht versuchen, an der Welt vorbei oder gar gegen die Welt Ehre Gottes zu ver-
wirklichen. Weltfeindlicher Spiritualismus ist Vermessenheit, die Gottunmittel-
barkeit sucht, wo doch Gott dem Menschen in der von ihm geschaffenen Welt begeg-
nen will. Das hiefle, dafl der Mensch im Gesprach mit Gott die Initiative haben
wollte, wo doch das Gesprach des Menschen mit Gott mit der Antwort auf das von
Gott in der Schopfung gesprochene Wort beginnen mufi. Es hiefle eine formale Ver-
herrlichung Gottes leisten wollen, die nicht existentielle Entsprechung dessen wére,
was als materiale Ehre Gottes der Welt eingestiftet ist und vom Menschen betrachtet
und bejaht werden muf.

b) Wird die Welt in den Entscheidungen der Menschen nicht mit ihrem Gottbezug
gesehen und behandelt, dann wird sie zu dem gemacht, was sie bel Johannes, Paulus
und Jakobus, aber auch im Weltverstindnis der christlichen Tradition ist: bose, weil
absolut gesetzte Welt; Quelle des Bosen, weil Versuchung zu gott-loser Absolut-
setzung einer Wirklichkeit, die nur durch und in ihirer Gottbezogenheit sie selbst ist;
Inbegriff des Bésen, weil Betitigungsfeld der Auflehnung gegen Gott, die ja nicht
so sehr darin besteht, dafl der Mensch seine Faust unmittelbar gegen Gott erhebt,
sondern darin, daff er etwas Gott aus der Hand nimmt und fiir sich haben will, was
er nur als in Gottes Hand bleibendes Geschenk aufnehmen dirfte.

Wir sagten, in diesem Fall wird die Welt zu einer disqualifizierten Wirklichkeit
gemacht. Insofern durch den Miflbrauch der Menschen vieles an der Welt durch-
einandergebracht wird, verschlechtert sich objektiv der Zustand der Welt, und diese
Verschlechterung wird vom Menschen schmerzhaft empfunden. ,Welt® im disquali-
fizierenden Sinn des Neuen Testamentes wird aber durch die menschlichen Fehlent-
scheidungen nicht so sehr die Welt an sich, sondern in der menschlichen Existenz. Hier
gibt der siindige Mensch der Weltwirklichkeit eine neue Seinsweise, die der Wahr-
heit der Welt nicht mehr entspricht. Sie ist der revolutionire Versuch des Menschen,
Gott aus der Hand zu winden, was nur im Bezug auf Gott wahr 1st. Dieser Versuch
1st zum Scheitern verurteilt, aber er richtet im Menschen Unheil an. Die Welt



Erwdgungen iber das christliche Weltverstindnis 271

als disqualifizierte Wirklichkeit ist geradezu der Mensch selbst, insofern er die Welt
in der Fehlentscheidung seines Herzens trigt. Welt im bosen Sinn ist die verabsolu-
tierte Existenz der Welt in den Entscheidungen des siindigen Menschen.

3. Kirche und Welt

Von hier aus werden nun zwei Dinge verstindlich, deren Verwirklichung nicht
leicht ist, weil sie Gegensatze in sich vereinen mufl. Das eine ist die in der christlichen
Tradition so starke Mahnung zur Distanz von der Welt, also eine vom einzelnen
Menschen zu verwirklichende Verhaltensweise; das andere die der Kirche als Wirk-
lichkeit in der Welt, wenn auch herausgerufen aus der Welt.

a) Die Mahnung zur Distanz von der Welt, ja zur Feindseligkeit gegeniiber der
Welt, die so weit geht, dafl sie mit dem Ausdruck hassen belegt wird, ist uniiber-
horbar im Kerygma des Neuen Testamentes. Das bedeutet nicht nur, dafl man den
Gewinn der ganzen Welt darangeben mufl, wenn er mit dem Schaden der Seele
bezahlt wiirde (Mt 16, 26), dafl man ,die Welt nicht lieben soll, noch das, was in ihr
ist* (Joh 2, 15), sondern dafl das ewige Leben erkauft wird durch Hafl gegen das
eigene Leben, insofern es ,in dieser Welt“, von dieser Welt gezeichnet ist“ (Joh
12, 25).

Diese Distanz kann nicht gemeint sein im Sinn einer ablehnenden Feindseligkeit
gegen eine Schopfung, die Gott gut gemacht und dem Menschen als Wohnung
bereitet hat. Aber die Kreatur ist, so gesehen, ja nicht das, was hier mit , Welt“
gemeint ist. Welt, die man hassen muf}, oder die das Leben, das man in ihr fihrt,
hassenswert macht, ist jene Gestalt, die der Mensch in seiner Fehlentscheidung der
Schopfung Gottes gegeben hat, Kreatur, die gegen ihren Sinn miflbraucht wird,
Welt, die der Hand Gottes entrissen wurde. Einer solchen Welt gegeniiber geniigt
Distanz nicht. Sie mufl abgelehnt, gehafit werden. Sie mufl dem Menschen gekreuzigt
sein und er ihr (Gal 6, 14), das heifit, der Mensch muf} sie bekdmpfen, wie Christus
in seinem Kreuzestod den Gebrauch der Welt gegen Gott bekimpft und besiegt hat.

Uber den Kampf gegen dieses falsche Weltverhiltnis hinaus muf} sich der Christ
bemiihen, gar nicht erst in eine solche Fehlentscheidung hinein zu kommen. Er muf}
der Kreatur gegeniiber jene Distanz zu wahren versuchen, die ihn in die Lage ver-
setzt, in Freiheit sich an der Kreatur fiir Gott zu entscheiden, das heif$t die Kreatur
so zu benutzen und zu durchwalten, dafl darin Gottes Wille und Ordnung erfiillt
wird. Welt im Sinne von Kreatur mufl so distanziert betrachtet werden, daf sie nicht
durch falsche Entscheidung zur ,weltlichen Welt*, zur Welt gegen Gott wird. Chri-
stus ist auch in dem Sinn , das Licht der Welt* (Joh 9, 5), dafl in seiner Gefolgschaft
diese Distanz gegeniiber dem Werben der Kreatur und diese Feindschaft gegen eine
weltliche Welt gewonnen wird.

b) Wie steht nun die Kirche in der Welt? In ihr hat Christus ein sakramentales
Zeichen jener Gottesherrschaft, die das zentrale Thema seiner Verkiindigung war
und die vom Menschen in dieser Welt als Ziel angestrebt werden muf, in die Welt
hineingestiftet. Damit ist gegeben, dafl Kirche und Welt in stetiger Spannung mit-
einander, aber nicht im Kampf gegeneinander zu leben haben. Die Kirche selbst hat
welthafte Gestalt, weil sie in dieser Welt ein Zeichen des Uberweltlichen sein soll,
das als Gnade in die Welt eingetreten ist und die Welt {iber sich hinaus vollenden



272 Adolf Haas

soll. Die Kirche muf} aber als Herausgerufene der Welt gegeniiberstehen, weil sie
das Gnadenhafte sichtbar machen soll, das von oben kommt. Die Kirche darf nicht
Welt sein, obwohl sie Gottes Gnade in welthafter Gestalt darstellt, verkiindet und
mitteilt. Die Welt kann nicht Kirche sein, weil nicht sie den Menschen die gott-
gewollte Erfiillung ihres Lebens bieten kann, die als Gnade aus der Hand der Kirche
empfangen werden mufl. Die Kirche hat zu bezeugen, dafl die Welt oder doch der
Mensch in ihr iiber die Welt in ihrem Selbstand hinansgreifen und sich von Gott
durch die Kirche erlosen lassen muf. Die Welt kann dabei an die Kirche den An-
spruch richten, in ihrer diesseitigen Gestalt respektiert zu werden, da ja die
Erlésungsgnade Christi nicht durch Zerstérung irdischen Lebens, sondern in dessen
gottgemafler Gestaltung verwirklicht werden mufl. Indem Welt und Kirche im
gleichen Lebensbereich diesseitiger Wirklichkeit nebeneinander stehen und mit-
einander wirken, ohne daff die Welt als diesseitiger Arbeits- nnd Lebensbereich
Kirche wiirde und chne daf die Kirche als sakramentale Gestalt der eschatologischen
Wirklichkeit Welt wiirde, wird die Spannung diesseitiger Existenz als notwendig
bezengt. Der gleiche Mensch lebt sowohl in der Welt und muf} deren Eigengesetze
erfiillen, wie auch in der Kirche, die ihm verkiindet, daf die Welt nicht Endziel ist
und nichtige ,Welt“ wird, wenn sich der Mensch in der Welt dem eschatologischen
Ruf der Kirche verschliefit.

Welt in Christus - Christus in Welt
Darstellung und Deutung der geistlichen Lehre bei Teilhard de Chardin

Von Adolf Haas SJ, Pullach bei Miinchen

III

Der Mensch als Erscheinung: Zentrum der Perspektive und der Konstruktion des
Kosmaos

Die Fragwiirdigkeit des Menschen

Der Mensch ist die fragwiirdigste Erscheinung unseres Kosmos. Diese Fragwiirdig-
keit hat ein doppeltes Gesicht, ein helles und ein dunkles. Betrachten wir zuerst das
dunkle Gesicht der menschlichen Erscheinung: Wir ringen heute in der Theoretischen
Physik um so etwas wie eine Weltformel, und Heisenberg scheint uns einen gang-
baren Weg zu einer solchen Formulierung gezeigt zu haben. Wir ringen in der
modernen Instinktforschung um eine formulierbare Klarung der tierischen Existenz
und sind in unseren wissenschaftlichen Bemithungen einen entscheidenden Schritt
weitergekommen. Wir haben neuerdings sogar in der biochemisch orientierten Ver-
erbungsforschung einen begliickenden und zugleich erschreckenden Blick in eines der
verborgensten Lebensgeheimnisse getan: wir beginnen die genetischen Informa-
tionen zu erkennen, welche die Natur im Erbschatz der Keimzellen niedergelegt hat,





