
Erwägungen über das christliche Weltverständnis* 

Von Otto Semmelroth SJ, Frankfurt/Main 

Christliche Existenz ist nicht ohne einen Blick auf die Wirklichkeit beschreibbar, 
die mit dem Wort Welt bezeichnet wird. Das zeigt das Neue Testament unüberseh- 
bar und das ist auch der ganzen christlichen Tradition bewußt geblieben. Die Aus- 
einandersetzung, die es heute darüber zu geben scheint, kann, wenn sie im Rahmen 
der christlichen Offenbarung bleiben will, nur darum gehen, ob ein allzu verein- 
fachendes Ja oder Nein noch genügend den differenzierten Inhalt im Auge behält, 
der im Begriff Welt enthalten ist. In irgendeiner Weise war das Thema Welt zu 
allen Zeiten aktuell. Aber heute ist seine Aktualität besonders groß. Wenn nicht 
alles trügt, scheint die kommende Arbeit des Konzils in eine Klärung des Verhält- 
nisses der Kirche und ihrer Gläubigen zur heutigen Welt einzumünden, nachdem 
zunächst die innerkirchlichen Themen • der in der Liturgie vollzogene zentrale 
Lebensvollzug der Kirche, das Wesensgeheimnis der Kirche selbst, die Offenbarung 
als Begründung kirchlichen Daseins • im Vordergrund standen. Die Situation der 
Kirche heute hat dem Konzil dieses Thema aufgezwungen. Das Schema •Über die 
Kirche in der gegenwärtigen Welt" gehörte gar nicht zu den ursprünglich vor- 
gesehenen Schemata; es ist erst viel später hinzugekommen. 

Nicht nur die mühsamen Vorarbeiten dieses Konzilsschemas haben gezeigt, daß 
die Frage nach der Welt und nach der Kirche in ihr sehr behutsam behandelt werden 
muß; es war für den Kenner der Materie kaum anders zu erwarten. Diese Behutsam- 
keit muß vor allem walten, wo man zu bestimmen versucht, was eigentlich Welt sei. 

/. Zur Fragestellung 

Wie sehr die Welt und unser Verhältnis zu ihr von neuem zur Frage geworden 
ist, zeigt sich, wenn man die (allerdings noch näher zu differenzierende) Weltver- 
neinung, die dem ernstgemeinten Christentum früher allgemein zugeschrieben wird, 
dem heutigen Werben um die Welt konfrontiert. 

1. Die umworbene Welt 

In der abendländischen Geistes- und Theologie-Geschichte finden wir •Welt" in 
eine zweifache Alternative gestellt. In beiden Fällen fordert die heutige Welt- 
situation von uns Christen eine Neubesinnung, damit nicht die Aufrechterhaltung 
unverständlich gewordener Forderungen Zumutungen an den Menschen stellt, die 
er nicht zu erfüllen bereit oder auch nur in der Lage ist. 

a) Die erste Alternative hat ihren Ursprung in der vorchristlichen Antike. Ihre 
Überlieferung wirkte über die Jahrhunderte hinweg bis in die Neuzeit. Hier steht 

* Vgl. zum Thema das Sonderheft unserer Zeitschrift aus dem Jahr 1962 (35 [1962] 161 ff.) 
mit den Beiträgen von F.Wulf, J. B. Metz, A. Böhm, Z. Alszeghy, N. Schiffers und L. 
Scheffczyk. Wenn wir das Thema hier noch einmal aufgreifen, dann im Hinblick auf das 
2. Vatikanische Konzil, besonders auf das für die dritte Sitzungsperiode vorbereitete Schema 
•Über die Kirche in der gegenwärtigen Welt". 



Erwägungen über das christliche Weltverständnis 259 

die Welt im Spannungsfeld zwischen manueller Arbeit und geistiger Tätigkeit, die 
sich mehr als Muße denn als Arbeit verstand. Auch heute vermag der Handarbeiter 
nur schwer die wissenschaftliche Arbeit, wenn sie sich nicht technisch nutzbar machen 
läßt, als Arbeit ernst zu nehmen. Aber früher fühlten sich die Vertreter des Geistes 
durch eine solche Bewertung gar nicht zur Apologie herausgefordert. Im Gegenteil. 
Man nannte die bildende Hinführung zur geistigen Tätigkeit Schola, also Muße. 
Man schätzte die freien Künste höher als die einer gewissen Knechtschaft unterwor- 
fene Tätigkeit in Kraft der Hände und Muskeln. Das alte Mönchtum übte darum die 
Handarbeit nicht nur als eine Art Ausgleichssport, sondern auch als Bekenntnis zur 
verdemütigenden Arbeit. •Bete und arbeite" war nicht nur das Programm gegen 
den Müßiggang als aller Laster Anfang, sondern das Bemühen, dem Gebet als Hin- 
wendung zu Gott in der Demut den ihm gemäßen Wurzelgrund im Herzen des Men- 
schen zu geben. Der heidnischen, stolzen, einseitigen Einschätzung geistiger Erkennt- 
nis, die die Welt der Fronarbeit in der Freiheit des Geistes überwinden will, ent- 
spricht in der christlichen Askese das Bemühen um die geistliche Überwindung der 
Welt des vor allem im Leib erfahrenen Diesseitig-Vergänglichen. Auch im Begriff 
der an Sonn- und Feiertagen verbotenen •knechtlichen" Arbeit spiegelt sich die 
zunächst gar nicht spezifisch christliche Höherbewertung des Lebens im Bereich des 
Geistigen gegenüber dem Leben der mit der Hände Kraft dienenden Knechte. 

Solche Versuche, die Würde geistiger, weltgelöster Tätigkeit gegen eine der Welt 
verhaftete körperliche Arbeit auszuspielen, hatten in unserer Zeit eine totale Nieder- 
lage erlitten. Der an der Welt Arbeitende, im Bereich des Greifbaren Wirkende hat 
den Herrschaftsanspruch im Kreis des Adels der Stände angetreten. Die Welt-Arbeit 
hat sich aus primitiven Formen zu immer höherer technischer Perfektion empor- 
geschwungen. Dem durchschnittlichen Menschen ringt die Kraft des Geistigen, der 
denkerischen Leistung, der Kunst und Kultur nur noch in geringem Maß Bewun- 
derung ab. Was ihn in die Knie zwingt, ist die Leistung der Technik, die Bewäl- 
tigung der materiellen Welt, in deren Dienst allenfalls noch der Geist sich bewähren 
darf. 

Aber Geist und (materielle) Welt machen heute nicht nur im Nebeneinander 
der Konkurrenz einander den Rang streitig. Vielmehr sind das Geistige und das 
Materiell-Manuelle in ganz neuer Weise eine Einheit eingegangen. Die Technik ist 
Zeugnis einer neuen Durchdringung der Materie durch den Geist geworden. Der 
Geist weist seine Größe nicht mehr in einem ungreifbaren Kosmos von Gedanken 
und Dichtungen aus, der aus dem Materiellen abstrahiert ist, sondern indem er sich 
in neugestalteter Materie ganz neuartig verleiblicht. Die •Welt" der Dinge ist also 
nicht mehr das notwendige Übel, das man den Knechten überläßt. Sie ist der umwor- 
bene Bereich geworden, den der Mensch mit Schätzen angefüllt weiß, die zu erheben 
man einen Einsatz leistet, bei dem oft kaum noch zu unterscheiden ist, ob er die Welt 
in Dienst nimmt oder aber den Menschen zum Diener der Welt macht. 

b) Im Laufe der Geschichte hat sich, wie schon angedeutet, mit der vor- oder auch 
unchristlichen Alternative von Geist und Welt die christliche Alternative von Reich 
Gottes und Welt in einer nicht immer korrekten Weise verbunden und vermischt. 
Eine feindselige Verachtung des Leibes drohte sich immer wieder an die Stelle der 



260 Otto Semmelroth 

erlösenden Heimführung des leibhaftigen Menschen in die Verklärung zu setzen und 
versuchte das ewige Leben des erlösten Menschen mit der Unsterblichkeit seiner 
Seele, wie sie die Philosophen ausmachen mögen, zu identifizieren. 

Die Korrektur solcher Gleichsetzungen darf nun aber nicht aus dem Auge verlie- 
ren, daß es eine echt christliche Alternative von Welt und Reich Gottes, weltlichem 
und ewigem Leben, Welt und Kirche gibt. Auch hier hat sich das Weltverständnis 
und Daseinsgefühl des Menschen von heute geändert. Früher war die Welt dem 
Menschen, wenn er sich auch in ihr zu Hause fühlte, viel mehr als heute ein bedroh- 
tes, wenig heimisches Zuhause. Damals mag der hoffende Ausblick auf eine 
unbedrohte Heimat im Jenseits leichter gefallen sein. Der heutige Mensch hat sich 
in einer viel tieferen Weise in seiner irdischen Heimat einzurichten gewußt. Selbst 
die Veränderungen, die auch im schönsten Zuhause notwendig sind und einen die 
Heimat neu erleben lassen, findet er in einer ganz anderen Weise als früher inner- 
halb seiner irdischen Welt. Seine Sehnsucht greift nicht mehr aus nach einem welt- 
transzendenten Jenseits, sondern nach den Fernen der Erde, und seine Erwartungen 
halten schon Ausschau nach anderen Planeten, von denen heimkehrend er seine Erde 
neu als Heimat erfahren wird. Die Wirklichkeit des •neuen" ewigen Lebens nach 
diesem Äon wird dabei zum Gegenstand eines immer angestrengteren Glaubens und 
des bewußten Zeugnisses vor der sich als endgültig gebärdenden diesseitigen Heimat. 

Ähnlich ist es mit der Erfahrung der Hilfsbedürftigkeit. Auch der Mensch von 
heute weiß, daß er auf die Hilfe anderer angewiesen ist. Aber den Ort, von dem er 
Hilfe erwartet, sucht er heute näher als früher. Auch früher flehte der hilf sbedürftige, 
arme oder kranke Mensch geschicktere, reichere, mächtigere, wissendere Menschen 
um Hilfe an; aber da er deren Grenzen bald erfuhr, wandte er sich sehr schnell von 
dieser Welt ab: er betete zu Gott. Das ist dem heutigen Menschen nicht mehr so 
unmittelbar selbstverständlich. Denn der Mensch hat sein privates und soziales Da- 
sein in ganz anderer Weise in die eigene menschlich-irdische Gewalt gebracht 
und erschließt sich mit den Mitteln dieser Welt immer weitere Hilfsquellen. Auch 
der einfache Mensch, dem die Berechnungen und Pläne, die angestellt werden, und 
die technischen Konstruktionen, die diese Pläne verwirklichen, nicht zugänglich sind, 
weiß doch, daß alles das zu seiner Welt gehört. Gerade das kann seinen Glauben 
gefährden. Warum soll er noch an eine göttliche Macht glauben, die nicht in den 
Gesetzen dieser Welt aufgeht? Die Wissenschaft ist die mächtigste Konkurrenz für 
Gott geworden; die •Prophezeiungen" der Technik und das Paradies des Lebens- 
standards lassen die Verheißungen ewigen Lebens verblassen; das von einigen 
Großen dieser Welt enträtselte Geheimnis der letzten Forschungsergebnisse und die 
vom Fachmann durchschauten, den andern unglaublich erscheinenden Konstruktions- 
leistungen machen es schwer, einen wesentlich geheimnisvollen Gott anzubeten und 
sich seinem Wirken anzuvertrauen. 

So mag auch der Verkünder des Glaubens an den welttranszendenten Gott und an 
das von ihm verheißene ewige Leben zu der Meinung kommen, die faszinierende 
Welt von heute umwerben zu müssen, wenn er nicht jeden Kredit bei den Menschen 
verlieren will, die seine Weltfremdheit, Weltferne oder gar Weltfeindlichkeit nur 
noch belächeln. 



Erwägungen über das christliche Weltverständnis 261 

2. Die notwendige Neubesinnung 

Zweifellos muß sich also die Kirche auf ihr Verhältnis zur Welt neu besinnen. Das 
ist allerdings leichter gesagt als richtig verstanden und durchgeführt. Bei vielen 
besteht offensichtlich eine Neigung, diese Neubesinnung nur als Abrücken von 
früherer Weltfeindlichkeit zu verstehen, als Besinnung auf Werte, die man nun in 
der Welt entdeckt habe und die ein Umdenken des Christen verlangen. So einfach 
aber ist die Aufgabe, die vor uns steht, nicht. Zu leicht beginge man einen ähnlichen 
Fehler wie diejenigen, von deren Haltung man sich abkehren will, und setzte ein zu 
wenig differenziertes Verständnis des Begriffes Welt voraus. Weltfeindlichkeit ist 
nicht deshalb falsch, weil die konkrete Welt ohne Makel und Runzel ist. Das heute 
so stark propagierte weltoffene Verhalten darf nicht so tun, als ob die Welt ein- 
schränkungslos anzubeten wäre. 

Die Neubesinnung hat erheblich früher einzusetzen als erst bei der Entscheidung 
für oder gegen die Welt. Sie muß zunächst prüfen, was alles die Welt, die unsere 
Entscheidung herausfordert, in sich trägt, und ob nicht das Verhalten des Menschen 
vor dieser Welt wandlungsfähig sein muß, je nachdem welche der verschiedenen 
Komponenten des Ganzen der Welt vor ihm steht. Die Aufgabe, die dem Christen 
und der verkündigenden Kirche heute gegeben ist, mag vereinfacht als Offenheit für 
die Welt und neue Begegnung mit der Welt gekennzeichnet werden. Sie erweist sich 
aber, wenn man erkennt und bedenkt, wie vielschichtig und differenziert das ist, was 
mit dem einfachen Wort Welt bezeichnet wird, als überaus schwierig. Es geht hier ähn- 
lich wie auch sonst in der konkreten Entscheidung eines Lebens vor dem Angesicht Got- 
tes. Gewiß, der Mensch hat Gottes Willen zu erfüllen. Aber das Bemühen um den 
Willen Gottes setzt viel früher an. Viel schwieriger als das Tun ist oft die Erkenntnis 
dessen, was hier und jetzt Gottes Wille ist. Die religiös-aszetische Aufgabe liegt in 
einer ständigen Bereitschaft, den Willen Gottes zu suchen, durchs Leben zu gehen in 
der immerzu fragenden Haltung: Herr, was willst du, daß ich tun soll? (Apg 9, 6). 
Ähnlich ist es bei der Klärung des Verhältnisses der Kirche und des Christen zur 
Welt. Wenn die Kirche, wie man es vom Konzil erwartet, darlegen will, wie sie ihr 
Verhältnis zur Welt zu gestalten gedenkt, dann muß sie vor allem auch wissen und 
darlegen, was eigentlich Welt ist. Eine Haltung kann nämlich nicht einfach sein, 
wenn die Wirklichkeit, zu der man sich zu verhalten hat, vielfältig ist, ja geradezu 
gegensätzliche Seiten enthält, die, je nach der Situation, in der einer sich befindet, 
auch eine gegensätzliche Haltung verlangen. Nur eine behutsame Klärung dessen, 
was Welt ist und was darunter verstanden wird, bewahrt davor, die alte religiös- 
aszetische Tradition zu desavouieren • weil man sie zu vereinfacht darstellt •, und 
an ihre Stelle ein ähnlich vereinfachtes neues Verhalten mit umgekehrten Vorzeichen 
zu setzen. Solche Behutsamkeit wird auch davor bewahren, die Welt so zu umwerben, 
als wäre sie Ziel und Ende menschlichen Bemühens und nicht vielmehr Raum und 
Ausdrucksmittel des Zueinander und Miteinander von Gott und Mensch. 

//. Eine gegensätzliche Bestandsaufnahme 

Es sei zunächst eine Art Bestandsaufnahme dessen gemacht, was alles gemeint sein 
kann, wenn von Welt gesprochen wird. Dabei soll der Blick zwar vor allem auf den 
biblischen Sprachgebrauch gerichtet, aber auch der Klang dieses Wortes im mensch- 



262 Otto Semmelroth 

liehen Sprechen überhaupt miteinbezogen werden. Wenn unser Bemühen sich auch 
wesentlich am biblischen Weltverständnis orientieren muß, so ist es doch die Welt von 
heute, zu der wir unser Verhältnis neu ordnen wollen, und es ist die Menschheit von 
heute, der die Kirche zeigen will, wie sie der Welt gegenübersteht. In diesem Span- 
nungsfeld zeigt sich nun der Begriff •Welt" als überaus ambivalent. Einerseits ist 
mit Welt eine objektive Wirklichkeit sachlich umschrieben. Sie ist der Raum oder die 
vielgestaltige Gesamtwirklichkeit, die dem Menschen vorgegeben ist, ihn als Wohn- 
raum umgibt und ihn herausfordert, seine schlummernden Potenzen zu verwirk- 
lichen. Der Ton liegt also zunächst auf einer Wirklichkeit, die der menschlichen Ent- 
scheidung vorgegeben ist, die noch nicht vom Menschen integriert wurde und erst 
von dessen Entscheidungen Wert oder Unwert empfängt. Anderseits aber finden wir 
gerade im zentralen Dokument unseres Glaubens, der Heiligen Schrift, und in der 
von der Schrift geformten kirchlichen Überlieferung dasselbe Wort mit einem fast 
subjektiven Inhalt gefüllt, als Gegenstand einer geradezu disqualifizierenden Sprech- 
weise. Die Welt empfängt Prädikate, wie sie eigentlich nur menschlichen Entschei- 
dungen eignen, wenn diese einer vorgegebenen sittlichen Norm widersprechen, wenn 
sie Sünde sind. 

1, Objektive Weltbeschreibung 

Im •objektiven" Bedeutungsbereich hat Welt sowohl einen gewissermaßen quan- 
titativen Inhalt • •Die Welt würde nicht ausreichen für die Bücher, die man schrei- 
ben müßte, wenn man alles niederschreiben wollte" (Jo 21, 25) • wie auch einen 
qualitativen Sinn. 

a) In seiner griechischen Urgestalt •Kosmos" erscheint der Weltbegriff geradezu 
wie ein Programmwort für die sich ausweitenden Möglichkeiten und Hoffnungen 
der Menschen von heute. Nicht nur die Wissenschaftler, sondern • wenigstens in 
ihrer interessierten Teilnahme • auch die Menschen der großen Menge haben den 
Kosmos entdeckt. Nachdem die alte Erde schon durch die Teleskope der Astronomie 
und neuerdings durch die Flugkörper der Technik verlassen wird, droht sie in immer 
bedrängenderer Weise auch für die lawinenartig anwachsende Menschheit zu klein 
zu werden, und die Menschheit schaut in den Weltraum mit der Frage, ob sich der 
menschliche Lebensraum nicht irgendwo auf anderen Planeten ausweiten lasse. Jeden- 
falls machen sich Menschen bereit, den •Welt"-raum zu befahren. Welt und Erde 
sind längst keine sich deckenden Größen mehr. Kosmisches, welthaftes Denken ist 
umfassender als globales, erdumspannendes Denken. Wenn auch schon immer das 
Wort Welt für die außerirdische Welt der Gestirne, also im Sinn des Kosmos 
gebraucht wurde, so ist es als quantitative Bezeichnung doch heute geradezu zu einer 
Art Gegenbegriff zur Erde geworden und wird in diesem Sinn immer ausdrücklicher 
angewandt. 

Aber der Begriff Welt hat seine alte Bedeutung nicht einfach hinter sich gelassen. 
Welt bezeichnet auch heute nicht einfach nur den Kosmos, sondern ist Ausdruck für 
Weiträumigkeit überhaupt. Weltweites Denken oder Wirken spannt die Möglich- 
keiten und Aufgaben des Menschen bis an die Grenzen der Erde aus. In diesem 
wertmäßig zunächst noch indifferenten, aber den Menschen herausfordernden Sinn 
findet sich das Wort Welt auch im Neuen Testament. Im Sendungsbefehl, mit dem 
der Herr seine Kirche in die Geschichte entläßt, erscheint das Wort Welt als •weit"- 



Erwägungen über das christliche Weltverständnis 263 

weites Maß ihres Wirkens: •Geht hinaus in alle Welt" (Mk 16, 15). Diese •Welt" 
ist weit wie die Erde, ist der Raum, der von •aller Kreatur" bewohnt ist, der die 
Kirche •das Evangelium verkünden" soll. In der Fassung des Sendungsbefehls am 
Anfang der Apostelgeschichte steht anstelle des Wortes •Welt" •Erde", bis an deren 
Grenzen die Jünger den Herrn bezeugen sollen (Apg 1,8). Das Maß für die An- 
wesenheit und das Wirken der Kirche wird in der Fassung des Sendungsbefehls bei 
Matthäus (28, 19 f) mit •alle Völker" bezeichnet, während hier durch das Wort 
•Welt" der geschichtliche Beistand Christi seiner auf dieser Erde wirkenden Kirche 
verheißen wird: •Bis zum Ende der Welt" (Mt 28, 20). So steht also auch hier Welt 
für Erde. Soweit Christi Heilswerk reicht, ist die Kirche gesandt, es den Menschen 
bekannt und zugänglich zu machen, •in alle Welt", •bis zum Ende der Welt". 

Da aber der ganze Kosmos, wie menschenleer er außerhalb unserer Erde auch sei, 
auf den Menschen hin geschaffen ist, auf daß der Mensch an der grenzenlosen Weite 
des Kosmos eine Ahnung für die Unendlichkeit Gottes bekomme, hat Weltweite 
nicht nur die Erde, sondern den Kosmos als Maß vor Augen. 

b) •Welt" hat nun zweitens neben der quantitativen, raum-zeitlichen, eine quali- 
tative Bedeutung. Dies ist hier noch nicht als wertende Aussage gemeint, als besage 
der Begriff Welt schon etwas Wertvolles oder Wertloses, Gutes oder Böses. Qualität 
meint vielmehr zunächst nur spezifische Unterscheidung. Welt als Wirklichkeit wird 
anderen Wirklichkeitsbereichen gegenübergestellt und eben dadurch in ihrem spezi- 
fischen Sein erfaßt. 

Zunächst steht Welt alternativ zu Gott. Hier ist mit Welt Endlichkeit ausgesagt. 
Die Welt mit ihrer raumzeitlichen oder wie auch immer gearteten Begrenzung steht 
dem unendlichen Gott gegenüber. Sie wurde einstmals grund-gelegt, und das unter- 
scheidet sie vom ewigen Schöpfer, dessen Pläne und Auserwählungen schon •vor 
Grundlegung der Welt geschehen sind" (Joh 17, 24; Eph 1,4); sie ist in der Macht 
Gottes und deshalb •endlich" vor dem unendlichen Herrn. 

Diese im Wort Welt enthaltene Begrenztheit schließt nicht aus, daß mit Welt auch 
positive, werterfüllte Eigenschaften ausgesagt werden. Die Welt ist das, was in der 
Schrift Himmel und Erde (Gen 1, 1) oder das All, alles (Is 44, 24; Jer 10, 16; Ps 8, 7; 
103 (102), 19; Sir 36, 1) genannt wird. Damit ist zwar Begrenzung und Relativität 
gemeint, insofern dieses All von Gott ist und Gott gehört. Welt bedeutet hier aber 
auch Fülle und Würde, insofern das All aus der schöpferischen Liebe Gottes stammt 
und Gegenstand seiner Sorge ist. Der Gläubige im Alten wie im Neuen Testament 
bekennt die Welt und sich in ihr als Geschöpf Gottes und unterwirft sich und die 
Welt dem Schöpfer; gerade in dieser Anerkennung der Abhängigkeit liegt aber auch 
das vertrauensvolle Bewußtsein, nicht in einer anonymen Welt verloren zu sein, 
sondern unter der liebenden Vatersorge des Schöpfers zu stehen. Welt wird trotz 
aller in ihr erlebten Bedrohung doch zur Heimat, von der man allerdings zum 
Schöpfer als dem Vater aufschaut, der letzten Quelle dieser Zuversicht. So mahnt die 
makkabäische Mutter ihr Kind: •Ich bitte dich, mein Kind, schau auf zum Himmel 
und zur Erde und sieh alles, was es da gibt; bedenke, daß Gott diese Dinge aus dem 
Nichts erschaffen hat" (2 Makk 7, 28). Dadurch unterscheiden sich die Gläubigen von 
den Heiden, die •auf ihre Waffen und auf ihren Wagemut vertrauen", daß die 
Gläubigen •ihr Vertrauen auf den allmächtigen Gott setzen. Er hat die Gewalt, nicht 



264 Otto Semmelroth 

nur die gegen uns heranrückenden Feinde, sondern auch die ganze Welt in einem 
einzigen Augenblick niederzuschmettern" (2 Makk 8, 18). 

Die Welt ist also das, was Gott gegenübersteht, so daß der Sohn Gottes bei der 
Menschwerdung in diese Welt ein-tritt. Gott wird Teil und Glied der Welt, da 
er in Jesus Christus Mensch wird. •Gott sandte seinen Eingeborenen in die Welt" 
(1 Joh 4, 9; Hebr 10, 5). Das Bekenntnis, das im sichtbaren Menschen Jesus den 
unsichtbaren Sohn Gottes anerkennt, verfolgt den Weg zurück, den der Logos 
gekommen ist: •Du bist der Sohn des lebendigen Gottes, der du in diese Welt 
gekommen bist" (Joh 11,27). Um diese Welt, •in der er war und die durch ihn 
geworden ist", muß es schlimm stehen, wenn •die Welt ihn nicht erkannt hat" (Joh 
1, 10). 

Weiter ist nach dem biblischen Weltverständnis Welt nicht rein sachlich das von 
Gott Geschaffene. In ihr ist immer der Bezug zum Menschen mit ausgesprochen. So 
bedeutet Welt zweitens einen Alternativbegriff zum Menschen. Gewiß, da die Welt 
der Wohn- und Wirkraum der Menschen ist, erscheint Welt auch bisweilen als 
Begriff für die Gesamtheit der Menschen selbst, sei es im einfach feststellenden Sinn, 
daß •alle Welt hinter ihm herläuft" (Joh 12, 19), oder auch indem der Welt mensch- 
liche Eigenschaften beigelegt werden. Christus verkündet und wirkt, damit •die Welt 
erkenne, daß ich den Vater liebe und tue, wie mir der Vater aufgetragen hat" (Joh 
14, 31). So sollen auch die Jünger durch ihre Einheit Zeugnis geben, •damit die Welt 
erkenne, daß du mich gesandt und sie geliebt hast" (Joh 17,23). Die Menge der 
Menschen ist es auch, die mit Welt bezeichnet wird, wenn die Verwandten dem 
Herrn nahelegen: •Wenn du solche Dinge tust, zeige dich offen vor der Welt" 
(Joh 7, 4). Welt kann also geradezu •Menschen" bedeuten, wenn sie als Menge ohne 
nähere Bestimmung gesehen werden. Eigentlich aber ist mit diesem Sinn von Welt 
ein Gegenüber zum Menschen gemeint. Denn auch wenn Welt als Bezeichnung 
der Menschenmenge gebraucht wird, so ist damit wohl gemeint, daß sie gewisser- 
maßen das Gefäß ist, in dem die Menschenmenge enthalten ist. So wird auch in der 
Heiligen Schrift Welt als der Bereich, in den der Mensch eintritt, ausdrücklich vom 
Menschen unterschieden. Der erste Schöpfungsbericht (Gen 1, 1•2, 4a) ist so auf- 
gebaut, daß in den ersten drei Schöpfungstagen die Wohnräume erbaut werden, in 
die dann in den folgenden drei Tagen die Bewohner hineingestellt werden. Doch 
von diesen Bewohnern unterscheidet sich noch einmal der Mensch als der eigentliche 
Herrscher, für den alles Übrige Wohn- und Wirkraum ist (Gen 1, 26•30). So ist 
denn die Welt der Raum, in den der Mensch eintritt und den er im Tod wieder ver- 
läßt. Die Schrift fordert von ihm, daß er innerlich zur Welt Abstand halten soll, 
weil er eben etwas anderes als Welt ist: •Wir haben nichts in diese Welt gebracht, 
und wir werden nichts mitnehmen" (1 Tim 6, 7). 

Da nun der Mensch sich in diesem Lebensraum Welt niemals als einzelner vor- 
findet, kann diese Alternative Welt-Mensch wiederum in zweifacher Weise gesehen 
werden. Insofern Welt eine Seinsstufe unter dem Menschen bedeutet, ist der Mensch 
als personales Wesen von der Welt, die ihm als Wohnraum vor- und als geistig zu 
bewältigende Aufgabe aufgegeben ist, unterschieden. Welt und Mensch bedeutet ein 
spezifisches Gegenüber. Da der Mensch außerdem auch ein Teil der Welt ist und 
bleibt, liegt in der Alternative Welt-Mensch immer auch der Sinn, daß der Mensch 



Erwägungen über das christliche Weltverständnis 265 

als Einzelner mit und im Gegenüber zur Welt auch den Einzelnen und die Menge 
der übrigen Menschheit vor sich hat. So meint es etwa Paulus, wenn er den Ko- 
rinthern sagt: •Ihr sollt keine Gemeinschaft haben mit den Unzüchtigen", welche 
Mahnung er gleich realistisch einschränken muß: •Ich meine das nicht allgemein von 
den Unzüchtigen dieser Welt...; denn sonst müßtet ihr aus dieser Welt hinaus- 
gehen" (1 Kor 5, 9 f). In ihrer Stellungnahme und Entscheidung gegenüber der Welt 
haben die Christen also die Menschen, in diesem Fall die Unzüchtigen, mit einzu- 
beziehen. Der einzelne steht in seinen letzten Gewissens-Entscheidungen der Welt 
gegenüber, die auch die übrige Menschheit umfaßt. 

2. Welt als disqualifizierende Aussage 
Bei den verschiedenen Bedeutungen von Welt, wie wir sie bisher untersuchten, 

trifft sich der alltägliche, normale Sprachgebrauch weithin mit dem der Aussagen der 
Heiligen Schrift und der christlichen Tradition. Auch dort ist Welt eine objektive 
Wirklichkeit, die sachlich von verschiedenen anderen Wirklichkeiten abgegrenzt ist. 
Auf diese •Welt" scheint man beim heutigen Bemühen um ein neues kirchliches 
Weltverständnis und Weltverhältnis vorwiegend den Blick zu richten. Das ist 
berechtigt und dringend erfordert, darf aber nicht als erschöpfende Aussage über 
das angesehen werden, was Welt, christlich gesehen, bedeutet. Es wäre verhängnis- 
voll, wenn die Christenheit meinte, die Welt ausschließlich rehabilitieren zu müssen. 
Aber diesen Eindruck macht nicht selten das hofierende Bemühen mancher Theologen 
und Literaten um ein christliches Weltverständnis. Die wirkliche Aufgabe ist des- 
halb so schwierig, weil man nicht einfachhin der Einseitigkeit angeblicher Welt- 
verachtung früherer Zeiten die • letztlich ebenso einseitige • Weltanbetung unse- 
rer Tage entgegenzustellen hat, sondern weil man mit dem berechtigten Versuch 
positiver Weltwertung auch den Wahrheitsgehalt jenes dunklen Weltverständnisses 
aufarbeiten muß, das aus dem Neuen Testament nun einmal nicht wegzudiskutieren 
ist. Auch um diesen Unwertcharakter eines biblischen Weltbegriffes müssen wir uns 
heute wie je ehrlich bemühen. Im Neuen Testament sind es vor allem Johannes, 
Jakobus und Paulus, bei denen das Wort Welt einen bitteren Geschmack zurückläßt. 
Sie bringen damit eine starke Spannung in den biblischen Gebrauch dieses Wortes. 

In der negativen Bewertung erscheint Welt im Neuen Testament sowohl als Ge- 
gensatz zu Gott • im Fürsten dieser Welt fast wie ein dunkler Gegengott •, wie 
auch als Auswirkung dieser Gottesgegnerschaft im gegnerischen Verhältnis zum 
Menschen, dem Abbild und Gleichnis Gottes. 

Vor allem Johannes bespricht die Welt geradezu als Inbegriff der Gottfeindlich- 
keit und des Bösen. Nicht nur daß Welt der Wohnraum und das Gestaltwerden des 
Bösen und der Sünde ist, sondern sie erscheint auch wie ein Quellgrund der Gott- 
widrigkeit. So stehen die, die von der Welt sind, denen entgegen, die aus Gott sind. 
•Aus Gott sein" heißt negativ einfachhin •nicht von der Welt sein". •Ihr seid von 
dem, was unten ist, ich bin von dem, was oben ist", sagt Jesus in der Auseinander- 
setzung mit den Gegnern, die sein Wort nicht annehmen wollen. Und diese Alter- 
native zwischen •von unten" und •von oben" wird erklärt als Alternative zwischen 
•von der Welt" und •nicht von der Welt": •Ihr seid von dieser Welt, ich aber bin 
nicht von dieser Welt" (Joh 8, 23). 



266 Otto Semmelroth 

Die Welt ist Gegensatz gegen Gott, weil sie von der personalen Macht des Bösen 
durchherrscht ist, der Gott, dem Herrn der Guten, entgegensteht. Diese personale 
Macht brandmarkt Johannes als böse, wenn er sie •Fürst dieser Welt" nennt. Schär- 
fer kann man kaum ausdrücken, daß Welt der Inbegriff des Bösen ist. 

Wer also Freund Gottes sein will, muß sich als Feind dieser Welt erweisen. Das 
führt Jakobus sehr eindeutig aus und zeigt dadurch, daß Johannes mit der disquali- 
fizierenden Interpretation der Welt nicht allein steht. •Wißt ihr nicht, daß die 
Liebe zur Welt Feindin Gottes ist? Wer also ein Freund dieser Welt sein will, 
macht sich zum Feinde Gottes" (Jak 4, 4). Im Alten Bund versuchte das Gesetz diese 
Gottfeindlichkeit der Welt zu überwinden. Da das Neue Testament nicht mehr unter 
diesem Gesetz des Alten steht, müssen seine Gläubigen in ganz neuer Weise sich 
innerlich von der Welt distanzieren, ja feindselig gegenüber dieser im Alten Testa- 
ment durch das Gesetz in Schranken gehaltenen Welt stehen. Der das geltend macht, 
ist Paulus; gemeinsam mit Johannes und Jakobus vertritt er diese Abwertung der 
Welt. •Wir wissen, daß das Gesetz alles, was es sagt, denen sagt, die unter dem 
Gesetz sind, damit jeder Mund gestopft und die ganze Welt schuldig werde vor 
Gott" (Rom 3, 19). 

Daher bedeutet die durch den Eintritt des Sohnes Gottes in diese Welt und das 
Kreuzesopfer bewirkte Erlösung die Überwindung dieser gottfeindlichen Welt. So 
verkündet Johannes wie kein anderer zugleich mit der Warnung vor der Welt auch 
den sicheren Sieg über die Welt, den die Menschen aus eigener Kraft nicht gewinnen 
können, den aber Christus schon errungen hat • •Seid getrost, ich habe die Welt 
überwunden" (Joh 16, 33) • und an dem er den Seinen Anteil gibt, wenn er für sie, 
nicht aber für die Welt zum Vater betet (Joh 17, 9), und wenn er ihnen das Zeichen 
seiner Gnade einprägt, so daß sie, obwohl in der Welt, doch nicht von dieser Welt 
sind (Joh 15, 18; 17, 14). Damit ist sein Sieg über die Welt auch der Sieg seiner 
Jünger: •Ihr seid aus Gott, Kindlein, und habt jene besiegt; denn der in euch ist 
mächtiger als der in der Welt" (1 Joh 4, 4). 

Dieser Gegensatz zwischen Gott und der Welt wird aber nun nicht als Kampf 
zwischen Gott und dem •Fürsten dieser Welt" (Joh. 12,31) allein ausgetragen, so 
daß die Menschen nur darüber unterrichtet würden und schließlich die Früchte des 
Sieges geschenkt bekämen. Dieser Gegensatz spiegelt sich vielmehr im Menschen, 
der Kampf wird geradezu in ihm ausgetragen. So wie die Welt Jesus haßt, weil er 
über sie das Zeugnis ablegt, daß ihre Werke schlecht sind (Joh 7, 7), so muß die Welt 
auch die Jünger des Herrn hassen, weil sie nicht von der Welt, sondern vom Herrn 
auserwählt sind (Joh 15, 18 f; 17, 14) und durch ihr Wort und Leben Zeugnis gegen 
die Welt ablegen. Über den Haß der Welt brauchen sich die Jünger des Herrn nicht 
zu wundern (1 Joh 3, 13). Der Sieg, an dem die Gläubigen in der Gefolgschaft des 
Herrn Anteil haben, besteht zuletzt darin, daß nicht nur das, •was aus Gott geboren 
ist, die Welt besiegt" (1 Joh 5, 4), auch nicht nur darin, daß die Verfolgung durch 
die Welt den Jüngern bezeugt, daß •die Welt ihrer nicht würdig war" (Hebr 11, 38), 
sondern daß es am Ende keine •Welt" mehr geben wird. Die auf Gottes Seite 
Stehenden werden •nicht mit dieser Welt verdammt werden" (1 Kor 11,32); 
während •die Welt vergeht mit ihrer Lust, bleibt, wer den Willen Gottes tut, in 
Ewigkeit" (1 Joh 2,17). 



Erwägungen über das christliche Weltverständnis 267 

Die Jünger Christi stehen in diesem Spannungsfeld Gott-Welt in der eigentüm- 
lichen Situation, daß der Sieg über die Welt und ihren Fürsten schon errungen ist 
und dennoch die Macht der Welt so stark erscheint, als sei der Sieg noch ungewiß. 
Das Gericht über diese Welt und das Hinausgeworfenwerden des Fürsten dieser 
Welt geschah •jetzt" (Joh 12, 31), und Christus versichert, er habe die Welt besiegt 
(Joh 16, 33). Und dennoch müssen seine Anhänger • das wird ebenso feierlich 
versichert • immer noch erleben, daß die Welt triumphiert, während sie selbst 
klagen. •Wahrlich, wahrlich, ich sage euch", prophezeit Christus, •ihr werdet weinen 
und klagen, die Welt aber wird sich freuen" (Joh 16, 20). Es ist eben ein Sieg, dessen 
Früchte wir Menschen in diesem Äon nur in Glaube und Hoffnung erfahren. Aber 
der Sieg ist so wahr und wirklich, daß der Glaube an ihn die Welt überwindet, ein 
Glaube allerdings, dessen Zuversicht und Hoffnung auf die Zukunft einer endgül- 
tigen Scheidung und eines endgültigen Gerichtes hin ausgerichtet sind. 

Die so geschilderte Welt ist gar nicht mehr eine objektive, dem Menschen als 
positiver Aufgabenbereich vorgegebene Wirklichkeit. Diese Welt ist verderbt und 
Quelle des Verderbens; sie ist Versuchung und Gefahr, die man zu fliehen hat, mit 
der man, wenn man sie nicht fliehen kann, kämpfen muß. Die Frage ist, ob diese 
disqualifizierende Weltbetrachtung einfach neben der objektiven und positiven Be- 
trachtung steht, oder ob die beiden gegensätzlichen Betrachtungsweisen innerlich 
miteinander verbunden werden können, ob es ein Bindeglied gibt, das die Gemein- 
samkeit des Wortes Welt für beide ebenso erklärt wie dessen unterschiedliche und 
gegensätzliche Aussage im objektiv-positiven und im negativ-disqualifizierenden 

Sinn. 

///. Existentielles Weltverhältnis 

Vielleicht kann die gegensätzliche Bestandsaufnahme des Weltverständnisses, wie 
wir sie erhoben haben, am besten dadurch erklärt werden, daß wir sagen, es spiegle 
sich hier ein existentielles Weltverständnis. In dem, was man heute mit dem Wort 
existentiell bezeichnet, ist ja ein echt christliches Seinsverständnis wiedergefunden. 
Der Begriff Welt kann eine so gegensätzliche Deutung erfahren, weil die mit ihm 
gemeinte Wirklichkeit keine absolute, sondern eine relative ist. Welt kann nur 
richtig verstanden werden, wenn ihre kreatürliche Bezogenheit, ihre Relation auf 
Gott gesehen wird und wenn man weiter beachtet, daß sie vom Menschen, der sich 
an ihr und ihrer Gottbezogenheit für Gott entscheiden soll, zur Sinnerfüllung ge- 
führt wird. 

1. Die Welt als Gegenstand menschlicher Entscheidung 

Wenn das Denken unserer Zeit die Welt gern als Gegenüber zum Geist oder zur 
Person sieht, sei es, daß man von Geist und Natur, sei es, daß man von Geist und 
Welt spricht, dann ist damit nicht bloß sachlich und objektiv ein Unterschied fest- 
gestellt, aber auch nicht schon ein feindseliger Gegensatz gemeint. Es handelt sich 
vielmehr um ein Gegenüber, das zwar Entscheidung fordert, aber sich von der 
Begegnung unter Personen dadurch unterscheidet, daß nicht zwei Partner sich inter- 
subjektiv verhalten und für- oder gegeneinander optieren, sondern daß eine 
Person als Subjekt sich an der unpersonalen Welt oder Natur als Objekt entscheidet. 



268 Otto Semmelroth 

Dieser Unterschied ist für die nichtchristliche, weltimmanente Betrachtungsweise 
wichtiger als für den, der im christlichen Schöpfungsglauben steht. Für die christliche 
Betrachtung ist nämlich die Welt nicht in bloßer Sachlichkeit der personalen Ent- 
scheidung des Menschen anheimgegeben, so daß Fehlentscheidungen nur Störung 
und Zerstörung einer objektiven Ordnung und Struktur bewirken würden, nicht 
aber Beleidigung einer Person. Für den Christen ereignet sich auch in und an der 
Welt persönliche Begegnung. Denn für ihn ist die Welt nicht bloß vorhandene 
Wirklichkeit, sondern Schöpfung, Werk eines personalen Geistes, der in diesem 
seinem Werk sein Wollen vergegenständlicht und dem Menschen zur Entscheidung 
mitgeteilt hat. So vollzieht der Christ in der Entscheidung an der Welt durchaus eine 
personale Begegnung und nicht nur gegenständliche Entscheidung. Die Norm, die 
der menschlichen Entscheidung von der Welt her vorgegeben wird, kann deshalb 
nicht reine Zweckmäßigkeit sein. Vielmehr ist für den Christen die Entscheidung an 
der Welt Gehorsam oder Ungehorsam gegenüber dem Schöpfer dieserWelt. Sie muß 
sich an der Ordnung und dem Sinngefüge der Welt orientieren und darin die vom 
personalen Schöpfer hineingelegte Weisung respektieren und erfüllen. 

Die Welt steht also in einer doppelten Bezogenheit. Sie birgt in sich selbst Wert 
und Ordnung. Aber Wert und Ordnung ist ihr von Gott, ihrem Schöpfer, ein- 
gestiftet. Die Welt bekundet durch Teilhabe Gottes Größe und Vollkommenheit. 
•Der allein wahre Gott schuf aus seiner Güte und mit allmächtiger Kraft, nicht um 
seine Seligkeit zu mehren noch um sich Vollkommenheit zu erwerben, sondern um 
seine Vollkommenheit zu offenbaren durch die Güter, die er den Geschöpfen mit- 
teilt", hat das Erste Vatikanische Konzil erklärt (Neuner-Roos 191). Einfach als das, 
was, und durch die Art, wie sie ist, ist die Welt auf Gott bezogen. Das Wirken des 
Menschen in und an der Welt entspricht nur dann der Wahrheit • •tut die Wahr- 
heit" (vgl. Job. 3, 21) •, wenn dieser der Welt eingestiftete Verweis sich in der 
persönlichen Entscheidung und der aus ihr erwachsenden Tat spiegelt. Die Welt 
besitzt einen ihr eigenen Wert, der als Wert dieser Welt bejaht werden muß. Aber 
sie besitzt ihn von Gott und als Hinweis auf Seine Vollkommenheit. In seiner Ent- 
scheidung muß der Mensch die Herrlichkeit der Welt mit ihrem Bezug auf Gott auf- 
nehmen, bejahen, benutzen. Denn Gott hat sie der Welt für den Menschen einge- 
stiftet. In der Ausübung dieses Herrentums über die Welt muß der Mensch aber eine 
weitere Bezogenheit existentiell verwirklichen, nämlich seine Bezogenheit als Bild 
Gottes (Gen 1, 28) auf den Schöpferherrn. Die Art, in der Welt zu stehen und mit 
ihr umzugehen, muß zeigen, daß er nur Gottes Bild, nicht aber selbst Gott ist; und 
sie muß zeigen, daß er Bild Gottes ist, die Welt also durchwaltet nach der vom 
Schöpfer in sie hineingelegten Ordnung. •Alles ist euer, ... Welt oder Leben oder 
Tod oder Gegenwärtiges oder Zukünftiges, alles ist euer, ihr aber seid Christi, Chri- 
stus aber ist Gottes" (1 Kor 3, 22). 

2. Die Begründung für die Ambivalenz der Weltaussage 

Von hier aus wird die Ambivalenz der christlichen Aussage über die Welt ver- 
ständlich. Sie hat ihren Grund im Verhältnis der Welt zur menschlichen Entschei- 
dung. Nicht eigentlich die Welt als von Gott geschaffene Wirklichkeit wird auf ein- 
mal schlecht und Inbegriff der Versuchung zum Bösen, nachdem Gott doch in seinem 



Erwägungen über das christliche Weltverständnis 269 

Schöpfungswerk •sah, daß es gut war" (Gen 1, 4.10.12.18. 21. 25). Es wandelt sich 
vielmehr der Mensch in seinem Verhalten in und zu dieser Welt. Die Entscheidung, 
die er an der Welt trifft, ist kein vorübergehender Akt, sondern schlägt sich dauer- 
haft nieder sowohl in den Wirkungen einer zum Guten oder Schlimmen umgestal- 
teten Welt wie in der Existenz der menschlichen Person selbst, die aus diesen 
Entscheidungen anders hervorgeht, als sie vorher war. Durch die Fehlentscheidung 
des ersten Menschen ist das ganze in ihm repräsentierte Menschengeschlecht den 
Werten der Welt gegenüber •allergisch" geworden. Und durch die jeweils neuen 
Entscheidungen an der Welt wird der einzelne der Welt gegenüber in eine jeweils 
veränderte Disposition versetzt: Er wird freier und souveräner, wenn er das Werben 
der Weltgüter in einer Weise beantwortet hat, die die Bezogenheit dieser Güter auf 
Gott, auf den Menschen und auf das Ganze der Welt respektiert, gebundener aber 
und dem Bösen mehr geöffnet, wenn er seine Freiheit dem Werben der Welt unter- 
scheidungslos überläßt. Die beiden Aussage- und Betrachtungsweisen der Welt 
werden also im Licht der menschlichen Existenz zwar als Gegensätze gesehen, aber 
diese heben sich erst durch menschliche Entscheidung aus dem gemeinsamen Urgrund 
heraus. 

a) Die objektive und positive Verwendung des Begriffs •Welt" meint die Welt, 
insofern sie für den Menschen und auf seine Entscheidung hin geschaffen wurde. Sie 
bietet sich in ihren Werten dem Menschen an, auf daß er in Betrachtung und 
Benutzung die Bindung dieser Weltgüter an ihren Urgrund im göttlichen Schöpfer 
realisiere. Diese Betrachtung der Welt und des menschlichen Verhaltens in ihr 
enthält zwei Momente, die die Theologie als •objektiv-materiale" und als •subjek- 
tiv-formale Ehre Gottes" zu unterscheiden pflegt. 

Gott hat die Welt gut geschaffen. Das heißt, die von Gott geschaffene Welt nimmt, 
wenn auch geschöpflich unvollkommen, teil an den Vollkommenheiten Gottes selbst. 
Es ist Teilnahme am Sein Gottes, wenn die Kreatur existiert. Es ist Teilnahme an 
den Eigenschaften und Vollkommenheiten Gottes, wenn die Kreatur gut ist. Im Blick 
auf die Kreatur erblickt man also Gutheit Gottes, insofern, was man erblickt, der 
schenkenden Güte Gottes verdankt wird und insofern die Herrlichkeit der Kreatur 
ein Abglanz der Herrlichkeit Gottes ist. Versuchung wird die Kreatur für den Men- 
schen, insofern sie ihre Gutheit als eigene besitzt und dadurch Veranlassung für ihre 
Absolutsetzung sein kann. Zum Dienst Gottes führt die Kreatur den Menschen, 
insofern sie ihn durch ihre eigene Gutheit auf den Schöpfer hinweist. •Alles hat er 
schön gemacht für die rechte Zeit. Auch die Welt gab er ihnen zur Überlegung" 
(Pred 3, 11). In dem Zeugnis, das sie einfach durch ihr Dasein von der Gutheit des 
Schöpfers gibt, ist die Kreatur Ehre, Verherrlichung Gottes. •Die Himmel rühmen 
die Herrlichkeit Gottes ... Ohne Rede und ohne Worte, man hört ihre Stimme nicht. 
Dennoch ergeht über alles Land ihr Schall, bis ans Ende der Welt ihre Sprache" (Ps 
19 [18], 2•5). Aber diese objektive Ehre ist noch nicht der ganze Sinn, den der 
Schöpfergott der Welt eingeschaffen hat. Die objektive Gottesehre ruft danach, durch 
den bewußten, existentiellen Nachvollzug personaler Wesen zur formalen Verherr- 
lichung Gottes zu werden. Gewiß vermag der heutige Mensch, obwohl er in seinem 
Weltverhalten ein anthropozentrisches Weltbild bekundet, nicht so leicht zu glauben, 
daß die Welt auf den Menschen und seine Gottesverherrlichung hin geschaffen sei, 



270 Otto Semmelroth 

nachdem die kosmische Welt sich in eine Grenzenlosigkeit hinein ausgeweitet hat, 
die ihm den Atem verschlägt. Nun, hier genügt es, festzustellen, daß die von Gott 
geschaffene Welt einen Anspruch an die Entscheidungen des Menschen richtet und 
daß sie den Inhalt dieser Entscheidungen weithin vorbestimmt. In Erkenntnis, An- 
erkenntnis und Tat hat der Mensch die Welt, in der er wohnen und wirken darf, auf 
Gott zu beziehen. Er hat den Dienst an der Welt als Dienst an Gott zu verrichten 
und dadurch die materiale Ehre Gottes, die die Welt ist, zur formalen Verherr- 
lichung Gottes zu machen. Nachsdiöpferisch hat er den Sinn, den die von Gott 
geschaffene Welt hat, in existentieller Entscheidung zu verwirklichen. 

Das verlangt die Vermeidung zweier Einseitigkeiten. Die Entscheidung des Men- 
schen darf die Gutheit der Welt nicht in einer Weise bejahen, als stände sie für sich, 
als sei sie das Endziel menschlicher Weltbemühung oder sei ihm als souveränem 
Herrn in die Hand gegeben. So würde die Welt nicht als das gesehen und bejaht, 
was sie ist: Kreatur Gottes, Zeugnis für seine schöpferisch mitteilende Liebe und 
Geschenk an den Menschen, der als partnerisches Bild Gottes in diese Welt hinein- 
geschaffen wurde. Es hieße, die Kreatur nehmen, ohne im Hören auf das in ihr 
liegende Gotteszeugnis Antwort zu geben. Anderseits darf der Mensch aber auch 
nicht versuchen, an der Welt vorbei oder gar gegen die Welt Ehre Gottes zu ver- 
wirklichen. Weltfeindlicher Spiritualismus ist Vermessenheit, die Gottunmittel- 
barkeit sucht, wo doch Gott dem Menschen in der von ihm geschaffenen Welt begeg- 
nen will. Das hieße, daß der Mensch im Gespräch mit Gott die Initiative haben 
wollte, wo doch das Gespräch des Menschen mit Gott mit der Antwort auf das von 
Gott in der Schöpfung gesprochene Wort beginnen muß. Es hieße eine formale Ver- 
herrlichung Gottes leisten wollen, die nicht existentielle Entsprechung dessen wäre, 
was als materiale Ehre Gottes der Welt eingestiftet ist und vom Menschen betrachtet 
und bejaht werden muß. 

b) Wird die Welt in den Entscheidungen der Menschen nicht mit ihrem Gottbezug 
gesehen und behandelt, dann wird sie zu dem gemacht, was sie bei Johannes, Paulus 
und Jakobus, aber auch im Weltverständnis der christlichen Tradition ist: böse, weil 
absolut gesetzte Welt; Quelle des Bösen, weil Versuchung zu gott-loser Absolut- 
setzung einer Wirklichkeit, die nur durch und in ihrer Gottbezogenheit sie selbst ist; 
Inbegriff des Bösen, weil Betätigungsfeld der Auflehnung gegen Gott, die ja nicht 
so sehr darin besteht, daß der Mensch seine Faust unmittelbar gegen Gott erhebt, 
sondern darin, daß er etwas Gott aus der Hand nimmt und für sich haben will, was 
er nur als in Gottes Hand bleibendes Geschenk aufnehmen dürfte. 

Wir sagten, in diesem Fall wird die Welt zu einer disqualifizierten Wirklichkeit 
gemacht. Insofern durch den Mißbrauch der Menschen vieles an der Welt durch- 
einandergebracht wird, verschlechtert sich objektiv der Zustand der Welt, und diese 
Verschlechterung wird vom Menschen schmerzhaft empfunden. •Welt" im disquali- 
fizierenden Sinn des Neuen Testamentes wird aber durch die menschlichen Fehlent- 
scheidungen nicht so sehr die Welt an sich, sondern in der menschlichen Existenz. Hier 
gibt der sündige Mensch der Weltwirklichkeit eine neue Seinsweise, die der Wahr- 
heit der Welt nicht mehr entspricht. Sie ist der revolutionäre Versuch des Menschen, 
Gott aus der Hand zu winden, was nur im Bezug auf Gott wahr ist. Dieser Versuch 
ist zum Scheitern verurteilt, aber er richtet im Menschen Unheil an. Die Welt 



Erwägungen über das christliche Weltverständnis 271 

als disqualifizierte Wirklichkeit ist geradezu der Mensch selbst, insofern er die Welt 
in der Fehlentscheidung seines Herzens trägt. Welt im bösen Sinn ist die verabsolu- 
tierte Existenz der Welt in den Entscheidungen des sündigen Menschen. 

3. Kirche und Welt 

Von hier aus werden nun zwei Dinge verständlich, deren Verwirklichung nicht 
leicht ist, weil sie Gegensätze in sich vereinen muß. Das eine ist die in der christlichen 
Tradition so starke Mahnung zur Distanz von der Welt, also eine vom einzelnen 
Menschen zu verwirklichende Verhaltensweise; das andere die der Kirche als Wirk- 
lichkeit in der Welt, wenn auch herausgerufen aus der Welt. 

a) Die Mahnung zur Distanz von der Welt, ja zur Feindseligkeit gegenüber der 
Welt, die so weit geht, daß sie mit dem Ausdruck hassen belegt wird, ist unüber- 
hörbar im Kerygma des Neuen Testamentes. Das bedeutet nicht nur, daß man den 
Gewinn der ganzen Welt darangeben muß, wenn er mit dem Schaden der Seele 
bezahlt würde (Mt 16, 26), daß man •die Welt nicht lieben soll, noch das, was in ihr 
ist" (Joh 2, 15), sondern daß das ewige Leben erkauft wird durch Haß gegen das 
eigene Leben, insofern es •in dieser Welt", von dieser Welt gezeichnet ist" (Joh 
12, 25). 

Diese Distanz kann nicht gemeint sein im Sinn einer ablehnenden Feindseligkeit 
gegen eine Schöpfung, die Gott gut gemacht und dem Menschen als Wohnung 
bereitet hat. Aber die Kreatur ist, so gesehen, ja nicht das, was hier mit •Welt" 
gemeint ist. Welt, die man hassen muß, oder die das Leben, das man in ihr führt, 
hassenswert macht, ist jene Gestalt, die der Mensch in seiner Fehlentscheidung der 
Schöpfung Gottes gegeben hat, Kreatur, die gegen ihren Sinn mißbraucht wird, 
Welt, die der Hand Gottes entrissen wurde. Einer solchen Welt gegenüber genügt 
Distanz nicht. Sie muß abgelehnt, gehaßt werden. Sie muß dem Menschen gekreuzigt 
sein und er ihr (Gal 6, 14), das heißt, der Mensch muß sie bekämpfen, wie Christus 
in seinem Kreuzestod den Gebrauch der Welt gegen Gott bekämpft und besiegt hat. 

Über den Kampf gegen dieses falsche Weltverhältnis hinaus muß sich der Christ 
bemühen, gar nicht erst in eine solche Fehlentscheidung hinein zu kommen. Er muß 
der Kreatur gegenüber jene Distanz zu wahren versuchen, die ihn in die Lage ver- 
setzt, in Freiheit sich an der Kreatur für Gott zu entscheiden, das heißt die Kreatur 
so zu benutzen und zu durchwalten, daß darin Gottes Wille und Ordnung erfüllt 
wird. Welt im Sinne von Kreatur muß so distanziert betrachtet werden, daß sie nicht 
durch falsche Entscheidung zur •weltlichen Welt", zur Welt gegen Gott wird. Chri- 
stus ist auch in dem Sinn •das Licht der Welt" (Joh 9, 5), daß in seiner Gefolgschaft 
diese Distanz gegenüber dem Werben der Kreatur und diese Feindschaft gegen eine 
weltliche Welt gewonnen wird. 

b) Wie steht nun die Kirche in der Welt? In ihr hat Christus ein sakramentales 
Zeichen jener Gottesherrschaft, die das zentrale Thema seiner Verkündigung war 
und die vom Menschen in dieser Welt als Ziel angestrebt werden muß, in die Welt 
hineingestiftet. Damit ist gegeben, daß Kirche und Welt in stetiger Spannung mit- 
einander, aber nicht im Kampf gegeneinander zu leben haben. Die Kirche selbst hat 
welthafte Gestalt, weil sie in dieser Welt ein Zeichen des Überweltlichen sein soll, 
das als Gnade in die Welt eingetreten ist und die Welt über sich hinaus vollenden 



272 Adolf Haas 

soll. Die Kirche muß aber als Herausgerufene der Welt gegenüberstehen, weil sie 
das Gnadenhafte sichtbar machen soll, das von oben kommt. Die Kirche darf nicht 
Welt sein, obwohl sie Gottes Gnade in welthafter Gestalt darstellt, verkündet und 
mitteilt. Die Welt kann nicht Kirche sein, weil nicht sie den Menschen die gott- 
gewollte Erfüllung ihres Lebens bieten kann, die als Gnade aus der Hand der Kirche 
empfangen werden muß. Die Kirche hat zu bezeugen, daß die Welt oder doch der 
Mensch in ihr über die Welt in ihrem Selbstand hinausgreifen und sich von Gott 
durch die Kirche erlösen lassen muß. Die Welt kann dabei an die Kirche den An- 
spruch richten, in ihrer diesseitigen Gestalt respektiert zu werden, da ja die 
Erlösungsgnade Christi nicht durch Zerstörung irdischen Lebens, sondern in dessen 
gottgemäßer Gestaltung verwirklicht werden muß. Indem Welt und Kirche im 
gleichen Lebensbereich diesseitiger Wirklichkeit nebeneinander stehen und mit- 
einander wirken, ohne daß die Welt als diesseitiger Arbeits- und Lebensbereich 
Kirche würde und ohne daß die Kirche als sakramentale Gestalt der eschatologischen 
Wirklichkeit Welt würde, wird die Spannung diesseitiger Existenz als notwendig 
bezeugt. Der gleiche Mensch lebt sowohl in der Welt und muß deren Eigengesetze 
erfüllen, wie auch in der Kirche, die ihm verkündet, daß die Welt nicht Endziel ist 
und nichtige •Welt" wird, wenn sich der Mensch in der Welt dem eschatologischen 
Ruf der Kirche verschließt. 

Welt in Christus - Christus in Welt 

Darstellung und Deutung der geistlichen Lehre bei Teilhard de Chardin 

Von Adolf Haas SJ, Pullach bei München 

III 

Der Mensch als Erscheinung: Zentrum der Perspektive und der Konstruktion des 
Kosmos 

Die Fragwürdigkeit des Menschen 

Der Mensch ist die fragwürdigste Erscheinung unseres Kosmos. Diese Fragwürdig- 
keit hat ein doppeltes Gesicht, ein helles und ein dunkles. Betrachten wir zuerst das 
dunkle Gesicht der menschlichen Erscheinung: Wir ringen heute in der Theoretischen 
Physik um so etwas wie eine Weltformel, und Heisenberg scheint uns einen gang- 
baren Weg zu einer solchen Formulierung gezeigt zu haben. Wir ringen in der 
modernen Instinktforschung um eine formulierbare Klärung der tierischen Existenz 
und sind in unseren wissenschaftlichen Bemühungen einen entscheidenden Schritt 
weitergekommen. Wir haben neuerdings sogar in der biochemisch orientierten Ver- 
erbungsforschung einen beglückenden und zugleich erschreckenden Blick in eines der 
verborgensten Lebensgeheimnisse getan: wir beginnen die genetischen Informa- 
tionen zu erkennen, welche die Natur im Erbschatz der Keimzellen niedergelegt hat, 




