
272 Adolf Haas 

soll. Die Kirche muß aber als Herausgerufene der Welt gegenüberstehen, weil sie 
das Gnadenhafte sichtbar machen soll, das von oben kommt. Die Kirche darf nicht 
Welt sein, obwohl sie Gottes Gnade in welthafter Gestalt darstellt, verkündet und 
mitteilt. Die Welt kann nicht Kirche sein, weil nicht sie den Menschen die gott- 
gewollte Erfüllung ihres Lebens bieten kann, die als Gnade aus der Hand der Kirche 
empfangen werden muß. Die Kirche hat zu bezeugen, daß die Welt oder doch der 
Mensch in ihr über die Welt in ihrem Selbstand hinausgreifen und sich von Gott 
durch die Kirche erlösen lassen muß. Die Welt kann dabei an die Kirche den An- 
spruch richten, in ihrer diesseitigen Gestalt respektiert zu werden, da ja die 
Erlösungsgnade Christi nicht durch Zerstörung irdischen Lebens, sondern in dessen 
gottgemäßer Gestaltung verwirklicht werden muß. Indem Welt und Kirche im 
gleichen Lebensbereich diesseitiger Wirklichkeit nebeneinander stehen und mit- 
einander wirken, ohne daß die Welt als diesseitiger Arbeits- und Lebensbereich 
Kirche würde und ohne daß die Kirche als sakramentale Gestalt der eschatologischen 
Wirklichkeit Welt würde, wird die Spannung diesseitiger Existenz als notwendig 
bezeugt. Der gleiche Mensch lebt sowohl in der Welt und muß deren Eigengesetze 
erfüllen, wie auch in der Kirche, die ihm verkündet, daß die Welt nicht Endziel ist 
und nichtige •Welt" wird, wenn sich der Mensch in der Welt dem eschatologischen 
Ruf der Kirche verschließt. 

Welt in Christus - Christus in Welt 

Darstellung und Deutung der geistlichen Lehre bei Teilhard de Chardin 

Von Adolf Haas SJ, Pullach bei München 

III 

Der Mensch als Erscheinung: Zentrum der Perspektive und der Konstruktion des 
Kosmos 

Die Fragwürdigkeit des Menschen 

Der Mensch ist die fragwürdigste Erscheinung unseres Kosmos. Diese Fragwürdig- 
keit hat ein doppeltes Gesicht, ein helles und ein dunkles. Betrachten wir zuerst das 
dunkle Gesicht der menschlichen Erscheinung: Wir ringen heute in der Theoretischen 
Physik um so etwas wie eine Weltformel, und Heisenberg scheint uns einen gang- 
baren Weg zu einer solchen Formulierung gezeigt zu haben. Wir ringen in der 
modernen Instinktforschung um eine formulierbare Klärung der tierischen Existenz 
und sind in unseren wissenschaftlichen Bemühungen einen entscheidenden Schritt 
weitergekommen. Wir haben neuerdings sogar in der biochemisch orientierten Ver- 
erbungsforschung einen beglückenden und zugleich erschreckenden Blick in eines der 
verborgensten Lebensgeheimnisse getan: wir beginnen die genetischen Informa- 
tionen zu erkennen, welche die Natur im Erbschatz der Keimzellen niedergelegt hat, 



Welt in Christus • Christus in Welt 273 

und es ist kein utopischer Traum mehr, wenn man in einer noch unvoraussagbaren 
Zukunft so etwas wie eine genetische Formel eines der tiefsten Lebensgeheimnisse 
erwartet. Nur das gewaltigste und abgründigste Phänomen des Kosmos hat in der 
Wissenschaft noch keinerlei Formel gefunden: der Mensch. Schon Dostojewskij hat 
den Menschen als das Wesen bezeichnet, das seine Formel nicht kennt: •Die Ameise 
kennt die Formel ihres Ameisenhaufens, die Biene die Formel ihres Bienenstockes 
• sie erkennen sie zwar nicht auf Menschenart, sondern auf ihre eigene Art, aber 
mehr brauchen sie nicht. Nur der Mensch kennt seine Formel nicht"1. Die moderne 
Wissenschaft weiß um vieles, sehr vieles • am wenigsten aber um den Menschen. So 
ist der Mensch auch heute noch das •unbekannte Wesen" geblieben • oder nach 
einem Wort Nietzsches •das noch nicht festgestellte" Lebewesen. Es hat wohl keine 
Zeit gegeben, die so viel wissenschaftliches Tatsachenmaterial über den Menschen 
angehäuft hat, wie die unsrige; es hat aber auch noch keine Zeit gegeben, die so 
wenig wußte, was nun eigentlich der Mensch ist. Die Situation, in der wir heute 
gegenüber der Erscheinung des Menschen stehen, ist die Situation eines wissenden 
Nichtwissens und damit die Situation der tief beunruhigenden Fragwürdigkeit des 
menschlichen Phänomens. 

Teilhard de Chardin war tief beeindruckt von dieser Situation, die er das •Para- 
dox des Menschen" nannte. In seinem Hauptwerk •Der Mensch im Kosmos" sagt er: 
•Reinpositivistisch betrachtet ist der Mensch das geheimnisvollste und verwirrendste 
unter den Objekten, dem die Wissenschaft begegnet ist. So müssen wir auch gestehen, 
daß die Wissenschaft in ihren Vorstellungen vom Universum noch keinen Platz für 
ihn gefunden hat. Der Physik ist es gelungen, die Welt des Atoms vorläufig zu 
umschreiben. Die Biologie hat es erreicht, die Gestalten des Lebens in eine gewisse 
Ordnung zu bringen. Auf Physik und Biologie gestützt, erklärt dann die Anthro- 
pologie, so gut sie kann, die Struktur des menschlichen Körpers und gewisse 
Mechanismen seiner Psychologie. Doch setzt man auch alle diese Züge zusammen, so 
entspricht das Bild keineswegs der Wirklichkeit. Der Mensch, soweit es der heutigen 
Wissenschaft gelingt, ihn zu erfassen, ist ein Tier unter anderen • durch seine 
Anatomie so wenig von den Anthropoiden zu trennen, daß die modernen zoolo- 
gischen Klassifikationen auf die Stellungnahme Linnes zurückkommen und ihn mit 
jenen in die gemeinsame Überfamilie der Hominiden einschließen. Doch ist er nicht 
gerade etwas völlig anderes, sofern man nach den biologischen Folgen seines Auf- 
tretens urteilt? • Morphologisch kaum merklicher Sprung und zugleich unglaub- 
liche Erschütterung der Lebenssphären: das ganze Paradox des Menschen ... Und 
damit auch der volle Beweis, daß die (Natur-)Wissenschaft in ihrem gegenwärtigen 
Weltbild einen wesentlichen Faktor oder, besser gesagt, eine ganze Dimension des 
Universums vernachlässigt"2. 

Wir wissen, was Teilhard de Chardin mit der vergessenen oder vernachlässigten 
Dimension meint: Es ist die Dimension des Innen der Dinge, die Dimension des 
Ordnungsgrades der Materie und damit verbunden die Dimension des ordnungs- 
stiftenden Bewußtseins. Solange die Wissenschaften diese Dimension der Immanenz 

1 Zitiert in: Wesen und Wirklichkeit des Menschen. Festschrift Plessner. Göttingen 1957, 
S. 67. 

2 Der Mensch im Kosmos, München 1959, S. 149. 



274 Adolf Haas 

im Kosmos ausschalten oder bewußt verdrängen zu müssen glauben, erhält der 
Mensch keine Stelle im Kosmos, bleibt er heimatlos in der Welt, die doch unabding- 
bar und unaufhebbar einen Teil seiner Wesensstruktur ausmacht, da der Mensch 
eben wesenhaft •Geist in Welt" ist. Teilhards Grundanliegen ist es aber, dem Men- 
schen im Kosmos • also dem Geist in Welt • wieder seine ihm seinsmäßig gebüh- 
rende Stelle zu geben. Darum ist er auf der Suche nach einer neuen Formel für den 
Menschen, die selbstverständlich dann zugleich auch eine Weltformel sein muß. 

Um diese Weltformel des Menschen zu finden, müßten die Einzelwissenschaften 
aus ihrer Isolierung heraus und wieder Kontakt untereinander aufnehmen. (Isolieren 
heißt ja etwas von einem anderen so abschirmen • durch Einbau von Isolierschich- 
ten •, daß kein Kontakt mehr zwischen beiden möglich ist.) Es geht hier nicht 
darum, das Feld der Spezialwissenschaft zu verlassen, das wäre trügerisch und 
geradezu unmöglich. Was aber unbedingt zu fordern ist, ist dies: es sind die trennen- 
den Isolierschichten, die wir zwischen den Einzeldisziplinen aufgerichtet haben und 
die ein gemeinsames Gespräch • vor allem zwischen Naturwissenschaft, Philosophie 
und Theologie • oft geradezu unmöglich machen, abzubauen. Solche zwischen- 
wissenschaftlichen Gespräche kommen einem heute bisweilen wie der Streit gepan- 
zerter, mittelalterlicher Ritter vor, von denen jeder versucht, den anderen von dem 
hohen Roß, auf das er sich zum Kampf geschwungen hat, herabzustoßen. Man sollte 
den allzuschweren Isolierungspanzer endlich ausziehen, um sich frei und unbelastet 
wieder begegnen zu können. Erst so würde das Anliegen Teilhards und vieler von 
uns, den Menschen als Sinngestalt des Kosmos, als Blickpunkt und Schnittpunkt des 
Universums, als Zentrum der Perspektive und der Konstruktion des Kosmos zu 
begreifen, wieder wissenschaftlich verständlich. 

Der bekannte Freiburger Tierpsychologe Otto Koehler hat auf einem •Dies Uni- 
versitatis" unser Anliegen einmal sehr plastisch folgendermaßen ausgedrückt: •Die 
Universität läßt sich in etwa mit einem Konservatorium vergleichen. Da meistert 
jeder Professor in seinem Einzelkabinett sein Instrument, und auf dem Korridor 
klingt es zusammen eher wie ein Jahrmarkt, beileibe nicht wie eine Symphonie. 
Denn jeder der Meister hört nur sich selbst und spielt Soloetüden. Dem soll der Dies 
begegnen. Wie ungewohnt, wie nötig er uns ist, das lehrt die helle Entrüstung jener, 
deren Spezialistentum er stört. Die ideale Diskussion wäre vergleichbar den Bachen 
auf ihrem Familientage, da sie aus dem Stegreif die schönsten Fugen, ja Doppel- 
fugen improvisierten, daß es gar lieblich erklang, und sie hatten ihre Freude daran. 
Solches vermochten sie, denn sie alle kannten die Regel, und alle standen im gleichen 
Glauben. • Bis das wieder einmal glückt, werden wir viel zu lernen haben, vor 
allem Geduld und fremde Sprachen; denn jedes Fach spricht nun eben seine eigene 
Sprache, ja manch ein Fach ist geradezu mehrsprachig. Auch sind wir allzumal 
sterbliche Menschen und laufen Gefahr, im Übereifer dem Partner sein Instrument 
zu entreißen und darauf schamlos zu dilettieren. Dann wird der Fachmann böse und 
rechnet dem Usurpator seine technischen Fehler vor, dieser aber schilt zurück, der 
Fachmann sei ein bloßer Techniker und spüre von der Seele seines Instrumentes 
keinen Hauch. Im ,idealen Streichquartett' sind solche Übergriffe unter allen Um- 
ständen zu vermeiden. Die Erfahrung lehrt, daß solches möglich ist, und insofern 
hinkt unser Vergleich hoffnungsvollerweise"3. 

Die doppel-gesichtige Fragwürdigkeit der menschlichen Erscheinung hat aber 
auch wesensgemäß eine helle Seite. Der Mensch ist das fragwürdigste Wesen des 

3 Freiburger Dies Universitatis 1948/49, Kosmos, Tier und Mensch. Freiburg 1949, S. 43. 



Welt in Christus • Christus in Welt 275 

Kosmos, so haben wir einleitend bemerkt. Das heißt nun auch: Kein Wesen im Kos- 
mos ist der Frage so würdig wie der Mensch. Das Fragen-Können und das Fragen- 
Müssen des Menschen ist die einzigartige Würde seiner Existenz. Es gibt kein Wesen 
des uns bekannten Universums, das sich selbst und alle Dinge des Kosmos in die 
Frage stellt, einer Frage würdigt: außer der Mensch. Es gibt vor allen Dingen kein 
Wesen, das, existentiell verwoben in die Daseinsmächte des Kosmos, nach dem Sinn 
seiner eigenen Existenz fragt: außer der Mensch. Ist der Mensch einmal fraglos 
geworden, so hat er im Grunde aufgehört als Mensch zu existieren und ist in die 
Fraglosigkeit der untermenschlichen Welt herabgesunken. Nur fragend können wir 
Neuland des Geistes entdecken. Darum stellen wir mit Teilhard de Chardin von 
neuem die Erscheinung des Menschen in Frage; freilich tun wir das nur im Hinblick 
auf eine würdige Antwort, denn die Würde der Frage schließt die Würde der Ant- 
wort in sich. Würde unser Fragen nie eine • wenn auch nur vorläufige, aber doch 
echte • Antwort erhalten, so würde unser Fragen bald verstummen, wir hätten 
unsere Fragwürdigkeit verloren und damit auch die Würde unseres Menschseins. 
Die Antwort, die wir mit Teilhard de Chardin auf die Frage nach der menschlichen 
Erscheinung geben wollen, heißt: Der Mensch ist durch sein Selbstbewußtsein nicht 
nur Zentrum der Perspektive des Kosmos, sondern zugleich durch die evolutive 
Verwurzelung seiner Existenz Zentrum der Konstruktion des Kosmos. In seinem 
Hauptwerk •Le Phänomene Humain"* heißt es entsprechend: •Centre de perspec- 
tive, l'Homme est en meme temps centre de construction de l'Univers." 

1. Der Mensch als Zentrum der Perspektive des Kosmos 

Was erlaubt uns nun im Menschen das Zentrum der Perspektive, also den zentra- 
len Blickpunkt des Universums zu sehen? Für Teilhard gibt es nur eine klare Ant- 
wort: •das Zentralphänomen des Ichbewußtseins". In seinem Werk •Der Mensch im 
Kosmos"5 sagt er hierzu: •Für die Lösung des Problems der .Überlegenheit' des 
Menschen über die Tiere (dessen Entscheidung für die Ethik des Lebens ebenso 
notwendig ist wie für die reine Erkenntnis ...) sehe ich nur ein einziges Mittel: Aus 
der Gruppe der Formen innerer menschlicher Verhaltensweisen alle zweitrangigen 
und doppelsinnigen Manifestationen mit aller Entschiedenheit auszuhalten und das 
Zentralphänomen des Ichbewußtseins ins Auge zu fassen." 

Was versteht nun Teilhard unter •Ichbewußtsein"? An der gleichen Stelle heißt 
es weiter: •Vom Standpunkt der Erfahrung • dem unseren • ist das Ichbewußt- 
sein, seinem Wortsinn entsprechend, die von einem Bewußtsein erworbene Fähigkeit, 
sich auf sich selbst zurückzuziehen und von sich selbst Besitz zu nehmen, wie von 
einem Objekt, das eigenen Bestand und Wert hat: nicht mehr nur kennen, sondern 
sich kennen; nicht mehr nur wissen, sondern wissen, daß man weiß. Durch diese 
Individualisierung seiner selbst auf dem Boden von sich selbst findet sich das lebende 
Element, das sich bisher in einem weitläufigen Kreis von Wahrnehmungen und 
Tätigkeiten zerstreute und verteilte, zum erstenmal als punktförmiges Zentrum, in 
dem sich alle Vorstellungen und Erfahrungen verknoten und in einer bewußten 
Gesamtorganisation festigen" (S. 151). 

4 Paris 1955, S. 27. 
5 München 1959, S. 150 f. 



276 Adolf Haas 

Welche Folgen hat nun der Besitz des reflexen Bewußtseins im Menschen für seine 
Existenz im Kosmos? Teilhard antwortet: •Sie sind unermeßlich, und wir lesen sie 
in der Natur ebenso deutlich wie jede beliebige von der Physik oder Astronomie 
registrierte Tatsache. Das reflektierende Wesen, eben weil es sich auf sich selbst 
zurückziehen kann, wird plötzlich fähig, sich in einer neuen Sphäre zu entwickeln. In 
Wirklichkeit vollzieht sich die Geburt einer anderen Welt. Abstraktion, Logik, 
überlegte Wahl und Erfindung, Mathematik, Kunst, berechnete Wahrnehmung des 
Raumes und der Dauer, Liebeszweifel und Liebestraum ... alle diese Tätigkeiten 
des Innenlebens sind nichts anderes als Gärungen des neugeformten Zentrums, das 
aus sich explodiert" (S. 151). Wir müssen also nach Teilhard durchaus von einem 
Wesensunterschied zwischen Tier und Mensch sprechen, der sich gerade im Besitz 
des reflexen Bewußtseins im Menschen manifestiert. •Können wir folglich", so sagt 
Teilhard weiter (S. 151•152), •aus, ich weiß nicht welcher falschen Bescheidenheit 
• noch daran zweifeln, daß der Besitz dieser Intelligenz für den Menschen einen 
radikalen Fortschritt gegenüber allem vorausgegangenen Leben darstellt? Ganz 
gewiß, das Tier weiß. Aber sicher weiß es nicht, daß es weiß. Sonst hätte es Erfin- 
dungen seit langem gehäuft und einen systematischen geistigen Aufbau vollbracht, 
der unserer Beobachtung nicht entgehen könnte. Ein Gebiet der Wirklichkeit bleibt 
ihm demnach verschlossen, in dem wohl wir uns bewegen, in das es jedoch seinerseits 
nicht eindringen kann. Ein Graben oder eine Schwelle • trennen uns von ihm, die 
es nicht überschreiten kann. Wenn wir uns mit ihm vergleichen, so sind wir, als ich- 
bewußte Wesen, nicht nur von ihm verschieden, sondern etwas ganz anderes. Nicht 
einfacher Stufenwechsel, sondern ein Naturwechsel, der aus einem Zustandswechsel 
hervorgeht." 

In der noch unveröffentlichten Schrift •Comment je vois" (§9) nennt Teilhard 
drei grundlegende Wirkungen, die der Besitz des Denkens im Menschen erzeugt: 
1. Die Fähigkeit zu verstandesmäßigen Erfindungen, was unter anderem bedeutet, 
daß im Menschen die Entwicklung auf der höheren Ebene der Reflexion neu und 
andersartig als Kulturentfaltung entspringt. 2. Eine gewisse Voraussicht der Zu- 
kunft, wodurch dem Leben ein doppeltes Problem gestellt wird: Einmal das Problem 
geplanten Handelns und dann das Problem des Todes, da der Mensch das einzige 
Wesen ist, das aus und in der Gewißheit des Todes existiert. 3. Die Wertsteigerung 
des Individuums, das vom einfachen Glied einer stammesgeschichtlichen Kette zur 
Würde und Freiheit der Person aufsteigt. 

Der kosmische Bezug im Selbstbewußtsein des Menschen 

Wenn Teilhard das Selbstbewußtsein als das Zentralphänomen der menschlichen 
Erscheinung herausstellt, so heißt das nicht, daß er den Menschen gleichsam solipsi- 
stisch in sich selbst verschließt, sondern genau das Gegenteil: erst in einem Wesen, 
das ganz zu sich selbst zurückkehren kann, so daß es sich selbst besitzt wie ein Objekt, 
ist eine existentielle Beziehung zur Welt im ganzen gegeben. Überall, wo ein Wesen 
noch keinen Abstand und damit noch keine Freiheit zu sich selbst und zu den Dingen 
der Umwelt gewinnen kann, ist weder Selbsterkenntnis noch Weltbeziehung möglich. 
Zuerst sehen wir diese Weltbeziehung des Menschen einfach in der Tatsache, daß 
er, der sich selbst erkennend besitzt, zugleich derselbe ist, der auch jedes mögliche 



Welt in Christus • Christus in Welt 277 

Objekt der Welt erkennend in sich aufnehmen kann, das heißt: Es gibt nichts Seien- 
des in diesem Kosmos, das in seinem Sein nicht der Erkenntnis des Menschen irgend- 
wie geöffnet ist und das in seinem Wert nicht der Liebe und entscheidungsmächtigen 
Freiheit des Menschen irgendwie offensteht. Dabei ist die kosmische Beziehung des 
erkennenden und liebenden Menschen nicht erst durch den Erkenntnisakt gestiftet, 
sondern der Mensch ist in seiner leibgeistigen Gesamtexistenz von vornherein 
kosmisch zu den Dingen bezogen, so daß der Akt der Erkenntnis und Liebe diese 
kosmische Beziehung manifestiert und exerziert. 

Hier wäre natürlich wieder daran zu erinnern, daß in der wesenhaft leib-geistigen 
Einheit des Menschen bereits materielle Körperlichkeit dem Geist erschlossen ist, daß 
die körperlichen Sinne bereits wesenhaft und existentiell dem Geist •Welt" vermit- 
teln und daß nur deshalb, weil der Mensch wesenhaft •Geist in Welt" ist, ihm die 
Sinne Erkenntnis der Welt vermitteln können. G. Siewerth sagt hierzu sehr treffend: 
•Als solcher ist jeder Sinn ein Vermögen, das sich Raum erschlossen hat und für 
die räumliche Erstreckung aller Wesen offensteht. Er kann räumlich Erstrecktes nur 
im Raum, in dem er selbst ist, als ein Äußeres gewahren. Da es aber nur einen Raum 
gibt, in dem jeder Teil mit jedem anderen zusammenhängt und gegenüber jedem 
außen ist, so empfängt und erschließt der Sinn nur dadurch räumliche Bezüge und 
ausgedehnt Wirkliches, daß er selbst durch den Raum aufgeschlossen und in seiner 
Entäußerung doch in ihm beschlossen ist. Es ist deshalb unvollständig zu sagen, daß 
die Sinne durch ihre Empfängnis die Qualitäten und Bilder der Naturdinge ver- 
mitteln. Sie können diese nur empfangen, weil sie ursprünglich im entäußernden, 
weltbildenden Raumakt der Natur sind. Weil sie in ihrem Leben selbst entäußert 
sind, deshalb nur kommen sie ,draußen', in der Welt selbst in den Akt. Durch den 
räumlich organisierten Sinnenleib ist so der Mensch im sinnlichen Erkennen primär 
und eigentlich nicht bei sich und in sich, sondern er ist in die Welt .entrückt'. Er ist 
,in der Welt' und umgreift Welt, von der er zugleich umgriffen ist. Hier am Ur- 
sprung zeigt es sich ganz deutlich, wie falsch es ist, oder wie halbwahr, zu sagen, der 
Mensch empfange durch subjektive Vermögen die Dinge. Er empfängt nur, weil er 
entäußertes ,In-der-Welt-sein' (Heidegger) ist, weil er als ,Da'-sein in die Welt ent- 
rückt ist. Indem er Welt hat, ist er von ihr zugleich empfangen und umschlossen"6. 

Der gleiche Weltbezug waltet aber nicht nur auf Seiten der menschlichen Erkennt- 
nis, sondern ebenso im menschlichen Handeln. Hierzu bemerkt Siewerth: •Der Leib 
ist selbst die Urhandlung des Menschenwesens, das in ihm wirkend in die Welt 
eingegangen ist. Diesen tätigen Eintritt in die Welt hat der Mensch immer schon 
hinter sich, so daß er ausgreifend und handelnd nur das fortsetzt, was er immer 
schon ist, sofern er lebend, sich bewegend, fassend und fügend auf der Erde und 
bei den Dingen ist. Wiewohl aber der Mensch ein schon so entfalteter Bewegungs- 
und Wirkorganismus ist, daß der Säugling im spielenden Geschehenlassen sich 
erfährt, so wächst ihm seine Bewegungs- und Verfügungsmacht doch nur über die 
Einbildung zu. Auch als Tätiger hat er nur Halt in sich durch das gewahrend 
bewahrende Gedächtnis des eigenen Lebens und Bewegens, das ihm selbst erst 
zuwachsen muß. Solchermaßen ist der Mensch ein von Grund aus ,Werdender\ der 
sich selbstursächlich aufbaut und zu eigen gewinnt. Der Leib ist bewegungs- und 
wirkfertiges ,Zeug', das dem Menschen gehört. Dabei ist es schwer zu sagen, wo der 
Leib ,endet' und die Welt beginnt. Der stehende Fuß hat seinen Stand auf der Erde, 
die so zu seinem Wirken gehört, daß er ohne sie buchstäblich ,bodenlos' und sinnlos 
wird. Das redende Stimmorgan schwingt in der der Lunge entströmenden Luft, die 
kontinuierlich übergeht in den umgebenden Luftraum. Sie gehört zum Wirkorganis- 
mus des Menschen und ist doch ganz umgebende Atmosphäre. Hier wie nirgends 
zeigt es sich, daß der Mensch eingefaltet und eingegründet ist in die Welt und von 

' Der Mensch, und sein Leib. Einsiedeln 1953, S. 30. 



278 Adolf Haas 

ihr nicht einmal in Gedanken gelöst werden kann, ohne daß sein ,Wesen' zerfällt. 
Das leibhafte Selbst des Menschen läßt sich nicht scharf abgrenzen gegen die Natur, 
sondern stellt eine Urhandlung dar, in der der Mensch sich eines Stückes Welt 
bemächtigt hat, um aus dieser Ermächtigung tätig ausgreifen zu können. Er .nimmt' 
nicht nur einen Ort ,ein', sondern er hat sich eingelassen auf die ihn einlassende 
Natur"'. 

Selbst die Art und Weise wie der Mensch Selbstbewußtsein hat, offenbart diesen 
kosmischen Bezug zu den Dingen. Emerich Coreth sagt hierzu folgendes: •Wir 
fragen nach dem Wesen des Menschen. Wir können nicht danach fragen, wenn 
wir nicht schon vor der Frage und vor jeder möglichen Antwort um das eigene 
Wesen wüßten, wenn wir nicht durch Selbstbewußtsein und Selbstverständnis aus- 
gezeichnet wären. Aber das, was wir im Grunde unseres Wesens eigentlich sind, 
steht nicht im klaren Licht des Bewußtseins vor uns wie irgendein Ding, ein Gegen- 
stand, der uns begegnet und auf den wir uns erkennend und handelnd beziehen; es 
liegt vielmehr im Dunkel, es liegt • mit einem Worte Hegels • .hinter dem Rücken 
des Bewußtseins', d. h. es bildet den Hintergrund, der wohl immer gegenwärtig 
und wirksam, aber nicht in sich selbst ausdrücklich gewußt, sondern in den gegensätz- 
lichen Inhalten unseres Bewußtseins ungegenständlich und unausdrücklich mit- 
gewußt ist. Im vollen Licht des Bewußtseins steht anderes: Dinge, die uns umgeben 
und uns begegnen, die wir erkennen und gebrauchen, Menschen, die uns gegenüber- 
treten, mit denen wir sprechen und vertraut sind, mit denen wir auf vielfache Weise 
verbunden sind im Zusammensein und Zusammenwirken, kurz, die Welt, die uns 
umgibt, in der wir uns vorfinden. Das menschliche Dasein ist bezogen auf die Welt, 
angewiesen auf die Welt. Das gilt nicht nur von unserem leiblichen Sein und Leben, 
das selbst ein Teil dieser dinghaften Welt ist, denselben physikalischen und chemi- 
schen, physiologischen und biologischen Gesetzen unterworfen wie die anderen 
innerweltlichen Dinge . . . Aber dies gilt auch vom tieferen, inneren Leben unseres 
Bewußtseins, das wir das geistige Leben nennen. Auch dieses steht in einem tiefen 
und wesentlichen Bezug zur Welt. Auch das geistige Werden und Wachsen, die 
geistige Reifung und Entfaltung ist angewiesen auf die Welt, ist weltbezogen. Das 
heißt einmal, daß wir aus den Dingen der Welt, die uns umgeben und uns begegnen, 
die Inhalte unseres Erkennens, unseres Bewußtseins, unseres ganzen inneren Lebens 
gewinnen, daß wir also erkennend hinausbezogen sind in die Welt, gleichsam aus 
uns selbst hinaustreten müssen in die Welt, um sie hereinzuheben in den Innenraum 
unseres Bewußtseins; daß wir also • wenn wir wieder ein Wort Hegels aufgreifen 
wollen • in dialektischer Selbstentzweiung stehen und nur durch sie hindurch die 
eigene Identität gewinnen, d. h. daß wir nur im Bezug auf Anderes, im Hinaus- 
gehen zu Anderem und im Hereinnehmen des Anderen in uns, also durch Aufhebung 
der Andersheit des Anderen, zur Aktuierung, Bereicherung und Vertiefung unseres 
eigenen geistigen Selbst gelangen, daß also eine stete Dialektik zwischen Innen und 
Außen das Gesetz unseres geistigen Lebens ist, ein Gesetz, das Hegel sehr richtig 
gesehen, aber nicht nur zu einem Widerspruch zugespitzt, sondern auch zum absolu- 
ten Gesetz der Gesamtwirklichkeit überspannt hat im Sinne seines idealistischen 
Denkens"8. 

7 a. a. O. S. 34 f. 
8 E. Coreth, Grundfragen des mensdilidien Daseins. Innsbruck - Wien - München 1956, 

S. 18 f. 



Welt in Christus • Christus in Welt 279 

Aber nicht nur das •Segel" unserer Erkenntnis ist • wie Teilhard9 sich ausdrückt 
• •in den Atem der Erde gespannt", sondern auch unser Wollen und Lieben, unser 
Handeln und Wandeln ist weltbezogen, das heißt aber nichts anderes, als •daß wir 
unser geistiges Innen im Außen der Welt zur Darstellung bringen, es verobjektivie- 
ren, vergegenständlichen im Werk, das wir hineinstellen in die Welt. Sie wird so zu 
der vom Menschen gestalteten, durch menschliches Tun geprägten Welt. Die Natur 

wird erhoben zur Kultur"10. 
Trotz des bei Teilhard sehr scharf herausgestellten Weltbezuges des Menschen, 

kann das Weltbild Teilhards nicht kosmozentrisch genannt werden, sondern muß in 
einem strengen philosophischen Sinn anthropozentrisch verstanden werden, wenn 
man es überhaupt mit solchen Begriffen kennzeichnen will. In ihm waltet • wenn 
man von der zeitlich-evolutiven Dimension absieht • im Grunde genommen die 
Anthropozentrik des aristotelisch-thomasischen Seinsverständnisses. Für Thomas von 
Aquin ist der Mensch und seine Seele (anima) ein Wesen, das in seiner Existenz 
geradezu auf alle Seienden angelegt ist und mit ihnen übereinkommt; seine Seele 
wird bestimmt als ein Seiendes, quod natum est convenire cum omni ente, das dazu 
geschaffen ist, mit allem Seienden in Verbindung zu treten11. Er zitiert darum oft den 
Satz des Aristoteles: anima quodammodo est omnia • Die Seele ist irgendwie 
alles12. Das bedeutet, daß sich im Menschen nicht nur ein beliebiges Wesen neben 
den anderen Dingen offenbart, sondern daß in ihm das Ganze aller Seienden sich 
abzeichnet. Indem der Mensch sein geistiges und leibliches Auge eröffnet, öffnen 
sich zugleich alle Perspektiven des Kosmos, und der je wachsenden Erkenntnis und 
Liebe des Menschen können keine grundsätzlichen Grenzen gesetzt werden, über 
die hinaus nicht schon neue geistige Räume sich ankündigen. So ist der Mensch der 
zentrale Blickpunkt, das Zentrum der Perspektive des Kosmos. 

Das Umwelt-Bewußtsein des Tieres und das Welt-Bewußtsein des Menschen 

Um das bisher Gesagte mehr zu konkretisieren, wollen wir die Daseinsart des 
Menschen mit der Daseinsart des Tieres vergleichen. Wir lassen uns dabei von einem 
Motiv leiten, das Blaise Pascal in dem Satz ausgedrückt hat: •Es ist gefährlich, den 
Menschen zu deutlich merken zu lassen, wie sehr er den Tieren gleicht, ohne ihm 
gleichzeitig seine Größe zu zeigen"13. Einsame Größe des Menschen und die tiefen 
kosmische Bindungen dieser Größe müssen gleichzeitig beachtet werden. Die Son- 
derstellung des Menschen gegenüber allen anderen Organismen liegt biologisch 
gesehen in seinem Weltbezug. Man könnte abkürzend sagen: Der Mensch hat Welt 
• das Tier hat Umwelt. Das Tier hat sich in Gestalt und Verhalten im allgemeinen 
so in seine Umgebung eingepaßt, daß sein Horizont auf eine artspezifisch geprägte 
Umwelt einschrumpft, aus der in der sensitiven Erkenntnis keine Welt-Perspektive 

9 Der göttliche Bereich, S. 61. 
10 E. Coreth.a. a. O., S. 19 f. 
11 De ver I, 1; hierzu die Interpretationen von J.B.Metz, Christliche Anthropozentrik. 

München 1962, S, 50 ff. 
12 De ver I, 1. 
13 Zit. aus H. S c h a e f e r , Der Mensch in Raum und Zeit mit besonderer Berücksichti- 

gung des Oreopithecus-Problems. Veröffentlichungen aus dem Naturhistorischen Museum 
Basel 1960, Nr. 1,S. 7. 



280 Adolf Haas 

wie beim Menschen mehr werden kann. Wie durch ein Sieb fallen alle Objekte und 
Merkmale dieser Objekte aus der Umwelt des Tieres heraus, die nicht zur art- 
typischen Merk- und Wirkwelt gehören. 

Meine Smaragdeidechse merkte nicht den gewaltigen Donnerschlag eines Gewit- 
ters, obwohl ihr Käfig am offenen Fenster steht und der Blitz unmittelbar in einen 
Baum vor meinem Fenster einschlug. Wenn ich ihr aber einen Maikäfer oder ein 
ähnliches Insekt in den Käfig setze, so verursacht das feine Rascheln, das der herum- 
spazierende Maikäfer im Laub erzeugt, daß die unter dem Laub dösende Eidechse 
blitzartig aus ihrem Versteck hervorschnellt und den Käfer ergreift. Das feine 
Rascheln ist für sie ein biologisch bedeutungsvolles Signal, der massive Donnerschlag 
aber nicht. • Das Männchen der Smaragdeidechse hat eine wunderbar blauschil- 
lernde Kehle. Dieses Merkmal dient sowohl als Drohsignal gegen andere Männchen 
wie als Werbesignal gegenüber dem Weibchen. Bemalt man ein bisher von einem 
Männchen umworbenes Weibchen an der Kehle mit der blauen Farbe, so wird das 
Weibchen sofort als Feind bekämpft. Gibt man aber umgekehrt dem Männchen eine 
grüne Kehlfarbe, wie sie die Weibchen tragen, so wird es in Zukunft nicht mehr von 
angriffslustigen Männchen als Rivale bekämpft. 

So ist die •Welt" des Tieres eine verhältnismäßig arme Merkmalswelt, eine 
•Welt" artspezifischer Schemata, und was nicht in diese schematisierte Welt paßt, 
das existiert eigentlich nicht. Es fehlt dem Tier im strengen Sinn genommen jene 
Sachlichkeit, mit der der Mensch ein Ding seiner Welt nach allen Merkmalsdimen- 
sionen hin zu erfassen vermag. Wie tierhaft-ungeistig wirkt deshalb auf uns ein 
Mensch, der in starren Schemata mit der unendlichen Vielfalt der Dinge fertig zu 
werden vorgibt. Nicht mehr die vieldimensionale Sache steht im Vordergrund, son- 
dern die eindimensionale Signalfunktion eines oder weniger Merkmale. Dadurch 
wird die •Welt" des Tieres eine zweckgebundene Anpassungswelt, in der fast alles 
auf die Nützlichkeit weniger Merkmale abgestellt ist. Alle anderen Merkmale fallen 
durch das artspezifische Sieb hindurch und existieren gleichsam nicht mehr. Der 
Gelbrand, der sich mit Vorliebe von Kaulquappen ernährt, nimmt seine Beute 
hauptsächlich mit dem Geschmacksinn wahr, obwohl er außerordentlich gut funk- 
tionierende Augen besitzt und sich leicht optisch dressieren läßt. Hält man ihm nun 
in einem Reagenzglas eine Kaulquappe vor die Nase, so ignoriert er die begehrte 
Beute vollständig, obwohl er sie gut sehen kann. Der im Glas eingesperrten Kaul- 
quappe fehlt das Geruchs- und Geschmackssignal und damit fällt sie augenblicklich 
aus der Beute-Welt des Gelbrandes heraus. Das Tier wird also mit den Dingen 
seiner Umwelt verhältnismäßig schnell fertig. Die Umwelt des instinktgebundenen 
Tieres ist eine verhältnismäßig fertige •Welt". Demgegenüber ist aber der Mensch 
und seine Welt im eigentlichen Sinn ein unfertiges Wesen. 

Diese Unfertigkeit des Menschen darf freilich nicht als Mangel ausgelegt werden. 
Der Mensch ist also kein Mängelwesen, wie Arnold Gehlen meint14. Es sind vor 
allem auch Biologen gewesen, die diese Ausdrucksweise kritisiert haben. So spricht 
Konrad Lorenz, Direktor am Max-Planck-Institut für vergleichende Verhaltens- 
forschung, geradezu von einer •Spezialisation auf Nicht-Spezialisiert-Sein"15. Schon 
der Besitz eines so großen und außerordentlich komplizierten Gehirns muß als hohe 
Spezialanpassung gewertet werden. Die Unfertigkeit des Menschen ist also kein 

14 Der Mensch, Bonn 19504, S. 21, 35, 89, 383. 
ls Psychologie und Stammes geschickte. In: G.Heberer, Die Evolution der Organismen. 

Stuttgart 19592, S. 153. 



Welt in Christus • Christus in Welt 281 

Mangel, sondern gerade sein Reichtum. Konrad Lorenz sagt hierzu sehr treffend16: 
•Ein Wesen mit ausgesprochen spezialisierten morphologischen Anpassungen hätte 
nie zum Menschen werden können. Vielleicht sehen wir die Bedeutung eines Fehlens 
von speziellen Anpassungen klarer, wenn wir den Standpunkt wechseln und die 
Vielseitigkeit des nicht speziell angepaßten Lebewesens ins Auge fassen. Vergleichen 
wir einmal einige nach verschiedenen Richtungen hochspezialisierte, aber ziemlich 
nahverwandte Nagetiere, die Wüstenspringmaus (Renn-Anpassung), das Flughörn- 
chen (Kletter- und Springanpassung), den Blindmull (Anpassung an unterirdisches 
Leben) und den Biber (Schwimm-Anpassung) mit einem unspezialisierten Nager, 
der Wanderratte. Diese übertrifft nun jeden der vier Spezialisten in den drei Lei- 
stungen, für die er nicht Spezialist ist, um ein Vielfaches, und um ein Vielfaches 
dieses Vielfachem im biologischen Enderfolg, nämlich in Individuenzahl und Ver- 
breitung der Art. Wenn wir nun rein körperliche völlig ungeistige Leistungen des 
Menschen im Hinblick auf ihre Vielseitigkeit mit denen ungefähr gleichgroßer 
Säugetiere vergleichen, so zeigt er sich durchaus nicht als ein so gebrechliches und 
mangelhaftes Wesen, wie man meinen könnte. Stelle man etwa die drei Aufgaben, 
35 Kilometer in einem Tage zu marschieren, 5 Meter hoch an einem Hanfseil 
emporzuklimmen und 15 Meter weit und 4 Meter tief unter Wasser zu schwimmen 
und dabei zielgerichtet eine Anzahl von Gegenständen vom Grunde emporzuholen, 
lauter Leistungen, die auch ein höchst unsportlicher Schreibtischmensch, z. B. ich, 
ohne weiteres zustandebringt, so findet sich kein einziger Säuger, der ihm das nach- 
macht." 

Alle Tiere, die nicht zu starr in ihre Umwelt eingepaßt sind, sind ausgezeichnet 
durch ein gewisses Neugier-Verhalten. Das gilt vor allem von zahlreichen Säuge- 
tieren, von denen Teilhard sagt: •Wenn ein behaarter Vierfüßler im Vergleich mit 
einer Ameise so .beseelt', so wahrhaftig lebendig erscheint, so liegt der Grund nicht 
nur darin, daß wir uns mit ihm zoologisch in derselben Familie zusammenfinden. Im 
Gehaben einer Katze, eines Hundes, eines Delphins, welche Geschmeidigkeit! Was 
für Überraschungen. Welch große Rolle spielen Lebenslust und Neugier! Hier ist 
der Instinkt nicht mehr, wie bei der Spinne oder bei der Biene, in einer einzigen 
Funktion eng kanalisiert und erstarrt. Beim einzelnen Tier wie in der Gruppe bleibt 
er schmiegsam. Er interessiert sich, er tändelt, er genießt. Ja, das ist eine ganz andere 
Form des Instinkfs; er weiß nichts von den Grenzen, die dem Werkzeug gezogen 
sind, sobald es das Höchstmaß seiner Präzision erreicht hat. Zum Unterschied vom 
Insekt ist das Säugetier nicht mehr das sklavisch abhängige Glied des Phylums, mit 
dem es erschienen ist. Um es herum beginnt eine ,Aura' von Freiheit, ein Schimmer 
von Persönlichkeit zu schweben. So zeigen sich von dieser Seite Entwicklungsmöglich- 
keiten • unabgeschlossen und im voraus nicht begrenzbar. Aber wer wird schließlich 
nach jenen offenen Horizonten vorstürmen?"17 

Sehr instruktiv ist auch, was Konrad Lorenz über das Neugierverhalten des 
jungen Kolkraben schreibt18: •Bei einem jungen Kolkraben (Corvus corax L.) ist 
dagegen zuächst nahezu nichts festgelegt, mit Ausnahme einiger weniger Instinkt- 
handlungen von vielseitiger Verwendbarkeit. Diese wendet er nun auf alle unbe- 
kannten Objekte an. Einem solchen nähert sich der Rabe zunächst mit äußerster 
Fluchtbereitschaft. Er verbringt buchstäblich Tage damit, das neue Objekt scharf im 
Auge zu behalten, ehe er sich ihm nähert. Die erste tätliche Bezugnahme besteht mit 
großer Regelmäßigkeit in einem sehr kräftigen Schnabelhieb, nach dem der Rabe 
augenblicklich flieht, um von einem erhöhten Sitzpunkt aus die Wirkung zu beobach- 
ten. Erst wenn diese Sicherungsmaßnahmen gründlich durchgeübt sind, beginnt der 
Vogel an dem betreffenden Gegenstand die Instinktbewegung des Beutekreises 
durchzuprobieren. Das Objekt wird nun mit der Bewegung des Zirkeins nach allen 

18 a. a. 0. S. 154. 
17 Der Mensch im Kosmos, S. 141 f. 
18 a. a. 0. S. 155. 



282 Adolf Haas 

Seiten umgewendet, mit der Klaue gepackt, mit dem Schnabel gehackt, gezupft und 
wenn möglich in Stücke zerrissen und schließlich unfehlbar versteckt... Die ange- 
borenen auslösenden Mechanismen, die alle dieses Versuchs- und Irrtumsverhalten 
auslösen, sind außerordentlich wenig selektiv, nur für die Behandlung lebender 
Tiere stehen offensichtlich solche zur Verfügung, die dem erfahrungslosen Raben 
sagen ,wo vorn und hinten' sei, auch scheint der gerichtete Angriff auf Hinterkopf 
und Augen anderer Tiere von angeborenen Orientierungsmechanismen geleitet zu 
werden. Damit ist aber die angeborene Instinktausstattung, die dem Raben zur 
Behandlung der außer-artlichen Umwelt zur Verfügung steht, nahezu völlig 
erschöpft. Alles andere besorgt das explorative Lernen und die überwältigend starke 
Gier nach neuen Objekten, Neugier im buchstäblichsten Sinne des Wortes. Wie stark 
sie ist, zeigt folgende Tatsache: Meine Kolkraben konnte ich, wenn alle stärksten 
Lockmittel, rohe Eier und lebende Heuschrecken, versagten, immer noch dadurch in 
ihren Käfig locken, daß ich meine • Kamera hinstellte, die sie aus naheliegenden 
Gründen noch nie untersuchen durften." 

Das Neugierverhalten ist auch die Voraussetzung dafür, daß solche •Nicht- 
Spezialisten" in den verschiedensten Lebensräumen ihr Leben fristen können. Alle 
Kosmopoliten unter den höheren Wirbeltieren sind solche wenig spezialisierten 
Neugierwesen. Zur tiefsten ontischen Wesensbestimmung wird die forschende Neu- 
gier aber erst und einmalig beim Menschen, weil in ihm die Neugier des Geistes auf 
schlechthin alle möglichen Objekte gerichtet ist und damit ein unendlicher Hori- 
zont alles überhaupt Wahren, Guten und Schönen aufgebrochen ist. So sehr also in 
der Neugier bestimmter Tiere • hier wären natürlich auch die Versuche am Men- 
schenaffen zu nennen • eine Vorbedingung und in gewissem Sinne eine Vorberei- 
tung der humanen Seins-Neugier gegeben ist, so wird gerade hier doch auch der 
wesentliche Abstand sichtbar: er ist in der auf alles Seiende gerichteten humanen 
Neugier geradezu unendlich! 

Konrad Lorenz weist ferner19 auf einen grundlegenden Unterschied zwischen 
humaner und tierischer Entwicklung hin: die tierische Neugier ist nur an eine sehr 
kurze Entwicklungsphase in der Jugend des Tieres gebunden. Was z. B. der Rabe 
durch sein Neugierverhalten in der Jugend erwirbt, erstarrt alsbald zu Dressuren, 
die später so wenig veränderlich und anpassungsfähig sind, daß sie sich von instink- 
tivem Verhalten kaum mehr unterscheiden lassen. Die Gier nach Neuem schlägt in 
eine starke Abneigung gegen alles Unbekannte um und eine aufgezwungene Um- 
weltänderung führt meist zu einer Angstneurose, in der der Rabe nicht einmal 
seinen früher ihm wohlbekannten Pfleger erkennt. Auch für die höchsten Primaten 
gilt das Gleiche: der vollerwachsene Menschenaffe ermangelt völlig des Neugier- 
verhaltens, das beim Menschen bis an die Grenze des Greisenalters erhalten bleibt. 
•Nur der Mensch bleibt bis in sein Alter ein Werdender"20. 

Dem Menschen ist nicht eine fertige Schema-Welt gegeben, sondern wenn er 
seinen Blick den Dingen der Welt öffnet, offenbart sich ihm eine in allen leiblichen 
und geistigen Himmelsrichtungen perspektivische Welt. Am fernen Horizont laufen 
die Dinge zusammen und wenn er sich an diesen Punkt der Perspektive hinbewegt, 
liegen die zusammengeschauten Dinge und ihre Verbindungslinien wieder weit 
auseinander, und eine neue Perspektive mit einem neuen Horizont eröffnet sich. So 
ist der Mensch in Erkenntnis und Liebe ewig auf der Wanderschaft, ist Mittelpunkt 
je immer neuer Blickfelder, ist je immer neu Zentrum der Perspektive des Kosmos. 
Damit ist aber zugleich auch gegeben, daß für den Menschen die Dinge der Welt 
nicht fertig sind, daß durch alle Dinge der Welt die Wanderwege des menschlichen 
Geistes ziehen und daß es keine Erkenntnis der Welt und keine Liebe zu den Dingen 

19 a. a. 0. S. 158. 
20 a. a. 0. S. 159. 



Welt in Christus • Christus in Welt 283 

gibt, ohne daß der Mensch sich wesensgemäß und unabdingbar gleichsam in sie ein- 
mischt. Teilhard de Chardin hat diese perspektivische Situation des Menschen sehr 
klar gesehen und zum Ausdruck gebracht: •Der Mensch drängt sich unserem Bemü- 
hen zu sehen aus doppeltem Grunde als Objekt auf, und erscheint in doppelter 
Hinsicht als Zentrum der Welt, gleichsam als der Schlüssel des Universums. Wir 
sind zunächst einmal subjektiv unvermeidlich Mittelpunkt des uns zugekehrten 
eigenen Blickfeldes. Es war eine, vermutlich unumgängliche, gutgläubige Verein- 
fachung, wenn die Wissenschaft in ihren Anfängen sich vorstellte, sie könne die 
Erscheinungen an sich beobachten, als ob sie unabhängig von uns abrollten. Ganz 
unbewußt gingen Physiker und andere Naturforscher zunächst so vor, als senke sich 
ihr Blick aus weiter Höhe auf eine Welt, die ihr Bewußtsein zu durchdringen ver- 
möchte, ohne ihren Wirkungen ausgesetzt zu sein, oder sie zu beeinflussen. Sie gelan- 
gen erst jetzt zur Einsicht, daß selbst ihre objektivsten Beobachtungen von anfäng- 
lich aufgegriffenen Annahmen durchsetzt sind, ebenso wie von Denkformen und 
Denkgewohnheiten, die im Verlauf der Forschungsgeschichte gebildet wurden. Wenn 
sie nun den letzten Schluß aus ihren Analysen ziehen, sind sie nicht mehr sicher, ob 
die endlich erreichte Struktur das Wesen der untersuchten Materie oder das Spiegel- 
bild ihres eigenen Denkens darstellt. Und zugleich bemerken sie, daß sie selbst, durch 
Rückwirkung ihrer Entdeckungen, mit Leib und Leben in das Netz der Beziehungen 
verwickelt sind, das sie von außen über die Dinge zu werfen dachten: in ihrer 
eigenen Schlinge gefangen. Ein Geologe würde von Metamorphismus und Endomor- 
phismus sprechen. Objekt und Subjekt vermischen sich und verwandeln sich gegen- 
seitig im Akt des Erkennens. Deshalb findet der Mensch sich darin wieder und 
betrachtet sich selbst in allem, was er sieht, ob er will oder nicht. Das ist gewiß eine 
Unfreiheit, die aber sogleich durch eine Tatsache von einzigartiger Bedeutung auf- 
gewogen wird"21. 

Die Seins-Neugier und das Seins-Gespür (le goütdel'etre)alsWegzumGott-Finden 
in allen Dingen 

Die Seinsneugier und das Gespür für das alles durchdringende Sein und die daraus 
sich erhebende Freude am Sein ist ein Grundcharakter echten geistlichen Verhaltens. 
Der geistige Mensch erhebt so eine Grundeigenschaft menschlicher Existenz zu 
einem Wesensmerkmal geistlichen Verhaltens, freilich nicht ohne von der Gnade 
Christi hierzu ermächtigt, befähigt und überformt zu werden. Das Fundament dieser 
gnadenhaften Seins-Freude ist die in der Existenz des Menschen überhaupt wesen- 
haft grundgelegte Seins-Neugier, das Gespür für alles Wahre, Gute und Schöne in 
allen Dingen. Ein geistliches Verhalten, dem diese Seinsoffenheit fehlt, dem diese 
kosmische Weltoffenheit zu allen Dingen mangelt, kann niemals echt sein, zerstört 
auf die Dauer die Grundlagen menschlicher Existenz und ist deshalb auch im eigent- 
lichen Sinn nicht Gott wohlgefällig. Nie kann aus einer solchen Mangel-Haltung ein 
echtes und tiefes •Gott suchen und finden in allen Dingen" werden. Gerade für die 
geistliche Lehre, wie sie sich im •Milieu Divin" Teilhard de Chardins offenbart, ist 
das Seinsgespür (Le goüt de l'etre) von entscheidender Bedeutung. Zwei wichtige 
Beziehungen sind in dieser Seinsneugier beschlossen: einmal der •Sinn für das 

21 Der Mensch im Kosmos, München 1959, S. 4. 



284 Adolf Haas 

Ganze", dessen Bedeutung wir schon hervorgehoben haben22 • und dann das 
Gespür für den die ganze Schöpfung durchwaltenden Schöpfergeist, der ja seins- 
spendend in größter Intimität seinen Geschöpfen gegenwärtig ist. Die Seinsneugier 
ist also im Grunde genommen das Gespür, das in der tiefsten Existenzwurzel des 
Menschen angelegt ist, für die Allgegenwart des Schöpfergeistes. Seinsneugier meint 
also nicht eine Begabung zur Seins-Philosophie, sondern eine allen wachen Menschen 
zukommende Fähigkeit aus der Tiefe des Herzens (•Herz" meint hier die Existenz- 
mitte des Menschen in seiner Ganzheit) das allen Dingen Gemeinsame, das •Sein" 
aller Dinge zu erspüren und damit in die unmittelbare Nähe zu kommen zu Dem, 
der das •Erste Sein" ist: der göttliche Schöpfergeist. Für den geistlichen Menschen, 
der sich diese innere Quelle erschlossen hat, werden die Dinge transparent auf das 
Göttliche hin, der Kosmos wird durchlichtet vom Lichte des Logos, Welt wird zur 
•Diaphanie" Gottes. Zugleich breitet sich für den um die tiefere Erkenntnis und 
Liebe zu Gott ringenden Menschen in den Dingen immer mehr dieses durchdrin- 
gende Licht Gottes aus; es entsteht geradezu eine neue Dimension in den Dingen 
und dem Menschen: das göttliche Milieu. 

Dieses Gespür für das Ganze, das Sein und schließlich für das •Durchscheinen 
Gottes" in allen Dingen kann im Menschen langsam wachsen, es kann aber auch nach 
langem Mühen eines Tages wie ein Geschenk sich plötzlich einstellen. So sagt Teil- 
hard im •Göttlichen Bereich": •Eine Brise weht in der Nacht. Wann hat sie sich 
erhoben? Woher kommt sie? Wohin geht sie? Niemand weiß es. Niemand kann 
erzwingen, daß sich der Geist, der Blick, das Licht Gottes auf ihn lege. Eines Tages 
wird sich der Mensch bewußt, daß er für eine gewisse Wahrnehmung des Göttlichen, 
das überall ausgegossen ist, empfindungsfähig geworden ist. Fragt ihn, wann dieser 
Zustand für ihn begonnen habe. Er kann es nicht sagen. Er weiß nur, daß ein neuer 
Geist sein Leben durchdrungen hat"23. 

Teilhard läßt dann einen Menschen dieses Erlebnis beschreiben: •Es fing mit 
einem eigenartigen und seltsamen Weiterschwingen an, das jeden Einklang stei- 
gerte • mit einem unbestimmten Leuchten, das jede Schönheit umstrahlte ... Emp- 
findungen, Gefühle, Gedanken, alle Elemente des seelischen Lebens wurden eines 
nach dem andern ergriffen. Durch ein unbestimmbares, aber immer durch das gleiche 
Etwas wurden diese von Tag zu Tag wohlriechender, farbiger und hinreißender. 
Dann begannen Ton, Duft und Licht, zuerst verschwommen, bestimmter zu werden. 
Und schließlich gelangte ich dazu, gegen alles Herkommen und gegen alle Wahr- 
scheinlichkeit zu fühlen, was allen Dingen auf unaussprechliche Weise gemeinsam 
ist. Die Einheit teilte sich mir mit, indem sie mir die Gabe mitteilte, sie zu erfassen. 
Ich hatte wirklich einen neuen Sinn erhalten • den Sinn für eine neue Eigenschaft 
oder neue Dimension. Doch die Veränderung ging noch tiefer. Es hatte sich sogar in 
meiner Wahrnehmung des Seins eine Umwandlung vollzogen. Das Sein war mir 
von jetzt an gewissermaßen faßbar und schmackhaft geworden. Indem es alle For- 
men, mit denen es sich schmückte, übertraf, begann das Sein selbst mich anzuziehen 
und mich zu berauschen"24. 

22 Vgl. GuL, Heft 2 (1964) 98 ff. 
23 S. 152. 
24 Ebda. 



Welt in Christus • Christus in Welt 285 

Teilhard weiß, daß dieses erlebte Gespür für die Seins- und Gottesnähe in den 
Dingen auch rein natürlich erklärt und verstanden werden kann: •Das könnte mehr 
oder weniger ausdrücklich jeder Mensch erzählen, der in der Fähigkeit zu fühlen und 
sich selbst zu analysieren etwas weiter vorangeschritten ist. Dieser Mensch ist äußer- 
lich vielleicht ein Heide. Und wenn er zufällig Christ ist, so wird er gestehen, es 
komme ihm vor, diese innere Umkehr habe sich in den profanen, .natürlichen' Teilen 
seiner Seele vollzogen"25. 

Nachdem wir so die natürlichen Wurzeln der Seinsfreude, Seinsnähe und schließ- 
lich des Gespürs für die Nähe des Schöpfergeistes festgestellt haben; nachdem wir 
vielleicht die pantheisierenden Tendenzen der menschlichen Seele noch analysiert 
haben, ist es da angebracht, sich dieses Seinsgespürs, dieses Sinnes für göttliche Nähe 
wegen der drohenden Gefahren zu entledigen? Hätten wir dadurch aber nicht den 
kostbarsten Boten, der uns zu Gott führt, undankbar aus unserem Leben entlassen? 
Teilhard warnt darum mit Recht: •Lassen wir uns vom Anschein nicht trügen! Las- 
sen wir uns nicht einmal durch die offensichtlichen Irrtümer verwirren, in die viele 
Mystiker beim Versuch, das universelle Lächeln festzuhalten oder es nur zu benennen, 
verfallen sind. Jede Fähigkeit • je reicher sie ist um so mehr • ist bei der Geburt 
ungeformt und unklar. So auch der Sinn für das Ganze. Wie Kinder, die zum ersten- 
mal die Augen öffnen, setzen die Menschen die Wirklichkeit, die sie hinter den 
Dingen ahnen, an den falschen Platz. Ihr Tasten begegnet oft nur einem metaphy- 
sischen Trugbild oder einem plumpen Abgott. Doch seit wann vermögen Bilder und 
Widerschein etwas gegen die Wirklichkeit der Dinge und des Lichtes? Die pan- 
theistischen Verirrungen beweisen nur unser maßloses Bedürfnis, ein offenbarendes 
Wort aus dem Munde Dessen zu hören, Der ist. Diesen Vorbehalt müssen wir 
machen. Dann aber bleibt nur die eine Erklärung übrig: Physiologisch gesehen ist 
die .natürliche' Freude am Sein in jedem Menschenleben die erste Morgenröte der 
göttlichen Erleuchtung • die Wahrnehmung des ersten Erschauerns einer Welt, 
die durch die Menschwerdung Christi belebt wird. Dieselbe physiologische Kraft, die 
verstümmelt oder verirrt zu den Pantheismen führt, wird durch den Sinn (er ist nicht 
unbedingt das Gefühl) für die Allgegenwart Gottes verlängert, neu geschaffen und 
ins Übernatürliche erhoben"26. 

So wie für Ignatius von Loyola der zentrale Grundsatz •Gott suchen und finden 
in allen Dingen" immer christologisch verstanden wurde27, so ist auch für Teilhard 
de Chardin das Gottsuchen christologisch bestimmt, das heißt für ihn: in der tatsäch- 
lichen Heilsordnung ist Gott als Schöpfer und Erlöser immer in Jesus Christus. Die 
Transparenz der Dinge auf Gott hin wird so für Teilhard zur Transparenz der 
Dinge auf Jesus Christus hin. 

So tief uns auch der •Wandel in Gott" verändern mag, die sichtbare Ordnung der 
Dinge wird dadurch nicht verändert: •Vor allem verändert das Erscheinen des 
Göttlichen die sichtbare Ordnung der Dinge ebensowenig, wie die eucharistische 
Wandlung für unser Auge die heiligen Gestalten verändert. Weil das psychologische 

25 Ebda. S. 153. 
26 Ebda. S. 154. 
27 Vgl. hierzu: A. Haas • P. Knauer, Ignatius von Loyola, Das geistliche Tagebuch. 

Freiburg - Basel - Wien 1961. S. 130 ff. 



286 Adolf Haas 

Ereignis in seinen Anfängen nur als eine innere Spannung oder ein Glanz in der 
Tiefe erscheint, bleiben die Verbindungen zwischen den Geschöpfen genau die glei- 
chen; sie treten nur in ihrem Sinn deutlicher hervor. Ähnlich jenen durchsichtigen 
Stoffen, die ein eingeschlossener Strahl vollständig mit Licht erfüllen kann, erscheint 
die Welt für den christlichenn Mystiker von einem inneren Licht durchflutet, das ihr 
Relief, ihren Bau und ihre Tiefen deutlicher hervortreten läßt. Dieses Licht ist nicht 
nur eine oberflächliche Färbung, die ein grober Sinnengenuß fassen kann. Es ist auch 
nicht der rohe Blitzstrahl, der die Dinge zerstört und das Auge blendet. Es ist das 
ruhige und machtvolle Leuchten, erzeugt durch die Synthese aller Elemente der Welt 
in Jesus. Je vollendeter die Wesen, in denen es spielt, ihrer Natur nach sind, um so 
näher und fühlbarer scheint dieses Leuchten; und je fühlbarer es sich zeigt, um so 
deutlicher werden die Dinge, die es umfließt, in ihren Umrissen, und um so ferner in 
ihrer Tiefe. Wenn es erlaubt ist, ein geheiligtes Wort leicht abzuändern, dann wür- 
den wir sagen, daß nicht das Erscheinen, sondern das Durchscheinen Gottes im Uni- 
versum das große Geheimnis des Christentums sei. 0 ja, Herr, nicht nur der Strahl, 
der streift, sondern der Strahl, der durchdringt. Nicht Deine Epiphanie, Jesus, 
sondern Deine Diaphanie"28. 

Freilich, Teilhard läßt keinen Zweifel daran, daß dieses geistliche Eindringen in 
die Tiefe der Dinge • ganz besonders wenn es sich im Glauben an Jesus Christus 
vollzieht • Geschenk Gottes, unerzwingliche Gnade ist: •Nichts ist beständiger und 
nichts ist flüchtiger • nichts ist inniger mit den Dingen vermischt und zugleich leich- 
ter von ihnen zu trennen • als ein Lichtstrahl. Wenn sich der Göttliche Bereich uns 
als ein Glühen der inneren Schichten des Seins zeigt, wer kann uns dafür bürgen, daß 
diese Schau andauert? Niemand als der Strahl selbst. Keine Macht der Welt kann 
uns hindern, die Freuden der Diaphanie zu kosten; denn sie liegt tiefer als jede 
Macht • und aus dem gleichen Grunde kann auch keine Macht der Welt ihr Auf- 
leuchten erzwingen... Die Wahrnehmung der Allgegenwart Gottes ist wesentlich 
ein Schauen, ein Kosten, das heißt eine Art intuitiver Erkenntnis gewisser höherer 
Eigenschaften der Dinge. Wir können sie also weder durch irgendeine Beweisfüh- 
rung noch durch irgendeinen menschlichen Kunstgriff unmittelbar gewinnen. Diese 
Wahrnehmung stellt ohne Zweifel die höchste erfahrungsmäßige Vollendung des 
Lebens dar und ist, wie dieses, ein Geschenk. Und nun sind wir • in unserem Innern 
• an den Rand der geheimnisvollen Quelle zurückgekehrt, zu dem wir • zu Beginn 
des zweiten Teiles • hinuntergestiegen waren, um ihr Hervorsprudeln zu beobach- 
ten. Die Anziehung Gottes zu erfahren, empfänglich zu sein für den Zauber, für die 
Dichtigkeit und die letzte Einheit des Seins, das ist die höchste und zugleich die 
vollkommenste Art, unser ,Wachstum zu erleiden'. Aus der Schöpfungstat Gottes 
ergibt sich folgerichtig, daß Er sich von uns suchen und finden lassen will: ,Posuit 
homines... si forte attrectent eum.' Seine zuvorkommende Gnade schwebt immer 
über uns, um unseren ersten Blick und unser erstes Gebet anzuregen. Die Initiative 
und das Aufwecken gehen immer von Ihm aus; und wie immer sich unsere mysti- 
schen Fähigkeiten auch weiterentwickeln mögen, auf diesem Gebiet verwirklicht 
sich kein Fortschritt, der nicht eine neue Antwort auf ein neues Geschenk ist. ,Nemo 
venit ad me, nisi Pater traxerit eum.' So müssen wir denn an den Anfang unserer 

28 Ebda. S. 155. 



Welt in Christus • Christus in Welt 287 

Überflutung durch den Göttlichen Bereich ein inständiges und immerwährendes 
Gebet setzen • das Gebet, das um das grundlegende Geschenk fleht: ,Domine, fac 
ut videam.' • Herr, wir wissen und wir erahnen, daß Du überall um uns bist. Aber 
es scheint, als hätten wir einen Schleier vor unseren Augen. Laß Dein universelles 
Antlitz von überallher leuchten: ,illumina vultum tuum super nos.' Möge Dein tiefer 
Glanz das Innerste bis in die dichten Dunkelheiten erhellen, in denen wir uns 
bewegen. ,Sit splendor Domini nostri super nos.' Sende uns dafür Deinen Geist, 
.Spiritus principalis', dessen entflammendes Wirken allein die große Umgestaltung 
beginnen und vollenden kann, von der alle innere Vollkommenheit kommt und 
nach der Deine Schöpfung seufzt: ,Emitte Spiritum tuum, et creabuntur et RENO- 
VABIS FACIEM TERRAE'"*». 

2. Der Mensch: Zentrum der Konstruktion des Universums und Schnittpunkt der 
kosmischen Entwicklungslinien 

Der Mensch ist nach Teilhard de Chardin aber nicht nur Zentrum der Perspektive, 
sondern zugleich auch der Konstruktion des Kosmos und Schnittpunkt der wesent- 
lichen kosmischen Entwicklungslinien. Es ist also keine subjektive Täuschung, wenn 
dem Menschen mit seinem Selbstbewußtsein ein wesenhafter Vorrang gegenüber 
allen übrigen Geschöpfen eingeräumt wird, denn der Mensch steht auch in der 
Entfaltungsgeschichte des Kosmos an der Spitze der kosmischen Entwicklung. Die 
Notwendigkeit, daß jedes menschliche Wesen subjektives Zentrum einer Perspek- 
tive, eines kosmischen Blickfeldes ist, fällt mit der objektiven Struktur des sich ent- 
faltenden Kosmos zusammen, der evolutiv auf den Menschen hin konvergiert. Der 
Mensch wird so zur Sinngestalt der Konstruktion des Kosmos. Darum sagt Teilhard: 
•Wohl ist ein Beobachter dem banalen Zwang unterworfen, den Mittelpunkt der 
durchwanderten Landschaft, wohin er auch gehe, in sich zu tragen. Aber wie verhält 
sich der Spaziergänger, wenn er auf seinem Weg zufällig an einen von der Natur 
bevorzugten Ort gelangt, wo sich Straßen oder Täler kreuzen und wo nicht nur der 
Blick, sondern auch die Dinge nach allen Seiten hin ausstrahlen? Dann fällt der 
subjektive Gesichtspunkt mit einer objektiven Gliederung der Dinge zusammen und 
Wahrnehmung entfaltet sich in ihrer ganzen Fülle. Die Landschaft enträtselt und 
erhellt sich. Man sieht. Dies scheint wohl das Vorrecht des menschlichen Erkenntnis- 
vermögens zu sein. Man muß nicht unbedingt ein Mensch sein, um die Dinge und die 
Kräfte ,um uns herum' wahrzunehmen. Alle Tiere vermögen dies ebensogut wie wir. 
Doch der Mensch allein nimmt in der Natur eine solche Stellung ein, daß diese Kon- 
vergenz der Linien nicht nur von ihm gesehen wird, sondern auch strukturelle Bedeu- 
tung hat... Kraft der Beschaffenheit und der biologischen Eigenheiten des Denk- 
vorganges befinden wir uns an einem einzigartigen Platz, an einem Knotenpunkt, 
der den gesamten unserer Erfahrung gegenwärtig zugänglichen Ausschnitt des Kos- 
mos beherrscht. So ist der Mensch Zentrum der Perspektive, zugleich aber auch Zen- 
trum der Konstruktion des Universums ... Wenn Sehen wirklich höheres Sein ist, so 
laßt uns den Menschen betrachten, und unser Leben wird reicher sein"30. 

Für Teilhard wird der Mensch zum •Schlüssel des Universums", weil in seinem 
reflexen Selbstbewußtsein das Hauptthema der Evolution des Kosmos zu seinem 

29 Ebda. S. 156 f. 
30 Der Mensch im Kosmos, S. 4 f. 



288 Adolf Haas 

krönenden Abschluß kommt und auf der Ebene des Humanen neu entspringt und 
einen geradezu unendlichen Horizont zukünftiger Entwicklungen im Reich der 
Noosphäre erahnen läßt. Das Grundthema der Kosmogenese, das Teilhard in zahl- 
reichen Schriften von immer neuen Ansätzen her zu umschreiben versucht hat und 
das wir im zweiten feil unserer Arbeit dargestellt haben31, ist dieses: die Kosmoge- 
nese ist die Entwicklungsgeschichte eines stets wachsenden Bewußtseins in einem sich 
immer mehr komplizierenden und verinnerlichenden Weltstoff. Jedem Ding dieses 
Universums kommt ein materielles Außen und ein bewußtseinsanaloges Innen zu32. 
Jeder entscheidende Fortschritt in der Evolution des Kosmos bedeutet eine Vertie- 
fung und Steigerung des Innen und damit des Bewußtseins. Das höhere Bewußtsein 
wirkt aber wieder auf das materielle Außen und verleiht diesem einen höheren 
Ordnungs- und Komplexitätsgrad. Der höhere Komplexitätsgrad der Materie gibt 
aber wieder einem höheren Bewußtsein den Weg frei. Dieser Prozeß der Verinner- 
lichung der Materie und des wachsenden Bewußtseins setzt sich bis an die Grenze des 
tierischen Bewußtseins fort, das bereits eine Umweltbeziehung, aber noch kein 
Selbstbewußtsein und keine Weltbeziehung besitzt. Sollte hier ein Fortschritt in der 

31 Vgl. GuL, Heft 3 (1964) 184 ff. 
32 Unter den modernen Ergebnissen der Naturwissenschaften gewinnen in wachsendem 

Maß diejenigen der Biochemie Bedeutung für den Menschen. Dabei zeigt sich immer mehr 
die Aussage Teilhards, daß der Materie eine Innenseite zukommt, daß sie also gleichsam 
Träger bewußtseinsanaloger •Informationen" ist, als eine naturwissenschaftliche Realität. 
Neuerdings hat Prof. Dr. G. W e i t z e 1, Direktor des Physiologisch-Chemischen Instituts 
der Universität Tübingen, dazu folgendes gesagt: •Hier scheint der Hinweis erbracht, daß 
der landläufige Begriff von der sogenannten geistlosen Materie durch die Nukleinsäureschrift 
der Natur widerlegt wird. Denn die genetisch wirksamen Nukleinsäuren sind nicht nur 
organisch-chemische Moleküle, sondern zugleich Träger einer Information, die nichts Gerin- 
geres enthält als die Baupläne und die Funktionszentren der belebten Natur. Ebenso wie man 
bei einem Buche einerseits nach seiner stofflichen Zusammensetzung, andererseits nach seinem 
Gedankeninhalt fragen kann, ist man zu der gleichen Frage auch bei den hochmolekularen 
Nukleinsäuren berechtigt" (Weltanschauliche Aspekte der Biochemie. In: Naturwiss. Rund- 
schau 17 [1964] S. 220). Ähnlich hat sich der Direktor am Max-Planck-Institut für Virus- 
forschung in Tübingen, G. Schramm, geäußert: •Das Thema (,Biochemische Grundlagen 
des Lebens') umfaßt eigentlich den Inhalt einer ganzen Wissenschaft, nämlich der Biochemie, 
oder sogar mehrerer Wissenschaftszweige, die heute unter dem Begriff der molekularen Bio- 
logie zusammengefaßt werden. Der gemeinsame Gedanke, der dieser Forschungsrichtung 
zugrunde liegt, ist es, das Leben als molekulare Erscheinung zu erfassen, oder, wie es Teil- 
hard de Chardin ausdrückte, das Leben als Auswirkung der Komplexität der Materie zu 
verstehen. Es zeigt sich immer deutlicher, daß auf der komplexen Stufe der Materie, wie sie 
in den Lebewesen vorliegt, ganz neuartige Eigenschaften und Möglichkeiten zutage treten, 
die bei der Betrachtung des Atoms als niederer Organisationsstufe der Materie nicht einmal 
zu ahnen sind. Die sich hier anbahnende Entwicklung sowohl experimenteller als auch geisti- 
ger Art verdient meines Erachtens die volle Aufmerksamkeit der Öffentlichkeit, soweit diese 
überhaupt an neuen geistigen Strömungen interessiert ist. Hinsichtlich der Entwicklung neuer 
Gedanken kann sich die molekulare Biologie durchaus mit der Weltraumforschung messen, 
die zwar das Machtgefühl des Menschen gewaltig erhöht, aber im ganzen gesehen den Men- 
schen doch eher von sich ablenkt, als zu sich hinführt. Albert Schweitzer hat einmal gesagt: 
,Wir leben in einer gefährlichen Welt. Der Mensch beherrscht die Natur, bevor er gelernt 
hat, sich selbst zu beherrschen'" {Biochemische Grundlagen des Lebens. In: Naturwiss. Rund- 
schau 16 [1963] S. 89; vgl. auch: G. Schramm, Idee und Materie in der modernen Bio- 
logie. Bremen 1964). 



Welt in Christus • Christus in Welt 289 

Evolution erzielt werden und das heißt also in der Richtung eines höheren Bewußt- 
seins, so konnte er nur in der Durchbrechung der engen Instinktschranken liegen und 
das heißt, es mußte der Schritt vom tierischen instinkt- und körpergebundenen Um- 
weltsbewußtsein zum weltbezogenen Selbstbewußtsein des Menschen vollzogen wer- 
den. Daß dieser Schritt zur Reflexion nicht nur ein evolutiver Entwicklungsschritt, 
sondern geradezu eine •Revolution" war, hat Teilhard immer wieder betont: •In 
den Organen ist scheinbar fast nichts geändert. Doch in der Tiefe geht eine große 
Revolution vor sich: das Bewußtsein quillt und sprudelt zwischen überempfindlichen 
Beziehungen und Vorstellungen; und zugleich ist es imstande, in der Unbefangenheit 
seiner zusammengefaßten Fähigkeiten sich selbst wahrzunehmen • all das zum 
erstenmal"82". Diese größte Revolution in der Kosmogenese ist freilich auch nach Teil- 
hard nicht zu denken ohne den transzendenten Einfluß des seiner Schöpfung zu 
allen Zeiten und an allen Orten inexistenten Schöpfers. Der Einbruch der Reflexion 
in die Schöpfung eröffnet im Menschen nicht nur die äußersten kosmischen Perspek- 
tiven, sondern läßt den Menschen auch aufbrechen nach einem ganz anderen Hori- 
zont, der ihm nur in Bild und Gleichnis faßbar ist: das Geheimnis Gottes. Das tiefe 
Wort des Dichters und Altmeisters der vergleichenden Morphologie, Goethe, gilt 
auch hier: Der Mensch ist •das erste Gespräch, das die Natur mit Gott hält". 

Die Entwicklung eines neuen Sinnes für die kosmischen Dimensionen des Menschseins 
und der menschlichen Handlung 

Daß der Mensch durch das Gottesgeschenk des Geistes nicht nur ein reflexes Zen- 
trum darstellt, von dem aus die geistige Strahlungskraft den ganzen Kosmos und 
vor allen Dingen den Menschen selbst durchdringt, sondern daß eben dieser Mensch 
auch und vor allem die Sinn- und Zielgestalt der jahrmillionenlangen Entwick- 
lungsgeschichte des Kosmos ist, ist eine Tatsache • mag man sie deuten wie man 
will •, die wir erst langsam in ihrer fundamentalen Bedeutung für unsere geistige 
und geistliche Existenz zu assimilieren beginnen. Des Menschen Sein und Tun 
hat eine konstruktive Bedeutung für den Kosmos. Das gilt für die vergangene kos- 
mische Geschichte, die als eine Geschichte auf den Menschen hin zu sehen ist; und 
das gilt vor allem für die gegenwärtige und zukünftige Geschichte des Menschen: der 
Mensch wird immer mehr konstruktives Zentrum der Welt und der Menschheit. Wie 
aus einem Kindheitstraum erwachen wir heute zu der schwerwiegenden Einsicht, daß 
seit langem der Mensch nicht nur gestaltend Hand angelegt hat an die kosmischen 
Urkräfte des Atoms, sondern daß er gestaltend (mit konstruktiven und destruktiven 
Möglichkeiten!) Hand anlegt ans Lebendige und an seine eigene menschliche 
Existenz. Man mag Teilhards Leben und Werk beurteilen wie man will, das eine 
bleibt unverlierbar gültig: er hat uns in unvergleichlich eindringlicher Weise die 
konstruktive Bedeutung des Mensch-Seins und des menschlichen Tuns zum Bewußt- 
sein gebracht und hat uns gelehrt, vor der ebenso gefährlichen wie verheißungs- 
vollen Weltsituation nicht die Augen zu verschließen, sondern sie geradezu als 
Schöpfungsauftrag zu verstehen, den wir entweder erfüllen oder dem wir uns ängst- 
lich versagen können. Wann hat die Stunde des geistigen und geistlichen Menschen 

s*a Der Mensch im Kosmos, S. 155. 



290 Adolf Haas 

mehr geschlagen als heute, wo wir erkennen, welch kosmisch-konstruktive Bedeutung 
vor allem unser von der Gnade Christi durchformtes menschliches Tun hat? 

Es gilt darum einen neuen Sinn zu gewinnen für die Dimensionen, die uns die 
Betrachtung des Menschen als Konstruktionszentrum des Kosmos eröffnet hat: •Seit- 
dem der Mensch ins Dasein getreten ist, wird er sich selbst zum Schauspiel dar- 
geboten. Seit Jahrtausenden betrachtet er tatsächlich nur sich selbst. Und dennoch 
steht er kaum am Beginn einer wissenschaftlichen Ansicht über seine Bedeutung 
innerhalb der Natur der Welt. Wundern wir uns nicht, daß dieses Erwachen so 
langsam vor sich geht! Oft ist nichts schwieriger wahrzunehmen, als was uns ,in die 
Augen springen' sollte. Bedarf das Kind nicht einer Erziehung, um die Bilder zu 
scheiden, die sich seiner eben erst dem Licht geöffneten Netzhaut aufdrängen? Der 
Mensch bedurfte zur endgültigen Entdeckung des Menschen einer ganzen Reihe von 
.Sinnen', deren stufenweise Erwerbung • wir werden es noch zeigen • sich mit der 
Geschichte der Geisteskämpfe deckt und ihre Epochen bestimmt"33. 

Zuerst der •Sinn für den in seiner Größe und seiner Kleinheit unermeßlichen 
Raum, dem es gelingt, in einem Bereich von unbestimmtem Ausmaß die Kreise der 
uns umdrängenden Dinge zu entwirren und in die Ferne zu rücken"34. 

•Das biologische Faktum einer Noogenese enthält für mich keinen ergreifenderen 
und keinen aufschlußreicheren Vorgang als die Anstrengung des Verstandes, der 
sich seit den Anfängen bemüht, Schritt für Schritt die ihn einkreisende Illusion der 
Nähe zu überwinden. Im Verlauf dieses Ringens um die Beherrschung der Dimen- 
sionen und der Gestalt des Universums hat sich zuerst der Raum unterworfen: 
natürlich, denn er war greifbarer. Faktisch war auf diesem Gebiet die erste Runde 
gewonnen, als, schon vor langer Zeit, ein Mensch (vermutlich ein Grieche vor Aristo- 
teles) die scheinbare Flachheit der irdischen Welt zusammenbog und die Intuition 
hatte von Antipoden. Seitdem rollte sich auch das Firmament um die runde Erde. 
Aber man hatte den Mittelpunkt der Sphären auf einen falschen Platz verlegt. 
Durch seine Lage lähmte er unrettbar die Elastizität des Systems. Erst zur Zeit 
Galileis wurde der alte Geozentrismus wirklich gebrochen, und die Himmelsräume 
fanden sich nun frei für die grenzenlosen Ausmaße, die wir ihnen seitdem zuerkannt 
haben. Die Erde erschien als ein Körnchen in der Staubwolke der Gestirne. Das 
unermeßlich Große wurde möglich • und so war, der Symmetrie gehorchend, auch 
das unermeßlich Kleine plötzlich aufgetaucht"35. 

Sodann der •Sinn für die Tiefe der Zeit, der nicht ruht in der Bemühung, die 
Ereignisse, die für unser Auge wie von einer Art von Schwerkraft in eine dünne 
Schicht von Vergangenheit zusammengedrängt werden, über ungezählte Glieder 
hinweg in einen unendlich fernen zeitlichen Abstand zurückzustoßen"36. 

•Die Tiefendimension der Weltalter, für die sichtbare Anhaltspunkte fehlen, 
bedurfte viel längerer Zeit, um wahrgenommen zu werden. Die Bewegung der Ge- 
stirne, die Form der Berge, die chemische Natur der Stoffe: schien nicht die ganze 
materielle Welt in ihren Ordnungen eine beständige Gegenwart auszudrücken? Der 
Physik des 17. Jahrhunderts war es unmöglich, einem Pascal das Gefühl für den 
Abgrund der Vergangenheit einzuflößen. Um das tatsächliche Alter der Erde und 
dasjenige der Elemente zu entdecken, mußte sich der Mensch gelegentlich für ein 
Objekt von mittlerer Veränderlichkeit interessieren: etwa für das Leben, oder gar 

33 Ebda. S. 5. 
34 Ebda. S. 5•6. 
35 Ebda. S. 206•207. 
36 Ebda. S. 6. 



Welt in Christus • Christus in Welt 291 

für die Vulkane. Durch eine enge Spalte • die eben entstehende .Naturgeschichte' 
• begann seit dem 18. Jahrhundert das Licht in die großen Tiefen unter unseren 
Füßen einzudringen. Freilich wurde zur Zeit dieser Anfänge die für die Entstehung 
der Welt nötige Zeitdauer noch recht bescheiden bemessen. Doch zumindest war ein 
Anfang gemacht, eine Tür geöffnet worden. Nachdem die Renaissance das Gemäuer 
des Raumes erschüttert hatte, begann seit Buffon der Boden (und folglich auch die 
Decke!) der Zeit zu wanken. Unter dem unaufhörlichen Druck der Tatsachen hat sich 
dieser Prozeß seitdem ständig beschleunigt. Seit bald zweihundert Jahren erweitert 
sich für uns die Welt, und immer noch können wir die Spiralen ihres Entwicklungs- 
wegs nicht ermessen. Immer größer wird die Entfernung zwischen den einzelnen 
Windungen und immer neue Windungen erscheinen in noch größerer Tiefe .. ."S7. 

Sodann der Sinn für Zahl, Proportion, Qualität, Bewegung und für das Organi- 
sche: •Sinn der Zahl, der unbeirrbar die schwindelerregende Menge belebter und 
unbelebter Elemente aufdeckt und bewertet, die bei der geringsten Veränderung des 
Universums beteiligt sind. Sinn für Proportion, der nach bestem Vermögen die 
Unterschiede in den Maßstäben erfaßt, die nach Ausdehnung und zeitlicher Bewe- 
gungsfolge das Atom vom Sternennebel und das unendlich Kleine vom unendlich 
Großen trennen. Sinn für Qualität oder Neuheit, dem es gelingt, ohne die physische 
Einheit der Welt zu brechen, in der Natur absolute Stufen von Vollkommenheit und 
Wachstum zu unterscheiden. Sinn für Bewegung, der fähig ist, den unwiderstehlichen 
Fortschritt zu entdecken, der sich hinter der langsamsten Entwicklung verbirgt • die 
äußerste Bewegtheit unter dem Schleier scheinbarer Ruhe • das völlig Neue, das 
sich mitten in die einförmige Wiederholung des Gleichen hineinstiehlt." Schließlich 
noch der •Sinn für das Organische, der aus dem Nebeneinander, das die Oberfläche 
darbietet, die natürlichen Zusammenhänge und die strukturelle Zusammengehörig- 
keit des Nacheinander und des Miteinander herausfindet. • Solange unser Blick die 
eben erwähnten Eigenschaften nicht besitzt, bleibt der Mensch, so sehr man auch 
bemüht ist, uns das Sehen zu lehren, das, was er noch immer in der Vorstellung so 
vieler ist: ein ungeborgenes Wesen in einer zusammenhanglosen Welt. • Schwindet 
dagegen in unserer Optik die dreifache Täuschung der Kleinheit, der Vielheit und 
der Bewegungslosigkeit, so rückt der Mensch mühelos auf den von uns angekün- 
digten Platz im Mittelpunkt: als gegenwärtiger Gipfel einer Anthropogenese, die 
selbst Krönung einer Kosmogenese ist. Der Mensch kann sich nicht vollständig schauen 
außerhalb der Menschheit, noch die Menschheit außerhalb des Lebens, noch das 
Leben außerhalb des Universums"38. 

Man könnte alle die genannten Fähigkeiten oder Sinne, die der Mensch nach Teil- 
hard haben sollte, um die neue Situation zu bewältigen, in den einen Sinn für Ent- 
wicklung (oder •Dauer" oder •biologische Raum-Zeit") zusammenfassen. Darüber 
sagt Teilhard: •Als dem Menschen damals die Unermeßlichkeit des Kosmos aufging, 
blieben Zeit und Raum, so groß sie auch sein mochten, dennoch in sich homogen und 
voneinander unabhängig. Zwei getrennte Behälter, die sich gewiß immer mehr 
erweiterten, in denen sich jedoch die Dinge häuften und ohne bestimmte physika- 
lische Ordnung drängten. Die beiden Abteilungen hatten sich maßlos erweitert. Doch 
im Innern einer jeden schienen die Objekte in bezug auf ihre Versetzbarkeit so frei 
wie zuvor. Konnten sie nicht nach Belieben an diesen oder an jenen Platz gesetzt 
werden? Konnte man sie nicht vorrücken, zurückschieben und sogar ausscheiden, 
ganz nach Belieben? • Zwar ließ man sich formell auf ein Spiel mit solchen Gedan- 
ken nicht ein, aber man hatte noch keinen klaren Begriff davon, in welchem Maß 

37 Ebda. S. 207.        38 Ebda. S. 6•7. 



292 Adolf Haas 

und weshalb es unmöglich war. Dies war einfach eine Frage, die man nicht stellte. 
Erst mitten im 19. Jahrhundert und wieder unter dem Einfluß der Biologie begann 
sich endlich Licht zu verbreiten und man entdeckte den unverrückbaren Zusammen- 
hang aller Existenzen. Die Verkettungen des Lebens • und bald danach die Ver- 
kettungen der Materie. Das kleinste Kohlenstoffmolekül zeigte sich nun in seiner 
Natur und in seiner Lage als Funktion des gesamten Stirnumlaufs • und das 
kleinste Protozoon (Einzeller) strukturell dem Gewebe des Lebens derartig verbun- 
den, daß seine Existenz hypothetisch nicht annulliert werden konnte, ohne daß sich 
sogleich ipso facto das gesamte Netz der Biosphäre aufgelöst hätte. Die Verteilung, 
das Nacheinander, die Solidarität der Wesen, die entstehen aus ihrem Verwachsen- 
sein in gemeinsamer Genese. Zeit und Raum, die sich organisch vereinen, um mit- 
einander den Weltstoff zu weben... Dies ist unser Standpunkt • dies ist unsere 
heutige Ansicht In unserem Geist vollzieht sich allmählich seit eineinhalb Jahr- 
hunderten das vielleicht wunderbarste Ereignis, das seit dem Sprung zum Ich- 
bewußtsein jemals von der Geschichte verzeichnet wurde: das Bewußtsein gewinnt 
für immer Zutritt zu einem Rahmen neuer Dimensionen; damit ersteht ein völlig 
neues Universum • ohne Änderung einer Linie oder Falte • durch einfache 
Umwandlung seiner inneren Eigenschaften. Bisher schien die Welt statisch und 
zerlegbar auf den drei Achsen ihrer Geometrie zu ruhen. Jetzt hält sie aus einem 
Guß zusammen. Was den ,modernen' Menschen ausmacht und weshalb man ihn als 
einen solchen bezeichnen kann (in diesem Sinn sind viele unserer Zeitgenossen noch 
nicht modern), ist eine Fähigkeit, nicht nur im Raum, nicht nur in der Zeit, sondern 
in der .Dauer' zu sehen • oder, was dasselbe besagt, in der biologischen Raum-Zeit; 
daraus aber ergibt sich überdies, daß man nichts mehr auf andere Weise sehen kann 
• nichts • und vor allem sich selbst"39. 

Der evolutive Sinn und seine Bedeutung für das geistliche Leben 
Hat •die Verstrickung in die Dauer"40 und das Bewußtwerden dieser Verstrickung 

in einem Sinn für Entwicklung auch etwas mit dem geistlichen Leben eines modernen 
Menschen zu tun? Oder muß sich der moderne Mensch • eben weil er modern ist •• 
wenn er gleichzeitig ein geistliches Leben führen will, leidend und streitend so mit 
diesem •Zeitgeist" auseinandersetzen, daß er ihn • der höheren Güter des geist- 
lichen Lebens willen • als mehr oder weniger belanglos oder gar gefährlich beiseite 
schiebt? Oder gibt ihm das Bewußtwerden der •Verstrickung in die Dauer" Ein- 
sichten in einen die Gesamtschöpfung umfassenden Prozeß, dessen Thema war, ist 
und sein wird: der Mensch? Einsichten also, auf denen als dem natürlichen Funda- 
ment auch das geistliche Leben eines modernen Menschen aufruhen wird und viel- 
leicht aufruhen muß. Wenn man weiterhin bedenkt, daß geistliches Leben einfach 
und schlicht als Nachfolge Christi verstanden werden kann und der menschgewor- 
dene Gott gerade in der universellen Heilsbedeutung seiner Menschheit und Mensch- 
lichkeit für uns Weg zu Gott, Wahrheit aus Gott und Leben in Gott ist, dann wird 
man auch das Grundthema der Evolution (die Menschwerdung des Menschen) nicht 
mehr in unversöhnlichen oder doch wenigstens bedeutungslosen Gegensatz setzen 
zum Grundthema unseres gnadenhaften Heils (die Menschwerdung Gottes). Wir 
werden im Gegenteil erkennen wie in der Heilsgeschichte in Christus • unbeschadet 
ihrer übernatürlichen Gnadenhaftigkeit • das Grundmotiv der natürlichen Schöp- 
fungsgeschichte in gnadenhafter Überformung und Erneuerung weiterklingt41. Und 

89 Ebda. S. 207 ff.     40 Ebda. S. 209. 
41 Man erinnere sich an das tiefsinnige Gebet bei der Opferung in der heiligen Messe: 

•Gott, Du hast die Würde der menschlichen Natur wunderbar erschaffen und noch wunder- 



Welt in Christus • Christus in Welt 293 

zwar wird gerade ein •Sinn für Entwicklung" uns ein Gespür dafür vermitteln, 
welches die Grundgesetze der natürlichen Schöpfungsgeschichte sind, die auch in 
überhöhter (d. h. in der durch die Sünde gestörten, durch die Erlösung aber wunder- 
barer wiederhergestellten) Form Leitmotive geistlichen Verhaltens sein können. Daß 
hiermit einem Naturalismus und landläufigen Humanismus Vorschub geleistet 
würde, wäre ein böses Mißverständnis unseres Anliegens. Wir werden später dieses 
Mißverständnis mit Gedanken Teilhards zu widerlegen versuchen. 

Zuvor noch einmal ein Wort zum Begriff der Evolution, wie ihn Teilhard versteht. 
Man darf die Evolution keineswegs mit dem alten Darwinschen Transformismus 
gleichsetzen. Teilhards Idee von der Evolution ist umfassender und meint einfach, 
daß wir nicht in eine fertige Schöpfungsordnung gestellt sind, sondern in einen 
Prozeß der Kosmogenese, die auf den Menschen hinzielt, im Menschen gleichsam zu 
sich selbst kommt und neu und andersartig in der menschlichen Kulturgeschichte ent- 
springt und weitergeführt wird • mit dem Endziel einer geeinten Menschheit in 
einem letzten, personalen und höchsten Zentrum (Punkt Omega). Die Kosmogenese 
ist also in ihrer Gesamtheit nichts anderes als die sichtbare (terminative) Seite der 
Erschaffung der Welt durch Gottes alle Räume und Zeiten durchwaltendes Schöp- 
fungswort. Claude Tresmontant sagt darum sehr richtig: •Evolution darf also nicht 
ganz einfach mit .Transformismus' gleichgesetzt werden. Sie ist keine wissenschaft- 
liche .Theorie'. Sie bedeutet, daß das Universum ein zeitliches Phänomen ist, das 
heißt, daß das Universum rund um uns sich im Zustand des Entstehens und Ge- 
schaffenwerdens befindet. Der wissenschaftliche Begriff der Evolution ist das erfah- 
rungsmäßige Gegenstück zum metaphysischen Begriff der Schöpfung: ausgehend vom 
Wirklichen, stellen wir auf wissenschaftlicher Ebene fest, daß das Universum kein 
.fertig hingestelltes Ding' ist, sondern eine Reihe von Dingen, die gerade im Zustand 
des Geschaffenwerdens sind, eines aus dem anderen. Wie konnte man den metaphy- 
sischen Begriff der Schöpfung zur wissenschaftlichen Idee der Evolution in Gegensatz 
stellen! Nur durch einen zweifachen Irrtum war das möglich: entweder man setzte 
ohne Grund voraus, die Schöpfung müsse augenblicklich vor sich gegangen sein, oder 
man nahm in den naturwissenschaftlichen Begriff der Evolution heimlich eine meta- 
physische These hinein, die in ihm nicht enthalten ist, nämlich die ontologische Auto- 
nomie dieser Genese. Alles, was uns der Begriff der Evolution auf der Ebene der 
Phänomene, auf der wir uns in der Naturwissenschaft befinden, anzeigt, ist die Zeit- 
lichkeit der Schöpfung, die sich vor unseren Augen abspielt. Und genau das dachte 
Teilhard: ,Die Evolution', schreibt er, ,ist nicht «schöpferisch), wie die Wissenschaft 
einen Augenblick lang glauben konnte: sie ist vielmehr der Ausdruck für unsere 
Erfahrung der Schöpfung in Zeit und Raum' (La place de l'Homme dans l'Univers, 
1942)"«. 

Daß der Mensch Konstruktionsprinzip der Kosmogenese ist, daß die Evolution die 
Geschichte wachsenden Bewußtseins in einem immer mehr sich verinnerlichenden 
Weltstoff ist, daß in der Reflexion des Menschen diese kosmische Bewegung gleich- 
sam zu sich selbst kommt und damit der Mensch in seiner Geschichte diese kosmische 
Strömung wachsender Vergeistigung (vor allem als Mehrung des Bewußtseins) und 
Verinnerlichung nun in personaler Freiheit und Verantwortung selbst in die Hand 
nimmt und weiterführt • und zwar nicht aus einer beliebigen Willkür, die wir uns 
anmaßen, sondern aus einem Schöpfungsauftrag, den wir mit unserem Ja oder Nein 
beantworten können; daß schließlich von der Seite der gnadenhaften Heilsberufung 

barer erneuert; laß uns durch das Geheimnis dieses Wassers und Weines teilnehmen an der 
Gottheit dessen, der Sich herabgelassen hat, unsere Menschennatur anzunehmen, Jesus Chri- 
stus, Dein Sohn, unser Herr...". 

a Einführung in das Denken Teilhard de Chardins, Freiburg - München 1961, S. 28 f. 



294 Adolf Haas 

in Jesus Christus, unserem Schöpf er, Erlöser und Vollender, ebenfalls uns ein Mensch- 
werdungsauftrag in der Nachfolge Christi entgegenkommt • all das zusammen- 
genommen führt zu einer grundlegenden Frage der geistlichen Lehre, wie sie uns 
Teilhard dargeboten hat: die Heiligung (Verchristlichung) des menschlichen Tuns. 

Die Heiligung menschlichen Tätigseins 

a) Eine zweifellose Tatsache: •Die Kirche lehrt, das ganze menschliche Leben, bis 
in die sogenannten .natürlichen' Gebiete hinein, könne geheiligt werden. ,Ob ihr 
esset oder ob ihr trinket...', sagt Paulus. Die ganze Geschichte der Kirche ist dafür 
ein Beweis. Angefangen von den durch Wort und Beispiel der Päpste und Kirchen- 
lehrer feierlich verkündeten Richtlinien bis hinab zu den einfachen Ratschlägen, die 
jeder Priester in der Verborgenheit des Beichtstuhles erteilt, im gesamten Wirken 
hat die Kirche ihren umfassenden und bis ins einzelne wirksamen Einfluß stets aus- 
geübt, um der Pflichterfüllung im Beruf, dem Forschen nach der natürlichen Wahr- 
heit und der Entfaltung menschlicher Tätigkeit Würde zu verleihen, sie emporzu- 
heben und in Gott umzugestalten"43. 

b) Eine zweifelhafte Situation: Die Tatsache ist unbestreitbar. Aber der moderne 
Mensch mit seinem Spürsinn für die raumzeitlichen Wandlungen und vor allem für 
seine Berufung zur Gestaltung der Welt und der Menschheit • ob er sich dessen 
reflex bewußt ist oder nicht, er steht auf jeden Fall mit seiner ganzen Existenz 
mitten darin •, dieser moderne Mensch gerät bei der Realisierung der Heiligung 
seines Tuns in eine Konflikt-Situation. Dieser Konflikt ist zwar alt und den geist- 
lichen Lehrern aller christlichen Jahrhunderte wohlbekannt; man muß aber klar 
sehen, daß er zu keiner Zeit eine solche Schärfe angenommen hat wie heute: •Warum 
stürzen die Perspektiven des Reiches Gottes, sobald sie aufleuchten, die Rangord- 
nung und das Gleichgewicht unseres Tuns nicht um? Wie kann, wer an Himmel und 
Kreuz glaubt, dennoch fortfahren, ernstlich an den Wert der irdischen Beschäfti- 
gungen zu glauben? Wie kann der Gläubige sich aus innerstem christlichen Denken 
heraus an alle seine menschlichen Pflichten mit einer Hingabe heranmachen, als ob 
er sich Gott nähere? Dieses Wie ist auf den ersten Blick nicht ersichtlich; und dieses 
Wie beunruhigt tatsächlich mehr Gemüter, als man glaubt"44. 

Diese Frage nach dem Wie einer Synthese von natürlichem und übernatürlichem 
Streben enthält also das eigentliche Problem, das zum Konflikt führt und von Teil- 
hard sicherlich überspitzt (zur Verdeutlichung • wie er das oft tut) folgendermaßen 
formuliert wird45: •Den ehrwürdigsten Sätzen seines Glaubensbekenntnisses folgend 
nimmt der Christ an, sein Dasein auf Erden setze sich in einem Leben fort, dessen 
Freuden, dessen Leiden und dessen Wirklichkeit in gar keinem Vergleich zu den 
Verhältnissen unserer jetzigen Welt stünden. Dieser Gegensatz und dieses Miß- 
verhältnis würden allein schon genügen, um uns Überdruß und Gleichgültigkeit 
gegen die Erde einzuflößen. Dazu kommt aber noch die ausdrückliche Aufforderung, 
die lasterhafte oder hinfällige Welt zu verdammen oder zu verachten. ,Die Voll- 
kommenheit besteht in der Loslösung. Alles, was uns umgibt, ist verachtungswürdige 
Asche.' Immer wieder liest oder hört der Gläubige diese strengen, unermüdlich 
wiederholten Worte. Wie kann er sie mit dem andern Rat vereinen, den er ganz 

43 Der göttliche Bereich, S. 27 f. 
44 Ebda. S. 28. 45 Ebda. S. 28 ff. 



Welt in Christus • Christus in Welt 295 

allgemein vom selben Meister empfangen hat und der schon von der Natur in sein 
Herz eingeschrieben ist: er müsse den Heiden ein Beispiel treuer Pflichterfüllung und 
des Eifers geben, ja ihnen sogar auf allen Wegen voranschreiten, die der mensch- 
lichen Tätigkeit offenstehen? Lassen wir die enfants terribles und die Faulenzer 
beiseite. Sie sind der Meinung, es sei verlorene Mühe, ein Wissen anzusammeln oder 
ein Wohlbefinden anzustreben, wie sie es nach ihrem letzten Atemzug ja doch 
hundertfach genießen werden; sie helfen daher bei der Lösung menschlicher Auf- 
gaben (wie man ihnen unklugerweise gesagt hat • ich zitiere) nur ,mit den Finger- 
spitzen'. Es gibt aber Naturen • jeder ,Seelenführer' ist ihnen schon begegnet •, 
für die sich diese Schwierigkeit bis zu einer beständig lähmenden Verwirrung stei- 
gert. Diese Menschen sehnen sich nach dem Ideal innerer Einheit und sind nun das 
Opfer eines echten geistigen Zwiespaltes. Einerseits lockt sie in ihrer Liebe zum 
Dasein und in ihrer Lebensfreude ein untrüglicher Instinkt zur Lust am Schaffen und 
Erkennen. Anderseits schreckt sie ein höheres Streben, Gott über alles zu lieben, 
davon ab, sich auch nur irgendwie zu teilen und in ihren Gefühlen auch nur im 
geringsten von Gott abzuweichen. So wogen gerade in den geistigen Bezirken ihres 
Wesens Strömung und Gegenströmung hin und her; und dieses Hin und Her wird 
von den zwei Gestirnen ausgelöst, die miteinander um die größere Anziehungskraft 
auf den Menschen wetteifern ...: Gott und Welt." 

c) Die falschen Lösungen: Der moderne Mensch hat sich zwar fast schon daran 
gewöhnt in den verschiedenen Lebensbereichen mit Konflikten zu leben; aber mit 
dem hier genannten grundlegenden Konflikt kann man nicht leben, ohne sich dauernd 
mit ihm auseinanderzusetzen und positiv den Weg einer Synthese zu finden. Teilhard 
macht auf drei falsche Lösungen aufmerksam: •Im einen Fall drängt der Christ 
seine Lust an allem Greifbaren zurück und zwingt sich, seine Aufmerksamkeit einzig 
auf religiöse Gegenstände zu richten. Er versucht also, in einer Welt zu leben, die 
eine möglichst große Zahl von irdischen Dingen ausschließt und auf diese Weise 
vergöttlicht ist; • im andern Fall schlägt er, gereizt durch den inneren Zwiespalt, 
der ihn hemmt, die Ratschläge des Evangeliums in den Wind und entschließt sich, 
ein Leben zu führen, wie es ihm menschlich und aufrichtig scheint; • schließlich, 
und das ist der häufigste Fall, verzichtet er darauf, zu verstehen. Er gehört nie ganz 
Gott und nie ganz den Dingen. Unvollkommen in seinen eigenen Augen, unauf- 
richtig im Urteil der Menschen, findet er sich damit ab, ein Doppelleben zu führen. 
Ich spreche hier, man möge das nicht vergessen, aus Erfahrung. Diese drei Auswege 
sind in verschiedener Hinsicht gefährlich. Mag man sich untreu werden, sich ange- 
widert fühlen oder sich zweiteilen, das Ergebnis ist in allen Fällen gleich schlecht 
und ganz bestimmt dem entgegengesetzt, was das Christentum eigentlich in uns 
bewirken muß. Es gibt also zweifellos eine vierte Möglichkeit, dem Problem zu ent- 
rinnen. Man muß innewerden, wie man, ohne der .Natur' das Geringste einzuräu- 
men, nur aus Durst nach größerer Vollkommenheit, die Liebe zu Gott und die 
gesunde Liebe zur Welt, das Bemühen sich loszulösen und das Bemühen sich zu ent- 
falten, miteinander versöhnen und so das eine durch das andere nähren kann"46. 

d) Eine unvollständige Lösung: Sie heißt •Die gute Meinung" (recta intentio • 
die richtige und auf das Richtige ausrichtende Absicht in allem Tun) und Teilhard 
formuliert sie so: •Das menschliche Handeln ist wertvoll, es bezieht seinen Wert 
aber nur von der Absicht, in der es vollzogen wird"47. Karl Rahner definiert die gute 

« Ebda. S. 30 f.       47Ebda. S. 32, 



296 Adolf Haas 

Meinung folgendermaßen: •Das übende Bemühen, die notwendige und doch immer 
aufgegebene und immer neu zu vollziehende Einheit zwischen innerer und äußerer 
Tat immer vollkommener herzustellen, derart, daß in dieser Einheit die äußere Tat 
immer richtiger und vollkommener werde, weil sie immer reiner und unmittelbarer 
aus der richtigen inneren Haltung entspringt und gewissermaßen in ihrem Ursprung 
gehalten wird, und die innere Gesinnung (als freie Tat gemeint) immer echter und 
wahrer wird, weil sie immer mehr sich am Material der greifbaren und harten 
Wirklichkeit erprobt und immer mehr sich in ihr verleiblicht, in der sie allein sich 
echt vollziehen kann"48. Für Teilhard, der dem Bewußtsein eine konstruktive Bedeu- 
tung in der Evolution des Kosmos und des Menschen zuschreibt, der ferner den 
kosmischen Prozeß auf den personalen Endpunkt des mit der geretteten Menschheit 
vereinten Christus (•Christus, amictus mundo") zustreben sieht, hat die rechte und 
auf das Rechte ausrichtende Absicht (•Gute Meinung" klingt zu abgegriffen und ist 
für viele suspekt) eine unser Tun konstruktiv auf Christus ausrichtende Bedeutung. 
Sie enthält ein •außerordentliches Maß an Wahrheit", sie ist •der goldene Schlüssel, 
der unsere innere Welt der göttlichen Gegenwart öffnet" und •schafft gleichsam 
einen einzigartigen Lebensraum, in dem wir uns einrichten können, ohne ihn jemals 
verlassen zu müssen"49. 

So unverlierbar wichtig die rechte Absicht auch für jedes geistliche Streben ist, so 
scheint sie für die Lösung des Konfliktes, von dem wir oben gesprochen haben, doch 
nicht ausreichend zu sein. Warum? •Diesen Zügen fehlt, wie uns scheint, die Voll- 
endung, nach der unsere innere Ruhe und geistige Freude mit aller Macht verlangen. 
Die Vergöttlichung unseres Wirkens durch den Wert der damit verbundenen Absicht 
haucht zwar allen Handlungen eine kostbare Seele ein; doch dem Körper dieser 
Handlungen gesteht sie keine Hoffnung auf eine Auferstehung zu. Nun aber brau- 
chen wir gerade diese Hoffnung, damit unsere Freude vollkommen werde. • Es 
bedeutet schon viel, denken zu dürfen, wenn wir Gott lieben, werde etwas von 
unserer inneren Tätigkeit, etwas von unserer operatio, nie verlorengehen. Aber 
wird nicht auch diese Arbeit selbst, die Geist und Herz und Hände leisten, das 
Arbeitsergebnis, das Werk, das opus, auf irgendeine Weise ,verewigt' und geret- 
tet?"«». 

e) Die endgültige Lösung: Wenn wir den Grundgedanken in Teilhards Geist- 
licher Lehre richtig verstanden haben, so geht es ihm nicht darum, die zentrale 
Übung der recta intentio, der rechten Absicht, abzuschaffen; im Gegenteil, es gilt die 
richtige und heute einzig wichtige Intention zu finden, die es dem modernen, in die 
Wirrnisse und Verheißungen des modernen Lebens verstrickten Menschen ermög- 
licht, ein geistliches Leben zu führen. Und da genügt es eben nicht, irgendeine 
•fromme" Meinung unserem Tun hinzuzufügen, damit dieses Tun durch diese Ab- 
sicht beseelt werde. Es gilt vielmehr die •Seele" des Tuns (operatio) und des Werkes 
(opus) selbst zu entdecken und zu unserer Intention zu machen. Darum haben wir 
uns so ausführlich darum bemüht, die grundlegende Schöpfungs-Intention der Kos- 

48 .Ober die gute Meinung", in: GuL 28 (1955) 284 und: Schriften zur Theologie, Bd. 3, 
Einsiedeln - Zürich - Köln 19614, S. 132. 

49 Der göttliche Bereich, S. 34. 
59 Ebda. S. 34 f. 



Welt in Christus • Christus in Welt 297 

mogenese im ganzen zu entdecken: Weltentwicklung auf den Menschen hin • 
Menschheitsentwicklung auf Gott hin in Christus Jesus, unserem Schöpfer und 
Erlöser. Darum wird jetzt alles, was wir auf der natürlichen Ebene der Kosmoge- 
nese zu entdecken uns bemühten, für unsere geistliche Lehre bedeutungsvoll. Freilich 
fehlt uns noch der grundlegende •Eckstein" in unserem Fundament: die Erscheinung 
des Christlichen • •Le Phenomene Chretien" oder •Le Christique" hat es Teilhard 
genannt. Wir werden es noch eigens darstellen müssen. Selbstverständlich haben 
wir bisher immer schon auf Christus hin gedacht und werden weiterhin das gar nicht 
anders können. Denn in Christus wird erst die eigentliche •Seele" unseres Wirkens 
und unseres Werkes offenbar: wir bauen an der unzerstörbaren Auferstehungswelt 
mit und die •Keime" dieser Unvergänglichkeit liegen bereits in jedem menschlichen 
Atemzug und jeder menschlichen Handbewegung. Die endgültige Lösung heißt also 
für Teilhard: •Jede Anstrengung trägt dazu bei, die Welt ,in Christo Jesu' zu voll- 
enden"61. Wir haben damit den Grundgedanken der Heiligung unseres Tuns ange- 
geben. Die konkrete Entfaltung geschieht in den folgenden Artikeln, in denen uns 
das Problem der menschlichen Aktion immer wieder begegnen wird. Wir schließen 
jetzt mit einem Gebet Teilhards, das noch einmal das bisher Gesagte zusammenfaßt: 

•O doch, Herr, kraft des Anspruchs, den Du selbst ins Innerste meines Willens 
gelegt hast, wird es so sein. Ich will, ich habe es nötig, daß es so sei. Ich will es, weil 
ich unwiderstehlich liebe, was Seine fortwährende Mithilfe mir täglich zur Wirk- 
lichkeit hinzuzufügen erlaubt. Diesen Gedanken, dieses greifbare Kunstwerk, diese 
Harmonie von Tönen, diesen ganz bestimmten Ausdruck der Zuneigung, den köst- 
lichen Anflug eines Lächelns oder eines Blickes, alle diese neuen Schönheiten, die in 
mir und um mich erstmals auf dem menschlichen Antlitz der Erde erscheinen, ich 
liebe sie wie Kinder, von denen ich einfach nicht glauben kann, daß sie in ihrem 
Fleisch vollständig sterben werden. Wenn ich glaubte, die Dinge würden für immer 
verwelken, hätte ich ihnen denn jemals das Leben gegeben? • Je mehr ich mich 
selbst erforsche, um so deutlicher wird mir die psychologische Wahrheit bewußt, 
daß der Mensch nicht einmal den kleinen Finger für eine Arbeit rührt, wenn er nicht 
von der mehr oder weniger deutlichen Überzeugung beseelt ist, er arbeite ein klein 
wenig (wenigstens auf Umwegen) am Bau eines Endgültigen mit, das heißt an Dei- 
nem eigenen Werk, mein Gott. Dieser Gedanke mag jenen fremd und übertrieben 
scheinen, die einfach tätig sind, ohne sich dabei bis ins Innerste zu prüfen. Und doch 
wird auch ihr Handeln von diesem grundlegenden Gesetz bestimmt. Es braucht 
nichts weniger als die Anziehungskraft dessen, was man das Absolute nennt • es 
braucht nichts weniger als Dich selbst, um die gebrechliche Freiheit, die Du uns 
gegeben hast, in Schwingung zu versetzen. Alles, was also meinen ausdrücklichen 
Glauben an den himmlischen Wert meiner Arbeitsergebnisse vermindert, entwertet 
unheilbar auch meine Fähigkeit zu handeln. 

Zeige allen Deinen Gläubigen, Herr, wie ,ihre Werke ihnen' im wahren und 
vollen Sinn in Dein Reich .nachfolgen': ,opera sequuntur illos'. Ohne diesen Glauben 
sind sie träge Arbeiter, die keine Aufgabe drängt. Ist aber der menschliche Instinkt 
bei ihnen stärker als das Zaudern oder die Sophismen einer ungenügend erleuchteten 
Religion, dann bleiben sie geteilt und im tiefsten Grunde ihres Wesens behindert. 
Dann kann man mit Recht sagen, daß die Söhne des Himmels im Bezirk des Mensch- 
lichen nicht mit der gleichen Überzeugung, also nicht mit den gleichen Waffen wett- 
eifern können wie die Kinder dieser Erde"82. (Fortsetzung folgt) 

81 Ebda. S. 87. 
" Ebda. S. 35f. 




