272 Adolf Haas

soll. Die Kirche muf} aber als Herausgerufene der Welt gegeniiberstehen, weil sie
das Gnadenhafte sichtbar machen soll, das von oben kommt. Die Kirche darf nicht
Welt sein, obwohl sie Gottes Gnade in welthafter Gestalt darstellt, verkiindet und
mitteilt. Die Welt kann nicht Kirche sein, weil nicht sie den Menschen die gott-
gewollte Erfiillung ihres Lebens bieten kann, die als Gnade aus der Hand der Kirche
empfangen werden mufl. Die Kirche hat zu bezeugen, dafl die Welt oder doch der
Mensch in ihr iiber die Welt in ihrem Selbstand hinansgreifen und sich von Gott
durch die Kirche erlosen lassen muf. Die Welt kann dabei an die Kirche den An-
spruch richten, in ihrer diesseitigen Gestalt respektiert zu werden, da ja die
Erlésungsgnade Christi nicht durch Zerstérung irdischen Lebens, sondern in dessen
gottgemafler Gestaltung verwirklicht werden mufl. Indem Welt und Kirche im
gleichen Lebensbereich diesseitiger Wirklichkeit nebeneinander stehen und mit-
einander wirken, ohne daff die Welt als diesseitiger Arbeits- nnd Lebensbereich
Kirche wiirde und chne daf die Kirche als sakramentale Gestalt der eschatologischen
Wirklichkeit Welt wiirde, wird die Spannung diesseitiger Existenz als notwendig
bezengt. Der gleiche Mensch lebt sowohl in der Welt und muf} deren Eigengesetze
erfiillen, wie auch in der Kirche, die ihm verkiindet, daf die Welt nicht Endziel ist
und nichtige ,Welt“ wird, wenn sich der Mensch in der Welt dem eschatologischen
Ruf der Kirche verschliefit.

Welt in Christus - Christus in Welt
Darstellung und Deutung der geistlichen Lehre bei Teilhard de Chardin

Von Adolf Haas SJ, Pullach bei Miinchen

III

Der Mensch als Erscheinung: Zentrum der Perspektive und der Konstruktion des
Kosmaos

Die Fragwiirdigkeit des Menschen

Der Mensch ist die fragwiirdigste Erscheinung unseres Kosmos. Diese Fragwiirdig-
keit hat ein doppeltes Gesicht, ein helles und ein dunkles. Betrachten wir zuerst das
dunkle Gesicht der menschlichen Erscheinung: Wir ringen heute in der Theoretischen
Physik um so etwas wie eine Weltformel, und Heisenberg scheint uns einen gang-
baren Weg zu einer solchen Formulierung gezeigt zu haben. Wir ringen in der
modernen Instinktforschung um eine formulierbare Klarung der tierischen Existenz
und sind in unseren wissenschaftlichen Bemithungen einen entscheidenden Schritt
weitergekommen. Wir haben neuerdings sogar in der biochemisch orientierten Ver-
erbungsforschung einen begliickenden und zugleich erschreckenden Blick in eines der
verborgensten Lebensgeheimnisse getan: wir beginnen die genetischen Informa-
tionen zu erkennen, welche die Natur im Erbschatz der Keimzellen niedergelegt hat,



Welt in Christus — Christus in Welt 273

und es ist kein utopischer Traum mehr, wenn man in einer noch unvoraussagbaren
Zukunft so etwas wie eine genetische Formel eines der tiefsten Lebensgeheimnisse
erwartet. Nur das gewaltigste und abgriindigste Phinomen des Kosmos hat in der
Wissenschaft noch keinerlei Formel gefunden: der Mensch. Schon Dostojewskij hat
den Menschen als das Wesen bezeichnet, das seine Formel nicht kennt: ,Die Ameise
kennt die Formel ihres Ameisenhaufens, die Biene die Formel ihres Bienenstockes
— sie erkennen sie zwar nicht auf Menschenart, sondern auf ihre eigene Art, aber
mehr brauchen sie nicht. Nur der Mensch kennt seine Formel nicht“1. Die moderne
Wissenschaft weifl um vieles, sehr vieles — am wenigsten aber um den Menschen. So
ist der Mensch auch heute noch das ,unbekannte Wesen“ geblieben — oder nach
einem Wort Nietzsches ,das noch nicht festgestellte“ Lebewesen. Es hat wohl keine
Zeit gegeben, die so viel wissenschaftliches Tatsachenmaterial iiber den Menschen
angehduft hat, wie die unsrige; es hat aber auch noch keine Zeit gegeben, die so
wenig wufite, was nun eigentlich der Mensch ist. Die Situation, in der wir heute
gegeniber der Erscheinung des Menschen stehen, ist die Situation eines wissenden
Nichtwissens und damit die Situation der tief beunruhigenden Fragwiirdigkeit des
menschlichen Phinomens.

Teilhard de Chardin war tief beeindruckt von dieser Situation, die er das ,Para-
dox des Menschen® nannte. In seinem Hauptwerk ,Der Mensch im Kosmos“ sagt er:
»Rein positivistisch betrachtet ist der Mensch das geheimnisvollste und verwirrendste
unter den Objekten, dem die Wissenschaft begegnet ist. So miissen wir auch gestehen,
dafl die Wissenschaft in ihren Vorstellungen vom Universum noch keinen Platz fiir
ihn gefunden hat. Der Physik ist es gelungen, die Welt des Atoms vorldufig zu
umschreiben. Die Biologie hat es erreicht, die Gestalten des Lebens in eine gewisse
Ordnung zu bringen. Auf Physik und Biologie gestiitzt, erklirt dann die Anthro-
pologie, so gut sie kann, die Struktur des menschlichen Korpers und gewisse
Mechanismen seiner Psychologie. Doch setzt man auch alle diese Ziige zusammen, so
entspricht das Bild keineswegs der Wirklichkeit. Der Mensch, soweit es der heutigen
Wissenschaft gelingt, ihn zu erfassen, ist ein Tier unter anderen — durch seine
Anatomie so wenig von den Anthropoiden zu trennen, dafl die modernen zoolo-
gischen Klassifikationen auf die Stellungnahme Linnés zuriickkommen und ihn mit
jenen in die gemeinsame Uberfamilie der Hominiden einschliefen. Doch ist er nicht
gerade etwas véllig anderes, sofern man nach den biologischen Folgen seines Auf-
tretens urteilt? — Morphologisch kaum merklicher Sprung und zugleich unglaub-
liche Erschiitterung der Lebenssphiren: das ganze Paradox des Menschen ... Und
damit auch der volle Beweis, dafl die (Natur-)Wissenschaft in ihrem gegenwirtigen
Weltbild einen wesentlichen Faktor oder, besser gesagt, eine ganze Dimension des
Universums vernachlassigt“z.

Wir wissen, was Teilhard de Chardin mit der vergessenen oder vernachlissigten
Dimension meint: Es ist die Dimension des Innen der Dinge, die Dimension des
Ordnungsgrades der Materie und damit verbunden die Dimension des ordnungs-
stiftenden Bewufltseins. Solange die Wissenschaften diese Dimension der Immanenz

1 Zitiert in: Wesen und Wirklichkeit des Menschen. Festschrift Plessner. Géottingen 1957,
S. 67.
2 Der Mensch im Kosmos, Minchen 1959, S. 149.



274 Adolf Haas

im Kosmos ausschalten oder bewufit verdringen zu miissen glauben, erhilt der
Mensch keine Stelle im Kosmas, bleibt er heimatlos in der Welt, die doch unabding-
bar und unaufhebbar einen Teil seiner Wesensstruktur ausmacht, da der Mensch
eben wesenhaft ,Geist in Welt® ist. Teilhards Grundanliegen ist es aber, dem Men-
schen im Kosmos — also dem Geist in Welt — wieder seine ihm seinsméiflig gebiih-
rende Stelle zu geben. Darum ist er auf der Suche nach einer neuen Formel fiir den
Menschen, die selbstverstindiich dann zugleich auch eine Weltformel sein muf.

Um diese Weltformel des Menschen zu finden, miifiten die Einzelwissenschaften
aus ihrer Isolierung heraus und wieder Kontakt untereinander aufnehmen. (Isolieren
heifit ja etwas von einem anderen so abschirmen — durch Einbau von Isolierschich-
ten —, daf kein Kontakt mehr zwischen beiden méglich ist.) Es geht hier nicht
darum, das Feld der Spezialwissenschaft zu verlassen, das wire triigerisch und
geradezu unmoglich. Was aber unbedingt zu fordern ist, ist dies: es sind die trennen-
den Isolierschichten, die wir zwischen den Einzeldisziplinen aufgerichtet haben und
die ein gemeinsames Gesprach — vor allem zwischen Naturwissenschaft, Philosophie
und Theologie — oft geradezu unmiglich machen, abzubauen. Solche zwischen-
wissenschaftlichen Gespriche kommen einem heute bisweilen wie der Streit gepan-
zerter, mittelalterlicher Ritter vor, von denen jeder versucht, den anderen von dem
hohen Rof, auf das er sich zom Kampf geschwungen hat, herabzustofien. Man sollte
den allzuschweren Isolierungspanzer endlich ausziehen, um sich frei und unbelastet
wieder begegnen zu konnen. Erst so wiirde das Anliegen Teilhards und vieler von
uns, den Menschen als Sinngestalt des Kosmos, als Blickpunkt und Schnittpunkt des
Universums, als Zentrum der Perspektive und der Konstruktion des Kosmos zu
begreifen, wieder wissenschaftlich verstandlich.

Der bekannte Freiburger Tierpsychologe Otto Koehler hat auf einem ,Dies Uni-
versitatis“ unser Anliegen einmal sehr plastisch folgendermafien ausgedriickt: ,Die
Universitiat 14t sich in etwa mit einem Konservatorium vergleichen. Da meistert
jeder Professor in seinem Einzelkabinett sein Instrument, und auf dem Korridor
klingt es zusammen eher wie ein Jahrmarkt, beileibe nicht wie eine Symphonie.
Denn jeder der Meister hért nur sich selbst und spielt Soloetiiden. Dem soll der Dies
begegnen. Wie ungewohnt, wie nétig er uns ist, das lehrt die helle Entriistung jener,
deren Spezialistentum er stért. Die ideale Diskussion wire vergleichbar den Bachen
auf ihrem Familientage, da sie aus dem Stegreif die schonsten Fugen, ja Doppel-
fugen improvisierten, dafl es gar lieblich erklang, und sie hatten ihre Freude daran.
Solches vermochten sie, denn sie alle kannten die Regel, und alle standen im gleichen
Glauben. — Bis das wieder einmal gliickt, werden wir viel zu lernen haben, vor
allem Geduld und fremde Sprachen; denn jedes Fach spricht nun eben seine eigene
Sprache, ja manch ein Fach ist geradezu mehrsprachig. Auch sind wir allzumal
sterbliche Menschen und laufen Gefahr, im Ubereifer dem Partner sein Instrument
zu entreiflen und darauf schamlas zu dilettieren. Dann wird der Fachmann bdse und
rechnet dem Usurpator seine technischen Fehler vor, dieser aber schilt zuriick, der
Fachmann sei ein blofler Techniker und spiire von der Seele seines Instrumentes
keinen Hauch. Im ,idealen Streichquartett’ sind solche Ubergriffe unter allen Um-
stinden zu vermeiden. Die Erfahrung lehrt, dafl solches moglich ist, und insofern
hinkt unser Vergleich hoffnungsvollerweise®s.

Die doppel-gesichtige Fragwiirdigkeit der menschlichen Erscheinung hat aber
auch wesensgemaf eine helle Seite. Der Mensch ist das fragwiirdigste Wesen des

3 Freiburger Dies Universitatis 1948/49, Kosmos, Tier und Mensch. Freiburg 1949, S. 43.



Welt in Christus — Christus in Welt 275

Kosmos, so haben wir einleitend bemerkt. Das heifit nun anch: Kein Wesen im Kos-
mos ist der Frage so wiirdig wie der Mensch. Das Fragen-Kénnen und das Fragen-
Miissen des Menschen ist die einzigartige Wiirde seiner Existenz. Es gibt kein Wesen
des uns bekannten Universums, das sich selbst und alle Dinge des Kosmos in die
Frage stellt, einer Frage wiirdigt: aufler der Mensch. Es gibt vor allen Dingen kein
Wesen, das, existentiell verwoben in die Daseinsmachte des Kosmos, nach dem Sinn
seiner eigenen Existenz frigt: aufler der Mensch. Ist der Mensch einmal fraglos
geworden, so hat er im Grunde aufgehért als Mensch zu existieren und ist in die
Fraglosigkeit der untermenschlichen Welt herabgesunken. Nur fragend kénnen wir
Neuland des Geistes entdecken. Darum stellen wir mit Teilhard de Chardin von
neuem die Erscheinung des Menschen in Frage; freilich tun wir das nur im Hinblick
auf eine wiirdige Antwort, denn die Wiirde der Frage schliefit die Wiirde der Ant-
wort in sich. Wiirde unser Fragen nie eine — wenn auch nur vorlidufige, aber doch
echte — Antwort erhalten, so wiirde unser Fragen bald verstummen, wir hitten
unsere Fragwiirdigkeit verloren und damit auch die Wiirde unseres Menschseins.
Die Antwort, die wir mit Teilhard de Chardin auf die Frage nach der menschlichen
Erscheinung geben wollen, heifit: Der Mensch ist durch sein Selbstbewufltsein nicht
nur Zentrum der Perspektive des Kosmos, sondern zugleich durch die evolutive
Verwurzelung seiner Existenz Zentrum der Konstruktion des Kosmos. In seinem
Hauptwerk ,Le Phénoméne Humain“* heifit es entsprechend: ,Centre de perspec-
tive, 'Homme est en méme temps centre de construction de I'Univers.“

1. Der Mensch als Zentrum der Perspektive des Kosmos

Was erlaubt uns nun im Menschen das Zentrum der Perspektive, also den zentra-
len Blickpunkt des Universums zu sehen? Fiir Teilhard gibt es nur eine klare Ant-
wort: ,das Zentralphdnomen des Ichbewufitseins“. In seinem Werk , Der Mensch im
Kosmos“s sagt er hierzu: ,Fiir die Losung des Problems der ,Uberlegenheit’ des
Menschen iiber die Tiere (dessen Entscheidung fiir die Ethik des Lebens ebenso
notwendig ist wie fiir die reine Erkenntnis . . .) sehe ich nur ein einziges Mittel: Aus
der Gruppe der Formen innerer menschlicher Verhaltensweisen alle zweitrangigen
und doppelsinnigen Manifestationen mit aller Entschiedenheit auszuhalten und das
Zentralphanomen des Ichbewuftseins ins Auge zu fassen.*

Was versteht nun Teilhard unter ,Ichbewufitsein“? An der gleichen Stelle heifit
es weiter: ,Vom Standpunkt der Erfahrung — dem unseren — ist das Ichbewufit-
sein, seinem Wortsinn entsprechend, die von einem Bewufitsein erworbene F ahigkeit,
sich auf sich selbst zuriickzuziehen und von sich selbst Besitz zu nehinen, wie von
einem Objekt, das eigenen Bestand und Wert hat: nicht mehr nur kennen, sondern
sich kennen; nicht mehr nur wissen, sondern wissen, dafl man weil. Durch diese
Individualisierung seiner selbst auf dem Boden von sich selbst findet sich das lebende
Element, das sich bisher in einem weitliufigen Kreis von Wahrnehmungen und
Tatigkeiten zerstreute und verteilte, zum erstenmal als punktférmiges Zentrum, in
dem sich alle Vorstellungen und Erfahrungen verknoten und in einer bewuften
Gesamtorganisation festigen® (S. 151).

4 Paris 1955, S. 27.
5 Miinchen 1959, S. 150f.



276 ) Adolf Haas

Welche Folgen hat nun der Besitz des reflexen Bewufitseins im Menschen fiir seine
Existenz im Kosmos? Teilhard antwortet: ,Sie sind unermefilich, und wir lesen sie
in der Natur ebenso deutlich wie jede beliebige von der Physik oder Astronomie
registrierte Tatsache. Das reflektierende Wesen, eben weil es sich auf sich selbst
zuriickziehen kann, wird plétzlich fahig, sich in einer neuen Sphire zu entwickeln. In
Wirklichkeit vollzieht sich die Geburt einer anderen Welt. Abstraktion, Logik,
iiberlegte Wahl und Erfindung, Mathematik, Kunst, berechnete Wahrnehmung des
Raumes und der Dauver, Licbeszweifel und Liebestraum . .. alle diese Tatigkeiten
des Innenlebens sind nichts anderes als Garungen des neugeformten Zentrums, das
aus sich explodiert® (S. 151). Wir miissen also nach Teilhard durchaus von einem
Wesensunterschied zwischen Tier und Mensch sprechen, der sich gerade im Besitz
des reflexen Bewufitseins im Menschen manifestiert. ,Kénnen wir folglich®, so sagt
Teilhard weiter (S. 151—152), ,aus, ich weil nicht welcher falschen Bescheidenheit
— noch daran zweifeln, dafl der Besitz dieser Intelligenz fiir den Menschen einen
radikalen Fortschritt gegeniiber allem vorausgegangenen Leben darstellt? Ganz
gewifl, das Tier weifl. Aber sicher weiff es nicht, dafl es weiff. Sonst hitte es Erfin-
dungen seit langem gehduft und einen systematischen geistigen Aufbau vollbracht,
der unserer Beobachtung nicht entgehen konnte. Ein Gebiet der Wirklichkeit bleibt
ihm demnach verschlossen, in dem wohl wir uns bewegen, in das es jedoch seinerseits
nicht eindringen kann. Ein Graben oder eine Schwelle — trennen uns von ihm, die
es nicht iberschreiten kann. Wenn wir uns mit ihm vergleichen, so sind wir, als ich-
bewufite Wesen, nicht nur von ihm verschieden, sondern etwas ganz anderes. Nicht
einfacher Stufenwechsel, sondern ein Naturwechsel, der aus einem Zustandswechsel
hervorgeht.”

In der noch unverdffentlichten Schrift ,Comment je vois“ (§9) nennt Teilhard
drei grundlegende Wirkungen, die der Besitz des Denkens im Menschen erzeugt:
1. Die Fahigkeit zu verstandesméfigen Erfindungen, was unter anderem bedeutet,
dafl im Menschen die Entwicklung auf der hdheren Ebene der Reflexion neu und
andersartig als Kulturentfaltung entspringt. 2. Eine gewisse Voraussicht der Zu-
kunft, wodurch dem Leben ein doppeltes Problem gestellt wird: Einmal das Problem
geplanten Handelns und dann das Problem des Todes, da der Mensch das einzige
Wesen ist, das aus und in der Gewifheit des Todes existiert. 3. Die Wertsteigerung
des Individuums, das vom einfachen Glied einer stammesgeschichtlichen Kette zur
Wiirde und Freiheit der Person aufsteigt.

Der kosmische Bezug im Selbstbewufitsein des Menschen

Wenn Teilhard das Selbstbewufitsein als das Zentralphinomen der menschlichen
Erscheinung herausstellt, so heifit das nicht, dafl er den Menschen gleichsam solipsi-
stisch in sich selbst verschlieBt, sondern genau das Gegenteil: erst in einem Wesen,
das ganz zu sich selbst zuriickkehren kann, so dafl es sich selbst besitzt wie ein Objekt,
ist eine existentielle Beziehung zur Welt im ganzen gegeben. Uberall, wo ein Wesen
noch keinen Abstand und damit noch keine Freiheit zu sich selbst und zu den Dingen
der Umwelt gewinnen kann, ist weder Selbsterkenntnis noch Weltbeziehung méglich.
Zuerst sehen wir diese Weltbeziehung des Menschen einfach in der Tatsache, dafl
er, der sich selbst erkennend besitzt, zugleich derselbe ist, der auch jedes mogliche



Welt in Christus — Christus in Welt 217

Objekt der Welt erkennend in sich aufnehmen kann, das heifit: Es gibt nichts Seien-
des in diesem Kosmos, das in seinem Sein nicht der Erkenntnis des Menschen irgend-
wie gebffnet ist und das in seinem Wert nicht der Liebe und entscheidungsmachtigen
Freiheit des Menschen irgendwie offensteht. Dabei ist die kosmische Beziehung des
erkennenden und liebenden Menschen nicht erst durch den Erkenntnisakt gestiftet,
sondern der Mensch ist in seiner leibgeistigen Gesamtexistenz von vornherein
kosmisch zu den Dingen bezogen, so dafl der Akt der Erkenntnis und Liebe diese
kosmische Beziehung manifestiert und exerziert.

Hier wire natiirlich wieder daran zu erinnern, dafl in der wesenhaft leib-geistigen
Einheit des Menschen bereits materielle Kérperlichkeit dem Geist erschlossen ist, dafl
die korperlichen Sinne bereits wesenhaft und existentiell dem Geist , Welt“ vermit-
teln und dafl nur deshalb, weil der Mensch wesenhaft ,Geist in Welt ist, ihm die
Sinne Erkenntnis der Welt vermitteln konnen. G. Siewerth sagt hierzu sehr treffend:
»Als solcher ist jeder Sinn ein Vermdgen, das sich Raum erschlossen hat und fiir
die rdumliche Erstreckung aller Wesen offensteht. Er kann raumlich Erstrecktes nur
im Raum, in dem er selbst ist, als ein Aufleres gewahren. Da es aber nur einen Raum
gibt, in dem jeder Teil mit jedem anderen zusammenhéingt und gegeniiber jedem
auflen ist, so empfingt und erschliefit der Sinn nur dadurch rdumliche Beziige und
ausgedehnt Wirkliches, daf} er selbst durch den Raum aufgeschlossen und in seiner
Entauflerung doch in ithm beschlossen ist. Es ist deshalb unvollstindig zu sagen, dafl
die Sinne durch ihre Empfangnis die Qualititen und Bilder der Naturdinge ver-
mitteln. Sie kénnen diese nur empfangen, weil sie urspriinglich im entiduflernden,
weltbildenden Raumakt der Natur sind. Weil sie in ihrem Leben selbst entiuflert
sind, deshalb nur kommen sie ,drauflen’, in der Welt selbst in den Akt. Durch den
rdumlich organisierten Sinnenleib ist so der Mensch im sinnlichen Erkennen primir
und eigentlich nicht bei sich und in sich, sondern er ist in die Welt ,entriickt’. Er ist
,in der Welt® und umgreift Welt, von der er zugleich umgriffen ist. Hier am Ur-
sprung zeigt es sich ganz deutlich, wie falsch es ist, oder wie halbwahr, zu sagen, der
Mensch empfange durch subjektive Vermdgen die Dinge. Er empféingt nur, weil er
entiduflertes ,In-der-Welt-sein‘ (Heidegger) ist, weil er als ,Da‘-sein in die Welt ent-
riickt ist. Indem er Welt hat, ist er von ihr zugleich empfangen und umschlossen“s.

Der gleiche Weltbezug waltet aber nicht nur auf seiten der menschlichen Erkennt-
nis, sondern ebenso im menschlichen Handeln. Hierzu bemerkt Siewerth: ,Der Leib
ist selbst die Urhandlung des Menschenwesens, das in ihm wirkend in die Welt
eingegangen ist. Diesen tdtigen Eintritt in die Welt hat der Mensch immer schon
hinter sich, so dafl er ausgreifend und handelnd nur das fortsetzt, was er immer
schon ist, sofern er lebend, sich bewegend, fassend und fiigend auf der Erde und
bei den Dingen ist. Wiewohl aber der Mensch ein schon so entfalteter Bewegungs-
und Wirkorganismus ist, daff der Sdugling im spielenden Geschehenlassen sich
erfahrt, so wichst ihm seine Bewegungs- und Verfiigungsmacht doch nur tiber die
Einbildung zu. Auch als Tétiger hat er nur Halt in sich durch das gewahrend
bewahrende Gedichtnis des eigenen Lebens und Bewegens, das ihm selbst erst
zuwachsen mufl. Solchermaflen ist der Mensch ein von Grund aus ,Werdender®, der
sich selbstursidchlich aufbaut und zu eigen gewinnt. Der Leib ist bewegungs- und
wirkfertiges ,Zeug’, das dem Menschen gehort. Dabei ist es schwer zu sagen, wo der
Leib ,endet’ und die Welt beginnt. Der stehende Fufl hat seinen Stand auf der Erde,
die so zu seinem Wirken gehort, dafl er ohne sie buchstdblich ,bodenlos’ und sinnlos
wird. Das redende Stimmorgan schwingt in der der Lunge entstromenden Luft, die
kontinuierlich iibergeht in den umgebenden Luftraum. Sie gehért zum Wirkorganis-
mus des Menschen und ist doch ganz umgebende Atmosphire. Hier wie nirgends
zeigt es sich, dafl der Mensch eingefaltet und eingegriindet ist in die Welt und von

S Der Mensch und sein Leib. Einsiedeln 1953, S. 30.



278 Adolf Haas

ihr nicht einmal in Gedanken gelst werden kann, ohne dafl sein ,Wesen* zerfillt.
Das leibhafte Selbst des Menschen 14fit sich nicht scharf abgrenzen gegen die Natur,
sondern stellt eine Urhandlung dar, in der der Mensch sich eines Stiickes Welt
beméchtigt hat, um aus dieser Ermachtigung titig ausgreifen zu kénnen. Er ,nimmt*
nicht nur einen Ort ,ein‘, sondern er hat sich eingelassen auf die ihn einlassende
Natur“.

Selbst die Art und Weise wie der Mensch Selbstbewufltsein hat, offenbart diesen

kosmischen Bezug zu den Dingen. Emerich Coreth sagt hierzu folgendes: ,Wir
fragen nach dem Wesen des Menschen. Wir kénnen nicht danach fragen, wenn
wir nicht schon vor der Frage und vor jeder méglichen Antwort um das eigene
Wesen wiifiten, wenn wir nicht durch Selbstbewufitsein und Selbstverstindnis aus-
gezeichnet wiren. Aber das, was wir im Grunde unseres Wesens eigentlich sind,
steht nicht im klaren Licht des Bewufitseins vor uns wie irgendein Ding, ein Gegen-
stand, der uns begegnet und auf den wir uns erkennend und handelnd beziehen; es
liegt vielmehr im Dunkel, es liegt — mit einem Worte Hegels — ,hinter dem Riicken
des Bewufitseins’, d. h. es bildet den Hintergrund, der wohl immer gegenwirtig
und wirksam, aber nicht in sich selbst ausdriicklich gewufit, sondern in den gegensitz-
lichen Inhalten unseres Bewuftseins ungegenstindlich und unausdriicklich mit-
gewufit ist. Im vollen Licht des Bewufitseins steht anderes: Dinge, die uns umgeben
und uns begegnen, die wir erkennen und gebrauchen, Menschen, die uns gegeniiber-
treten, mit denen wir sprechen und vertraut sind, mit denen wir auf vielfache Weise
verbunden sind im Zusammensein und Zusammenwirken, kurz, die Welt, die uns
umgibt, in der wir uns vorfinden. Das menschliche Dasein ist bezogen auf die Welt,
angewiesen auf die Welt. Das gilt nicht nur von unserem leiblichen Sein und Leben,
das selbst ein Teil dieser dinghaften Welt ist, denselben physikalischen und chemi-
schen, physiologischen und biologischen Gesetzen unterworfen wie die anderen
innerweltlichen Dinge . .. Aber dies gilt auch vom tieferen, inneren Leben unseres
Bewufitseins, das wir das geistige Leben nennen. Auch dieses steht in einem tiefen
und wesentlichen Bezug zur Welt. Auch das geistige Werden und Wachsen, die
geistige Reifung und Entfaltung ist angewiesen auf die Welt, ist weltbezogen. Das
heifit einmal, dafl wir aus den Dingen der Welt, die uns umgeben und uns begegnen,
die Inhalte unseres Erkennens, unseres Bewuftseins, unseres ganzen inneren Lebens
gewinnen, dafl wir also erkennend hinausbezogen sind in die Welt, gleichsam aus
uns selbst hinaustreten miissen in die Welt, um sie hereinzuheben in den Innenraum
unseres Bewufitseins; dafl wir also — wenn wir wieder ein Wort Hegels aufgreifen
wollen — in dialektischer Selbstentzweiung stehen und nur durch sie hindurch die
eigene Identitit gewinnen, d. h. daff wir nur im Bezug auf Anderes, im Hinaus-
gehen zu Anderem und im Hereinnehmen des Anderen in uns, also durch Aufhebung
der Andersheit des Anderen, zur Aktuierung, Bereicherung und Vertiefung unseres
eigenen geistigen Selbst gelangen, dafl also eine stete Dialektik zwischen Innen und
Auflen das Gesetz unseres geistigen Lebens ist, ein Gesetz, das Hegel schr richtig
gesehen, aber nicht nur zu einem Widerspruch zugespitzt, sondern auch zum absolu-
ten Gesetz der Gesamtwirklichkeit iiberspannt hat im Sinne seines idealistischen
Denkens*“s,

7 a.a. 0. S. 84f.

8 E.Coreth, Grundfragen des menschlichen Daseins. Innsbruck - Wien - Miinchen 1956,
S. 18f.



Welt in Christus — Christus in Welt 279

Aber nidht nur das ,Segel“ unserer Erkenntnis ist — wie Teilhard?® sich ausdriickt
— ,in den Atem der Erde gespannt®, sondern auch unser Wollen und Lieben, unser
Handeln und Wandeln ist weltbezogen, das heifit aber nichts anderes, als ,daff wir
unser geistiges Innen im Aufien der Welt zur Darstellung bringen, es verobjektivie-
ren, vergegenstandlichen im Werk, das wir hineinstellen in die Welt. Sie wird so zu
der vom Menschen gestalteten, durch menschliches Tun geprigten Welt. Die Natur
wird erhoben zur Kultur®1o,

Trotz des bei Teilhard sehr scharf herausgestelllen Weltbezuges des Menschen,
kann das Weltbild Teilhards nicht kosmozentrisch genannt werden, sondern muf§ in
einem strengen philosophischen Sinn anthropozentrisch verstanden werden, wenn
man es iiberhaupt mit solchen Begriffen kennzeichnen will. In ihm waltet — wenn
man von der zeitlich-evolutiven Dimension absicht — im Grunde genommen die
Anthropozentrik des aristotelisch-thomasischen Seinsverstandnisses. Fiir Thomas von
Aquin ist der Mensch und seine Seele (anima) ein Wesen, das in seiner Existenz
geradezu auf alle Seienden angelegt ist und mit ihnen iibereinkommt; seine Seele
wird bestimmt als ein Seiendes, quod natum est convenire cum omni ente, das dazu
geschaffen ist, mit allem Seienden in Verbindung zu treten!!. Er zitiert darum oft den
Satz des Aristoteles: anima quodammodo est omnia — Die Secle ist irgendwie
alles'2. Das bedeutet, daR sich im Menschen nicht nur ein beliebiges Wesen neben
den anderen Dingen offenbart, sondern daf} in ihm das Ganze aller Seienden sich
abzeichnet. Indem der Mensch sein geistiges und leibliches Auge erdffnet, offnen
sich zugleich alle Perspektiven des Kosmos, und der je wachsenden Erkenntnis und
Licbe des Menschen kénnen keine grundsatzlichen Grenzen gesetzt werden, iiber
die hinaus nicht schon neue geistige Raume sich ankiindigen. So ist der Mensch der
zentrale Blickpunkt, das Zentrum der Perspektive des Kosmos.

Das Umuwelt-Bewufitsein des Tieres und das Welt-Bewuftsein des Menschen

Um das bisher Gesagte mehr zu konkretisieren, wollen wir die Daseinsart des
Menschen mit der Daseinsart des Tieres vergleichen. Wir lassen uns dabei von einem
Motiv leiten, das Blaise Pascal in dem Satz ausgedriickt hat: ,Es ist gefahrlich, den
Menschen zu deutlich merken zu lassen, wie sehr er den Tieren gleicht, ohne ihm
gleichzeitig seine Grofe zu zeigen“1s. Finsame Grofie des Menschen und die tiefen
kosmische Bindungen dieser Grofie miissen gleichzeitig beachtet werden. Die Son-
derstellung des Menschen gegeniiber allen anderen Organismen liegt biologisch
gesehen in seinem Weltbezug. Man kénnte abkiirzend sagen: Der Mensch hat Welt
— das Tier hat Umwelt. Das Tier hat sich in Gestalt und Verhalten im allgemeinen
so in seine Umgebung eingepaft, dafl sein Horizont auf eine artspezifisch gepragte
Umwelt einschrumpft, aus der in der sensitiven Erkenntnis keine Welt-Perspektive

9 Der gottliche Bereich, S. 61.

10 . Coreth,a.a.0,8.191.

1 De ver I, 1; hierzu die Interpretationen von J. B. M e tz,, Christliche Anthropozentrik.
Miinchen 1962, S, 50 ff.

12 De ver I, 1.

13 Zit. aus H. Schaefer, Der Mensch in Raum und Zeit mit besonderer Beriicksichti-
gung des Oreopithecus-Problems. Veréffentlichungen aus dem Naturhistorischen Museum
Basel 1960, Nr. 1, S. 7.



280 Adolf Haas

wie beim Menschen mehr werden kann. Wie durch ein Sieb fallen alle Objekte und
Merkmale dieser Objekte aus der Umwelt des Tieres heraus, die nicht zur art-
typischen Merk- und Wirkwelt gehéren.

Meine Smaragdeidechse merkte nicht den gewaltigen Donnerschlag eines Gewit-
ters, obwohl ihr Kifig am offenen Fenster steht und der Blitz unmittelbar in einen
Baum vor meinem Fenster einschlug. Wenn ich ihr aber einen Maikifer oder ein
dhnliches Insekt in den Kifig setze, so verursacht das feine Rascheln, das der herum-
spazierende Maikdfer im Laub erzeugt, dafl die unter dem Laub ddsende Eidechse
blitzartig aus ihrem Versteck hervorschnellt und den Kafer ergreift. Das feine
Rascheln ist fiir sie ein biologisch bedeutungsvolles Signal, der massive Donnerschlag
aber nicht. — Das Minnchen der Smaragdeidechse hat eine wunderbar blauschil-
lernde Kehle. Dieses Merkmal dient sowohl als Drohsignal gegen andere Minnchen
wie als Werbesignal gegeniiber dem Weibchen. Bemalt man ein bisher von einem
Minnchen umworbenes Weibchen an der Kehle mit der blauen Farbe, so wird das
Weibdhen sofort als Feind bekampft. Gibt man aber umgekehrt dem Mannchen eine
grine Kehlfarbe, wie sie die Weibchen tragen, so wird es in Zukunft nicht mehr von
angriffslustigen Mannchen als Rivale bekimpft.

So ist die ,Welt* des Tieres eine verhiltnismifig arme Merkmalswelt, eine
»Welt“ artspezifischer Schemata, und was nicht in diese schematisierte Welt pafit,
das existiert eigentlich nicht. Es fehlt dem Tier im strengen Sinn genommen jene
Sachlichkeit, mit der der Mensch ein Ding seiner Welt nach allen Merkmalsdimen-
sionen hin zu erfassen vermag. Wie tierhaft-ungeistig wirkt deshalb auf uns ein
Mensch, der in starren Schemata mit der unendlichen Vielfalt der Dinge fertig zu
werden vorgibt. Nicht mehr die vieldimensionale Sache steht im Vordergrund, son-
dern die eindimensionale Signalfunktion eines oder weniger Merkmale. Dadurch
wird die ,Welt® des Tieres eine zweckgebundene Anpassungswelt, in der fast alles
auf die Niitzlichkeit weniger Merkmale abgestellt ist. Alle anderen Merkmale fallen
durch das artspezifische Sieb hindurch und existieren gleichsam nicht mehr. Der
Gelbrand, der sich mit Vorliebe von Kaulquappen ernihrt, nimmt seine Beute
hauptsdchlich mit dem Geschmacksinn wahr, obwoh!l er auflerordentlich gut funk-
tionierende Augen besitzt und sich leicht optisch dressieren 14ft. Hilt man ihm nun
in einem Reagenzglas eine Kaulquappe vor die Nase, so ignoriert er die begehrte
Beute vollstindig, obwohl er sie gut sehen kann. Der im Glas eingesperrten Kaul-
quappe fehlt das Geruchs- und Geschmackssignal und damit fallt sie augenblicklich
aus der Beute-Welt des Gelbrandes heraus. Das Tier wird also mit den Dingen
seiner Umwelt verhdltnismiBig schnell fertig. Die Umwelt des instinktgebundenen
Tieres ist eine verhiltnismifig fertige , Welt“. Demgegeniiber ist aber der Mensch
und seine Welt im eigentlichen Sinn ein unfertiges Wesen.

Diese Unfertigkeit des Menschen darf freilich nicht als Mangel ausgelegt werden.
Der Mensch ist also kein Mingelwesen, wie Arnold Gehlen meint!4. Es sind vor
allem auch Biologen gewesen, die diese Ausdrucksweise kritisiert haben. So spricht
Konrad Lorenz, Direktor am Max-Planck-Institut fiir vergleichende Verhaltens-
forschung, geradezu von einer ,Spezialisation auf Nicht-Spezialisiert-Sein“15. Schon

der Besitz eines so grofien und auflerordentlich komplizierten Gehirns muf} als hohe
Spezialanpassung gewertet werden. Die Unfertigkeit des Menschen ist also kein

14 Der Mensch, Bonn 19504, S. 21, 35, 89, $83.
15 Psychologie und Stammesgeschichte. In: G. Heber er, Die Evolution der Organismen.
Stuttgart 19592, S. 153.



Welt in Christus — Christus in Welt 281

Mangel, sondern gerade sein Reichtum. Konrad Lorenz sagt hierzu sehr treffends:
»Ein Wesen mit ausgesprochen spezialisierten morphologischen Anpassungen hitte
nie zum Menschen werden kénnen. Vielleicht sehen wir die Bedeutung eines Fehlens
von speziellen Anpassungen klarer, wenn wir den Standpunkt wechseln und die
Vielseitigkeit des nicht speziell angepaiten Lebewesens ins Auge fassen. Vergleichen
wir einmal einige nach verschiedenen Richtungen hochspezialisierte, aber ziemlich
nahverwandte Nagetiere, die Wiistenspringmaus (Renn-Anpassung), das Flughdrn-
chen (Kletter- und Springanpassung), den Blindmull (Anpassung an unterirdisches
Leben) und den Biber (Schwimm-Anpassung) mit einem unspezialisierten Nager,
der Wanderratte. Diese iibertrifft nun jeden der vier Spezialisten in den drei Lei-
stungen, fiir die er nicht Spezialist ist, um ein Vielfaches, und um ein Vielfaches
dieses Vielfachem im biologischen Enderfolg, nimlich in Individuenzahl und Ver-
breitung der Art. Wenn wir nun rein kérperliche v6llig ungeistige Leistungen des
Menschen im Hinblick auf ihre Vielseitigkeit mit denen ungefihr gleichgrofier
Séugetiere vergleichen, so zeigt er sich durchaus nicht als ein so gebrechliches und
mangelhaftes Wesen, wie man meinen kdnnte. Stelle man etwa die drei Aufgaben,
35 Kilometer in einem Tage zu marschieren, 5 Meter hoch an einem Hanfseil
emporzuklimmen und 15 Meter weit und 4 Meter tief unter Wasser zu schwimmen
und dabei zielgerichtet eine Anzahl von Gegenstinden vom Grunde emporzuholen,
lauter ‘Leistungen, die auch ein héchst unsportlicher Schreibtischmensch, z. B. ich,
ohne weiteres zustandebringt, so findet sich kein einziger Siuger, der ihm das nach-
macht.“

Alle Tiere, die nicht zu starr in ihre Umwelt eingepaBit sind, sind ausgezeichnet
durch ein gewisses Neugier-Verhalten. Das gilt vor allem von zahlreichen Siuge-
tieren, von denen Teilhard sagt: ,Wenn ein behaarter Vierfiifiler im Vergleich mit
einer Ameise so ,beseelt’, so wahrhaftig lebendig erscheint, so liegt der Grund nicht
nur darin, dafl wir uns mit ihm zoologisch in derselben Familie zusammenfinden. Im
Gehaben einer Katze, eines Hundes, eines Delphins, welche Geschmeidigkeit! Was
fir Uberraschungen. Welch grofie Rolle spielen Lebenslust und Neugier! Hier ist
der Instinkt nicht mehr, wie bei der Spinne oder bei der Biene, in einer einzigen
Funktion eng kanalisiert und erstarrt. Beim einzelnen Tier wie in der Gruppe bleibt
er schimiegsam. Er interessiert sich, er tindelt, er geniefit. Ja, das ist eine ganz andere
Form des Instinkfs; er weifl nichts von den Grenzen, die dem Werkzeug gezogen
sind, sobald es das H6chstmaf seiner Prizision erreicht hat. Zum Unterschied vom
Insekt ist das Sdugetier nicht mehr das sklavisch abhingige Glied des Phylums, mit
dem es erschienen ist. Um es herum beginnt eine ,Aura‘ von Freiheit, ein Schimmer
von Personlichkeit zu schweben. So zeigen sich von dieser Seite Entwicklungsmdglich-
keiten — unabgeschlossen und im voraus nicht begrenzbar. Aber wer wird schliefilich
nach jenen offenen Horizonten vorstiirmen?“17

Sehr instruktiv ist auch, was Konrad Lorenz iiber das Neugierverhalten des
jungen Kolkraben schreibt!8: ,Bei einem jungen Kolkraben (Corvus corax L.) ist
dagegen zuidchst nahezu nichts festgelegt, mit Ausnahme einiger weniger Instinkt-
handlungen von vielseitiger Verwendbarkeit. Diese wendet er nun auf alle unbe-
kannten Objekte an. Einem solchen nihert sich der Rabe zunachst mit uBerster
Fluchtbereitschaft. Er verbringt buchstéiblich Tage damit, das neue Objekt scharf im
Auge zu behalten, ehe er sich ihm nihert. Die erste titliche Bezugnahme besteht mit
grofler RegelmiRigkeit in einem sehr kriftigen Schnabelhieb, nach dem der Rabe
augenblicklich flieht, um von einem erhéhten Sitzpunkt aus die Wirkung zu beobach-
ten. Erst wenn diese Sicherungsmafinahmen griindlich durchgeiibt sind, beginnt der
Vogel an dem beireffenden Gegenstand die Instinktbewegung des Beutekreises
durchzuprobieren. Das Objekt wird nun mit der Bewegung des Zirkelns nach allen

18 a.a.0.8S. 154.
17 Der Mensch im Kosmos, S. 141 f.
18 2, a. 0.8. 155.



282 Adolf Haas

Seiten umgewendet, mit der Klaue gepackt, mit dem Schnabel gehackt, gezupft und
wenn moglich in Stiicke zerrissen und schliefilich unfehlbar versteckt . . . Die ange-
borenen auslésenden Mechanismen, die alle dieses Versuchs- und Irrtumsverhalten
ausldsen, sind auflerordentlich wenig selektiv, nur firr die Behandlung lebender
Tiere stehen offensichtlich solche zur Verfiigung, die dem erfahrungslosen Raben
sagen ,wo vorn und hinten® sei, auch scheint der gerichtete Angriff auf Hinterkopf
und Augen anderer Tiere von angeborenen Orientierungsmechanismen geleitet zu
werden. Damit ist aber die angeborene Instinktausstattung, die dem Raben zur
Behandlung der aufler-artlihen Umwelt zur Verfiigung steht, nahezu véllig
erschopft. Alles andere besorgt das explorative Lernen und die iiberwiltigend starke
Gier nach neuen Objekten, Neugier im buchstiblichsten Sinne des Wortes. Wie stark
sie ist, zeigt folgende Tatsache: Meine Kolkraben konnte ich, wenn alle stirksten
Lockmittel, rohe Eier und lebende Heuschrecken, versagten, immer noch dadurch in
ihren Kdfig locken, daf ich meine — Kamera hinstellte, die sie aus naheliegenden
Griinden noch nie untersuchen durften.”

Das Neugierverhalten ist auch die Voraussetzung dafiir, daff solche ,Nicht-
Spezialisten® in den verschiedensten Lebensriumen ihr Leben fristen konnen. Alle
Kosmopoliten unter den hoheren Wirbeltieren sind solche wenig spezialisierten
Neugierwesen. Zur tiefsten ontischen Wesensbestimmung wird die forschende Neun-
gier aber erst und einmalig beim Menschen, weil in ihm die Neugier des Geistes auf
schlechthin alle méglichen Objekte gerichtet ist und damit ein unendlicher Hori-
zont alles {iberhaupt Wahren, Guten und Schénen aufgebrochen ist. So sehr also in
der Neugier bestimmter Tiere — hier wiren natiirlich auch die Versuche am Men-
schenaffen zu nennen — eine Vorbedingung und in gewissem Sinne eine Vorberei-
tung der humanen Seins-Neugier gegeben ist, so wird gerade hier doch auch der
wesentliche Abstand sichtbar: er ist in der auf alles Seiende gerichteten humanen
Neugier geradezu unendlich!

Konrad Lorenz weist ferner'® auf einen grundlegenden Unterschied zwischen
humaner und tierischer Entwicklung hin: die tierische Neugier ist nur an eine sehr
kurze Entwicklungsphase in der Jugend des Tieres gebunden. Was z. B. der Rabe
durch sein Neugierverhalten in der Jugend erwirbt, erstarrt alsbald zu Dressuren,
die spiter so wenig verinderlich und anpassungsfahig sind, daf sie sich von instink-
tivem Verhalten kaum mehr unterscheiden lassen. Die Gier nach Neuem schligt in
eine starke Abneigung gegen alles Unbekannte um und eine aufgezwungene Um-
weltinderung fithrt meist zu einer Angstneurose, in der der Rabe nicht einmal
seinen frither ihm wohlbekannten Pfleger erkennt. Auch fiir die héchsten Primaten
gilt das Gleiche: der vollerwachsene Menschenaffe ermangelt vollig des Neugier-
verhaltens, das beim Menschen bis an die Grenze des Greisenalters erhalten bleibt.
»Nur der Mensch bleibt bis in sein Alter ein Werdender “20, R

Dem Menschen ist nicht eine fertige Schema-Welt gegeben, sondern wenn er
seinen Blick den Dingen der Welt ffnet, offenbart sich ihm eine in allen leiblichen
und geistigen Himmelsrichtungen perspektivische Welt. Am fernen Horizont laufen
die Dinge zusammen und wenn er sich an diesen Punkt der Perspektive hinbewegt,
liegen die zusammengeschauten Dinge und ihre Verbindungslinien wieder weit
auseinander, und eine neue Perspektive mit einem neuen Horizont erdffnet sich. So
ist der Mensch in Erkenntnis und Liebe ewig auf der Wanderschaft, ist Mittelpunkt
je immer neuer Blickfelder, ist je immer neu Zentrum der Perspektive des Kosmos.
Damit ist aber zugleich auch gegeben, dafl fiir den Menschen die Dinge der Welt
nicht fertig sind, dafl durch alle Dinge der Welt die Wanderwege des menschlichen

Geistes ziehen und da8 es keine Erkenntnis der Welt und keine Liebe zu den Dingen

19 3.a.0.8S. 158.
2 z.a.0. 8. 159.



Welt in Christus — Christus in Delt 283

gibt, ohne dafl der Mensch sich wesensgemif und unabdingbar gleichsam in sie ein-
mischt. Teilhard de Chardin hat diese perspektivische Situation des Menschen sehr
klar gesehen und zum Ausdruck gebracht: ,Der Mensch dringt sich unserem Bemii-
hen zu sehen aus doppeltem Grunde als Objekt auf, und erscheint in doppelter
Hinsicht als Zentrum der Welt, gleichsam als der Schliissel des Universums. Wir
sind zundchst einmal subjektiv unvermeidlich Mittelpunkt des uns zugekehrten
eigenen Blickfeldes. Es war eine, vermutlich unumgingliche, gutgliubige Verein-
fachung, wenn die Wissenschaft in ihren Anfingen sich vorstellte, sie konne die
Erscheinungen an sich beobachten, als ob sie unabhingig von uns abrollten, Ganz
unbewuflt gingen Physiker und andere Naturforscher zunachst so vor, als senke sich
ihr Blick aus weiter Héhe auf eine Welt, die ihr Bewuftsein zu durchdringen ver-
mdchte, ohne ihren Wirkungen ausgesetzt zu sein, oder sie zu beeinflussen. Sie gelan-
gen erst jetzt zur Einsicht, dafl selbst ihre objektivsten Beobachtungen von anfing-
lich aufgegriffenen Annahmen durchsetzt sind, ebenso wie von Denkformen und
Denkgewohnheiten, die im Verlauf der Forschungsgeschichte gebildet wurden. Wenn
sie nun den letzten Schlufl aus ihren Analysen ziehen, sind sie nicht mehr sicher, ob
die endlich erreichte Struktur das Wesen der untersuchten Materie oder das Spiegel-
bild ihres eigenen Denkens darstellt. Und zugleich bemerken sie, daf sie selbst, durch
Riickwirkung ihrer Entdeckungen, mit Leib und Leben in das Netz der Beziehungen
verwickelt sind, das sie von auflen iber die Dinge zu werfen dachten: in ihrer
eigenen Schlinge gefangen. Ein Geologe wiirde von Metamorphismus und Endomor-
phismus sprechen. Objekt und Subjekt vermischen sich und verwandeln sich gegen-
seitig im Akt des Erkennens. Deshalb findet der Mensch sich darin wieder und
betrachtet sich selbst in allem, was er sieht, ob er will oder nicht. Das ist gewif} eine
Unfreiheit, die aber sogleich durch eine Tatsache von einzigartiger Bedeutung auf-
gewogen wird “21,

Die Seins-Neugier und das Seins-Gespiir (le goiit de I'étre) als Weg zum Gott-Finden
in allen Dingen

Die Seinsneugier und das Gespiir fiir das alles durchdringende Sein und die daraus
sich erhebende Freude am Sein ist ein Grundcharakter echten geistlichen Verhaltens.
Der geistige Mensch erhebt so eine Grundeigenschaft menschlicher Existenz zu
einem Wesensmerkmal geistlichen Verhaltens, freilich nicht ohne von der Gnade
Christi hierzu ermachtigt, befihigt und iiberformt zu werden. Das Fundament dieser
gnadenhaften Seins-Freude ist die in der Existenz des Menschen iiberhaupt wesen-
haft grundgelegte Seins-Neugier, das Gespiir fiir alles Wahre, Gute und Schéne in
allen Dingen. Ein geistliches Verhalten, dem diese Seinsoffenheit fehlt, dem diese
kosmische Weltoffenheit zu allen Dingen mangelt, kann niemals echt sein, zerstort
auf die Dauer die Grundlagen menschlicher Existenz und ist deshalb auch im eigent-
lichen Sinn nicht Gott wohlgefallig. Nie kann aus einer solchen Mangel-Haltung ein
echtes und tiefes ,Gott suchen und finden in allen Dingen“ werden. Gerade fiir die
geistliche Lehre, wie sie sich im ,Miliex Divin® Teilhard de Chardins offenbart, ist
das Seinsgespir (Le godt de I'étre) von entscheidender Bedeutung. Zwei wichtige
Beziehungen sind in dieser Seinsneugier beschlossen: einmal der ,Sinn fiir das

21 Der Mensch im Kosmos, Miinchen 1959, S. 4.



284 Adolf Haas

Ganze“, dessen Bedeutung wir schon hervorgehoben haben22 — und dann das
Gespiir fiir den die ganze Schopfung durchwaltenden Schéopfergeist, der ja seins-
spendend in gréfiter Intimitit seinen Geschopfen gegenwirtig ist. Die Seinsneugier
ist also im Grunde genommen das Gespiir, das in der tiefsten Existenzwurzel des
Menschen angelegt ist, fiir die Allgegenwart des Schopfergeistes. Seinsneugier meint
also nicht eine Begabung zur Seins-Philosophie, sondern eine allen wachen Menschen
zukommende Fihigkeit aus der Tiefe des Herzens (,Herz“ meint hier die Existenz-
mitte des Menschen in seiner Ganzheit) das allen Dingen Gemeinsame, das ,Sein“
aller Dinge zu erspiiren und damit in die unmittelbare Nihe zu kommen zu Dem,
der das ,Erste Sein“ ist: der géttliche Schopfergeist. Fiir den geistlichen Menschen,
der sich diese innere Quelle erschlossen hat, werden die Dinge transparent auf das
Géttliche hin, der Kosmos wird durchlichtet vom Lichte des Logos, Welt wird zur
»Diaphanie“ Gottes. Zugleich breitet sich fiir den um die tiefere Erkenntnis und
Liebe zu Gott ringenden Menschen in den Dingen immer mehr dieses durchdrin-
gende Licht Gottes aus; es entsteht geradezu eine neue Dimension in den Dingen
und dem Menschen: das gottliche Milieu.

Dieses Gespiir fiir das Ganze, das Sein und schlieflich fiir das ,Durchscheinen
Gottes® in allen Dingen kann im Menschen langsam wachsen, es kann aber auch nach
langem Miihen eines Tages wie ein Geschenk sich plétzlich einstellen. So sagt Teil-
hard im ,Géttlichen Bereich“: ,Fine Brise weht in der Nacht. Wann hat sie sich
erhoben? Woher kommt sie? Wohin geht sie? Niemand weifl es. Niemand kann
erzwingen, dafl sich der Geist, der Blick, das Licht Gottes auf ihn lege. Eines Tages
wird sich der Mensch bewufit, daf er fiir eine gewisse Wahrnehmung des Géttlichen,
das iiberall ausgegossen ist, empfindungsfihig geworden ist. Fragt ihn, wann dieser
Zustand fiir ihn begonnen habe. Er kann es nicht sagen. Er weif} nur, daf ein neuer
Geist sein Leben durchdrungen hat“2s,

Teilhard 1ifit dann einen Menschen dieses Erlebnis beschreiben: ,Es fing mit
einem cigenartigen und seltsamen Weiterschwingen an, das jeden Einklang stei-
gerte — mit einem unbestimmten Leuchten, das jede Schénheit umstrahlte ... Emp-
findungen, Gefiihle, Gedanken, alle Flemente des seelischen Lebens wurden cines
nach dem andern ergriffen. Durch ein unbestimmbares, aber immer durch das gleiche
Etwas wurden diese von Tag zu Tag wohlriechender, farbiger und hinreiflender.
Dann begannen Ton, Duft und Licht, zuerst verschwommen, bestimmter zu werden.
Und schliefilich gelangte ich dazu, gegen alles Herkommen und gegen alle Wahr-
scheinlichkeit zu fithlen, was allen Dingen auf unaussprechliche Weise gemeinsam
ist. Die Einheit teilte sich mir mit, indem sie mir die Gabe mitteilte, sie zu erfassen.
Ich hatte wirklich einen neuen Sinn erhalten — den Sinn fiir eine neue Eigenschaft
oder neue Dimension. Doch die Verdnderung ging noch tiefer. Es hatte sich sogar in
meiner Wahrnehmung des Seins eine Umwandlung vollzogen. Das Sein war mir
von jetzt an gewissermaflen faflbar und schmacdkhaft geworden. Indem es alle For-
men, mit denen es sich schmiickte, iibertraf, begann das Sein selbst mich anzuziehen
und mich zu berauschen“24.

22 Vgl. GuL, Heft 2 (1964) 98 f.
2 S, 152.
2 Ebda.



Welt in Christus — Christus in Welt 285

Teilhard weifl, dafl dieses erlebte Gespiir fiir die Seins- und Gottesnahe in den
Dingen auch rein natiirlich erklart und verstanden werden kann: ,Das konnte mehr
oder weniger ausdriicklich jeder Mensch erzihlen, der in der Fahigkeit zu fithlen und
sich selbst zu analysieren etwas weiter vorangeschritten ist. Dieser Mensch ist dufler-
lich vielleicht ein Heide. Und wenn er zuféllig Christ ist, so wird er gestehen, es
komme ihm vor, diese innere Umkehr habe sich in den profanen, ,natiirlichen’ Teilen
seiner Seele vollzogen“25

Nachdem wir so die natiirlichen Wurzeln der Seinsfreude, Seinsnahe und schlleﬂ-
lich des Gespiirs fiir die Nahe des Schopfergeistes festgestellt haben; nachdem wir
vielleicht die pantheisierenden Tendenzen der menschlichen Seele noch analysiert
haben, ist es da angebracht, sich dieses Seinsgespiirs, dieses Sinnes fiir géttliche Nahe
wegen der drohenden Gefahren zu entledigen? Hétten wir dadurch aber nicht den
kostbarsten Boten, der uns zu Gott fihrt, undankbar aus unserem Leben entlassen?
Teilhard warnt darum mit Recht: ,Lassen wir uns vom Anschein nicht triigen! Las-
sen wir uns nicht einmal durch die offensichtlichen Irrtiimer verwirren, in die viele
Mystiker beim Versuch, das universelle Lacheln festzuhalten oder es nur zubenennen,
verfallen sind. Jede Fahigkeit — je reicher sie ist um so mehr — ist bei der Geburt
ungeformt und unklar. So auch der Sinn fiir das Ganze. Wie Kinder, die zum ersten-
mal die Augen 6ffnen, setzen die Menschen die Wirklichkeit, die sie hinter den
Dingen ahnen, an den falschen Platz. Thr Tasten begegnet oft nur einem metaphy-
sischen Trugbild oder einem plumpen Abgott. Doch seit wann vermégen Bilder und
Widerschein etwas gegen die Wirklichkeit der Dinge und des Lichtes? Die pan-
theistischen Verirrungen beweisen nur unser maflloses Bediirfnis, ein offenbarendes
Wort aus dem Munde Dessen zu héren, Der ist. Diesen Vorbehalt miissen wir
machen. Dann aber bleibt nur die eine Erklirung iibrig: Physiologisch gesehen ist
die ,natiirliche’ Freude am Sein in jedem Menschenleben die erste Morgenrdte der
gottlichen Erleuchtung — die Wahrnehmung des ersten Erschauerns einer Welt,
die durch die Menschwerdung Christi belebt wird. Dieselbe physiologische Kraft, die
verstummelt oder verirrt zu den Pantheismen fithrt, wird durch den Sinn (er ist nicht
unbedingt das Gefihl) fiir die Allgegenwart Gottes verlingert, neu geschaffen und
ins Ubernatiirliche erhoben“28,

So wie fiir Ignatius von Loyola der zentrale Grundsatz ,,Gott suchen und finden
in allen Dingen“ immer christologisch verstanden wurde??, so ist auch fiir Teilhard
de Chardin das Gottsuchen christologisch bestimmt, das heifit fiir ibn: in der tatsach-
lichen Heilsordnung ist Gott als Schopfer und Erléser immer in Jesus Christus. Die
Transparenz der Dinge auf Gott hin wird so fiir Teilhard zur Transparenz der
Dinge auf Jesus Christus hin.

So tief uns auch der ,Wandel in Gott“ verandern mag, die sichtbare Ordnung der
Dinge wird dadurch nicht verindert: ,Vor allem verdndert das Erscheinen des
Gottlichen die sichtbare Ordnung der Dinge ebensowenig, wie die eucharistische
Wandlung fiir unser Auge die heiligen Gestalten verindert. Weil das psychologische

25 Ebda. S. 153.

% Ebda. S. 154.

% Vgl hierzu: A. Haas — P. Knauer, Ignatius von Loyola, Das geistliche Tagebudh.
Freiburg - Basel - Wien 1961. S. 130 ff.



286 Adolf Haas

Ereignis in seinen Anfingen nur als eine innere Spannung oder ein Glanz in der
Tiefe erscheint, bleiben die Verbindungen zwischen den Geschopfen genau die glei-
chen; sie treten nur in ihrem Sinn deutlicher hervor. Ahnlich jenen durchsichtigen
Stoffen, die ein eingeschlossener Strahl vollstindig mit Licht erfiillen kann, erscheint
die Welt fiir den christlichenn Mystiker von einem inneren Licht durchflutet, das ihr
Relief, ihren Bau und ihre Tiefen deutlicher hervortreten 1afit. Dieses Licht ist nicht
nur eine oberfldchliche Farbung, die ein grober Sinnengenuf fassen kann. Es ist auch
nicht der rohe Blitzstrahl, der die Dinge zerstért und das Auge blendet. Es ist das
ruhige und machtvolle Leuchten, erzeugt durch die Synthese aller Elemente der Welt
in Jesus. Je vollendeter die Wesen, in denen es spielt, ihrer Natur nach sind, um so
niher und fithlbarer scheint dieses Leuchten; und je fithlbarer es sich zeigt, um so
deutlicher werden die Dinge, die es umfliefit, in ihren Umrissen, und um so ferner in
ihrer Tiefe. Wenn es erlaubt ist, ein geheiligies Wort leicht abzuindern, dann wiir-
den wir sagen, dafl nicht das Erscheinen, sondern das Durchscheinen Gottes im Uni-
versum das grofle Geheimnis des Christentums sei. O ja, Herr, nicht nur der Strahl,
der streift, sondern der Strahl, der durchdringt. Nicht Deine Epiphanie, Jesus,
sondern Deine Diaphanie“2s.

Freilich, Teilhard 1afit keinen Zweifel daran, dafl dieses geistliche Eindringen in
die Tiefe der Dinge — ganz besonders wenn es sich im Glauben an Jesus Christus
vollzieht — Geschenk Gottes, unerzwingliche Gnade ist: , Nichts ist bestandiger und
nichts ist fliichtiger — nichts ist inniger mit den Dingen vermischt und zugleich leich-
ter von ihnen zu trennen — als ein Lichtstrahl. Wenn sich der Géttliche Bereich uns
als ein Glithen der inneren Schichten des Seins zeigt, wer kann uns dafiir biirgen, dafl
diese Schau andauert? Niemand als der Strahl selbst. Keine Macht der Welt kann
uns hindern, die Freuden der Diaphanie zu kosten; denn sie liegt tiefer als jede
Macht — und aus dem gleichen Grunde kann auch keine Macht der Welt ihr Auf-
leuchten erzwingen ... Die Wahrnehmung der Allgegenwart Gottes ist wesentlich
ein Schauen, ein Kosten, das heiflt eine Art intuitiver Erkenntnis gewisser hoherer
Eigenschaften der Dinge. Wir kénnen sie also weder durch irgendeine Beweisfiih-
rung noch durch irgendeinen menschlichen Kunstgriff unmittelbar gewinnen. Diese
Wahrnehmung stellt ohne Zweifel die hichste erfahrungsmifige Vollendung des
Lebens dar und ist, wie dieses, ein Geschenk. Und nun sind wir — in unserem Innern
— an den Rand der geheimnisvollen Quelle zurtickgekehrt, zu dem wir — zu Beginn
des zweiten Teiles — hinuntergestiegen waren, um ihr Hervorsprudeln zu beobach-
ten. Die Anziehung Gottes zu erfahren, empfanglich zu sein fiir den Zauber, fir die
Dichtigkeit und die letzte Einheit des Seins, das ist die hochste und zugleich die
vollkommenste Art, unser ,Wachstum zu erleiden’. Aus der Schopfungstat Gottes
ergibt sich folgerichtig, dafl Er sich von uns suchen und finden lassen will: ,Posuit
homines . .. si forte attrectent eum.’ Seine zuvorkommende Gnade schwebt immer
iiber uns, um unseren ersten Blick und unser erstes Gebet anzuregen. Die Initiative
und das Aufwedken gehen immer von Thm aus; und wie immer sich unsere mysti-
schen Fihigkeiten auch weiterentwickeln mégen, auf diesem Gebiet verwirklicht
sich kein Fortschritt, der nicht eine neue Antwort auf ein neues Geschenk ist. ,Nemo
venit ad me, nisi Pater traxerit eum.” So miissen wir denn an den Anfang unserer

2% Ebda. S. 155.



Welt in Christus — Christus in Welt 287

Uberflutung durch den Géttlichen Bereich ein instindiges und immerwéhrendes
Gebet setzen — das Gebet, das um das grundlegende Geschenk fleht: ,Domine, fac
ut videam." — Herr, wir wissen und wir erahnen, daff Du iiberall um uns bist. Aber
es scheint, als hitten wir einen Schleier vor unseren Augen. Lafl Dein universelles
Antlitz von dberallher leuchten: ,illumina vultum tuum super nos.’ Mége Dein tiefer
Glanz das Innerste bis in die dichten Dunkelheiten erhellen, in denen wir uns
bewegen. ,Sit splendor Domini nostri super nos.’ Sende uns dafiir Deinen Geist,
,Spiritus principalis‘, dessen entflammendes Wirken allein die grofle Umgestaltung
beginnen und vollenden kann, von der alle innere Vollkommenheit kommt und
nach der Deine Schopfung seufzt: ,Emitte Spiritum tuum, et creabuntur et RENO-
VABIS FACIEM TERRAE “2,

2. Der Mensch: Zentrum der Konstruktion des Universums und Schnittpunkt der
kosmischen Entwicklungslinien

Der Mensch ist nach Teilhard de Chardin aber nicht nur Zentrum der Perspektive,
sondern zugleich auch der Konstruktion des Kosmos und Schnittpunkt der wesent-
lichen kosmischen Entwicklungslinien. Es ist also keine subjektive Tduschung, wenn
dem Menschen mit seinem Selbstbewufltsein ein wesenhafter Vorrang gegeniiber
allen iibrigen Geschdpfen eingerdumt wird, denn der Mensch steht auch in der
Entfaltungsgeschichte des Kosmos an der Spitze der kosmischen Entwicklung. Die
Notwendigkeit, daf jedes menschliche Wesen subjektives Zentrum einer Perspek-
tive, eines kosmischen Blickfeldes ist, fillt mit der objektiven Struktur des sich ent-
faltenden Kosmos zusammen, der evolutiv anf den Menschen hin konvergiert. Der
Mensch wird so zur Sinngestalt der Konstruktion des Kosmos. Darum sagt Teilhard:
,Wohl ist ein Beobachter dem banalen Zwang unterworfen, den Mittelpunkt der
durchwanderten Landschaft, wohin er auch gehe, in sich zu tragen. Aber wie verhilt
sich der Spazierginger, wenn er auf seinem Weg zufillig an einen von der Natur
bevorzugten Ort gelangt, wo sich Strafien oder Téler kreuzen und wo nicht nur der
Blick, sondern auch die Dinge nach allen Seiten hin ausstrahlen? Dann fallt der
subjektive Gesichtspunkt mit einer objektiven Gliederung der Dinge zusammen und
Wahrnehmung entfaltet sich in ihrer ganzen Fiille. Die Landschaft entrétselt und
erhellt sich. Man sieht. Dies scheint wohl das Vorrecht des menschlichen Erkenntnis-
vermogens zu sein. Man mufl nicht unbedingt ein Mensch sein, um die Dinge und die
Krifte ,um uns herum' wahrzunehmen. Alle Tiere vermégen dies ebensogut wie wir.
Doch der Mensch allein nimmt in der Natur eine solche Stellung ein, dafl diese Kon-
vergenz der Linien nicht nur von ihm gesehen wird, sondern auch strukturelle Bedeu-
tung hat ... Kraft der Beschaffenheit und der biologischen Eigenheiten des Denk-
vorganges befinden wir uns an einem einzigartigen Platz, an einem Knotenpunkt,
der den gesamten unserer Erfahrung gegenwirtig zugénglichen Ausschnitt des Kos-
mos beherrscht. So ist der Mensch Zentrum der Perspektive, zugleich aber auch Zen-
trum der Konstruktion des Universums . .. Wenn Sehen wirklich hoheres Sein ist, so
laft uns den Menschen betrachten, und unser Leben wird reicher sein®so, ‘

Fiir Teilhard wird der Mensch zum ,Schliissel des Universums®, weil in seinem
reflexen Selbstbewufitsein das Hauptthema der Evolution des Kosmos zu seinem

2 Ebda. S. 156f.
30 Der Mensch im Kosmos, S. 41.



288 Adolf Haas

krénenden Abschlufi kommt und auf der Ebene des Humanen neu entspringt und
einen geradezu unendlichen Horizont zukiinftiger Entwicklungen im Reich der
Noosphire erahnen 14fit. Das Grundthema der Kosmogenese, das Teilhard in zahl-
reichen Schriften von immer neuen Ansitzen her zu umschreiben versucht hat und
das wir im zweiten Teil unserer Arbeit dargestellt haben3, ist dieses: die Kosmoge-
nese ist die Entwicklungsgeschichte eines stets wachsenden Bewufitseins in einem sich
immer mehr komplizierenden und verinnerlichenden Weltstoff. Jedem Ding dieses
Universums kommt ein materielles Aufien und ein bewuftseinsanaloges Innen zuse.
Jeder entscheidende Fortschritt in der Evolution des Kosmos bedeutet eine Vertie-
fung und Steigerung des Innen und damit des Bewufitseins. Das hohere Bewufltsein
wirkt aber wieder auf das materielle Auflen und verleiht diesem einen héheren
Ordnungs- und Komplexititsgrad. Der hhere Komplexititsgrad der Materie gibt
aber wieder einem hoheren Bewufitsein den Weg frei. Dieser Proze8 der Verinner-
lichung der Materie und des wachsenden Bewuftscins setzt sich bis an die Grenze des
tierischen Bewuftseins fort, das bereits eine Umweltbeziehung, aber noch kein
Selbstbewuftsein und keine Weltbeziehung besitzt. Sollte hier ein Fortschritt in der

1 Vgl. GuL, Heft 3 (1964) 184 {f.

32 Unter den modernen Ergebnissen der Naturwissenschaften gewinnen in wachsendem
MaR diejenigen der Biochemie Bedeutung fiir den Menschen. Dabei zcigt sich immer mehr
die Aussage Teilhards, dafl der Materie eine Innenscite zukommt, dafl sic also gleichsam
Trager bewufitseinsanaloger ,Informationen® ist, als eine naturwissenschaftliche Realitit.
Neuerdings hat Prof. Dr. G. Weitzel, Direktor des Physiologisch-Chemischen Instituts
der Universitit Tibingen, dazn folgendes gesagt: ,Hier scheint der Hinweis erbracht, daf§
der landldufige Begriff von der sogenannten geistlosen Materie durch die Nukleinsiureschrift
der Natur widerlegt wird. Denn die genetisch wirksamen Nukleinsiuren sind nicht nur
organisch-chemische Molekiile, sondern zugleich Trager einer Information, die nichts Gerin-
geres enthilt als die Baupline und die Funktionszentren der belebten Natur. Ebenso wie man
bei einem Buche einerseits nach seiner stofflichen Zusammensetzung, andererseits nach seinem
Gedankeninhalt fragen kann, ist man zu der gleichen Frage auch bei den hochmolekularen
Nukleinsiuren berechtigt (Weltanschauliche Aspekte der Biochemie. In: Naturwiss. Rund-
schan 17 [1964] S. 220). Ahnlich hat sich der Direktor am Max-Planck-Institut fiir Virus-
forschung in Tibingen, G. Schramm, geduflert: ,Das Thema (,Biochemische Grundlagen
des Lebens’) umfafit eigentlich den Inhalt ciner ganzen Wissenschaft, nimlich der Biochemie,
, oder sogar mehrerer Wissenschaftszweige, die heute unter dem Begriff der molekularen Bio-
logie zusammengefaflt werden. Der gemeinsame Gedanke, der dieser Forschungsrichtung
zugrunde liegt, ist es, das Leben als molekulare Erscheinung zu erfassen, oder, wie es Teil-
hard de Chardin ausdriickte, das Leben als Auswirkung der Komplexitit der Materic zu
verstehen. Es zeigt sich immer deutlicher, daf auf der komplexen Stufe der Materie, wie sie
in den Lebewesen vorliegt, ganz neuartige Eigenschaften und Maglichkeiten zutage treten,
die bei der Betrachtung des Atoms als niederer Organisationsstufe der Materie nicht cinmal
zu ahnen sind. Die sich hier anbahnende Entwicklung sowohl experimenteller als auch geisti-
ger Art verdient meines Erachtens die volle Aufmerksamkeit der Uffentlichkeit, soweit diese
Gberhaupt an neuen geistigen Stromungen interessiert ist. Hinsichtlich der Entwicklung neuer
Gedanken kann sich die molekulare Biologie durchaus mit der Weltraumforschung messen,
die zwar das Machtgefithl des Menschen gewaltig erhdht, aber im ganzen gesehen den Men-
schen doch eher von sich ablenkt, als zu sich hinfithrt. Albert Schweitzer hat cinmal gesagt:
,Wir leben in einer gefihrlichen Welt. Der Mensch beherrscht die Natur, bevor er gelernt
hat, sich selbst zu beherrschen‘® (Biochemische Grundlagen des Lebens. In: Naturwiss. Rund-
schau 16 [1963] S. 89; vgl. auch: G. Schramm, Idee und Materie in der modernen Bio-
logie. Bremen 1964).



Welt in Christus — Christus in Welt 289

Evolution erzielt werden und das heiflt also in der Richtung eines héheren Bewufit-
seins, so konnte er nur in der Durchbrechung der engen Instinktschranken liegen und
das heillt, es mufite der Schritt vom tierischen instinkt- und korpergebundenen Um-
weltsbewufltsein zum weltbezogenen Selbstbewufitsein des Menschen vollzogen wer-
den. Dafl dieser Schritt zur Reflexion nicht nur ein evolutiver Entwicklungsschritt,
sondern geradezu eine ,Revolution“ war, hat Teilhard immer wieder betont: ,In
den Organen ist scheinbar fast nichts gedndert. Doch in der Tiefe geht eine grofie
Revolution vor sich: das Bewuftsein quillt und sprudelt zwischen iiberempfindlichen
Bezichungen und Vorstellungen; und zugleich ist es imstande, in der Unbefangenheit
seiner zusammengefafiten Fihigkeiten sich selbst wahrzunehmen — all das zum
erstenmal “3?2, Diese grofite Revolution in der Kosmogenese ist freilich auch nach Teil-
hard nicht zu denken ohne den transzendenten Einflufl des seiner Schépfung zu
allen Zeiten und an allen Orten inexistenten Schopfers. Der Einbruch der Reflexion
in die Schopfung eréffnet im Menschen nicht nur die dufiersten kosmischen Perspek-
tiven, sondern liflit den Menschen auch aufbrechen nach einem ganz anderen Hori-
zont, der ihm nur in Bild und Gleichnis fafibar ist: das Geheimnis Gottes. Das tiefe
Wort des Dichters und Altmeisters der vergleichenden Morphologie, Goethe, gilt
auch hier: Der Mensch ist ,das erste Gesprach, das die Natur mit Gott halt“.

Die Entwicklung eines neuen Sinnes fiir die kosmischen Dimensionen des Menschseins
und der menschlichen Handlung

Daf der Mensch durch das Gottesgeschenk des Geistes nicht nur ein reflexes Zen-
trum darstellt, von dem aus die geistige Strahlungskraft den ganzen Kosmos und
vor allen Dingen den Menschen selbst durchdringt, sondern dafl eben dieser Mensch
auch und vor allem die Sinn- und Zielgestalt der jahrmillionenlangen Entwick-
lungsgeschichte des Kosmos ist, ist eine Tatsache — mag man sie deuten wie man
will —, die wir erst langsam in ihrer fundamentalen Bedeutung fir unsere geistige
und geistliche Existenz zu assimilieren beginnen. Des Menschen Sein und Tun
hat eine konstruktive Bedeutung fiir den Kosmos. Das gilt fiir die vergangene kos-
mische Geschichte, die als eine Geschichte auf den Menschen hin zu sehen ist; und
das gilt vor allem fiir die gegenwartige und zukiinftige Geschichte des Menschen: der
Mensch wird immer mehr konstruktives Zentrum der Welt und der Menschheit. Wie
aus einem Kindheitstraum erwachen wir heute zu der schwerwiegenden Einsicht, daf§
seit langem der Mensch nicht nur gestaltend Hand angelegt hat an die kosmischen
Urkrifte des Atoms, sondern daf} er gestaltend (mit konstruktiven und destruktiven
Maoglichkeiten!) Hand anlegt ans Lebendige und an seine eigene menschliche
Existenz. Man mag Teilhards Leben und Werk beurteilen wie man will, das eine
bleibt unverlierbar giiltig: er hat uns in unvergleichlich eindringlicher Weise die
konstruktive Bedeutung des Mensch-Seins und des menschlichen Tuns zum Bewufit-
sein gebracht und hat uns gelehrt, vor der ebenso gefihrlichen wie verheiflungs-
vollen Weltsituation nicht die Augen zu verschlieRen, sondern sie geradezu als
Schopfungsauftrag zu verstehen, den wir entweder erfiillen oder dem wir uns dngst-
lich versagen konnen. Wann hat die Stunde des geistigen und geistlichen Menschen

32a Der Mensch im Kosmos, S. 155.



290 : Adolf Haas

mehr geschlagen als heute, wo wir erkennen, welch kosmisch-konstruktive Bedeutung
vor allem unser von der Gnade Christi durchformtes menschliches Tun hat?

Es gilt darum einen neuen Sinn zu gewinnen fiir die Dimensionen, die uns die
Betrachtung des Menschen als Konstruktionszentrum des Kosmos eréffnet hat: ,Seit-
dem der Mensch ins Dasein getreten ist, wird er sich selbst zum Schauspiel dar-
geboten. Seit Jahrtausenden betrachtet er tatsiichlich nur sich selbst. Und dennoch
steht er kaum am Beginn ciner wissenschaftlichen Ansicht fiber seine Bedeutung
innerhalb der Natur der Welt. Wundern wir uns nicht, daf dieses Erwachen so
langsam vor sich geht! Oft ist nichts schwieriger wahrzunehmen, als was uns ,in die
Augen springen‘ sollte. Bedarf das Kind nicht einer Erziehung, um die Bilder zu
scheiden, die sich seiner eben erst dem Licht geéffneten Netzhaut aufdrangen? Der
Mensch bedurfte zur endgiiltigen Entdeckung des Menschen einer ganzen Reihe von
,Sinnen’, deren stufenweise Erwerbung — wir werden es noch zeigen — sich mit der
Geschichte der Geisteskdmpfe deckt und ihre Epochen bestimmt“33,

Zuerst der ,Sinn fiir den in seiner Gréfle und seiner Kleinheit unermefilichen
Raum, dem es gelingt, in einem Bereich von unbestimmtem Ausmaf die Kreise der
uns umdrangenden Dinge zu entwirren und in die Ferne zu riicken“34,

»Das biologische Faktum einer Noogenese enthilt fiir mich keinen ergreifenderen
und keinen aufschlufireicheren Vorgang als die Anstrengung des Verstandes, der
sich seit den Anfdngen bemiiht, Schritt fiir Schritt die ihn einkreisende Illusion der
Néhe zu iiberwinden. Im Verlauf dieses Ringens um die Beherrschung der Dimen-
sionen und der Gestalt des Universums hat sich zuerst der Raum unterworfen:
natiirlich, denn er war greifbarer. Faktisch war anf diesem Gebiet die erste Runde
gewonnen, als, schon vor langer Zeit, ein Mensch (vermutlich ein Grieche vor Aristo-
teles) die scheinbare Flachheit der irdischen Welt znsammenbog und die Intuition
hatte von Antipoden. Seitdem rollte sich auch das Firmament um die runde Erde.
Aber man hatte den Mittelpunkt der Sphédren auf einen falschen Platz verlegt.
Durch seine Lage lihmte er unrettbar die Elastizitit des Systems. Erst zur Zeit
Galileis wurde der alte Geozentrismus wirklich gebrochen, und die Himmelsriume
fanden sich nun frei fiir die grenzenlosen Ausmafle, die wir ihnen seitdem zuerkannt
haben. Die Erde erschien als ein Kérnchen in der Staubwolke der Gestirne. Das
unermeflich Grofle wurde méglich — und so war, der Symmetrie gehorchend, auch
das unermeflich Kleine pldtzlich aufgetaucht“ss,

Sodann der ,Sinn fir die Tiefe der Zeit, der nicht ruht in der Bemiihung, die
Ereignisse, die fiir unser Auge wie von einer Art von Schwerkraft in eine diinne
Schicht von Vergangenheit zusammengedringt werden, iiber ungezihlte Glieder
hinweg in einen unendlich fernen zeitlichen Abstand zuriickzustofen“3s,

»Die Tiefendimension der Weltalter, fiir die sichtbare Anhaltspunkte fehlen,
bedurfte viel lingerer Zeit, um wahrgenommen zu werden. Die Bewegung der Ge-
stirne, die Form der Berge, die chemische Natur der Stoffe: schien nicht die ganze
materielle Welt in ihren Ordnungen eine bestindige Gegenwart auszudriicken? Der
Physik des 17. Jahrhunderts war es unméglich, einem Pascal das Gefiihl fiir den
Abgrund der Vergangenheit einzufléfen. Um das tatsichliche Alter der Erde und
dasjenige der Elemente zu entdecken, muflte sich der Mensch gelegentlich fiir ein
Objekt von mittlerer Verdnderlichkeit interessieren: etwa fiir das Leben, oder gar

33 Ebda.
3 Ebda.
35 Ebda.
38 Ebda.

.5,

. 5—6.

. 206—207.
.6

LnNnwmw;nn



Welt in Christus — Christus in Welt 291

fir die Vulkane. Durch eine enge Spalte — die eben entstehende ,Naturgeschichte’
— begann seit dem 18. Jahrhundert das Licht in die groflen Tiefen unter unseren
Fiiflen einzudringen. Freilich wurde zur Zeit dieser Anfinge die fiir die Entstehung
der Welt nétige Zeitdauer noch recht bescheiden bemessen. Doch zumindest war ein
Anfang gemacht, eine Tiir gedffnet worden. Nachdem die Renaissance das Gemauer
des Raumes erschiittert hatte, begann seit Buffon der Boden (und folglich auch die
Dedke!) der Zeit zu wanken. Unter dem unaufhérlichen Druck der Tatsachen hat sich
dieser Prozef seitdem stindig beschleunigt. Seit bald zweihundert Jahren erweitert
sich fiir uns die Welt, und immer noch kdnnen wir die Spiralen ihres Entwicklungs-
wegs nicht ermessen. Immer grofler wird die Entfernung zwischen den einzelnen
Windungen und immer neue Windungen erscheinen in noch grofierer Tiefe .. .“%7.

Sodann der Sinn fiir Zahl, Proportion, Qualitit, Bewegung und fiir das Organi-
sche: ,Sinn der Zahl, der unbeirrbar die schwindelerregende Menge belebter und
unbelebter Elemente aufdeckt und bewertet, die bei der geringsten Verdnderung des
Universums beteiligt sind. Sinn fiir Proportion, der nach bestem Vermdgen die
Unterschiede in den Mafistiben erfafit, die nach Ausdehnung und zeitlicher Bewe-
gungsfolge das Atom vom Sternennebel und das unendlich Kleine vom unendlich
Grofien trennen. Sinn fiir Qualitit oder Neuheit, dem es gelingt, ohne die physische
Einheit der Welt zu brechen, in der Natur absolute Stufen von Vollkommenheit und
Wachstum zu unterscheiden. Sinn fiir Bewegung, der fahig ist, den unwiderstehlichen
Fortschritt zu entdecken, der sich hinter der langsamsten Entwicklung verbirgt — die
auflerste Bewegtheit unter dem Schleier scheinbarer Ruhe — das vollig Neue, das
sich mitten in die einférmige Wiederholung des Gleichen hineinstichlt.“ SchlieRlich
noch der ,Sinn fiir das Organische, der aus dem Nebeneinander, das die Oberflédche
darbietet, die natiirlichen Zusammenhéinge und die strukturelle Zusammengehdérig-
keit des Nacheinander und des Miteinander herausfindet. — Solange unser Blick die
eben erwihnten Eigenschaften nicht besitzt, bleibt der Mensch, so sehr man auch
bemiiht ist, uns das Sehen zu lehren, das, was er noch immer in der Vorstellung so
vieler ist: ein ungeborgenes Wesen in einer zusammenhanglosen Welt. — Schwindet
dagegen in unserer Optik die dreifache Tauschung der Kleinheit, der Vielheit und
der Bewegungslosigkeit, so riickt der Mensch miihelos auf den von uns angekiin-
digten Platz im Mittelpunkt: als gegenwairtiger Gipfel einer Anthropogenese, die
selbst Krénung einer Kosmogenese ist. Der Mensch kann sich nicht vollstandig schauen
auflerhalb der Menschheit, noch die Menschheit auflerhalb des Lebens, noch das
Leben auflerhalb des Universums®“ss,

Man konnte alle die genannten Fahigkeiten oder Sinne, die der Mensch nach Teil-
hard haben sollte, um die neue Situation zu bewaltigen, in den einen Sinn fir Ent-
wicklung (oder ,Dauer” oder ,biologische Raum-Zeit“) zusammenfassen. Dartiber
sagt Teilhard: ,Als dem Menschen damals die Unermefllichkeit des Kosmos aufging,
blieben Zeit und Raum, so grof} sie auch sein mochten, dennoch in sich homogen und
voneinander unabhingig. Zwei getrennte Behilter, die sich gewifl immer mehr
erweiterten, in denen sich jedoch die Dinge hiduften und ohne bestimmte physika-
lische Ordnung dréngten. Die beiden Abteilungen hatten sich mafllos erweitert. Doch
im Innern einer jeden schienen die Objekte in bezug auf ihre Versetzbarkeit so frei
wie zuvor. Konnten sie nicht nach Belieben an diesen oder an jenen Platz gesetzt
werden? Konnte man sie nicht vorriicken, zuriickschieben und sogar ausscheiden,
ganz nach Belieben? — Zwar lieff man sich formell auf ein Spiel mit solchen Gedan-
ken nicht ein, aber man hatte noch keinen klaren Begriff davon, in welchem Maf}

37 Ebda. S. 207. 3 Ebda. S. 6—7.



292 Adolf Haas

und weshalb es unmoéglich war. Dies war einfach eine Frage, die man nidht stellte.
Erst mitten im 19. Jahrhundert und wieder unter dem Einflufl der Biologie begann
sich endlich Licht zu verbreiten und man entdeckte den unverriickbaren Zusammen-
hang aller Existenzen. Die Verkettungen des Lebens — und bald danach die Ver-
kettungen der Materie. Das kleinste Kohlenstoffmolekiil zeigte sich nun in seiner
Natur und in seiner Lage als Funktion des gesamten Stirnumlaufs — und das
kleinste Protozoon (Einzeller) strukturell dem Gewebe des Lebens derartig verbun-
den, daf seine Existenz hypothetisch nicht annulliert werden konnte, ohne daf sich
sogleich ipso facto das gesamte Netz der Biosphire aufgeldst hitte. Die Uerteilung,
das Nacheinander, die Solidaritit der UWesen, die entstehen aus ihrem Uerwachsen-
sein in gemeinsamer Genese. Zeit und Raum, die sich organisch vereinen, um mit-
einander den Weltstoff zu weben . .. Dies ist unser Standpunkt — dies ist unsere
heutige Ansicht ... In unserem Geist vollzieht sich allmihlich seit eineinhalb Jahr-
hunderten das vielleicht wunderbarste Ereignis, das seit dem Sprung zum Ich-
bewufitsein jemals von der Geschichte verzeichnet wurde: das Bewufltsein gewinnt
fur immer Zutritt zu einem Rahmen neuer Dimensionen; damit ersteht ein vollig
neues Universum — ohne Anderung einer Linie oder Falte — durch einfache
Umwandlung seiner inneren Eigenschafien. Bisher schien die Welt statisch und
zerlegbar auf den drei Achsen ihrer Geometrie zu ruhen. Jetzt hilt siec aus einem
Guf} zusammen. Was den ,modernen’ Menschen ausmacht und weshalb man ihn als
einen solchen bezeichnen kann (in diesem Sinn sind viele unserer Zeitgenossen noch
nicht modern), ist eine Fahigkeit, nicht nur im Raum, nicht nur in der Zeit, sondern
in der ,Dauer’ zu sehen — oder, was dasselbe besagt, in der biologischen Raum-Zeit;
daraus aber ergibt sich iiberdies, dafl man nichts mehr auf andere Weise sehen kann
— nichts — und vor allem sich selbst“%.

Der evolutive Sinn und seine Bedeutung fiir das geistliche Leben

Hat ,die Verstrickung in die Dauer“4 und das Bewufitwerden dieser Verstrickung
in einem Sinn fiir Entwicklung auch etwas mit dem geistlichen Leben eines modernen
Menschen zu tun? Oder mufl sich der moderne Mensch — eben weil er modern ist —
wenn er gleichzeitig ein geistliches Leben fithren will, leidend und streitend so mit
diesem ,Zeitgeist® auseinandersetzen, dafl er ihn — der héheren Giiter des geist-
lichen Lebens willen — als mehr oder weniger belanglos oder gar gefahrlich beiseite
schiebt? Oder gibt ihm das Bewufitwerden der ,Verstrickung in die Dauer” Ein-
sichten in einen die Gesamtschopfung umfassenden Prozel, dessen Thema war, ist
und sein wird: der Mensch? Einsichten also, auf denen als dem natiirlichen Funda-
ment auch das geistliche Leben eines modernen Menschen aufruhen wird und viel-
leicht anfruhen muff. Wenn man weiterhin bedenkt, dafl geistliches Leben einfach
und schlicht als Nachfolge Christi verstanden werden kann und der menschgewor-
dene Gott gerade in der universellen Heilsbedeutung seiner Menschheit und Mensch-
lichkeit fiir uns Weg zu Gott, Wahrheit aus Gott und Leben in Gott ist, dann wird
man auch das Grundtbema der Evolution (die Menschwerdung des Menschen) nicht
mehr in unverschnlichen oder doch wenigstens bedeutungslosen’ Gegensatz setzen
zum Grundthema unseres gnadenhaften Heils (die Menschwerdung Gottes). Wir
werden im Gegenteil erkennen wie in der Heilsgeschichte in Christus — unbeschadet
ihrer Gibernatiirlichen Gnadenhaftigkeit — das Grundmotiv der natiirlichen Schép-
fungsgeschichte in gnadenhafter Uberformung und Erneuerung weiterklingttl. Und

% Ebda. S. 207ff. % Ebda. S. 209.
4 Man erinnere sich an das tiefsinnige Gebet bei der Opferung in der heiligen Messe:
»Gott, Du hast die Wiirde der menschlichen Natur wunderbar erschaffen und noch wunder-



Welt in Christus — Christus in Welt 298

zwar wird gerade ein ,Sinn firr Entwicklung® uns ein Gespiir dafiir vermitteln,
welches die Grundgesetze der natiirlichen Schépfungsgeschichte sind, die auch in
iiberhohter (d. h. in der durch die Siinde gestorten, durch die Erlosung aber wunder-
barer wiederhergestellten) Form Leitmotive geistlichen Verhaltens sein kénnen. Daf}
hiermit einem Naturalismus und landliufigen Humanismus Vorschub geleistet
wiirde, wire ein boses Mifiverstindnis unseres Anliegens. Wir werden spiter dieses
Mifiverstindnis mit Gedanken Teilhards zu widerlegen versuchen.

Zuvor noch einmal ein Wort zum Begriff der Evolution, wie ihn Teilhard versteht.
Man darf die Evolution keineswegs mit dem alten Darwinschen Transformismus
gleichsetzen. Teilhards Idee von der Evolution ist umfassender und meint einfach,
dafl wir nicht in eine fertige Schépfungsordnung gestellt sind, sondern in einen
Prozef} der Kosmogenese, die auf den Menschen hinzielt, im Menschen gleichsam zu
sich selbst kommt und neu und andersartig in der menschlichen Kulturgeschichte ent-
springt und weitergefiihrt wird — mit dem Endziel einer geeinten Menschheit in
einem letzten, personalen und héchsten Zentrum (Punkt Omega). Die Kosmogenese
ist also in ihrer Gesamtheit nichts anderes als die sichtbare (terminative) Seite der
Erschaffung der Welt durch Gottes alle Riume und Zeiten durchwaltendes Schop-
fungswort. Claude Tresmontant sagt darum sehr richtig: , Evolution darf also nicht
ganz einfach mit ,Transformismus gleichgesetzt werden. Sie ist keine wissenschaft-
liche ,Theorie‘. Sie bedeutet, dafl das Universum ein zeitliches Phanomen ist, das
heifit, dafl das Universum rund um uns sich im Zustand des Entstehens und Ge-
schaffenwerdens befindet. Der wissenschaftliche Begriff der Evolution ist das erfah-
rungsméflige Gegenstiick zum metaphysischen Begriff der Schépfung: ausgehend vom
Wirklichen, stellen wir auf wissenschaftlicher Ebene fest, daf das Universum kein
J[fertig hingestelltes Ding" ist, sondern eine Reihe von Dingen, die gerade im Zustand
des Geschaffenwerdens sind, eines aus dem anderen. Wie konnte man den metaphy-
sischen Begriff der Schopfung zur wissenschaftlichen Idee der Evolution in Gegensatz
stellen! Nur durch einen zweifachen Irrtum war das moglich: entweder man setzte
ohne Grund voraus, die Schépfung miisse augenblicklich vor sich gegangen sein, oder
man pahm in den naturwissenschaftlichen Begriff der Evolution heimlich eine meta-
physische These hinein, die in ihm nicht enthalten ist, ndmlich die ontologische Auto-
nomie dieser Genese. Alles, was uns der Begriff der Evolution auf der Ebene der
Phinomene, auf der wir uns in der Naturwissenschaft befinden, anzeigt, ist die Zeit-
lichkeit der Schépfung, die sich vor unseren Augen abspielt. Und genau das dachte
Teilhard: ,Die Evolution’, schreibt er, ,ist nicht «schépferischs, wie die Wissenschaft
einen Augenblick lang glauben konnte: sie ist vielmehr der Ausdruck fiir unsere
Erfahrung der Schépfung in Zeit und Raum’ (La place de 'Homme dans I'Univers,
1942)“a2,

Dgﬁ der Mensch Konstruktionsprinzip der Kosmogenese ist, dafl die Evolution die
Geschichte wachsenden Bewufltseins in einem immer mehr sich verinnerlichenden
Weltstoff ist, daBl in der Reflexion des Menschen diese kosmische Bewegung gleich-
sam zu sich selbst kommt und damit der Mensch in seiner Geschichte diese kosmische
Stromung wachsender Vergeistigung (vor allem als Mehrung des BewuRtseins) und
Verinnerlichung nun in personaler Freiheit und Verantwortung selbst in die Hand
nimmt und weiterfithrt — und zwar nicht aus einer belicbigen Willkiir, die wir uns
anmafien, sondern aus einem Schopfungsauftrag, den wir mit unserem Ja oder Nein

beantworten konnen; dafl schlieRlich von der Seite der gnadenhaften Heilsberufung

barer erneuert; laf} uns durch das Geheimnis dieses Wassers und Weines teilnehmen an der
Gottheit dessen, der Sich herabgelassen hat, unsere Menschennatur anzunehmen, Jesus Chri-
stus, Dein Sohn, unser Herr . . .<. -

2 Einfiihrung in das Denken Teilhard de Chardins, Freiburg - Miinchen 1961, S. 28 {.



294 Adolf Haas

in Jesus Christus, unserem Schépfer, Erloser und Vollender, ebenfalls uns ein Mensch-
werdungsauftrag in der Nachfolge Christi entgegenkommt — all das zusammen-
genommen fithrt zu einer grundlegenden Frage der geistlichen Lehre, wie sie uns
Teilhard dargeboten hat: die Heiligung (Verchristlichung) des menschlichen Tuns.

Die Heiligung menschlichen T dtigseins

a) Eine zweifellose Tatsache: ,Die Kirche lehrt, das ganze menschliche Leben, bis
in die sogenannten ,natiirlichen’ Gebiete hinein, konne geheiligt werden. ,0b ihr
esset oder ob ihr trinket . . .%, sagt Paulus. Die ganze Geschichte der Kirche ist dafiir
ein Beweis. Angefangen von den durch Wort und Beispiel der Papste und Kirchen-
lehrer feierlich verkiindeten Richtlinien bis hinab zu den einfachen Ratschlidgen, die
jeder Priester in der Verborgenheit des Beichtstuhles erteilt, im gesamten Wirken
hat die Kirche jhren umfassenden und bis ins einzelne wirksamen Einfluf} stets aus-
geibt, um der Pflichterfillung im Beruf, dem Forschen nach der natiirlichen Wahr-
heit und der Entfaltung menschlicher Tiétigkeit Wiirde zu verleihen, sie emporzu-
heben und in Gott umzugestalten“4s,

b) Eine zweifelhafle Situation: Die Tatsache ist unbestreitbar. Aber der moderne
Mensch mit seinem Spiirsinn fir die raumzeitlichen Wandlungen und vor allem fir
seine Berufung zur Gestaltung der Welt und der Menschheit — ob er sich dessen
reflex bewuflt ist oder nicht, er steht auf jeden Fall mit seiner ganzen Existenz
mitten darin —, dieser moderne Mensch gerit bei der Realisierung der Heiligung
seines Tuns in eine Konflikt-Situation. Dieser Konflikt ist zwar alt und den geist-
lichen Lehrern aller christlichen Jahrhunderte wohlbekannt; man mufl aber klar
sehen, daf} er zu keiner Zeit eine solche Schirfe angenommen hat wie heute: , Warum
stiirzen die Perspektiven des Reiches Gottes, sobald sie aufleuchten, die Rangord-
nung und das Gleichgewicht unseres Tuns nicht um? Wie kann, wer an Himmel und
Kreuz glaubt, dennoch fortfahren, ernstlich an den Wert der irdischen Beschifti-
gungen zu glauben? Wie kann der Gliubige sich aus innerstem christlichen Denken
heraus an alle seine menschlichen Pflichten mit einer Hingabe heranmachen, als ob
er sich Gott nihere? Dieses Wie ist auf den ersten Blick nicht ersichtlich; und dieses
Wie beunruhigt tatsdchlich mehr Gemiiter, als man glaubt“44,

Diese Frage nach dem Wie einer Synthese von natirlichem und iibernatiirlichem
Streben enthalt also das eigentliche Problem, das zum Konflikt fihrt und von Teil-
hard sicherlich iiberspitzt (zur Verdeutlichung — wie er das oft tut) folgendermafien
formuliert wird#: ,Den ehrwiirdigsten Sitzen seines Glaubensbhekenntnisses folgend
nimmt der Christ an, sein Dasein auf Erden setze sich in einem Leben fort, dessen
Freuden, dessen Leiden und dessen Wirklichkeit in gar keinem Vergleich zu den
Verhéltnissen unserer jetzigen Welt stiinden. Dieser Gegensatz und dieses Mifi-
verhiltnis wiirden allein schon geniigen, um uns Uberdrufl und Gleichgiiltigkeit
gegen die Erde einzuflofen. Dazu kommt aber noch die ausdriickliche Aufforderung,
die lasterhafte oder hinfillige Welt zu verdammen oder zu verachten. ,Die Voll-
kommenheit besteht in der Loslosung. Alles, was uns umgibt, ist verachtungswiirdige
Asche. Immer wieder liest oder hort der Gliubige diese strengen, unermidlich
wiederholten Worte. Wie kann er sie mit dem andern Rat vereinen, den er ganz

43 Der gottliche Bereidh, S. 27 f.
4 Ebda. S. 28. 4 Ebda. S. 28 ff.



Welt in Christus — Christus in Welt : 295

allgemein vom selben Meister empfangen hat und der schon von der Natur in sein
Herz eingeschrieben ist: er miisse den Heiden ein Beispiel treuer Pflichterfiillung und
des Eifers geben, ja ihnen sogar auf allen Wegen voranschreiten, die der mensch-
lichen Tatigkeit offenstehen? Lassen wir die enfants terribles und die Faulenzer
beiseite. Sie sind der Meinung, es sei verlorene Miihe, ein Wissen anzusammeln oder
ein Wohlbefinden anzustreben, wie sie es nach ihrem letzten Atemzug ja doch
hundertfach geniefen werden; sie helfen daher bei der Losung menschlicher Auf-
gaben (wie man ihnen unklugerweise gesagt hat — ich zitiere) nur ,mit den Finger-
spitzen'. Es gibt aber Naturen — jeder ,Seclenfithrer’ ist ihnen schon begegnet —,
fiir die sich diese Schwierigkeit bis zu einer bestindig lihmenden Verwirrung stei-
gert. Diese Menschen sehnen sich nach dem Ideal innerer Einheit und sind nun das
Opfer eines echten geistigen Zwiespaltes. Einerseits lockt sie in ihrer Liebe zum
Dasein und in ihrer Lebensfreude ein untriiglicher Instinkt zur Lust am Schaffen und
Frkennen. Anderseits schreckt sie ein hoheres Streben, Gott tiber alles zu lieben,
davon ab, sich auch nur irgendwie zu teilen und in ihren Gefiihlen auch nur im
geringsten von Gott abzuweichen, So wogen gerade in den geistigen Bezirken ihres
Wesens Stromung und Gegenstrémung hin und her; und dieses Hin und Her wird
von den zwei Gestirnen ausgeldst, die miteinander um die groflere Anzichungskraft
auf den Menschen wetteifern . . .: Gott und Welt.“

¢) Die falschen Losungen: Der moderne Mensch hat sich zwar fast schon daran
gewdhnt in den verschiedenen Lebensbercichen mit Konflikten zu leben; aber mit
dem hier genannten grundlegenden Konflikt kann man nicht leben, ohne sich dauernd
mit ihm auseinanderzusetzen und positiv den Weg einer Synthese zu finden. Teilhard
macht auf drei falsche Losungen aufmerksam: ,Im einen Fall dringt der Christ
seine Lust an allem Greifbaren zuriick und zwingt sich, seine Aufmerksamkeit einzig
auf religidse Gegenstiinde zu richten. Er versucht also, in einer Welt zu leben, die
eine moglichst grofle Zahl von irdischen Dingen ausschliefit und auf diese Weise
vergottlicht ist; — im andern Fall schligt er, gereizt durch den inneren Zwiespalt,
der ihn hemmt, die Ratschlige des Evangeliums in den Wind und entschliefit sich,
ein Leben zu fithren, wie es ihm menschlich und aufrichtig scheint; — schlieflich,
und das ist der hiufigste Fall, verzichtet er darauf, zu verstehen. Er gehdrt nic ganz
Gott und nie ganz den Dingen. Unvollkommen in seinen eigenen Augen, unauf-
richtig im Urteil der Menschen, findet er sich damit ab, ein Doppelleben zu fithren.
Ich spreche hier, man mége das nicht vergessen, aus Erfahrung. Diese drei Auswege
sind in verschiedener Hinsicht gefihrlich. Mag man sich untreu werden, sich ange-
widert fithlen oder sich zweiteilen, das Ergebnis ist in allen Fallen gleich schlecht
und ganz bestimmt dem entgegengesetzt, was das Christentum eigentlich in uns
bewirken mufl. Es gibt also zweifellos eine vierte Moglichkeit, dem Problem zu ent-
rinnen. Man mufl innewerden, wie man, ohne der ,Natur‘ das Geringste einzurdu-
men, nur ans Durst nach groflerer Vollkommenheit, die Liebe zu Gott und die
gesunde Liebe zur Welt, das Bemiihen sich loszulsen und das Bemiihen sich zu ent-
falten, miteinander verséhnen und so das eine durch das andere ndhren kann“4.

d) Eine unvollstindige Losung: Sie heiflt ,Die gute Meinung® (recta intentio —
die richtige und auf das Richtige ausrichtende Absicht in allem Tun) und Teilhard
formuliert sie so: ,Das menschliche Handeln ist wertvoll, es bezieht seinen Wert
aber nur von dér Absicht, in der es vollzogen wird“4?. Karl Rahner definiert die gute

4 Ebda. S. 30f. 4 Ebda. S. 32.



296 Adolf Haas

Meinung folgendermaflen: ,Das iibende Bemiihen, die notwendige und doch immer
aufgegebene und immer neu zu vollzichende Einheit zwischen innerer und duflerer
Tat immer vollkommener herzustellen, derart, dafl in dieser Einheit die duflere Tat
immer richtiger und vollkommener werde, weil sie immer reiner und unmittelbarer
aus der richtigen inneren Haltung entspringt und gewissermafien in ihrem Ursprung
gehalten wird, und die innere Gesinnung (als freie Tat gemeint) immer echter und
wahrer wird, weil sie immer mehr sich am Material der greifbaren und harten
Wirklichkeit erprobt und immer mehr sich in ihr verleiblicht, in der sie allein sich
echt vollziehen kann“#8, Fiir Teilhard, der dem Bewufltsein eine konstruktive Bedeu-
tung in der Evolution des Kosmos und des Menschen zuschreibt, der ferner den
kosmischen Prozef auf den personalen Endpunkt des mit der geretteten Menschheit
vereinten Christus {,Christus, amictus mundo®) zustreben sicht, hat die rechte und
auf das Rechte ausrichtende Absicht (,Gute Meinung“ klingt zu abgegriffen und ist
fiir viele suspekt) eine unser Tun konstruktiv auf Christus ausrichtende Bedeutung.
Sie enthilt ein ,auflerordentliches Mafl an Wahrheit®, sie ist ,der goldene Schliissel,
der unsere innere Welt der géttlichen Gegenwart offnet* und ,schafft gleichsam
einen einzigartigen Lebensraum, in dem wir uns einrichten konnen, ohne ihn jemals
verlassen zu miissen“49,

So unverlierbar wichtig die rechte Absicht anch fiir jedes geistliche Streben ist, so
scheint sie fiir die Lésung des Konfliktes, von dem wir oben gesprochen haben, doch
nicht ausreichend zu sein. Warum? ,Diesen Ziigen fehlt, wie uns scheint, die Voll-
endung, nach der unsere innere Ruhe und geistige Freude mit aller Macht verlangen.
Die Vergéttlichung unseres Wirkens durch den Wert der damit verbundenen Absicht
haucht zwar allen Handlungen eine kostbare Seele ein; doch dem Kérper dieser
Handlungen gesteht sie keine Hoffnung auf eine Auferstehung zu. Nun aber brau-
chen wir gerade diese Hoffnung, damit unsere Freude vollkommen werde. — Es
bedeutet schon viel, denken zu diirfen, wenn wir Gott lieben, werde etwas von
unserer inneren Tétigkeit, etwas von unserer operatio, nie verlorengehen. Aber
wird nicht auch diese Arbeit selbst, die Geist und Herz und Hinde leisten, das
Arbeitsergebnis, das Werk, das opus, auf irgendeine Weise ,verewigt’ und geret-
tetP“so,

¢) Die endgiiltige Lisung: Wenn wir den Grundgedanken in Teilbards Geist-
licher Lehre richtig verstanden haben, so geht es ihm nicht darum, die zentrale
Ubung der recta intentio, der rechten Absicht, abzuschaffen; im Gegenteil, es gilt die
richtige und heute einzig wichtige Intention zu finden, die es dem modernen, in die
Wirrnisse und Verheiflungen des modernen Lebens verstrickten Menschen ermég-
licht, ein geistliches Leben zu fithren. Und da geniigt es eben nicht, irgendeine
»fromme“ Meinung unserem Tun hinzuzufiigen, damit dieses Tun durch diese Ab-
sicht beseelt werde. Es gilt vielmehr die ,Seele® des Tuns (operatio) und des Werkes
{opus) selbst zu entdecken und zu unserer Intention zu machen. Darum haben wir
uns so ausfithrlich darum bemiiht, die grundlegende Schopfungs-Intention der Kos-

8 Uber die gute Meinung®, in: GuL 28 (1955) 284 und: Schriften zur Theologie, Bd. 3,
Einsiedeln - Ziirich - Kéln 19614, S. 182.

40 Der gottliche Bereidh, S. 34.

% Ebda. S. 84f.



Welt in Christus — Christus in Welt 297

mogenese im ganzen zu entdecken: Weltentwicklung auf den Menschen hin —
Menschheitsentwicklung auf Gott hin in Christus Jesus, unserem Schépfer und
Erlser. Darum wird jetzt alles, was wir auf der natiirlichen Ebene der Kosmoge-
nese zu entdecken uns bemiihten, fiir unsere geistliche Lehre bedeutungsvoll. Freilich
fehlt uns noch der grundlegende ,Eckstein® in unserem Fundament: die Erscheinung
des Christlichen — ,Le Phénoméne Chretien® oder ,Le Christique® hat es Teilhard
genannt. Wir werden es noch eigens darstellen miissen. Selbstverstindlich haben
wir bisher immer schon auf Christus hin gedacht und werden weiterhin das gar nicht
anders kénnen. Denn in Christus wird erst die eigentliche ,Seele“ unseres Wirkens
und unseres Werkes offenbar: wir bauen an der unzerstérbaren Auferstehungswelt
mit und die ,Keime* dieser Unverginglichkeit liegen bereits in jedem menschlichen
Atemzug und jeder menschlichen Handbewegung. Die endgiiltige Losung heifit also
fiir Teilbard: , Jede Anstrengung trigt dazu bei, die Welt ,in Christo Jesu‘ zu voll-
enden“s1, Wir haben damit den Grundgedanken der Heiligung unseres Tuns ange-
geben. Die konkrete Entfaltung geschieht in den folgenden Artikeln, in denen uns
das Problem der menschlichen Aktion immer wieder begegnen wird. Wir schliefen
jetzt mit einem Gebet Teilhards, das noch einmal das bisher Gesagte zusammenfafit:

»0 doch, Herr, kraft des Anspruchs, den Du selbst ins Innerste meines Willens
gelegt hast, wird es so sein. Ich will, ich habe es nétig, daf} es so sei. Ich will es, weil
ich unwiderstehlich liebe, was Seine fortwihrende Mithilfe mir tiglich zur Wirk-
lichkeit hinzuzufiigen erlaubt. Diesen Gedanken, dieses greifbare Kunstwerk, diese
Harmonie von Tonen, diesen ganz bestimmten Ausdruck der Zuneigung, den kost-
lichen Anflug eines Lichelns oder eines Blickes, alle diese neuen Schonheiten, die in
mir und um mich erstmals auf dem menschlichen Antlitz der Erde erscheinen, ich
liebe sie wie Kinder, von denen ich einfach nicht glauben kann, dafl sie in ihrem
Fleisch vollstindig sterben werden. Wenn ich glaubte, die Dinge wiirden fiir immer
verwelken, hitte ich ihnen denn jemals das Leben gegeben? — Je mehr ich mich
selbst erforsche, um so deutlicher wird mir die psychologische Wahrheit bewufit,
dafl der Mensch nicht einmal den kleinen Finger fiir eine Arbeit riihrt, wenn er nicht
von der mehr oder weniger deutlichen Uberzeugung beseelt ist, er arbeite ein klein
wenig (wenigstens auf Umwegen) am Bau eines Endgiiltigen mit, das heifit an Dei-
nem eigenen Werk, mein Gott. Dieser Gedanke mag jerien fremd und iibertrieben
scheinen, die einfach titig sind, ohne sich dabei bis ins Innerste zu priifen. Und doch
wird auch ihr Handeln von diesem grundlegenden Gesetz bestimmt. Es braucht
nichts weniger als die Anziehungskraft dessen, was man das Absolute nennt — es
braucht nichts weniger als Dich selbst, um die gebrechliche Freiheit, die Du uns
gegeben hast, in Schwingung zu versetzen. Alles, was also meinen ausdriicklichen
Glauben an den himmlischen Wert meiner Arbeitsergebnisse vermindert, entwertet
unheilbar auch meine Fihigkeit zu handeln.

Zeige allen Deinén Gliubigen, Herr, wie ,ihre Werke ihnen' im wahren und
vollen Sinn in Dein Reich ,nachfolgen: ,opera sequuntur illos’. Ohne diesen Glauben
sind sie trige Arbeiter, die keine Aufgabe dringt. Ist aber der menschliche Instinkt
bei ihnen stirker als das Zaudern oder die Sophismen einer ungeniigend erleuchteten
Religion, dann bleiben sie geteilt und im tiefsten Grunde ihres Wesens behindert.
Dann kann man mit Recht sagen, daf die Sohne des Himmels im Bezirk des Mensch-
lichen nicht mit der gleichen Uberzeugung, also nicht mit den gleichen Waffen wett-
eifern kénnen wie die Kinder dieser Erde“sz, (Fortsetzung folgt)

81 Ebda. S. 87.
582 Ebda. S. 85'f.





