
EINÜBUNG     UND     WEISUNG 

Das Gebet des Herrn 

Meditationen über das Vaterunser (VI)* 

7. •Und vergib (erlaß) uns unsere Schulden, wie auch wir vergeben (erlas- 
sen) haben unseren Schuldnern." 

Schon die Brotbitte hat die Ungesichertheit des Christen, der in der Gemeinschaft 
des Gottesvolkes dem Endtag • dem Gericht und dem Offenbarwerden der Königs- 
herrschaft Gottes • zuwandert, gezeigt. Noch mehr tut das die Bitte um Nachlaß 
und Vergebung. Sie deutet nicht nur auf die Mühsale hin, die sich auf dem Weg 
einstellen • niemand würde ohne das tägliche Brot aus der Hand des Vaters das 
Ziel erreichen; niemand hat von sich aus die Kraft des Durchhaltens •, sondern 
nennt das entscheidende Hindernis auf diesem Weg: unsere Sünden. Dieses Hinder- 
nis ist, von unserer Seite gesehen, unüberwindlich; es gleicht nicht nur Steinen, die 
ein Vorwärtskommen erschweren, sondern versperrt das Tor zum Heil, zum Leben 
und zur Herrlichkeit Gottes. Die fünfte Vaterunserbitte ist darum heilsnotwendig. 

1. Das Vaterunser ist ein Jüngergebet; Christus selbst hat es seinen Jüngern 
gegeben; es enthält die notwendigen und unerläßlichen Stücke christlichen Betens. 
Das betrifft auch die Bitte um Vergebung. Sie ist nicht nur für die offenkundigen 
Sünder, sondern für alle Christen bestimmt, mögen sie noch so sehr im Glauben, in 
der Liebe gegründet und gefestigt sein. Niemand darf sie auslassen, etwa unter dem 
Vorwand, er habe gerade gebeichtet, er sei sich im Augenblick keiner Schuld 
bewußt. Man darf sie aber auch nicht nur aus einem unbestimmten, bloß gefühls- 
mäßigen Schuldbewußtsein aussprechen, dem die Einsicht fehlt, nicht nur aus Demut 
oder weil man sich für die Schuld der anderen, für die Kirche der Sünder und die 
Sünde der Welt verantwortlich weiß. Sie hat in erster Linie die eigene, wirkliche 
Schuld vor Augen. Darum sagt das Konzil von Karthago (418): •Wer behauptet, die 
Heiligen sprächen im Gebet des Herrn: .Vergib uns unsere Schuld' nicht für sich 
selber, weil ihnen ja diese Bitte nicht mehr nötig sei, sondern für die anderen, die 
als Sünder in ihrem Volk leben, (und wer behauptet,) darum sage auch kein Heiliger: 
Vergib mir meine Schuld, sondern vergib uns unsere Schuld, damit man besser sehe, 
daß der Gerechte mehr für die anderen als für sich bitte, der sei ausgeschlossen . . . 
Denn wer könnte es ertragen, daß der Beter nicht nur die Menschen, nein, den Herrn 
selbst belügt, da er doch mit den Lippen sagt, er bitte, daß ihm vergeben werde, im 
Herzen aber spricht: er habe keine Schuld, die ihm vergeben werden müsse!" (Neu- 
ner-Roos 684 f.). Das Konzil beruft sich auf das unmißverständliche Wort der Schrift. 
Wenn es im Alten Testament heißt: •Es gibt keinen Menschen, der nicht sündigt" 
(3 Kg 8, 46) und wenn der Psalmenbeter spricht: •Geh nicht ins Gericht mit deinem 
Knecht, denn vor dir ist kein Lebendiger gerecht" (Ps 142, 2), so wird das im Neuen 
Testament noch einmal bestätigt: •In vielem fehlen wir alle" (Jak 3, 2) und: •Wenn 
wir sagen, wir hätten keine Sünde, so betrügen wir uns selbst, und die Wahrheit 
ist nicht in uns" (1 Jo 1, 8). 

Unmittelbar sind es die täglichen Verfehlungen und Nachlässigkeiten, die dem 
Beter der fünften Vaterunserbitte vor Augen stehen müssen, die aktuelle Schuld, 
dessen ihn sein Herz anklagt. Dahinter erheben sich aber für jeden, der sich Gott 

Vgl. Geist und Leben 31 (1958) 299 ff., 380 ff.; 32 (1959) 222 ff., 304 ff., 375 ff. 



310 Einübung und Weisung 

gegenüber sieht, auch die Sünden der Vergangenheit, die vielen Fehlhaltungen sowie 
das Ungute, das auf dem Grund der Seele heimlich lauert und das der Boden ist, aus 
dem die täglichen Sünden hervorgehen. In jeder Sünde, in jedem Versagen, ob 
schwer oder weniger schwer, wird ein dunkler, unheimlicher Hintergrund wahr- 
nehmbar: die Nichtigkeit und Ohnmacht des Menschen, seine Heillosigkeit und 
Verlorenheit. Aus Eigenem vermag er nichts zu seinem Heil beizutragen, ja auf sich 
selbst gestellt würde er in das Dunkel, in den ewigen Tod abstürzen, gleicht er den 
zehn Aussätzigen des Evangeliums, ist er ein Todeskandidat, ist ihm dasselbe Ge- 
schick bestimmt wie der Welt, die in der Flut unterging. 

Das Gebet des Herrn setzt voraus, daß der Christ unterwegs ist. Noch ist das Ende 
nicht da, noch ist darum dem Beter das Endgültige, das im Geheimnis Christi und 
der Kirche schon gekommen ist und das im Glauben erfahren wird, nicht als sicherer, 
unverlierbarer Besitz gegeben, noch muß er um sein Heil bangen. In solcher Lage 
darf ihm nicht nur das Hier und Jetzt, der heutige Tag, die augenblickliche Not vor 
Augen stehen. Er muß vielmehr auf das Ende, auf das Gericht schauen. Das ganze 
Leben muß ihm gegenwärtig sein, sich für ihn in einen einzigen Augenblick zusam- 
menziehen. Nur das entspricht der Intention des Vaterunsers, ja, der letzten Wirk- 
lichkeit des Glaubens. Der Mensch steht immer mitsamt seiner Geschichte vor Gott, 
und jeder Tag ist für ihn der Endtag, Tag der Entscheidung und des Gerichts. 

Was bedeutet in dieser Sicht die Schuld des Menschen? Nicht nur diese oder jene 
Einzelsünde, sondern die Schuld des Menschen im ganzen. Sie ist übergroß. Sie kann 
überhaupt nicht abbezahlt werden. Sie übersteigt in jeder Weise seine Möglichkei- 
ten. Wenn sie im Gleichnis vom unbarmherzigen Knecht mit 10 000 Talenten, das 
sind etwa 41 Millionen Mark, beziffert wird (Mt 18, 24), dann soll ihre Unvorstell- 
barkeit nur einigermaßen anschaulich gemacht werden; sie ist mit der Schuld des 
Mitknechtes von 100 Denaren oder 80 Mark, einer Schuld unter Menschen, nicht 
vergleichbar, zwischen ihnen erhebt sich ein unübersteigbarer Abgrund. 

Erst jetzt wird klar, was mit der Bitte •Erlaß, vergib uns unsere Schulden, unsere 
Sünden" gemeint ist. Matthäus spricht von Schulden, Lukas von Sünden. Im ersten 
Fall ist mehr an die sachliche Schuld gedacht, an das, was der Mensch Gott schuldig 
geblieben ist und täglich schuldig bleibt, was darum am Tag des Gerichts von ihm 
eingefordert werden kann, die Erfüllung der Gebote, im zweiten mehr an die per- 
sonale Schuld, an die Verweigerung der Ganzhingabe des Herzens, die der Mensch 
Gott schuldet, die er von sich aus aber gar nicht leisten kann, an die Gleichgültigkeit 
Gott gegenüber, an die Mißachtung seiner Einzigkeit, an die Undankbarkeit und 
Beleidigung, die in jeder Sünde liegt. Dort steht der Beter mehr als Knecht vor Gott 
als seinem Herrn, hier mehr als Kind vor dem Vater. In beiden Fällen ist er außer- 
stande, seine Schuld wiedergutzumachen. Er ist auf Nachlaß und Vergebung ange- 
wiesen. Auch damit kommt noch einmal die Doppeldeutigkeit der Schuld zum Vor- 
schein. Von der Bitte um Nachlaß der Schulden heißt es im Evangelium vom unbarm- 
herzigen Knecht: •Da er nicht zahlen konnte, befahl sein Herr, ihn, sein Weib, seine 
Kinder und seine ganze Habe zu verkaufen und (vom Erlös) zu zahlen. Da warf sich 
ihm der Knecht zu Füßen und sagte: Herr, habe Geduld mit mir, dann werde ich dir 
alles zahlen" (Mt 18, 25 f.). Von der Bitte um Vergebung der Schuld heißt es im 
Evangelium vom verlorenen Sohn: •Vater, ich habe gesündigt wider den Himmel 
und vor dir; ich bin nicht wert dein Sohn zu heißen, halte mich wie einen deiner 
Tagelöhner" (Lk 15, 18 f. 21). 

Wo diese Bitte gestellt wird, hat der Beter die Zuversicht, daß ihm Erhörung 
gewährt wird, andernfalls käme sie einem Schrei der Verzweiflung gleich, denn es 



Einübung und Weisung 311 

gibt für ihn keine andere Rettung vom Tod als Nachlaß und Vergebung. Im Glauben 
und nur dort weiß er, daß Gott barmherzig und stets zum Verzeihen bereit ist. •Da 
erbarmte sich der Herr jenes Knechtes, ließ ihn frei und schenkte ihm die Schuld" 
(Mt 18,27). Und wiederum: •Als er noch fern war, erblickte ihn sein Vater und 
ward von Mitleid gerührt; er lief ihm entgegen, fiel ihm um den Hals und küßte 
ihn" (Lk 15, 20). Das Wissen um die verzeihende Liebe Gottes ist der Grund, aus 
dem die fünfte Vaterunserbitte aufsteigt. Die Frohbotschaft von der Erlösung sagt 
dem Beter: Was der Mensch Gott schuldet, hat Gottes Sohn für ihn gezahlt. Er hat 
den wider ihn lautenden Schuldschein mit seinen Forderungen ausgelöscht und ver- 
nichtet, indem er ihn ans Kreuz heftete (Kol 2,13 f.). Jesu Blut ist das Lösegeld für 
seine Sünden (1 Pt 1,18 f.). Um einen hohen Preis ist er erkauft worden (1 Kor 6,20; 
7, 23). So kann er das Vertrauen haben, daß auch ihm gesagt wird: •Kind, die Sün- 
den sind dir vergeben" (Mk 2, 5). 

2. Damit ist zugleich auf den zweiten Teil der Bitte um Vergebung hingewiesen: 
•Wie auch wir vergeben (nachgelassen) haben unseren Schuldigern." Wenn die glau- 
bende und hoffende Liebe die Voraussetzung für die Vergebung ist, dann folgt 
daraus von selbst, daß diese Liebe auch dem Nächsten gegenüber schon geübt sein 
muß, wenn es dem Beter mit der Bitte um Vergebung ernst ist, wenn er sie aufrichtig 
meint. •Wenn einer sagt: Ich liebe Gott, und haßt seinen Bruder, der ist ein Lügner. 
Denn wer seinen Bruder, den er gesehen hat, nicht liebt, kann Gott nicht lieben, den 
er nicht gesehen hat" (1 Jo 4, 19). Man kann nicht vor Gott hintreten und sagen: 
Wenn du mir verzeihst, dann will ich auch meinem Nächsten, allen meinen Schuld- 
nern verzeihen. Mit Gott kann man kein Geschäft machen. •Wenn du (vielmehr) 
deine Gabe zum Altar bringst und dich dort erinnerst, daß dein Bruder etwas wider 
dich hat, dann laß deine Gabe dort vor dem Altar liegen, geh zuerst hin und ver- 
söhne dich mit deinem Bruder, und dann komm und opfere deine Gabe" (Mt 5,23 f.). 
Wer so handelt, der wird die erstaunliche Erfahrung machen, daß er schon in der 
Verzeihung Gottes steht. Eben daraus erwächst ihm das unabweisbare Verlangen, 
auch denen zu verzeihen, die ihm gegenüber schuldig geworden sind und gegen die 
sein Herz sich immer wieder aufbäumen möchte. 

Wir alle werden aneinander schuldig. Niemand gibt dem anderen, was ihm zu- 
kommt. Die Selbstsucht und die daraus folgende Lieblosigkeit ist die große und alles 
vergiftende Sünde der Menschen. Jeder begegnet ihr in seinem eigenen Herzen. 
Jeder erfährt sie aber auch schmerzhaft von Seiten anderer. Es ist wie ein circulus 
vitiosus. Ein Unrecht ruft und setzt das andere. Nur das Verzeihen kann diesen 
ewigen Kreislauf durchbrechen. Darum gehört es nach Paulus zu den Wesensmerk- 
malen der Liebe, daß sie langmütig und nicht verbittert ist, daß sie alles zudeckt, 
alles hofft und alles duldet (1 Kor 13, 4 ff.). Erst die Erfahrung des Lebens, viel 
Gebet und das tägliche Ringen mit sich selbst läßt dieses Verzeihen heranreifen. Wer 
wirklich weiß, um was er in der fünften Vaterunserbitte anhält und was ihm von 
Gott geschenkt wird, dem kommt das Unrecht seiner Schuldner, mag es ihm noch so 
sehr zusetzen und ihn bedrücken, im Grund nichtig vor. Wer die Verzeihung Gottes 
erfahren hat und täglich erfährt, der kann von seinen Schuldnern nichts mehr ein- 
fordern, sondern nur noch schenken, verzeihen wollen. Denn auch wir leben vom 
Verzeihen Gottes, oder wir sind tot. 

In der fünften Vaterunserbitte schauen wir wie in allen anderen Bitten des 
Herrengebets auf den Endtag und hoffen auf den großen Freispruch Gottes. Haben 
auch wir unsere Schuldner, die vergangenen und die zukünftigen, schon von allem 
freigesprochen? F. W. 




