EINUBUNG UND WEISUNG

Das Gebet des Herrn

Meditationen iiber das Vaterunser (VI)*

7. ,Und vergib (erlafl) uns unsere Schulden, wie auch wir vergeben (erlas-
sen) haben unseren Schuldnern.”

Schon die Brotbitte hat die Ungesichertheit des Christen, der in der Gemeinschaft
des Gottesvolkes dem Endtag — dem Gericht und dem Offenbarwerden der Konigs-
herrschaft Gottes — zuwandert, gezeigt. Noch mehr tut das die Bitte um Nachlaff
und Vergebung. Sie deutet nicht nur auf die Mihsale hin, die sich auf dem Weg
einstellen — niemand wiirde ohne das tidgliche Brot aus der Hand des Vaters das
Ziel erreichen; niemand hat von sich aus die Kraft des Durchhaltens —, sondern
nennt das entscheidende Hindernis auf diesem Weg: unsere Siinden. Dieses Hinder-
nis ist, von unserer Seite gesehen, unitberwindlich; es gleicht nicht nur Steinen, die
ein Vorwirtskommen erschweren, sondern versperrt das Tor zum Heil, zum Leben
und zur Herrlichkeit Gottes. Die fiinfte Vaterunserbitte ist darum heilsnotwendig.

1. Das Vaterunser ist ein Jingergebet; Christus selbst hat es seinen Jiingern
gegeben; es enthdlt die notwendigen und unerladfilichen Stucke christlichen Betens.
Das betrifft auch die Bitte um Vergebung. Sie ist nicht nur fiir die offenkundigen
Sunder, sondern fir alle Christen bestimmt, mdgen sie noch so sehr im Glauben, in
der Liebe gegriindet und gefestigt sein. Niemand darf sie auslassen, etwa unter dem
Vorwand, er habe gerade gebeichtet, er sei sich im Augenblik keiner Schuld
bewufit. Man darf sie aber auch nicht nur aus einem unbestimmten, blofl gefiihls-
mafigen Schuldbewuftsein aussprechen, dem die Einsicht fehlt, nicht nur aus Demut
oder weil man sich fiir die Schuld der anderen, fiir die Kirche der Siinder und die
Siinde der Welt verantwortlich weif. Sie hat in erster Linie die eigene, wirkliche
Schuld vor Augen. Darum sagt das Konzil von Karthago (418): ,Wer behauptet, die
Heiligen sprichen im Gebet des Herrn: ,Vergib uns unsere Schuld‘ nicht fir sich
selber, weil ihnen ja diese Bitte nicht mehr nétig sei, sondern fiir die anderen, die
als Stinder in ihrem Volk leben, (und wer behauptet,) darum sage auch kein Heiliger:
Vergib mir meine Schuld, sondern vergib uns unsere Schuld, damit man besser sche,
dafl der Gerechte mehr fiir die anderen als fiir sich bitte, der sei ausgeschlossen . . .
Denn wer kdnnte es ertragen, dafl der Beter nicht nur die Menschen, nein, den Herrn
selbst beliigt, da er doch mit den Lippen sagt, er bitte, dafl ihm vergeben werde, im
Herzen aber spricht: er habe keine Schuld, die ihm vergeben werden miisse!“ (Neu-
ner-Roos 684 {.). Das Konzil beruft sich auf das unmifiverstandliche Wort der Schrift.
Wenn es im Alten Testament heifit: ,Es gibt keinen Menschen, der nicht siindigt*
(3 Kg 8, 46) und wenn der Psalmenbeter spricht: ,Geh nicht ins Gericht mit deinem
Knecht, denn vor dir ist kein Lebendiger gerecht“ (Ps 142, 2), so wird das im Neuen
Testament noch einmal bestatigt: ,In vielem fehlen wir alle“ (Jak 3, 2) und: ,Wenn
wir sagen, wir hitten keine Siinde, so betriigen wir uns selbst, und dic Wahrheit
ist nicht in uns® (1 Jo 1, 8).

Unmittelbar sind es die tiglichen Verfehlungen und Nachlissigkeiten, die dem
Beter der fiinften Vaterunserbitte vor Augen stehen miissen, die aktuelle Schuld,
dessen ihn sein Herz anklagt. Dahinter erheben sich aber fiir jeden, der sich Gott

* Vgl. Geist und Leben 31 (1958) 299 ff., 880 ff.; 82 (1959) 222 ff., 304 ff., 375 ff.



310 Einiibung und Weisung

gegeniiber sieht, auch die Siinden der Vergangenheit, die vielen Fehlhaltungen sowie
das Ungute, das auf dem Grund der Seele heimlich lavert und das der Boden ist, aus
dem die tdglichen Stinden hervorgehen. In jeder Siinde, in jedem Versagen, ob
schwer oder weniger schwer, wird ein dunkler, unheimlicher Hintergrund wahr-
nehmbar: die Nichtigkeit und Ohnmadht des Menschen, seine Heillosigkeit und
Verlorenheit. Aus Eigenem vermag er nichts zu seinem Heil beizutragen, ja auf sich
selbst gestellt wiirde er in das Dunkel, in den ewigen Tod abstiirzen, gleicht er den
zehn Aussitzigen des Evangeliums, ist er ein Todeskandidat, ist ihm dasselbe Ge-
schick bestimmt wie der Welt, die in der Flut unterging.

Das Gebet des Herrn setzt voraus, dafl der Christ unterwegs ist. Noch ist das Ende
nicht da, noch ist darum dem Beter das Endgiiltige, das im Geheimnis Christi und
der Kirche schon gekommen ist und das im Glauben erfahren wird, nicht als sicherer,
unverlierbarer Besitz gegeben, noch mufl er um sein Heil bangen. In solcher Lage
darf ihm nicht nur das Hier und Jetzt, der heutige Tag, die augenblickliche Not vor
Augen stehen. Er mufl vielmehr auf das Ende, auf das Gericht schauen. Das ganze
Leben muf} ihm gegenwirtig sein, sich fiir ihn in einen einzigen Augenblick zusam-
menziehen. Nur das entspricht der Intention des Vaterunsers, ja, der letzten Wirk-
lichkeit des Glaubens. Der Mensch stcht immer mitsamt seiner Geschichte vor Gott,
und jeder Tag ist fir ihn der Endtag, Tag der Entscheidung und des Gerichts.

Was bedeutet in dieser Sicht die Schuld des Menschen? Nicht nur diese oder jene
Einzelsiinde, sondern die Schuld des Menschen im ganzen. Sie ist iibergrof. Sie kann
iiberhaupt nicht abbezablt werden. Sie iibersteigt in jeder Weise seine Moglichkei-
ten. Wenn sie im Gleichnis vom unbarmherzigen Knecht mit 10 000 Talenten, das
sind etwa 41 Millionen Mark, beziffert wird (Mt 18, 24), dann soll ihre Unvorstell-
barkeit nur einigermaflen anschaulich gemacht werden; sie ist mit der Schuld des
Mitknechtes von 100 Denaren oder 80 Mark, einer Schuld unter Menschen, nicht
vergleichbar, zwischen ihnen erhebt sich ein uniibersteigbarer Abgrund.

Erst jetzt wird klar, was mit der Bitte ,Erlaf, vergib uns unsere Schulden, unsere
Siinden“ gemeint ist. Matthius spricht von Schulden, Lukas von Sinden. Im ersten
Fall ist mehr an die sachliche Schuld gedacht, an das, was der Mensch Gott schuldig
geblieben ist und tiglich schuldig bleibt, was darum am Tag des Gerichts von ihm
eingefordert werden kann, die Erfilllung der Gebote, im zweiten mehr an die per-
sonale Schuld, an die Verweigerung der Ganzhingabe des Herzens, die der Mensch
Gott schuldet, die er von sich aus aber gar nicht leisten kann, an die Gleichgiltigkeit
Gott gegeniiber, an die Miflachtung seiner Einzigkeit, an die Undankbarkeit und
Beleidigung, die in jeder Siinde liegt. Dort steht der Beter mehr als Knecht vor Gott
als seinem Herrn, hier mehr als Kind vor dem Vater. In beiden Fillen ist er aufler-
stande, seine Schuld wiedergutzumachen. Er ist auf Nadhlaf und Uergebung ange-
wiesen. Auch damit kommt noch einmal die Doppeldeutigkeit der Schuld zum Vor-
schein. Von der Bitte um Nachlaf der Schulden heifit es im Evangelium vom unbarm-
herzigen Knecht: ,Da er nicht zahlen konnte, befahl sein Herr, ihn, sein Weib, seine
Kinder und seine ganze Habe zu verkaufen und (vom Erlés) zu zahlen. Da warf sich
ihm der Knecht zu Fiiflen und sagte: Herr, habe Geduld mit mir, dann werde ich dir
alles zahlen“ (Mt 18,25 f.). Von der Bitte um Uergebung der Schuld heifit es im
Evangelium vom verlorenen Sohn: ,Vater, ich habe gesiindigt wider den Himmel
und vor dir; ich bin nicht wert dein Sohn zu heiflen, halte mich wie einen deiner
Tagel6hner (Lk 15, 18 f. 21).

Wo diese Bitte gestellt wird, hat der Beter die Zuversicht, daf} ihm Erhérung
gewdhrt wird, andernfalls kime sie einem Schrei der Verzweiflung gleich, denn es



Einiibung und Weisung 311

gibt fiir ihn keine andere Rettung vom Tod als Nachlafl und Vergebung. Im Glauben
und pur dort weif er, dafl Gott barmherzig und stets zum Verzeihen bereit ist. ,Da
erbarmte sich der Herr jenes Knechtes, lie ihn frei und schenkte ihm die Schuld®
(Mt 18,27). Und wiederum: ,Als er noch fern war, erblickte ihn sein Vater und
ward von Mitleid geriihrt; er lief ihm entgegen, fiel ihm um den Hals und kiifite
ihn“ (Lk 15, 20). Das Wissen um die verzeihende Licbe Gottes ist der Grund, aus
dem die fiinfte Vaterunserbitte aufsteigt. Die Frohbotschaft von der Erldsung sagt
dem Beter: Was der Mensch Gott schuldet, hat Gottes Sohn fiir ihn gezahlt. Er hat
den wider ihn lautenden Schuldschein mit seinen Forderungen ausgeldscht und ver-
nichtet, indem er ihn ans Kreuz heftete (Kol 2, 13 f.). Jesu Blut ist das Losegeld fiir
seine Siinden (1 Pt 1,18f.). Um einen hohen Preis ist er erkauft worden (1 Kor 6, 20;
7,23). So kann er das Vertrauen haben, dafl auch ihm gesagt wird: ,Kind, die Siin-
den sind dir vergeben® (Mk 2, 5).
2. Damit ist zugleich auf den zweiten Teil der Bitte um Vergebung hingewiesen:
»Wie auch wir vergeben (nachgelassen) haben unseren Schuldigern.“ Wenn die glau-
bende und hoffende Liebe die Voraussetzung firr die Vergebung ist, dann folgt
daraus von selbst, dafl diese Liebe auch dem Nichsten gegeniiber schon geiibt sein
mufl, wenn es dem Beter mit der Bitte um Vergebung ernst ist, wenn er sie aufrichtig
meint. , Wenn einer sagt: Ich liebe Gott, und hafit seinen Bruder, der ist ein Liigner.
Denn wer seinen Bruder, den er gesehen hat, nicht liebt, kann Gott nicht lieben, den
er nicht gesehen hat“ (1 Jo 4, 19). Man kann nicht vor Gott hintreten und sagen:
Wenn du mir verzeihst, dann will ich auch meinem Néachsten, allen meinen Schuld-
nern verzeihen. Mit Gott kann man kein Geschift machen. ,Wenn du (vielmehr)
deine Gabe zum Altar bringst und dich dort erinnerst, dafl dein Bruder etwas wider
dich hat, dann 1afl deine Gabe dort vor dem Altar liegen, geh zuerst hin und ver-
sohne dich mit deinem Bruder, und dann komm und opfere deine Gabe“ (Mt 5,23 f.).
Wer so handelt, der wird die erstaunliche Erfahrung machen, daf er schon in der
Verzeihung Gottes steht. Eben daraus erwichst ihm das unabweisbare Verlangen,
auch denen zu verzeihen, die ihm gegentber schuldig geworden sind und gegen die
sein Herz sich immer wieder aufbaumen madhte.

Wir alle werden aneinander schuldig. Niemand gibt dem anderen, was ihm zu-
kommt. Die Selbstsucht und die daraus folgende Lieblosigkeit ist die grofle und alles
vergiftende Siinde der Menschen. Jeder begegnet ihr in seinem eigenen Herzen.
Jeder erfihrt sie aber auch schmerzhaft von seiten anderer. Es ist wie ein circulus
vitiosus. Ein Unrecht ruft und setzt das andere. Nur das Verzeihen kann diesen
ewigen Kreislauf durchbrechen. Darum gehért es nach Paulus zu den Wesensmerk-
malen der Liebe, dafl sie langmiitig und nicht verbittert ist, dafl sie alles zudeckt,
alles hofft und alles duldet (1 Kor 13,4 ff.). Erst die Erfahrung des Lebens, viel
Gebet und das tagliche Ringen mit sich selbst 148t dieses Verzeihen heranreifen. Wer
wirklich weifl, um was er in der fiinften Vaterunserbitte anbhalt und was ihm von
Gott geschenkt wird, dem kommt das Unrecht seiner Schuldner, mag es ihm noch so
sehr zusetzen und ihn bedriicken, im Grund nichtig vor. Wer die Verzeihung Gottes
erfahren hat und téglich erfihrt, der kann von seinen Schuldnern nichts mehr ein-
fordern, sondern nur noch schenken, verzeihen wollen. Denn auch wir leben vom
Verzeihen Gottes, oder wir sind tot.

In der finften Vaterunserbitte schauen wir wie in allen anderen Bitten des
Herrengebets auf den Endtag und hoffen auf den groflen Freispruch Gottes. Haben
auch wir unsere Schuldner, die vergangenen und die zukiinftigen, schon von allem
freigesprochen? F. W.





