
•Ihre Werke folgen ihnen nach" (Offb 14,13) 

Von Alois G r i 11 m e i e r , Frankfurt am Main 

Wer im christlichen Leben von den Werken sprechen will, trifft auf manche 
Vorbehalte. Solche Rede klingt für viele hart, nicht nur für jene, die auf dem 
Boden der Reformation stehen, sondern auch für die, die ihre Worte unter 
ökumenischer Sicht abwägen, ohne der katholischen Überzeugung etwas zu 
vergeben. •Werkfrömmigkeit" ist auch unter Katholiken zu einem tadelnden 
Wort und Vorwurf geworden. Die Anklage auf religiösen Eigennutz, auf 
pharisäisches Selbstvertrauen, auf selbstsüchtigen Individualismus klingt 
dabei mit. Und selbst das biblische Wort vom •Nachfolgen" der Werke 
erzeugt beim heutigen Christen ein gewisses Unbehagen. So unpersönlich! So 
unpersonal! Wie ein Passagier am Ende einer Luftreise auf sein Gepäck war- 
tet, bis es durch das Laufband herbeibefördert wird, so sieht man den •Ge- 
rechten" gleichsam am Ende seiner Reise in die Ewigkeit auf seine Werke 
warten, bis er sich ihres Besitzes erfreuen kann. Sie erscheinen als etwas, was 
von seiner Person getrennt sein kann und auf jeden Fall von ihr verschieden 
ist. In dieser Vorstellung kann man die Werke zählen und wägen, sie vor sich 
wohlgefällig hinhalten, anderen zeigen, Gott als eine verdienstvolle Sache 
und ehrenvolle Gabe darbringen wollen. 

Was meint das Wort der Geheimen Offenbarung vom •Nachfolgen der 
Werke"? Es ist ein Gerichtswort, mit dem in der Geheimen Offenbarung das 
Ende des Entscheidungskampfes angekündigt wird. Als solches gehört es zum 
•ewigen Evangelium", zur unwiderruflichen Froh- und Drohbotschaft, womit 
der Engel den Anbruch der Stunde des Gerichts von Strafe und Lohn ver- 
kündet (Offb 14, 6•7). Dieses Evangelium wird zur Verurteilung derer, die 
das Tier und sein Bild anbeten und sein Zeichen auf Stirn und Hand tragen. 
Der Zorn Gottes bricht nun in voller Wucht über sie herein und der Rauch 
ihrer Qualen steigt in alle Ewigkeit auf vor dem Lamm und seinen Engeln: 
•Und sie werden keine Ruhe haben, nicht bei Tag und nicht bei Nacht, sie, 
die das Tier und sein Bild angebetet haben und wer immer das Zeichen seines 
Namens angenommen hat" (Offb 14, 11). Diesen Verworfenen gegenüber 
steht die •Geduld der Heiligen", jener, die durch alle Bedrängnis hindurch 
die Gebote Gottes befolgt und den Glauben an Jesus bewahrt haben (12). 
Ihnen wird nun nach allen Mühen ihres Christendaseins die ewige Ruhe 
zuteil. Der Kampf ist ausgekämpft. Der dämonische Orkan, der den Schau- 
platz der Geheimen Offenbarung durchrast, legt sich, und die Zeit der Prü- 
fung verwandelt sich in ewigen Frieden, eben für die, die sich vom Wirbel 
des Tieres nicht erfassen und verführen ließen. •Und ich hörte eine Stimme 
vom Himmel, die zu mir sprach: Schreibe: Selig die Toten, die im Herrn ster- 
ben. Ja, so sagt der Geist, damit sie von ihren Mühen ausruhen. Denn (!) 
ihre Werke folgen ihnen nach" (Offb 14, 13•14). Ewige Unruhe der An- 
beter des Tieres • ewige Ruhe derer, die in Treue zu den Geboten Gottes 



322 Alois Grillmeier 

standen und im Glauben an Christus aushielten. Der Grund der Ruhe der zu 
Gott Eingegangenen sind ihre Werke, die ihnen folgen, so wie die Ursache 
der nie endenden Unruhe der Verworfenen ihr Abfall von Gott und ihre 
Zugehörigkeit zur Gefolgschaft des Tieres sind. Ihre Werke waren böse. 
Nach dieser Scheidung erscheint der Schauplatz der irdischen Geschichte, auf 
dem der Menschensohn und Satan um die Herrschaft gerungen haben, wie 
leer. Denn die Zeugen Gottes sind zum Himmel entrückt, und die Anbeter 
des Tieres werden in den Abgrund gestoßen. Zwischen beiden gibt es von 
nun an keine Berührung mehr. In die Trostlosigkeit der Gott-losen wird 
kein Gnadenwort mehr fallen und das •ewige Evangelium" der Glaubenden 
wird durch keine Bedrohung mehr in Frage gestellt. Sabbatruhe der Welt- 
geschichte! 

Vielleicht kommen wir uns angesichts solch gewaltiger Szenen vor wie 
schlichte, gesicherte Bürger, die in friedlichen Zeiten einem mit barockem Ap- 
parat aufgemachten Theater •zuschauen", ungefährdet und auch ungerührt, 
nur um •unterhalten" zu werden. So aber sind die Worte und Ereignisse der 
Geheimen Offenbarung nicht gemeint. •Ich bezeuge es jedem Hörer der 
Worte dieses prophetischen Buches: Wenn jemand etwas hinzufügt zu all 
dem, wird Gott alle Plagen über ihn kommen lassen, die in diesem Buch 
beschrieben sind. Und wenn jemand etwas hinwegnimmt von den Worten 
dieses prophetischen Buches, wird Gott seinen Anteil am Buch des Lebens 
und an der Heiligen Stadt und an allem, was in diesem Buch geschrieben ist, 
hinwegnehmen" (Offb 22, 18•19). Unsere Geschichte ist also im letzten 
Buch der Schrift beschrieben. Unser Dasein ist darin gedeutet. Auch unser 
Alltag! Gewiß, der Gehalt der Geheimen Offenbarung kommt der Christen- 
heit dann am meisten zum Bewußtsein, wenn es wirklich apokalyptisch 
zugeht und die vier geheimnisvollen Reiter über die Erde fegen. Haben wir 
nicht selbst solche Zeiten erlebt? Stehen nicht eben jetzt Tausende und Mil- 
lionen von Christen mitten im heißen Krieg zwischen dem menschgewordenen 
Gottessohn und dem Tier? Und auch der Alltag unseres Wohlstandes und 
der freien Glaubensübung ist vom Gericht überschattet; er gleicht einem 
kalten Krieg beider Mächte, der auf die Entscheidung der Weltgeschichte 
hinführt. Immer sind wir vor die grundsätzliche Entscheidung für oder gegen 
Gott und das Lamm gestellt. Auch die Mühen des schlichten Alltagskampfes 
sollen zu Werken werden, die uns nachfolgen. Wer hier, in den gewöhnlichen 
Dingen des Lebens versagt, kann nicht der ewigen Ruhe derer teilhaft wer- 
den, die darin vor Gott vollendet werden. Wenn die Geheime Offenbarung 
Bewährung und Versagen in großer Szene von kosmischen Ausmaßen dar- 
stellt, so ist doch auch dem geringen Leben ein und dasselbe Ende verheißen 
und damit die Forderung zur Bewährung in jeder Situation, ob sie etwas sehr 
Schlichtes oder Heroisches verlangt, erhoben. So ernst nimmt uns Gott und 
unser tägliches Tun und Leben. Auch unsere kleinen Werke sind immer ent- 
weder Anbetung des Tieres oder Dienst in der Gefolgschaft des Herrn. Nichts 
aus unserem Leben ist ihm unwert. Alle unsere Werke folgen uns nach und 
gehören zu unserer Vollendung in Gott, weil Gott uns in diesen Werken als 



•Ihre Werke folgen ihnen nach" 323 

gereifte Ernte betrachtet, die für immer eingeholt ist. Wer keine Werke auf- 
zuweisen hat, kann der Sabbatruhe nicht teilhaftig werden und hat auch keine 
Möglichkeit mehr, das Versäumte nachzuholen. Der Wurf der scharfen 
Sichel, vom Gerichtsengel vollzogen, bedeutet endgültige und unwiderruf- 
liche Ent-scheidung (Offb 14, 18. 19). 

Was soll aber das seltsame Wort vom •Nachfolgen" der Werke? Wir 
werden unser Befremden nicht los. Versuchen wir einmal, dieses Wort unse- 
rem modernen Verständnis zu erschließen. Dem Seher auf Patmos kommt es 
darauf an, hervorzuheben, daß der in harter Entscheidung bewährte Mensch 
auf Grund seiner Treue zu Gott und Christus seine Ruhe in Gott findet. 
Kampf, Schmerz, Verwundung, mühsames Reifen, Gefährdung der Ent- 
scheidung und des Heiles sind vorüber. Das bedeutet aber nicht nur eine neue 
Situation, die dem Menschen gleichsam äußerlich bleibt: die Verbundenheit 
mit Gott und die Teilnahme an seiner Herrlichkeit kann ihm nicht mehr 
durch feindselige Mächte geraubt werden. Es ist vielmehr der Mensch selbst, 
der in dieser Entscheidung gereift ist. Seine Werke sind in ihn eingegangen 
und zu seinem Wesen geworden. Sich im Gehorsam gegen die Gebote Gottes 
und im Glaubenszeugnis für Christus zu bewähren, heißt selber zum Bild 
Gottes auf Erden werden. Im mühevollen Streben nach Heiligung der Welt 
und im leidvollen Kampf der Martyria, des Zeugnisses für Christus, verleib- 
licht sich Gott in uns. Gott selbst tritt in uns in das irdische Ringen ein. Durch 
uns erkauft er sich die Erde und macht sie sich in unserer Freiheit Untertan. 
Auf uns, die wir freilich von der Kraft Gottes getragen sind, ruht die Last 
des Kampfes, gleich dem Gottessohn, der diese Last als erster und an unserer 
Statt getragen hat. Gott selber ist und bleibt in der ewigen Anapausis, der 
unstörbaren Ruhe seiner Unendlichkeit. 

Während der dramatischen Entscheidung der Apokalypse thront auf dem 
himmlischen Altar das Lamm, das durchbohrt worden ist (Offb 5, 6), das 
Bild Christi, des treuen Zeugen Gottes. In ihm, dem Sohn Gottes, ist Gott 
selber in unsere verlorene Geschichte eingetreten, ist er zu ihrer Wende 
geworden. In ihm allein ist uns die Gnade des Kampfes gegen das Böse und 
die Möglichkeit heilsamen Mühens gegeben. Hätte Gott nicht durch die 
Menschwerdung unseren Schicksalsweg auf sich genommen und uns zu guten 
Werken fähig gemacht, so bliebe er allein in seiner ewigen, ungestörten und 
stets erfüllten Ruhe. Das himmlische Jerusalem würde nicht erbaut. Nur 
durch seine erbarmende Gnade hätte er seine Herrschaft über die Unheils- 
geschichte der Menschheit erwiesen. So aber gibt es in Christus eine Heils- 
geschichte, in der die Söhne Gottes, die zerstreut sind, in eins gesammelt wer- 
den (vgl. Joh 11,52). So erkauft er sich seine Kirche, so macht er uns fruchtbar 
zu guten Werken, die alle einmünden sollen in das große Werk Gottes, 
welches die Kirche der Ewigkeit ist. Sie erscheint am Ende des apokalyp- 
tischen Dramas vom Himmel her und offenbart sich damit als das große 
Geschenk Gottes an das verlorene Menschengeschlecht. Die Kirche ist Heilstat 
und Heilsfrucht Gottes, und dies aus seinem alleinigen Entschluß. Dennoch 
ist sie auch das Werk derer, die in der Gnade Gottes und Christi das Zeugnis 



324 Alois Grillmeier 

Jesu verkündet und bewahrt haben und so mit ihrem ganzen Wesen dazu 
mithelfen, den Bau des Himmlischen Jerusalems zu ermöglichen (vgl. Offb 
21, 10•14). Insofern Gott in seiner Gnade die Verlorenen gesammelt hat, 
ist die Heilige Stadt sein Sieg und sein Ruhm gegenüber der satanischen Tat 
der Zerstreuung. Insofern die Gemeinschaft der Kinder Gottes sich aber in 
freiem Gehorsam gegenüber dem Gnadenruf Gottes bildet, ist sie auch Tat 
der Geretteten; sie erbauen sie mit ihrer eigenen geistigen und leiblichen, in 
Christus geheiligten und erfüllten Wirklichkeit. So gehören unsere Werke, 
die unser Persönlichstes sind, ebenso und zuallererst der Gnade und Macht 
Gottes. Sie sind unsere eigene Wirklichkeit und sind doch eingebaut in die 
umfassendere Sinnwirklichkeit der Gemeinschaft der Heiligen, aus der We- 
sen und Werke der einzelnen erst ihre volle Bedeutung erhalten. 

Bevor unsere Werke und unsere Wirklichkeit eingehen in die Kirche der 
Vollendeten, sollen sie der Auferbauung der Kirche der Pilgerschaft dienen. 
Hier wirken sie noch nach, auch wenn wir selber schon hinübergegangen sein 
werden. In leiblicher und geistiger Vater- und Mutterschaft einer Generation 
gegenüber der anderen baut sich die Gemeinschaft der Menschen, die rein 
natürliche und die gnadenhafte, durch die Geschichte hin auf. So können wir 
in die irdische Geschichte eingehen und bis zum Ende der Zeiten in ihr gegen- 
wärtig bleiben. So reift aber auch durch die Generationen hindurch unser 
Werk für die Kirche der Ewigkeit. Die von uns bepflanzten und bestellten 
Saatfelder hören nicht auf, ihre Ernte in die ewigen Scheunen zu liefern. Und 
so folgen uns bis zum Ende der Zeiten unsere Taten nach. In dieser Sicht 
meint das Wort vom •Nachfolgen der Werke", daß wir nicht für uns allein 
stehen, sondern Glieder eines sich gegenseitig aufbauenden Leibes, des Lei- 
bes Christi, sind. Wenn wir fruchtbar geworden sind an guten Werken für 
die Gemeinschaft der pilgernden Kirche, so wird unser Tod nicht das Ende 
unseres Wirkens auf Erden bedeuten. Und auch unsere jenseitige Wirklich- 
keit, obwohl endgültig geprägt mit unserem Hinübergang aus der Geschicht- 
lichkeit in die Ewigkeit, wird sich noch mehren, weil sich die Kirche der Ewig- 
keit mehrt und vollendet und dies aus uns, sofern wir in das Wachstum der 
irdischen Kirche in der Gnade des Geistes eingegangen sind. Das ist die große 
Berufung aller Glieder einer Kirche, die eine Gemeinschaft von Pilgern und 
Vollendeten zugleich ist: ihre Werke folgen ihnen nach, bis die Kirche der 
Ewigkeit ihr Vollmaß erreicht hat und die ewige Sabbatruhe Gottes gekom- 
men ist. 




