»Ihre Werke folgen ihnen nach (Offb 14,13)

Von Alois Grillmeier, Frankfurt am Main

Wer im christlichen Leben von den Werken sprechen will, trifft auf manche
Vorbehalte. Solche Rede klingt fiir viele hart, nicht nur fiir jene, die auf dem
Boden der Reformation stehen, sondern auch fiir die, die ihre Worte unter
okumenischer Sicht abwagen, ohne der katholischen Uberzeugung etwas zu
vergeben. , Werkfrommigkeit® ist auch unter Katholiken zu einem tadelnden
Wort und Vorwurf geworden. Die Anklage auf religiésen Eigennutz, auf
pharisdisches Selbstvertrauen, auf selbstsiichtigen Individualismus klingt
dabei mit. Und selbst das biblische Wort vom ,Nachfolgen® der Werke
erzeugt beim heutigen Christen ein gewisses Unbehagen. So unpersonlich! So
unpersonal! Wie ein Passagier am Ende einer Luftreise auf sein Gepack war-
tet, bis es durch das Laufband herbeibefordert wird, so sicht man den ,Ge-
rechten® gleichsam am Ende seiner Reise in die Ewigkeit auf seine Werke
warten, bis er sich ibres Besitzes erfreuen kann. Sie erscheinen als etwas, was
von seiner Person getrennt sein kann und auf jeden Fall von ihr verschieden
ist. In dieser Vorstellung kann man die Werke zdhlen und wigen, sie vor sich
wohlgefillig hinhalten, anderen zeigen, Gott als eine verdienstvolle Sache
und ehrenvolle Gabe darbringen wollen.

Was meint das Wort der Geheimen Offenbarung vom ,Nachfolgen der
Werke“? Es ist ein Gerichtswort, mit dem in der Geheimen Offenbarung das
Ende des Entscheidungskampfes angekiindigt wird. Als solches gehort es zum
~ewigen Evangelium®, zur unwiderruflichen Froh- und Drohbotschaft, womit
der Engel den Anbruch der Stunde des Gerichts von Strafe und Lohn ver-
kiindet (Offb 14, 6—7). Dieses Evangelium wird zur Verurteilung derer, die
das Tier und sein Bild anbeten und sein Zeichen auf Stirn und Hand tragen.
Der Zorn Gottes bricht nun in voller Wucht iiber sie herein und der Rauch
ihrer Qualen steigt in alle Ewigkeit auf vor dem Lamm und seinen Engeln:
»Und sie werden keine Ruhe haben, nicht bei Tag und nicht bei Nacht, sie,
die das Tier und sein Bild angebetet haben und wer immer das Zeichen seines
Namens angenommen hat“ (Offb 14, 11). Diesen Verworfenen gegeniiber
steht die ,Geduld der Heiligen®, jener, die durch alle Bedringnis hindurch
die Gebote Gottes befolgt und den Glauben an Jesus bewahrt haben (12).
Thnen wird nun nach allen Mihen ihres Christendaseins die ewige Ruhe
zuteil. Der Kampf ist ausgekdmpft. Der ddmonische Orkan, der den Schau-
platz der Geheimen Offenbarung durchrast, legt sich, und die Zeit der Prii-
fung verwandelt sich in ewigen Frieden, eben fir die, die sich vom Wirbel
des Tieres nicht erfassen und verfihren lieflen. ,,Und ich horte eine Stimme
vom Himmel, die zu mir sprach: Schreibe: Selig die Toten, die im Herrn ster-
ben. Ja, so sagt der Geist, damit sie von ihren Mithen ausruhen. Denn (!)
ihre Werke folgen ihnen nach“ (Offb 14, 13—14). Ewige Unruhe der An-
beter des Tieres — ewige Ruhe derer, die in Treue zu den Geboten Gottes



322 Alois Grillmeier

standen und im Glauben an Christus aushielten. Der Grund der Ruhe der zu
Gott Eingegangenen sind ihre Werke, die ihnen folgen, so wie die Ursache
der nie endenden Unruhe der Verworfenen ihr Abfall von Gott und ihre
Zugehorigkeit zur Gefolgschaft des Tieres sind. Thre Werke waren bése.
Nach dieser Scheidung erscheint der Schauplatz der irdischen Geschichte, auf
dem der Menschensohn und Satan um die Herrschaft gerungen haben, wie
leer. Denn die Zeugen Gottes sind zum Himmel entriickt, und die Anbeter
des Tieres werden in den Abgrund gestoflen. Zwischen beiden gibt es von
nun an keine Berihrung mehr. In die Trostlosigkeit der Gott-losen wird
kein Gnadenwort mehr fallen und das ,ewige Evangelium® der Glaubenden
wird durch keine Bedrohung mehr in Frage gestellt. Sabbatruhe der Welt-
geschichte!

Vielleicht kommen wir uns angesichts solch gewaltiger Szenen vor wie
schlichte, gesicherte Biirger, die in friedlichen Zeiten einem mit barockem Ap-
parat aufgemachten Theater ,zuschauen®, ungefdhrdet und auch ungeriihrt,
nur um ,unterhalten zu werden. So aber sind die Worte und Ereignisse der
Geheimen Offenbarung nicht gemeint. ,Ich bezeuge es jedem Horer der
Worte dieses prophetischen Buches: Wenn jemand etwas hinzufiigt zu all
dem, wird Gott alle Plagen tber ihn kommen lassen, die in diesem Buch
beschrieben sind. Und wenn jemand etwas hinwegnimmt von den Worten
dieses prophetischen Buches, wird Gott seinen Anteil am Buch des Lebens
und an der Heiligen Stadt und an allem, was in diesem Buch geschrieben ist,
hinwegnehmen® (Offb 22, 18—19). Unsere Geschichte ist also im letzten
Buch der Schrift beschrieben. Unser Dasein ist darin gedeutet. Auch unser
Alltag! Gewifi, der Gehalt der Geheimen Offenbarung kommt der Christen-
heit dann am meisten zum Bewufltsein, wenn es wirklich apokalyptisch
zugeht und die vier geheimnisvollen Reiter iiber die Erde fegen. Haben wir
nicht selbst solche Zeiten erlebt? Stehen nicht eben jetzt Tausende und Mil-
lionen von Christen mitten im heiflen Krieg zwischen dem menschgewordenen
Gottessohn und dem Tier? Und auch der Alltag unseres Wohlstandes und
der freien Glaubensiibung ist vom Gericht iiberschattet; er gleicht einem
kalten Krieg beider Michte, der auf die Entscheidung der Weltgeschichte
hinfihrt. Immer sind wir vor die grundsitzliche Entscheidung fiir oder gegen
Gott und das Lamm gestellt. Auch die Mithen des schlichten Alltagskampfes
sollen zu Werken werden, die uns nachfolgen. Wer hier, in den gewdhnlichen
Dingen des Lebens versagt, kann nicht der ewigen Ruhe derer teilhaft wer-
den, die darin vor Gott vollendet werden. Wenn die Geheime Offenbarung
Bewihrung und Versagen in grofler Szene von kosmischen Ausmaflen dar-
stellt, so ist doch auch dem geringen Leben ein und dasselbe Ende verheifien
und damit die Forderung zur Bewdhrung in jeder Situation, ob sie etwas sehr
Schlichtes oder Heroisches verlangt, erhoben. So ernst nimmt uns Gott und
unser tagliches Tun und Leben. Auch unsere kleinen Werke sind immer ent-
weder Anbetung des Tieres oder Dienst in der Gefolgschaft des Herrn. Nichts
aus unserem Leben ist ihm unwert. Alle unsere Werke folgen uns nach und
gehoéren zu unserer Vollendung in Gott, weil Gott uns in diesen Werken als



»Ihre Werke folgen ihnen nach” 323

gereifte Ernte betrachtet, die fiir immer eingeholt ist. Wer keine Werke auf-
zuweisen hat, kann der Sabbatruhe nicht teilhaftig werden und hat auch keine
Moglichkeit mehr, das Versiumte nachzuholen. Der Wurf der scharfen
Sichel, vom Gerichtsengel vollzogen, bedeutet endgiiitige und unwiderruf-
liche Ent-scheidung (Offb 14, 18. 19).

Was soll aber das seltsame Wort vom ,Nachfolgen® der Werke? Wir
werden unser Befremden nicht los. Versuchen wir einmal, dieses Wort unse-
rem modernen Verstidndnis zu erschlieflen. Dem Seher auf Patmos kommt es
darauf an, hervorzuheben, dafl der in harter Entscheidung bewihrte Mensch
auf Grund seiner Treue zu Gott und Christus seine Ruhe in Gott findet.
Kampf, Schmerz, Verwundung, mithsames Reifen, Gefihrdung der Ent-
scheidung und des Heiles sind voriiber. Das bedeutet aber nicht nur eine neue
Situation, die dem Menschen gleichsam duflerlich bleibt: die Verbundenheit
mit Gott und die Teilnahme an seiner Herrlichkeit kann ithm nicht mehr
durch feindselige Méachte geraubt werden. Es ist vielmehr der Mensch selbst,
der in dieser Entscheidung gereift ist. Seine Werke sind in ihn eingegangen
und zu seinem Wesen geworden. Sich im Gehorsam gegen die Gebote Gottes
und im Glaubenszeugnis fir Christus zu bewahren, heifit selber zum Bild
Gottes auf Erden werden. Im miihevollen Streben nach Heiligung der Welt
und im leidvollen Kampf der Martyria, des Zeugnisses fiir Christus, verleib-
licht sich Gott in uns. Gott selbst tritt in uns in das irdische Ringen ein. Durch
uns erkauft er sich die Erde und macht sie sich in unserer Freiheit untertan:
Auf uns, die wir freilich von der Kraft Gottes getragen sind, ruht die Last
des Kampfes, gleich dem Gottessohn, der diese Last als erster und an unserer
Statt getragen hat. Gott selber ist und bleibt in der ewigen Anapausis, der
unstorbaren Ruhe seiner Unendlichkeit.

Wihrend der dramatischen Entscheidung der Apokalypse thront auf dem
himmlischen Altar das Lamm, das durchbohrt worden ist (Offb 5, 6), das
Bild Christi, des treuen Zeugen Gottes. In ihm, dem Sohn Gottes, ist Gott
selber in unsere verlorene Geschichte eingetreten, ist er zu ihrer Wende
geworden. In ihm allein ist uns die Gnade des Kampfes gegen das Bose und
die Moglichkeit heilsamen Miihens gegeben. Hatte Gott nicht durch die
Menschwerdung unseren Schicksalsweg auf sich genommen und uns zu guten
Werken fihig gemacht, so bliebe er allein in seiner ewigen, ungestorten und
stets erfillten Ruhe. Das himmlische Jerusalem wiirde nicht erbaut. Nur
durch seine erbarmende Gnade hitte er seine Herrschaft iiber die Unheils-
geschichte der Menschheit erwiesen. So aber gibt es in Christus eine Heils-
geschichte, in der die Sohne Gottes, die zerstreut sind, in eins gesammelt wer-
den (vgl. Joh 11, 52). So erkauft er sich seine Kirche, so macht er uns fruchtbar
zu guten Werken, die alle einmiinden sollen in das grofie Werk Gottes,
welches die Kirche der Ewigkeit ist. Sie erscheint am Ende des apokalyp-
tischen Dramas vom Himmel her und offenbart sich damit als das grofie
Geschenk Gottes an das verlorene Menschengeschlecht. Die Kirche ist Heilstat
und Heilsfrucht Gottes, und dies aus seinem alleinigen Entschluff. Dennoch
ist sie auch das Werk derer, die in der Gnade Gottes und Christi das Zeugnis



324 Alois Grillmeier

Jesu verkiindet und bewahrt haben und so mit ihrem ganzen Wesen dazu
mithelfen, den Bau des Himmlischen Jerusalems zu ermoglichen (vgl. Offb
21, 10—14). Insofern Gott in seiner Gnade die Verlorenen gesammelt hat,
ist die Heilige Stadt sein Sieg und sein Ruhm gegeniiber der satanischen Tat
der Zerstreuung. Insofern die Gemeinschaft der Kinder Gottes sich aber in
freiem Gehorsam gegeniiber dem Gnadenruf Gottes bildet, ist sie auch Tat
der Geretteten; sie erbauen sie mit ihrer eigenen geistigen und leiblichen, in
Christus geheiligten und erfillten Wirklichkeit. So gehoren unsere Werke,
die unser Personlichstes sind, ebenso und zuallererst der Gnade und Macht
Gottes. Sie sind unsere eigene Wirklichkeit und sind doch eingebaut in die
umfassendere Sinnwirklichkeit der Gemeinschaft der Heiligen, aus der We-
sen und Werke der einzelnen erst ihre volle Bedeutung erhalten.

Bevor unsere Werke und unsere Wirklichkeit eingehen in die Kirche der
Vollendeten, sollen sie der Auferbauung der Kirche der Pilgerschaft dienen.
Hier wirken sie noch nach, auch wenn wir selber schon hiniibergegangen sein
werden. In leiblicher und geistiger Vater- und Mutterschaft einer Generation
gegeniiber der anderen baut sich die Gemeinschaft der Menschen, die rein
natiirliche und die gnadenhafte, durch die Geschichte hin auf. So kénnen wir
in die irdische Geschichte eingehen und bis zum Ende der Zeiten in ihr gegen-
wartig bleiben. So reift aber auch durch die Generationen hindurch unser
Werk fir die Kirche der Ewigkeit. Die von uns bepflanzten und bestellten
Saatfelder héren nicht auf, ihre Ernte in die ewigen Scheunen zu liefern. Und
so folgen uns bis zum Ende der Zeiten unsere Taten nach. In dieser Sicht
meint das Wort vom ,Nachfolgen der Werke“, dafl wir nicht fiir uns allein
stehen, sondern Glieder eines sich gegenseitig aufbauenden Leibes, des Lei-
bes Christi, sind. Wenn wir fruchtbar geworden sind an guten Werken fiir
die Gemeinschaft der pilgernden Kirche, so wird unser Tod nicht das Ende
unseres Wirkens auf Erden bedeuten. Und auch unsere jenseitige Wirklich-
keit, obwohl endgiiltig geprdgt mit unserem Hiniibergang aus der Geschicht-
lichkeit in die Ewigkeit, wird sich noch mehren, weil sich die Kirche der Ewig-
keit mehrt und vollendet und dies aus uns, sofern wir in das Wachstum der
irdischen Kirche in der Gnade des Geistes eingegangen sind. Das ist die grofie
Berufung aller Glieder einer Kirche, die eine Gemeinschaft von Pilgern und
Vollendeten zugleich ist: ihre Werke folgen ihnen nach, bis die Kirche der
Ewigkeit ihr Vollmaf} erreicht hat und die ewige Sabbatruhe Gottes gekom-
men ist.





