
Warum und wie können wir die Heiligen verehren? 

Einige theologische Erwägungen zum VII. Kapitel des Konzilsdekretes 
•Über die Kirche"* 

Von Karl R a h n e r SJ, München 

In der dogmatischen Konstitution des Zweiten Vatikanischen Konzils •Über die 
Kirche" steht auch ein eigenes (VII.) Kapitel über das Verhältnis der pilgernden 
Kirche zur •himmlischen Kirche". Wenn man genau zusieht, handelt es von dem, 
was man in der gewöhnlichen theologischen Sprache •die Verehrung der Heiligen" 
nennt. Man hat sich bemüht, noch einiges darüber hinaus zu sagen und hat dies auch 
gesagt: über den eschatologischen Charakter der pilgernden Kirche, über •die Letz- 
ten Dinge". Aber das Kapitel ist schließlich im ganzen das geblieben, als was es 
ursprünglich geplant gewesen war: ein Kapitel über die Verehrung der Heiligen. 
Die Väter des Konzils haben es für gut befunden, dieses Thema aufzugreifen und 
fanden es einfügbar in das Lehrdekret über die Kirche. Man darf sich wohl auch 
dann noch fragen, ob dieses Thema unbedingt so wichtig ist, daß es das Konzil • 
und in diesem Zusammenhang • beschäftigen mußte. Aber das ist eine Frage des 
Ermessens und der freien Entscheidung. Ein einzelner in der Kirche kann daher 
liebend in der Gemeinschaft der Brüder ein solches Ermessen und eine solche Ent- 
scheidung würdigen und annehmen, auch wenn diese nicht von ihm ausgegangen 
wäre, hätte er sie selbst treffen müssen. Und was inhaltlich gesagt wird, ist gut: die 
Daten des selbstverständlichen Glaubens- und Lebensbewußtseins der Kirche. 

I. 

Die Heiligenverehrung als existentielles und theologisches Problem 

Dennoch seien uns einige Erwägungen gestattet, die sich gegenüber der Heiligen- 
verehrung dem Christen von heute und vor allem dem Theologen stellen. Wenn 
man nämlich genau zusieht, fehlt in dem besagten Kapitel die Antwort auf eine 
Frage, die uns Heutige mehr als frühere Generationen bedrängt. Das ist nicht 
gemeint als Vorwurf eines Mangels, der nicht sein dürfte und hätte vermieden wer- 
den können. Was wir als fehlend empfinden, konnte gar nicht konziliar gesagt wer- 
den, wenigstens heute noch nicht, weil es noch so gut wie keine reflexe Gegebenheit 
im Glaubensbewußtsein der Kirche hat. Das mag die unvermeidlichen Grenzen des 
pastoralen Bemühens des Konzils zeigen, ein Tadel ist damit nicht gegeben. Wir 
meinen: Das Konzil trägt eine Ontik der Heiligenverehrung vor, keine Onto-Logik. 
Das will sagen: es wird die objektive Wirklichkeit der Gemeinschaft der Heiligen 
ausgesagt, ihre selige Existenz, ihre Vorbildlichkeit, ihre Verehrungswürdigkeit, ihre 

* Neben den Lexikonartikeln zum Thema sind besonders heranzuziehen: M. Lack- 
mann, Verehrung der Heiligen. Stuttgart 1958; B. K ö 11 i n g , Heiligenverehrung. Hand- 
buch theologischer Grundbegriffe I. München (1962), 633•641; P.-Y. Emery, L'unite des 
croyants au ciel et sur la terre. La communion des Saints et son expression dans la priere de 
l'Eglise. Verbum Caro, 16, 1962, Nr. 63, 1•240; P. Molinari, Die Heiligen und ihre 
Verehrung. Freiburg 1964. 



326 Karl Rahner 

Fähigkeit, bei Gott für uns fürbittend einzutreten, es wird auf die Tatsache verwie- 
sen, daß die Kirche zu allen Zeiten die Heiligen verehrt hat. Mit diesen Aussagen, 
so unterstellt das Dekret selbstverständlich und stillschweigend, ist die Sache klar: 
man kann also die Heiligen verehren und soll es tun. Es fehlt dann nur noch, daß 
man auf diese vorgestellte Wirklichkeit, ihr gemäß, reagiert und die Heiligen tat- 
sächlich verehrt. Hier mag es nun dem Menschen von heute erscheinen, daß man 
etwas Entscheidendes überspringt, nämlich ihn selbst, d. h. die Frage, warum und 
wie er, von Subjekt aus gesehen, nun mit dieser unbestrittenen objektiven Welt in 
Beziehung treten soll. Er kommt sich vermutlich bei dieser Lehre des Konzils • man 
entschuldige den drastischen Vergleich • so vor wie ein junger Mann, dem eine 
Mutter die guten Eigenschaften ihrer Tochter schildert, die diese Mutter ihm als 
Braut empfiehlt: Er hört die Botschaft, er bestreitet die Richtigkeit nicht und doch 
passiert bei ihm keine Liebe: der Liebenswürdigkeit des Mädchens entspricht kein 
Liebenkönnen auf Seiten des jungen Mannes. •Können" wir heute die Heiligen ver- 
ehren, was muß in uns selbst da sein, freigelegt und aus seiner Atrophie erweckt 
werden, damit wir es wirklich fertig bringen, auf diese Wirklichkeit zu antworten, 
die uns das Dekret vorstellt? Welches sind die subjektiven, gewissermaßen •tran- 
szendentalen" Bedingungen auf unserer eigenen Seite, damit wir so etwas wie 
Heiligenverehrung fertigbringen können? 

Wie wenig das Dekret von dieser schwierigen und dunklen Frage bewegt wird, 
läßt sich u. a. an zwei kleinen Beobachtungen noch deutlicher machen. Der evange- 
lische Christ wird vielleicht alle die objektiven Aussagen des Dekrets gelten lassen 
und sich doch nicht zur tatsächlichen Heiligenverehrung bewegt fühlen. Es antwortet 
gewissermaßen einfach nichts in seiner religiösen Erfahrung auf diese ausgesagte 
Wirklichkeit (und darum und von daher wird er auch dann noch versucht sein, die 
gegenständliche Richtigkeit dieser Aussagen zu bestreiten)1. 

Und weiter: Zweifellos wäre es ein denkbarer •existentieller" Zugang zur •Ver- 
ehrung der Heiligen", oder wenigstens ein Weg zu einem solchen Zugang, würde 
man darauf hinweisen, daß ein Christ, der an die Geborgenheit der im Glauben 
Christi Gestorbenen in Gott glaubt, diejenigen, die er selbst in seinem Leben liebte, 
bei Gott sieht, auch wenn sie ihm vorausgegangen sind. Aber das Bedürfnis eines 
solchen Zugangsweges, des Versuches eines solchen Anrufs einer menschlichen und 
religiösen Erfahrung, die noch eher gegeben ist als die Zuwendung zu den •amt- 
lichen" Heiligen, ist im Dekret nicht zu entdecken. Das Dekret bewegt sich von vorne- 
herein und unangefochten in der Welt der Heiligen, setzt also einen Christen voraus, 
der ganz selbstverständlich, in einer Art von religiösem naivem Realismus, schon 
immer für diese Welt offensteht, dem nur von der Sache, nicht vom Warum und vom 
Wie ihrer Verwirklichung geredet werden muß, um diese zu erfassen. 

1 Etwa mit der Frage, ob man denn bei einer richtigen Hermeneutik eschatologischer Aus- 
sagen etwas Eindeutiges über den •Zwischenzustand" der in Christo Verstorbenen zwischen 
ihrem Tod und der Auferstehung des Fleisches aussagen könne, welche biblische Begründung 
für die Möglichkeit einer solchen Aussage gegeben sei. Tatsächlich sind solche Fragen schwie- 
riger zu beantworten, als es die katholische Schultheologie und auch das Dekret merken las- 
sen. Von da aus aber ist dem evangelischen Christen und Theologen der •Adressat" der 
Verehrung schon ein Problem, ganz abgesehen von der altreformatorischen Frage, ob nicht 
diese Verehrung im Widerspruch stehe zur einzigen Mittlerschaft Christi. 



Warum und wie können wir die Heiligen verehren? 327 

Rückgang der Heiligenverehrung in unserer Zeit 

Nun ist es aber so2, daß, wenigstens in den europäischen Ländern diesseits der 
Alpen, auch unter den Katholiken die Verehrung der Heiligen außerordentlich 
zurückgegangen ist, so etwas wie eine Atrophie der Fähigkeit einer solchen Ver- 
ehrung eingetreten zu sein scheint. Man kann natürlich diese Behauptung nicht stati- 
stisch nachweisen, zumal der amtliche Kult der Kirche sich nicht geändert hat. Aber 
man sollte die Tatsache selbst nicht bestreiten, sondern nüchtern sehen und nach 
ihren Ursachen fragen, die ja nicht notwendig und von vornherein und in allem 
bedauerlich sein müssen. Mit dieser Feststellung ist nicht gemeint, daß man sich 
nicht mehr für die Heiligen interessiere. Die Hagiographie der letzten Jahrzehnte 
ist wohl nicht kleiner und nicht schlechter, sondern eher besser geworden als in frühe- 
ren Zeiten. Aber das Interesse, das diese Literatur bei den Lesern voraussetzt und 
weckt, bedeutet noch lange keine Verehrung im theologischen Sinn. Man kann die 
größte Bewunderung für Franz von Assisi haben und ihn durchaus als exemplari- 
schen Prototyp für eine christliche Existenz erleben, ohne jemals •zu ihm gebetet" 
zu haben. In diesem religiösen Interesse am Leben von Christen von eindrücklicher 
Vorbildlichkeit und erweckender Macht unterscheiden wir Katholiken uns auch nicht 
grundsätzlich von den evangelischen Christen, die in diesem Sinn auch ihre Heiligen 
haben (bis zum Martyrium). Ob man in diesem Sinn Bodelschwingh oder Charles 
de Foucauld •verehrt", ist sekundär. Die Frage ist, ob der heutige Katholik im Ernst 
es fertig bringt, nach der Lektüre des Lebens von Foucauld oder seiner Briefe in 
einen betenden Kontakt mit gerade ihm zu treten, ihn •anzurufen", ihn zu ver- 
ehren in einem •Kult", wie die traditionelle Sprache mutig zu sagen wagt. In dieser 
Hinsicht ist aber die genannte Atrophie der Verehrungsunfähigkeit des heutigen 
Menschen nicht zu bestreiten. Natürlich gibt es tausend Gegenbeispiele in der viel- 
schichtigen Kirche, in der viele Zeiten gleichzeitig leben. Natürlich gibt es in Gemein- 
den, in Kirchen mit ihren Andachten und Bildern, in Klöstern mit ihrem stabilen 
Brauchtum und dem heiligen Ehrgeiz, aus ihrer Mitte neue Heilige auf ihren Altären 
zu sehen, in Novenen und Wallfahrten vieles, was dieser Behauptung zu wider- 
sprechen scheint. Die Frage ist nur, ob nicht in dem Menschen der Kirche, der vom 
heutigen Welt- und Daseinsgefühl besonders bestimmt ist, der am meisten aus- 
drücklich oder stillschweigend und unreflex für sein eigenes religiöses individuelles 
Dasein ein distanziertes Verhältnis zur religiösen Tradition und ihrem Brauchtum 
hat, obwohl er selbstverständlich Christ und Katholik sein will, diese Atrophie be- 
steht. Und diese Frage ist nüchtern und mit ja zu beantworten. Dafür ist schon die 
weitgehende Bildlosigkeit der modernen Kirchen ein kleines Zeichen. Man vermißt 
die Statuen und Bilder der Heiligen nicht oder höchstens, weil dann die Kirchen 
etwas zu nüchtern oder kahl aussehen. 

Die Erfahrung des schweigenden Gottes in unserer Zeit 

Die Gründe für diese Atrophie sind vielfältig und reichen tief. Die meisten Chri- 
sten von heute haben schon kein waches Verhältnis mehr zu ihren eigenen Toten, zu 

2 Wir beschreiben im folgenden nicht das, was sein soll, sondern das, was ist, nicht das, 
was überall und bei allen katholischen Christen ist, sondern das, was uns typisch für den 
Christen von heute und morgen zu sein scheint. 



328 Karl Rahner 

den Toten der Sippe und Familie. Sie sind gegangen und • Ausnahmen zugegeben 
• aus ihrem Leben verschwunden. Man vergißt sie, und wenn man an sie denkt, 
geht der Blick auf ihr Leben, das sie mit uns führten, nicht eigentlich auf sie, die 
Lebenden. Man bestreitet nicht, daß sie beim Gott der Lebendigen •an sich" leben. 
Aber für uns selbst leben sie nicht, sie sind gleichsam ohne Rest aus unserem Daseins- 
kreis ausgeschieden. Oder hat der Mensch der Großstadt noch ein Bedürfnis zum 
Gräberbesuch wie der Bauer am Sonntag nach dem Gottesdienst? Sind nicht die 
Lichter auf den Gräbern an Allerseelen, Weihnachten usw. einer ganz bestimmten 
geistig-soziologischen Schicht zugeordnet, die man nicht einfach als die für heute 
•repräsentative" Schicht gelten lassen kann, einer Schicht, die langsam, aber unauf- 
haltsam zusammenschmilzt? Wie sollte der Mensch, dem seine eigenen •Nächsten" 
in die Finsternis des Todes verschwinden, die die kleine Helle unseres Daseins wie 
eine schweigende Unendlichkeit umgibt, dann die Fähigkeit bewahren, bloß darum 
andere Tote in sein Dasein verehrend aufzunehmen, weil sie heiliger waren? 

Aber weiter und radikaler: die subjektive Möglichkeit des Menschen von heute 
hängt wesentlich ab von seiner Gotteserfahrung, wie sie •epochal" für ihn verfügt 
ist. So etwas gibt es auch innerhalb der einen eschatologischen Zeit der Kirche, weil 
die geistige Situation der Welt auch zu den Momenten der Zeit der Kirche gehört, 
ihr Schicksal und die Eigenart ihres Glaubens mitbestimmt. Gott aber ist heute 
gerade dem wirklich echt gläubigen Menschen unendlich, unbegreiflich und •ferne" 
geworden (selbst wenn der Christ in einer auch existentiell vollziehbaren, aber nicht 
in eine höhere •Synthese" aufhebbaren Weise weiß, daß dieser unbegreifliche, ferne 
Gott als das sich frei selbst mitteilende Geheimnis zugleich unendlich nahe ist). 
Natürlich hat man das immer schon gewußt und bekannt. Aber man erfährt es heute 
in einer neuen, radikalen Schärfe, weil die Welt unablesbar groß und gleichzeitig 
profan geworden ist und Gott in ihrer alltäglichen Erfahrung ohne Wunder nicht 
als ein Datum •neben" anderen vorkommt. Gott wird (wenn wir, wenigstens metho- 
disch, von der eigentlich heilsgeschichtlichen Erfahrung von eigener Struktur absehen) 
als das schweigende Geheimnis von unendlicher Unsagbarkeit und Unbegreiflichkeit 
erfahren, das als solches • bleibend • je mehr aufgeht (und nicht abnimmt), je 
weiter der Mensch in seiner religiösen Existenz sich entwickelt. In dieses schweigende, 
unermeßliche und unsagbare Geheimnis verschwinden (wenigstens für das erste, 
unmittelbare Empfinden des Menschen von heute) die Sterbenden. Sie gehen, sie 
melden sich nicht mehr, sie gehören unserer Erfahrungswelt nicht mehr an. Wenn 
Geist und Herz sie suchen, wenn der Blick ihnen nachsieht, gerade wenn es ein reli- 
giöses Suchen ist, das von einer •spiritistischen", innerweltlich bleibenden Kommuni- 
kation skeptisch nichts hält, dann trifft dieser Blick (immer wird das unmittelbare 
Empfinden beschrieben) die göttliche Finsternis, in der nichts mehr unterschieden 
werden kann. Selbst wenn man sagt: man •weiß" glaubensmäßig doch, daß die 
Toten in dieser göttlichen Unermeßlichkeit göttlicher Unsagbarkeit sich nicht auf- 
gelöst haben, sondern leben, dann ist immer nochmals einwendbar: aber sie sind 
für uns nicht mehr unterscheidbar. 

Man könnte m. a. W. nochmals einwenden: gerade ein religiöser Akt der Heili- 
genverehrung kann nicht gedacht werden als die Fortsetzung der innerweltlichen 
Beziehung zu Toten und Heiligen mit anderen Mitteln, sonst wäre er eine Art Spiri- 



Warum und wie können wir die Heiligen verehren? 329 

tismus; er muß spezifisch religiös sein, d. h. er muß auf Gott gehen und, wenn über- 
haupt, in diesem Akt, mit dieser Struktur und diesem Aktziel, die Toten oder Heili- 
gen finden. Ist er aber letztlich ein verstummend anbetendes Geraten vor die Unsag- 
barkeit Gottes, wie soll er dann noch die Heiligen finden, wie kann dann der Akt 
nicht absorbiert sein von der Unbegreiflichkeit Gottes und seines Willens, wie kann 
dann noch Interesse bestehen an der individuell endlichen Wirklichkeit dieses oder 
jenes Heiligen, wie (wenn schon das Bittgebet an Gott für den Menschen von heute 
ein schweres und dunkles Kapitel ist) kann man es dann noch fertigbringen, sich mit 
einer bestimmten Bitte an einen bestimmten Heiligen für gerade seine Interzession 
zu wenden? Wird es ein Mensch von heute leicht fertigbringen zu meinen, er sei 
(wenn er erhört wurde) gerade darum erhört worden, weil er sich an diesen bestimm- 
ten Heiligen gewendet habe? Wieviele Menschen von heute werden den Mut haben 
(dort, wo nicht atavistische religiöse Mechanismen am Werk sind), einen bestimm- 
ten Heiligen eher als einen anderen in bestimmten Anliegen als ihren Patron zu 
erwählen? Hat er noch ein wirklich echtes religiöses Interesse daran, wenn die amt- 
liche Kirche auch heute noch für bestimmte •Anliegen" bestimmte Heilige zu •Patro- 
nen" ernennt? Ist nicht die faktische Konzentration der Heiligenverehrung auf 
Maria, so wunderbar diese marianische Frömmigkeit ist, auch ein Hinweis darauf, 
wie wenig unterscheidbar die Heiligen in ihrer Verehrung für unser Empfinden ge- 
worden sind3? 

Das Problem des Nebeneinander von Heiligenverehrung und Anbetung Gottes 

Der Mensch von heute kann sich nur sehr schwer eine Vorstellung von der himm- 
lischen Fürbitte der Heiligen machen, die seinem, doch auch berechtigten •Ratio- 
nalismus" und einem nüchternen, nicht zu phantasievollen theologischen Denken 
entspricht. Hat die normale Theologie eine einfache deutliche und leicht vollziehbare 
Antwort dafür wirklich bereit, so daß sie auch bis zu diesem Christen schon vor- 
gedrungen ist, wenn er fragt (und er fragt ausdrücklich oder unreflex in seinem 
Daseinsgefühl, das in seiner Frömmigkeit sehr wirksam ist): wie soll ich mir die 
Fürbitte der Heiligen vorstellen? Haben die Heiligen dabei mehr oder weniger zu 
tun, je nachdem sie in sehr erheblich verschiedener Weise von den Irdischen um ihre 
Fürbitte angegangen werden? Wie soll ihre Fürbitte gedacht werden (wenn wir die 
Heiligen doch denken müssen als in der Schau Gottes angekommen) vor dem abso- 
luten, unveränderlichen, vorausbestimmenden Ratschluß Gottes, durch den alles 
gelenkt, der selbst aber von keiner Kreatur bestimmt werden kann? Kann ihre Für- 
bitte dann etwas anderes sein als die bedingungslose Anbetung Gottes, dessen Wege 
unerforschlich sind, dem niemand gibt und der keinen Ratgeber hat? Aber ist dann 
die Fürbitte noch so, wie sie gewöhnlich gedacht wird? Und hängt sie dann noch 
davon ab, ob wir auf Erden sie erbitten? Wird sie nicht uns einfach zuteil nach dem 
Maße unserer Verbundenheit mit Gott, ob wir sie ausdrücklich erbitten oder nicht? 

5 Wie rasch ist die Woge der Verehrung der kleinen hl. Theresia von Lisieux wieder ver- 
sandet! Daß es heute in der Gegenwart nur noch Marienerscheinungen gibt, die in der kirch- 
lichen Öffentlichkeit von Bedeutung werden, in deutlichem Unterschied zu früheren Zeiten 
(Jeanne d'Arc, Antonius v. Padua, Margarete Alacoque usw.), weist in die gleiche Richtung. 



330 Karl Rahner 

Hat z. B. Maria oder auch ein Augustinus sie weniger erfahren, weil sie gewiß die 
Heiligen weniger angerufen haben als ein mittelalterlicher Frommer? 

Nur anhangsweise sei noch vermerkt, daß die löbliche, wichtige und sicher in sich 
richtige Unterscheidung zwischen der bloßen Verehrung und Anrufung der Heiligen 
(•dulia") und der Anbetung Gottes (•latria") ein wichtiges Problem eher verdeckt 
als löst. Denn man meint, eine saubere Unterscheidung getroffen zu haben, übersieht 
aber dabei, daß die Frage einer Einheit des so Unterschiedenen theologisch und 
religiös ein ebenso großes, ja das wichtigere Problem ist. Denn ohne ihre deutliche 
Beantwortung ist das eigentlich christlich-religiöse Wesen des Aktes der Heiligen- 
verehrung nicht verständlich zu machen und auch nicht zu kontrollieren, ob Heiligen- 
verehrung ein christlicher Vorgang oder temperierter Spiritismus, Magie oder eine 
kaschierte Form von Polytheismus ist. Man darf da nicht bloß behaupten, die Heili- 
genverehrung schade der Anbetung Gottes und des einzigen Mittlers Christus nicht. 
Man darf die Einheit von begründeter Verehrung (Dulie) und begründeter Anbe- 
tung (Latrie) nicht bloß im Objekt, d. h. in der Einheit der Heiligen mit Gott durch 
Gnade und Glorie begründet sehen, man muß auch die Einheit im subjektiven Akt 
der einen •Religio" verständlich machen. In der Theologie der Nächstenliebe als 
übernatürlicher •eingegossener Tugend" der Caritas versucht man es wenigstens, 
verständlich zu machen, warum und wie ein solcher Akt der Akt der Liebe zu Gott 
selbst, ein Akt also theologischer Tugend sein könne und sein müsse. Man müßte 
dasselbe tun hinsichtlich des Verhältnisses zwischen Verehrung und Anbetung. Es 
müßte gezeigt werden, warum und wie der Akt der Verehrung wirklich innerlich 
umfaßt, ermächtigt und getragen wird durch den Akt der Anbetung, weil er nur so 
ein actus religiosus, d. h. Akt der durch die Gnade Gottes ermächtigten Unmittel- 
barkeit zu Gott sein kann. Sonst bliebe er auch religiös wertlos und sogar gefährlich. 
Die oben genannte • richtige • Unterscheidung verdeckt Wesentliches; sie kann 
verstanden werden wie ein Satz: Nächstenliebe ist nicht Gottesliebe, ein Satz, der 
die tiefere Wahrheit verstellt, selbst wenn er •formal" richtig ist. 

II. 

Theologische Vorüberlegungen 

Doch genug der Problematik. Was kann nun positiv zum Verständnis der Heili- 
genverehrung gesagt werden, besonders hinsichtlich ihrer •transzendentalen" Seite? 
Bei der Beantwortung einer solchen Frage ist immer zu beachten, um sie richtig und 
in ihren Grenzen würdigen zu können, daß eine reflexe Analyse eines menschlichen 
Wesensvollzugs den konkreten Vollzug selbst nicht erstmals herstellt, sondern vor- 
aussetzt und letztlich nur von ihm her verständlich ist, also nur die Funktion eines 
Hinweises auf etwas u. U. sehr unreflex, unbeachtet und verdrängt Gegebenes haben 
kann, damit man Mut fasse und sich unbefangener auf es einlasse. Wer z. B. wirk- 
lich in keiner Weise geliebt hätte, dem wäre auch nicht durch eine Philosophie und 
Theologie der Liebe klar zu machen, was Liebe ist. In der folgenden Überlegung 
wird nicht der Anspruch gemacht, das Problem adäquat zu beantworten. Dem Leser 
kann es überdies nicht erspart werden, daß von Überlegungen als nur angedeuteten 
Voraussetzungen ausgegangen wird, die ihm vielleicht nicht immer ganz geläufig 
sind. In jedem Stück der Theologie muß irgendwie immer die ganze Theologie 



Warum und wie können wir die Heiligen verehren? 331 

gegenwärtig werden, soll dieses Stück wirklich Theologie sein. Das aber macht jeden 
Einzeltraktat der Theologie unvermeidlich schwierig. Einiges bleibt hier auch im 
Hintergrund, obwohl es wichtig ist, weil es anderswo schon behandelt wurde4. 

Christus unser Mittler zum Vater 

Wir beginnen mit dem einfachen Satz, daß die Beziehung des in der Gnade Gottes 
(die die Selbstmitteilung Gottes ist) glaubenden und liebenden Menschen zu Jesus 
Christus, dem Gekreuzigten und Auferstandenen, der spezifische religiöse Grundakt 
des Christen ist, in dem er den Gott erreicht, der sein Gott, die absolute Nähe des 
sich selbst in seiner eigensten Wirklichkeit mitteilenden absoluten Geheimnisses ist. 

Damit ist aber ein doppeltes gesagt: 

Die Bedeutung der Menschheit Jesu für unser Gottesverhältnis 

Der eigentlich christliche Akt der gelingenden Beziehung zu Gott ist in seiner 
Unmittelbarkeit zu Gott in sich selbst vermittelt durch die Beziehung zu Jesus, also 
durch eine Kreatürlichkeit (personaler Art). Es ist hier natürlich nicht möglich, Sinn 
und Tragweite dieses Satzes voll in seinem Sinn und in seiner Tragweite zu ent- 
falten. Es können dazu nur einige wenige Bemerkungen gemacht werden, die hier 
genügen müssen. Zunächst ist zu sehen, daß der Auferstandene und Erhöhte wahrer 
Mensch ist und bleibt. An sich ist hier (von einer Frage abgesehen, die später aus- 
drücklich werden muß) das gleiche Problem gegeben, wie das, welches wir hinsicht- 
lich der Heiligenverehrung berührten. Warum verschwindet für unseren religiösen 
Akt der Mensch Jesus nicht im Schweigen der göttlichen Finsternis? Warum wird er, 
diese reale kreatürliche Menschlichkeit Jesu, nicht gewissermaßen uninteressant und 
gleichgültig, wenn wir in der radikalen Transzendenz des Geistes schlechthin alles 
Endliche zu übersteigen versuchen und in der Gnade, die letztlich das Ansich Gottes 
selbst für uns ist, eine absolute Unmittelbarkeit zu Gott finden? Oder ist es bei uns, 
so wie wir heute sind, doch so? Sind wir aber dann eigentlich noch Christen, ist für 
uns Jesus dann nicht nur eine Episode der Heilsgeschichte hier unten auf Erden, so 
daß er verschwindet, wenn er durch die Auferstehung und wenn wir durch den 
eigentlich religiösen Akt der Unmittelbarkeit zu Gott durch die •ungeschaffene" 
Gnade bei Gott selbst anlangen? Kein Zweifel, daß viele Christen, was die deutlich 
realisierte Ausdrücklichkeit ihres religiösen Grundaktes angeht, eigentlich abstrakte 
Monotheisten bleiben, die sich zwar durch die Erlösung Christi vor Gottes Erbarmen 
und Unmittelbarkeit gebracht wissen, aber gerade darum meinen, mit nichts mehr 
zu tun zu haben als mit Gott in der abstrakten Reinheit seines Wesens. 

Kein Zweifel, daß die ausdrückliche Theologie der Schule und des Kerygmas sich 
viel zu wenig mit dieser Frage5 befaßt, so daß es fast aussieht, als sei die Beziehung 
des Menschen zu dem auferstandenen Menschen Jesus eine Art Nebenbeschäftigung 
in der himmlischen Glorie zusätzlich zur Anschauung des dreifaltigen Gottes, eine 

4 Vgl. z.B. K. Rahner, Die Kirche der Heiligen: Schriften zur Theologie III 111•126 
(= St. d. Z. 157 [1955/56] 81•91). 

5 Vgl. K. Rahner, Die ewige Bedeutung der Menschheit Christi für unser Gottverhält- 
nis: Schriften zur Theologie III 47•60 (= GuL 26 [1953] 279•288); J. A 1 f a r o , Christo 
glorioso, revelador del Padre: Gregorianum 39 (1958) 220•270. 



332 Karl Rahner 

Vorstellung, die dann mit dem Empfinden, Mythologie vor sich zu haben, nur mehr 
schwer fertig wird. Es muß einfach so sein, soll das Dogma einen echten, nicht mytho- 
logischen Sinn haben, daß die Menschheit Jesu unsere Unmittelbarkeit zu Gott ver- 
mittelt. Wenn wir natürlich uns die •Gestalt" Jesu •vorstellen" und als Vorstellungs- 
modell unsere äußeren Beziehungen zu einem anderen Menschen hier in diesem 
Leben benutzen, wird dieser Satz unvollziehbar. Aber dann haben wir falsche Vor- 
aussetzungen gemacht. Die Unmittelbarkeit zu Gott wird ja auch nicht dadurch auf- 
gehoben, daß wir einen Akt dieses Verhältnisses als unseren kreatürlichen Akt setzen 
und uns in diesem Akt notwendig gleichzeitig zu uns selbst in einer radikalen Weise 
verhalten, sondern beides muß als notwendig sich gegenseitig bedingende Momente 
eines und desselben Aktes gedacht werden. Wird dabei (worüber später noch von 
einer anderen Seite her ausdrücklich zu handeln ist) gesehen, daß der Mensch von 
vornherein und überall das Wesen ist, das sich zu sich selbst verhält, indem es sich 
zum anderen, zunächst kreatürlichen Du in Liebe (oder Haß; aber unweigerlich eines 
von beiden) verhält, daß es nur in dieser Kommunikation existieren, sein eigenes 
Wesen vollziehen, seine Wahrheit und seinen Selbstvollzug als Liebe haben kann, 
dann wird diese Vermitteltheit der Unmittelbarkeit zu Gott durch den Menschen 
Jesus denkbar: indem ich ihn liebe6, vollziehe ich jenen Akt, der wirklich unmittel- 
bar Gott findet. Warum dieser Vermittelnde gerade Jesus ist, warum auch der Akt 
der gnadenhaften Unmittelbarkeit zu Gott, der in dem möglich ist, der Jesus nicht 
ausdrücklich (•geschichtlich") kennt, doch Jesus •sucht" und durch ihn vermittelt ist, 
welche ontologischen Verhältnisse und Zusammenhänge obwalten müssen zwischen 
der Bedingung der Möglichkeit der radikalen (bloße Transzendenz des Geistes über- 
steigenden) Unmittelbarkeit zu Gott, welche Bedingung wir Gnade nennen, und dem 
Menschen Jesus7, das alles kann hier nicht näher bedacht werden. Jedenfalls aber 

6 Man verbirgt sich die Wahrheit dieser Vermittlung', wenn man zu ontisch, zu sachhaft 
denkt. Man darf nie vergessen, daß das Realste, das •Ontische", der reale Vollzug der geisti- 
gen Substanz genau • der Geist, sein Erkennen, seine Freiheit, seine Liebe ist und jenes 
letztlich nicht gedacht werden darf, nach dem Vorstellungsmodell physikalischer, dinglicher 
Wirklichkeiten, bloß als realer •Träger" eines darüberschwebenden Phänomens von Bewußt- 
seinszuständlichkeiten, die weniger •real" sind als ihr •Träger". 

7 Man könnte auch sagen (formalisiert): zwischen dem transzendentalen und kategorialen 
Aspekt der Offenbarung, vorausgesetzt, daß man begreift, daß visio beata, selige Schau, zur 
Offenbarung als deren Höhepunkt gehört und daß kategoriale Geschichtlichkeit der Offen- 
barung in der Vollendung nicht abgeschafft ist, sondern zu ihrer Vollendung kommt. Wir 
nennen •transzendentalen" Aspekt der Offenbarung und deren glaubender Annahme die 
gnadenhafte Erhobenheit und Getragenheit dieses geistigen Vorganges im Menschen durch 
die Gnade als Selbstmitteilung Gottes, durch die allein die begriffliche Inhaltlichkeit dieses 
Aktes so auf Gott in sich selbst dauernd transzendiert wird (ohne ausgelöscht zu werden), 
daß man es in einem solchen Akt wirklich mit Gott selbst und nicht nur mit dem Begriff von 
ihm zu tun hat, der Begriff also nicht nur wie sonst zur Sache vermittelt, sondern selbst durch 
die •Sache", d. h. durch den sich selbst in der Gnade wirklich schenkenden Gott zu seiner 
•Sache" vermittelt wird. Wir nennen •kategorialen" Aspekt der Offenbarung und des Glau- 
bens alles an ihr, was raumzeitlich gegeben ist: das geschichtliche Offenbarungsereignis, der 
menschliche Begriff, das Wort, das ausdrückliche Kerygma, die kultische Geste usw. All dieses 
Kreatürliche, das notwendig ist, hebt die •Göttlichkeit" von Offenbarung und Glaube nicht 
auf, d. h. ihr wirkliches Ankommen bei Gott selbst über alles bloße intentionale •Meinen" 
Gottes hinaus, weil es geschieht in der Gnade, in der Gott selbst das Kreatürliche erhebt, auf- 
sprengt und zu sich selbst • Gott • vermittelt. 



Warum und wie können wir die Heiligen verehren? 333 

deutet sich hier ein Grundgesetz christlich verstandener Erfahrung der schlecht- 
hinigen Absolutheit Gottes an:' sie ist nicht Transzendenz im Sinn eines Übersprin- 
gens und Weglassens des Endlichen, sondern gerade vermittelt durch das Endliche 
die •Welt", ist ein Erreichen der in die Welt selbst (zumindest einmal in Jesus) ein- 
gestifteten Absolutheit Gottes, die deren eigenstes, ihr aus Gnade gegebenes •Ober- 
wesen" ist8, so daß das richtige und volle, sich selbst ganz eingeholt habende Verhält- 
nis zur Welt (entsprechend ihrer eigenen Gestuftheit und eingerechnet, daß sie eine 
personale Welt liebend freier Kommunikation ist) die Unmittelbarkeit zu Gott selbst 
schon ist. Nicht darum, weil es von einem abstrakten Begriff von Welt als Kreatur 
her so sein müßte, sondern weil Gott sich selbst in freier Gnade seiner Welt so ein- 
gestiftet hat und diese gnadenhafte •Faktizität" darum so ist, daß sie ein bleibendes, 
unentrinnbares Existential der geistigen Kreatur ist, mit dem diese einschlußweise 
oder ausdrücklich, in Ja oder Nein, zu tun hat, wenn sie in freiem Selbstverständnis 
wirklich sich (und so ihr •weltlich"-kreatürliches Du) findet. 

Exkurs: Die Nähe des schweigenden Gottes in Jesus Christus 

Es sei hier erlaubt, eine kleine heilsgeschichtliche Erwägung anzuküpf en oder ein- 
zuschieben. Epochale Variationen der Ausdrücklichkeit des Vollzuges, der sich in 
Geschichte auslegenden Essentialien des menschlichen Daseins sind möglich und mit 
der Geschichtlichkeit des Menschen gegeben. Wenn aber diese Geschichte der Selbst- 
auslegung des Menschen eine einbahnige Geschichte bedeutet, wenn die eschatolo- 
gische Situation dieser Geschichte der Selbstfindung des konkreten Wesens der Men- 
schen durch Jesus und in seiner Geschichte nicht mehr umkehrbar ist9, dann kann die 
Situation und Aufgabe des Christen, zu dem die Botschaft von Jesus dem Christus 
gedrungen ist, nicht einfach darin bestehen, eine schweigende Abwesenheit Gottes, 
sei sie wahr oder nur eine Fehlinterpretation des eigenen Daseins, festzustellen oder 
zu erleiden, als ob es sich nur um eine passiv registrierbare Zuständigkeit handle, 
der man einfach ausgesetzt sei. Er ist aufgefordert, die Unmittelbarkeit Gottes als 
des nahen und vergebenden Geheimnisses in Jesus in einem Glaubensbemühen, in 
einem Glauben, der wachsen kann, zu realisieren. Dieses Bemühen mag von der 
epochalen Situation, die eingangs berührt wurde, mitgeprägt sein, es mag die 
•Stigmata Jesu" an sich tragen und seine Verlassenheit am Kreuz erfahren. Aber es 
ist ein Bemühen, dem in der Gnade genügendes Gelingen verheißen ist. Wenn zu 
dieser epochalen Situation von heute in ganz neuer und radikaler Weise auch die 
Erfahrung • wachsend und erst in der Zukunft vielleicht ganz oder besser gelin- 
gend • gehört, daß der Mensch sich nur im anderen findet, daß in der Liebe zum 
anderen der Mensch zu sich kommt und diese Liebe nicht nur eine neben vielen 
anderen Aufgaben und Pflichten ist, sondern die Erfüllung des •Gesetzes", d. h. 
seines Wesens, wenn der andere als geliebter eigentlich der •Himmel" sein muß10, 
soll Sartres Wort: die Hölle, das sind die anderen, nicht wahr sein, dann kann unsere 

8 Hier versagen die Begriffe. Aber wir brauchen nur auf die dogmatische Lehre von der 
hypostatischen Union zu reflektieren, dann sieht man: der Begriff einer Selbstmitteilung Got- 
tes (die nochmals sehr verschieden abgewandelt gedacht werden kann und • theologisch • 
muß), durch die Gott, er selbst in seiner unberührten Erhabenheit und freien Gnade bleibend, 
doch gleichzeitig der innerste Grund eines Kreatürlichen (wesentlich über sein Schöpfungs- 
verhältnis hinaus) wird, ist ein dogmatisch unerläßlicher Begriff. 

* So sehr sie, auf den einzelnen Menschen, die einzelnen geschichtlichen Regionen usw. 
gesehen, keine absolute Gleichzeitigkeit der Phasen dieser Geschichte für alle Menschen 
bedeutet.. 

10 Wir werden von all dem gleich noch ausführlicher zu reden haben. 



334 Karl Rahner 

heutige epochale Situation, gerade christlich gesehen, gar nicht so die der Abwesen- 
heit Gottes sein, oder der Unmöglichkeit, ihn als ihn selbst in seiner Unmittelbarkeit 
in Jesus zu rinden. Es mag jemand sagen, das Schreckliche sei heute, daß wir den 
•Nächsten" nicht lieben können, daß er eben nur die Hölle sei. Aber wer sich im 
Mut des Glaubens und der Hoffnung nicht gestattet, darum zu verzweifeln, daß er 
lieben könne, der kann eigentlich nicht zu sagen wagen, man könne in dieser epo- 
chalen Situation des Geistes Jesus nicht lieben11. Wie man das kann und was dabei 
geschieht, wenn Jesus nicht nur ein anderes Wort, eine mythologische Chiffre für Gott 
ist, sondern er selbst, der Gekreuzigte und Auferstandene, und wie und warum darin 
(nicht dahindurch) Gott selbst in sich allein erreicht wird, das kann hier nicht weiter 
bedacht werden. Es genügt für das Ziel unserer Überlegungen, darauf zu bestehen, 
daß die Vermittlung zur Unmittelbarkeit Gottes durch das in Liebe angenommene 
Du eines anderen möglich sei, weil diese liebende Vermittlung als in Jesus gesche- 
hend das Grunddogma des christlichen Glaubens ist12. 

Die •Gegenwart" des geschichtlichen Herrn 

Dieser christliche religiöse Grundakt, in dem der gekreuzigte und auferstandene 
Mensch Jesus zur Unmittelbarkeit Gottes vermittelt, ist wesentlich auch die Anam- 
nese13 seiner Geschichte. Dieser Akt meint den lebendigen Auferstandenen, aber es 
ist entscheidend, zu verstehen, daß er sich nicht an ihn wendet, insofern er einmal 
eine Geschichte gehabt hat, die er jetzt als das Ver-weste hinter sich gelassen hat, 
sondern insofern er seine Geschichte hat, die präsentisch gewahrt bleibt, gerade als 
nicht mehr ablaufende, sondern vollendete, in seiner •Ewigkeit". Die Beziehung 
zum Auferstandenen und zu dem •historischen Jesus" sind nicht zwei religiöse Voll- 
züge, sondern ein und derselbe. Ewigkeit ist nicht Fortsetzung der Geschichte in 
einen anderen Zeitraum, sondern die reine, vom Subjekt selbst vollendete Gültigkeit 
der Geschichte selbst. Und die Beziehung zum erhöhten Herrn ist darum die Anam- 
nese des Gekreuzigten und Gestorbenen. Nicht bloß in dem Sinn, daß man •weiß", 
der, den man liebt, habe •einst" diese Geschichte gehabt, sondern in dem Sinn, daß 
er in der ewigen Gültigkeit seiner Geschichte geliebt wird und so der Vermittler der 
Unmittelbarkeit Gottes ist. 

Die Einheit von Gottes- und Nächstenliebe 

Man könnte nur einwenden, daß die eben angestellten Überlegungen über unser 
Verhältnis zu Jesus für unsere eigentliche Frage nichts austragen, einmal weil es 

11 Damit sind natürlich noch nicht die Fragen dazu erledigt, die sich aus seiner Entrücktheit 
in die vergangene Geschichte und in die Unbegreiflichkeit Gottes ergeben. 

12 Es ist ganz gut, daß man das christliche Grundgeschehen einmal auch so formuliert. Sagt 
man nämlich immer nur Glaube an Christus, dann kann man das viel leichter als bloßes 
Glauben an einen objektiven Sachverhalt mißverstehen oder nur einen Glauben an Gott 
selbst meinen, der bloß •angeregt" und ermutigt ist durch die Begegnung mit dem historischen 
Jesus. Immer aber wäre dann der Auferstandene für uns eigentlich überflüssig; wir hätten 
mit diesem nichts zu tun, er selbst wäre höchstens noch interessant als erster Fall von etwas, 
was wir auch von uns erhoffen. 

13 Es kann hier nicht auch noch das Problem behandelt werden, wie diese Anamnese die 
zeitlich-historische Distanz zu Jesus überwindet und so den Akt der Liebe zu ihm möglich 
macht. Es genügt für uns hier, festzustellen, daß so etwas möglich sein muß (durch die reale 
[Eucharistie], worthafte und ekklesiale •Tradition") und also auch gegenüber anderen Men- 
schen der Vergangenheit (in der Kirche und in Einheit mit Jesus) nicht von vorneherein 
unmöglich sein kann. 



Warum und wie können wir die Heiligen verehren? 335 

wegen der Einzigkeit der Mittlerschaft Christi uns verboten sei, sie auf die Heiligen 
und ihre Verehrung zu übertragen, zum anderen, weil, auch in den bisherigen Über- 
legungen, der •transzendentale" Aspekt, d. h. die subjektive Möglichkeit der Heili- 
genverehrung nicht deutlich geworden sei, also immer noch ausstehe, was wir eigent- 
lich suchen. Man könnte dem zwar entgegnen, daß, wie immer es um eine analoge 
Übertragung christologischer Überlegungen auf hagiologische bestellt sein mag, zum 
mindesten aus diesen christologischen Erwägungen die theologische Gültigkeit eines 
religiösen Aktes hervorgehe, in dem eine geschöpfliche geschichtlich-personale Wirk- 
lichkeit als in Liebe angenommene die Vermittlung zu Gott selbst ist, so daß dieser 
Akt wirklich ein religiöser Akt wird. Um aber auf beide Bedenken näher einzugehen, 
verwenden wir eine Überlegung, die sowohl die richtige Weise der Übertragung der 
christologischen Verhältnisse auf die hagiologischen (besser: auf die Einbeziehung 
der Heiligen, in das Verhältnis zu Jesus) als auch die transzendentale Seite der Mög- 
lichkeit der Heiligenverehrung verständlicher machen kann. Wir meinen das Ver- 
hältnis der Nächsten- und Gottesliebe in dem einen gnadenhaften Vermögen der 
Caritas. 

Personale Liebe als Grundakt des Menschen 

Zunächst einmal ist zu bedenken, daß das liebende Verhältnis des geistigen Sub- 
jekts zu einem Du in der gleichen konkreten Dimension der Existenz nicht irgendein 
Akt der Existenz neben anderen gleichrangigen ist, sondern der eigentliche und 
umfassende Grundakt. Das ist schon dadurch gegeben, daß die wahre und eigent- 
liche Umwelt des Menschen seine personale Mitwelt ist. Diese Mitwelt ist die Welt, 
durch die hindurch er sich findet und vollzieht und • von sich wegkommt. In diese 
Liebe muß die Erkenntnis integriert und aufgehoben sein, soll sie eine ganzmensch- 
liche Bedeutung haben. Die Sachwelt ist letztlich nur als Moment am Menschen oder 
an seiner Mit- und Umwelt von Bedeutung. Der Akt personaler Liebe in der Mit- 
welt ist der Grundakt, das eigentliche und volle •bonum honestum". 

Nun könnte man gegen diese hier nur skizzierte These sofort einwenden: der 
religiöse Akt, der auf Gott geht, sei doch der Grundakt oder stehe wenigstens gleich- 
berechtigt oder sogar höherrangig neben dem Akt der liebenden personalen Kom- 
munikation. Aber: abgesehen zunächst davon, wie genauer das Verhältnis der beiden 
Akte zueinander zu bestimmen ist, worüber gleich zu reden sein wird, so ist zunächst 
nicht zu übersehen, daß Gott objektiv und in der subjektiven Situation des kreatür- 
lichen Geistes kein •Gegenstand" neben anderen ist, auf den sich die Intentionalität 
des Menschen in derselben gestreuten und partikulären Weise wie auf die Vielfalt 
der kategorial begegnenden Gegenstände und Personen in der innerweltlichen 
Erfahrung richten kann. Gott ist im ursprünglichen, einer reflexen Thematik voraus- 
gehenden Akt immer nur als der weit jenseitige, subjektiv und objektiv tragende 
Grund der Erfahrung, also •indirekt", in einer Grenzerfahrung gegeben. Und selbst 
dort, wo Gott religiös thematisiert wird, wo und insofern Er selbst (durch den durch 
die vergöttlichende Gnade eröffneten, absoluten •Horizont" des Geistes [transzen- 
dental] und durch die heilsgeschichtliche Wortoffenbarung [kategorial] redet und 
•Partner" wird, geschieht dies immer gegenüber und durch einen Menschen, der 



336 Karl Rahner 

schon •weltlich" ist, d. h. sich selbst in Freiheit gegeben ist durch den liebenden Ein- 
gang in die Mitwelt, durch personale Begegnung und Kommunikation mit dem Du 
der innerweltlichen Erfahrung. Und umgekehrt: Diese Kommunikation des Men- 
schen mit der Mitwelt in Liebe ist schon (wenigstens unthematisch) Kommen vor 
Gott, weil es Freiheit ohne wenigstens einschlußweise Transzendenz auf Gott nicht 
gibt und die sich wagende, das andere Du absolut annehmende Liebe einschlußweise 
immer schon Liebe zu Gott ist. Die heilsgeschichtliche Anrede Gottes, in der eine 
Thematisierung der Beziehung zu Gott ermöglicht wird, setzt also immer schon den 
Menschen der personalen innerweltlichen Kommunikation voraus, die selbst schon 
durch die Transzendenz und durch die Gnade ein einschlußweiser Akt auf die Un- 
mittelbarkeit Gottes hin ist, ohne welche beiden Momente der Akt innerweltlich 
personaler Kommunikation sein eigenes Wesen nicht fände. 

Nächstenliebe als Gottesliebe 

Das eben Gesagte wird deutlicher, wenn wir konkretere Daten der traditionellen 
Theologie bedenken. Die Theologie hält daran fest, daß es eine Nächstenliebe gibt, 
die selber •göttliche Tugend", Caritas ist, deren •Formalobjekt" Gott selbst ist, in 
der also eine Unmittelbarkeit zu Gott-in-sich-selbst vollzogen wird. Das ist eine 
erstaunliche These der Theologie, so traditionell sie ist. Wird sie ernst genommen, 
dann besagt sie nämlich, daß der Nächste nicht nur geliebt wird, weil Gott es will, 
weil er es gebieten und darum die Verletzung dieses anderen Gebotes auch einen 
Widerspruch, zu der Liebe zu ihm bedeuten würde. Die These besagt, daß der Akt 
der Nächstenliebe (als Caritas) formell schon selber Gottesliebe ist14. Darum kann die 
Nächstenliebe der höchste Wert und die Erfüllung des Gesetzes schlechthin sein, 
darum fragt der Richter in der Gerichtsrede Jesu nur nach Taten und Verfehlungen 
der einen Nächstenliebe, hält er scheinbar das Gericht ganz nach atheistischen Nor- 

men ab. 

14 Bei dieser Nächstenliebe ist immer ein Doppeltes mitzuverstehen: 
a) Sie ist von der Gnade getragene, also durch Gott auf Gott hin eröffnete Liebe. Dies aber 

geschieht nicht bloß da und dort, sondern immer und überall, wo der Nächste wahrhaft geliebt 
wird und diese Liebe ihr wahres Wesen erreicht. Denn die dazu notwendige Gnade darf 
(oder, wenigstens, muß) nicht so verstanden werden, als sei ihr Angebot eine nur ab und zu 
geschehende Tat Gottes; diese als Möglichkeit heilshaften Tuns angebotene Gnade ist viel- 
mehr ein dauerndes Existential des Menschen (in freier Huld, aber immer gegeben), mag es 
vom Menschen angenommen werden (zu seiner heiligenden Rechtfertigung) oder im Nein 
der Freiheit als Gericht über diese Schuld unvermeidlich gehabt werden. Für den Theologen 
sei noch angemerkt, daß dadurch keine rechtfertigende Liebe ohne Glaube behauptet wird. 
Die gnadenhafte vorgegebene Vergöttlichung des Menschen mit deren •Formalobjekt" und 
die existentielle Annahme dieser gnadenhaften Eröffnetheit und Verwiesenheit des Menschen 
auf Gott bedeuten im voraus zu kategorialer Wortoffenbarung, wenn auch nicht ohne jede 
Vermittlung, an der sich Transzendenz immer vollziehen muß, Glaube. Vgl. dazu K. R i e - 
senhuber, Der anonyme Christ, nach Karl Rahner: ZkTh 86 (1964) 286•303. 

b) Diese •Caritas" ist wirklich Liebe, so wie sie der Mensch echt und ursprünglich erfährt, 
dort, wo er liebt, nicht aber bloß die Erfüllung eines Gebotes, das den Menschen vor dem 
brutalen Egoismus eines anderen abwehrend schützen will. Wo keine echte Kommunikation 
ist, wo nur Rechte des anderen respektiert werden, wo man sich für sich behält, ist keine 
Liebe, also auch keine Caritas, die die Liebe ist, die ihr absolutes Wesen gefunden hat. 



Warum und wie können wir die Heiligen verehren? 337 

Die thematisierte und die transzendentale Gotteserfahrung 

Aber wie ist dies möglich? Um hier klar zu sehen, sind zunächst einige Unter- 
scheidungen zu bedenken. Die reflexe Erkenntnis (und die auf sie sich beziehende 
Entscheidung) hat es mit dem Begriff einer Wirklichkeit (personaler und sachhafter 
Art) zu tun; der ursprüngliche Akt der Erkenntnis und Freiheit (so sehr er auch 
immer ein begriffliches Moment enthält) mit der Wirklichkeit selbst. Diese ist ent- 
weder unmittelbar gegenständlich gegeben: die Blume und der geliebte Mensch, oder 
in einer Unmittelbarkeit der transzendentalen gnadenhaften Erfahrung15, nicht 
gegenständlicher Art, sondern in der unendlichen Verwiesenheit des Geistes des 
Menschen über alles Gegenständliche der Mit- und Umwelt hinaus, in der als solcher 
die gnadenhafte Selbstmitteilung Gottes gegeben und letztlich nie ganz thematisier- 
bar erfahren wird, also in einer Unmittelbarkeit, in der der •Gegenstand" gerade 
nicht unter die übrigen Gegenstände der erstgenannten unmittelbaren Erfahrung 
einrückt, nicht •kategorial" ist. Aber auch ein solcher Akt und gerade er (vielleicht 
in gewissem Sinn von mystischer Erfahrung abgesehen16) braucht seinen kategorialen 
Gegenstand, also letztlich ein innerweltliches Du. Die ausdrückliche Thematisierung 
Gottes und der erkennenden und liebenden Beziehung zu ihm, in der Gott begrifflich 
vorgestellt wird, ist darum, so wichtig und notwendig sie ist, ein sekundärer Akt. 
Natürlich hat man es auch in diesem und gerade in ihm •ausdrücklich" mit der Wirk- 
lichkeit Gottes selbst zu tun. Aber letztlich eben darum, weil im thematisch religiösen 
Akt, der auf den Begriff geht, selbst nochmals ein ursprünglicher Akt vollzogen 
wird, der in seiner gnadenhaft erhöhten Transzendentalität auf die Wirklichkeit 
Gottes selbst geht und von ihr getragen ist. Der thematisch religiöse Akt als solcher 
ist und bleibt sekundär17. 

Die ursprüngliche, transzendentale, gnadenhafte Erfahrung Gottes aber ist not- 
wendig vermittelt durch die innerweltlich-personale Kommunikation. Die ursprüng- 
liche Beziehung zu Gott ist • Nächstenliebe, deren letzte Würde natürlich von die- 
ser einschlußweisen gnadenhaften Transzendentalität auf Gott herrührt. Der sekun- 
däre thematische Akt, der begrifflich (symbolisch, kultisch usw.) vermittelt auf Gott 
sich bezieht, trägt (worauf hier nicht näher eingegangen werden kann) immer das 
Zeichen seiner Herkunft von und seines Unterfangenseins durch jenen Akt der 
Gottesliebe, die Nächstenliebe ist. Diese theologische Natur der Nächstenliebe ist 
zwar nur gegeben durch das, was wir Gnade nennen, insofern ihr Akt getragen ist 
durch die gnadenhafte Selbstmitteilung Gottes, die selbst unthematisch, adäquat 
nicht reflektierbar, in transzendentaler Erfahrung subjektiv gegeben ist. Aber diese 
theologische Natur der Nächstenliebe ist damit auch erfahrbar, wenn auch nicht 

15 Vgl. K. Rahner, Über die Erfahrung der Gnade: Schriften zurTheologie III 105•109. 
16 Christliche Mystik wirklicher Unmittelbarkeit zu Gott ist natürlich durch Christus und 

durch den Glauben vermittelt und getragen. Es kann sich also immer nur um •Bildlosigkei- 
ten" sekundärer Art handeln. 

17 Natürlich gemessen an dem ursprünglichen unthematischen Akt, der auf Gott selbst geht, 
also hinsichtlich der onto-logischen Prioritätsverhältnisse. Das bedeutet keine Zweitrangigkeit 
der Würde oder der Notwendigkeit. Das schon darum nicht, weil der •sekundäre" Akt den 
ursprünglichen nochmals als Bedingung seiner Möglichkeit in sich trägt, und weil auch jeder 
ursprüngliche Akt sich an einem innerweltlichen Objekt (von vielleicht ganz eigener Würde) 
vollziehen muß und durch dieses vermittelt ist. 



338 Karl Rahner 

adäquat und sicher durch bloße •Introspektion", ohne Bezug auf ihre kategorial 
geschichtliche Vergegenständlichtheit in der Heils- und Offenbarungsgeschichte, ob- 
jektivierbar. Denn die freie Entscheidung der Liebe im absoluten Ernstnehmen des 
Nächsten impliziert eine Bejahung Gottes, die von der Gnade Gottes getragen, die 
Unmittelbarkeit zu Gott bedeutet. 

Wir fassen zusammen: Der Akt der Nächstenliebe ist der einzige kategoriale und 
ursprüngliche Akt. In ihm erreicht der Mensch die kategorial gegebene ganze Wirk- 
lichkeit und macht darin die transzendentale und gnadenhafte unmittelbare Erfah- 
rung Gottes. Diese Erfahrung stellt den höchsten Aspekt und die letzte Würde des 
Aktes der Nächstenliebe dar und wird in den ausdrücklichen religiösen Akten the- 
matisch (was sein kann und sein soll), so daß ein solcher religiöser Akt • bewertet 
an seinem ausdrücklich (und begrifflich) vorgestellten Gegenstand • höheren Ranges 
ist als ein Akt, dessen begrifflich vorgestelltes Objekt eine kreatürliche Person ist. 

Die Liebe zu Jesus, dem Christus, stellt dementsprechend den einmaligen und 
höchsten Akt der Nächstenliebe dar, weil in ihm, als dem Du dieses Aktes, der 
absolute, einmalige, unwiderrufliche Höhepunkt dessen gegeben ist, was jeder Akt 
der Nächstenliebe im geliebten Du bejaht und voraussetzt, eine Einheit Gottes und 
des Menschen, die der Grund ist für die Einheit des theologischen und anthropolo- 
gischen Aspektes im Akt der Nächstenliebe. 

III. 

Die Verehrung der Heiligen als Anbetung Gottes 

Die Anwendung des Gesagten auf die Heiligen kann nun kurz geschehen. Die 
•Heiligen"18 gehören zu Christus Jesus, sind Teil seines Leibes, sind enthalten in 
der Anamnese, in der die Kirche den Leib Christi und darin sich und ihre eigene 
endgültig gewordene Geschichte weitergibt. Sie bekommt ja sich selbst nur als die 
Frucht des eschatologisch siegreichen Erbarmens und der Gnade Gottes in Christo, 
wenn sie den Mut hat, konkret an das Ereignis des vollendeten Heiles zu glauben19. 

Daß auch von diesem Aspekt her die besondere Stellung Marias in der Ver- 
ehrung der Heiligen verständlich gemacht werden könnte, sei nur nebenher erwähnt. 
Wegen ihrer Stellung und einmaligen Funktion in der Heilsgeschichte ist in ihrem 
endgültigen Heil konkret die Prädestination der Kirche zum Heil exemplarisch 
dargestellt in einer Weise, wie dies bei einem anderen Heiligen nicht gegeben ist. 
Die Vorzugsverehrung (•Hyperdulie") hat nicht nur einen christologischen, sondern 

auch einen ekklesiologischen Aspekt. 

18 Wie alle, die in Christus starben • wir müssen uns hier versagen, die Theologie des 
Todes hier einzusetzen, die zeigen könnte, daß der Gestorbene auch von da her erscheint als 
einer, der mit seinem Dasein der Einheit der Welt und ihrer Geschichte nicht entnommen 
wird, sondern tiefer in das •Herz" der Welt eingestiftet wird. Von da aus könnte die Mög- 
lichkeit einer Beziehung zu den Toten, die nicht erst in unserer intentionalen Beziehung auf 
sie besteht, noch weiter verdeutlicht werden. Freilich, die existentielle •Einübung" dieser 
Beziehung ist nochmals ein weiteres Problem. Vgl. dazu K. R a h n e r , Zur Theologie des 
Todes4 (Freiburg 1963). 

19 Vgl. K. Rahner, Die Kirche der Heiligen: Schriften zur Theologie III 111•126 
(= St. d. Z. 157 [1955/56] 81•91). 



Warum und wie können wir die Heiligen verehren? 339 

Die Heiligen können mit wahrer, gnadenhafter Liebe geliebt werden und in 
solcher Liebe wird ebenso Unmittelbarkeit zu Gott erreicht wie sonst im Akt christ- 
licher Nächstenliebe, den ja gerade seine Unmittelbarkeit zu Gott zu einem religiösen 
Akt macht. Insofern bei der Liebe zu den Heiligen nicht nur (wie sonst bei der Näch- 
stenliebe) eine einschlußweise und prekäre Einheit mit Christus da ist und im Gelieb- 
ten vorausgesetzt wird (sofern die Endgültigkeit und Sicherheit der Einheit des gelieb- 
ten Menschen mit Christus noch nicht gegeben, bzw. für uns noch nicht •erschienen" 
ist), sondern ausdrücklich eine endgültige und geglaubte, hat dieser Akt einen Vor- 
zug vor anderen; der theologische und christologische Charakter dieser Nächstenliebe 
tritt deutlicher hervor. Insofern man solche Liebe aber nur realisieren kann, wenn 
und weil es schon im voraus geglückt ist, den Akt der Liebe dem konkreten Men- 
schen gegenüber zu finden, der einem in der leibhaftigen Kommunikation konkret 
begegnet20, ist noch im sublimsten Akt zu Jesus und den mit ihm endgültig Verbun- 
denen die schlichte Liebe zum begegnenden Du des Alltags, selbst schon Unmittel- 
barkeit zu Gott in Jesus, Grund und Voraussetzung. 

Wenn wir von der Heiligenverehrung der ganzen und •amtlichen" Kirche ab- 
sehen, die eine eigene, positiv zu beantwortende Frage darstellt, so ergibt sich aus 
diesen Überlegungen, daß die Heiligenverehrung an sich für den einzelnen Christen 
keine Verpflichtung besagt: er vollzieht das Wesen dieses Aktes schon in der Nächsten- 
liebe. Natürlich darf er sich nicht grundsätzlich und positiv dem Vollzug dieser Ver- 
ehrung durch die Liturgie der Kirche verschließen, in dem die Kirche konkret Zeug- 
nis davon gibt, daß die Gnade Gottes der Welt nicht nur angeboten ist, sondern als 
eschatologisch siegreiche und als solche erscheinende die Welt im ganzen auch tat- 
sächlich rettet. Aus dem Gesagten ist auch verständlich, daß die Anleitung zu einem 
existentiellen Verständnis für die Heiligenverehrung beim einzelnen damit begin- 
nen müßte, ihm verständlich zu machen, daß und warum seine absolute Liebe, die er 
gegenüber Menschen seines eigenen Lebens hatte, bleibt und sich in das Wesen 
dessen weiterentwickelt, was eigentlich Heiligenverehrung ist, vorausgesetzt nur, 
daß diese Liebe, die bleibt, weil sie ist, den Mut der christlichen Hoffnung hat, daß 
diese so Geliebten die durch die Gnade Gottes Geretteten sind. Die scheinbar schwei- 
gende Anonymität, in die heute solche Liebe die Toten entläßt, hat durchaus auch 
eine positive Seite, die auch zu echter Diskretion und Stille in der offiziellen Heili- 
genverehrung mahnen kann: Im Schweigen des Todes, in der schweigenden Gegen- 
wart Gottes als des unsagbaren Geheimnisses ist Gott mehr nahe und •präsent" als 
in vielem Gerede. Das darf sowohl für die private wie für die •amtliche" Heiligen- 
verehrung gelten. Auch die letztere feiert die Heiligen doch nicht nur •an" ihrem 
Todestag, sondern gedenkt ihres Heimganges selbst. Man kann von hierher sagen: 
auch der evangelische Christ hat eine Heiligenverehrung. Denn er liebt seine Toten, 
die im Glauben an ihren Erlöser heimgegangen sind. Die •Anrufung" aber ist doch 
im Grunde nur der Mut der Liebe, Du zu sagen über allen Tod hinaus, und das 

20 Das gilt auch Christus gegenüber, was eine thematische Beziehung zu ihm angeht. Die 
•transzendentale" Begegnung mit ihm in der Gnade ist natürlich auch schon in der ursprüng- 
lichsten und simpelsten Erfahrung der Liebe in der konkreten Alltäglichkeit gegeben. Bibli- 
scher gesprochen: nur wer dem unerkannten Christus in seinem Bruder und seiner Schwester 
begegnet ist, kann ihm ausdrücklich • spätestens im Gericht • begegnen. 



340 Günter Switek 

Glaubensbewußtsein, daß keiner allein lebt, sondern jedes Leben in Christo für alle 
gültig ist vor Gott. Die •Intercession" der Heiligen aber bedeutet kein Vermittlungs- 
büro und keinen •Instanzenzug", sondern diese ewige Gültigkeit und Bedeutung 
jedes Lebens des Glaubens und der Liebe für alle, und die vom Geretteten selig 
angenommene Bewußtheit dieser Bedeutung. Und weil es sich um einen Kosmos der 
geistigen Welt handelt, der sich Gott mitgeteilt hat und in der alles an jedem hängt, 
in der allein einer eine Bedeutung für andere haben kann, darum ist die ausdrück- 
liche oder einschließliche Anrufung eines •amtlichen" Heiligen oder eines durch den 
einzelnen Christen glaubend und hoffend geliebten Heimgegangenen immer die 
Anrufung aller Heiligen, d. h. das gläubige Sichgeborgenwissen in der umfassenden 
Gemeinschaft aller Erlösten. 

Das Grundgeheimnis des Christentums ist nicht, daß Gott eine von ihm verschie- 
dene Welt geschaffen hat, in der ihm als dem Herrn gedient werden muß, die ihm 
je mehr Ehre gibt, je mehr sie verschwindet, sondern daß die Gnade, die letztlich 
Gott selbst ist, die Welt vergöttlicht, so daß, indem die Welt aufgeht, herrlich und 
gerettet wird, Gott selbst die Epiphanie seiner Herrlichkeit feiert und in und an 
dieser vergöttlichten Welt der Mensch unmittelbar wird zu Gott. All das in und 
durch Christus. So aber wirklich. Und von da ist die Lehre von der Heiligenver- 
ehrung nur die Aufforderung, dies langsam verstehen zu lernen. Wir heute tun uns 
da schwer. Denn die Einübung des Christentums ist nun einmal schwer. Man darf 
das nicht dadurch noch schwerer machen, daß man so tut, als ob es leicht sei. 

Wüstenväter und Dämonen 

Ein Beitrag zur Geschichte des •Geistlichen Kampfes" 

Von Günter Switek SJ, Frankfurt am Main 

Es ist eine undankbare Aufgabe, heutzutage über Dämonen zu schreiben. Sind wir 
nicht alle froh, daß der Aberglaube, der hinter jedem Strauch einen bösen Geist 
witterte und der so traurige Früchte wie den Hexenwahn hervorgebracht hat, der 
Vergangenheit angehört? Der Mensch des zwanzigsten Jahrhunderts begegnet nor- 
malerweise keinen Dämonen: nicht im Alltag, aber auch nicht in seinem •geistlichen" 
Leben. 

Sehr aufschlußreich wäre es, unter dieser Rücksicht einmal Theorie und heutige 
Praxis der Exerzitien zu vergleichen. Welch eine große Rolle spielen nach der Mei- 
nung des hl. Ignatius in den •Geistlichen Übungen" die •Geister"! Ignatius ist über- 
zeugt, daß unsere Gedanken drei Ursachen haben können: uns selbst, den guten 
Geist und den bösen Geist (Exerzitienbuch n. 32), und wenn sich in der Seele des 
Exerzitanden keine geistlichen Bewegungen finden, wie z. B. Tröstungen und Trost- 
losigkeiten, und wenn er nicht von verschiedenen Geistern getrieben wird, dann 
macht der Exerzitand offensichtlich etwas falsch, oder er müht sich nicht genug 




