Warum und wie kénnen wir die Heiligen verehren?

Einige theologische Erwdgungen zum VII. Kapitel des Konzilsdekretes
~Uber die Kirche“*

Von Karl Rahner SJ, Minchen

In der dogmatischen Konstitution des Zweiten Vatikanischen Konzils , Uber die
Kirche“ steht auch ein eigenes (VIL.) Kapitel iiber das Verhiltnis der pilgernden
Kirche zur ,himmlischen Kirche“. Wenn man genau zusieht, handelt es von dem,
was man in der gewo6hnlichen theologischen Sprache ,die Verehrung der Heiligen®
nennt. Man hat sich bemiiht, noch einiges dariiber hinaus zu sagen und hat dies anch
gesagt: liber den eschatologischen Charakter der pilgernden Kirche, iiber ,die Letz-
ten Dinge®“. Aber das Kapitel ist schlieflich im ganzen das geblieben, als was es
urspriinglich geplant gewesen war: ein Kapitel tber die Verehrung der Heiligen.
Die Viter des Konzils haben es fiir gut befunden, dieses Thema aufzugreifen und .
fanden es einfiigbar in das Lehrdekret iiber die Kirche. Man darf sich wohl auch
dann noch fragen, ob dieses Thema unbedingt so wichtig ist, dafl es das Konzil —
und in diesem Zusammenhang — beschiftigen mufite. Aber das ist eine Frage des
Ermessens und der freien Entscheidung. Ein einzelner in der Kirche kann daher
liebend in der Gemeinschaft der Briider ein solches Ermessen und eine solche Ent-
scheidung wiirdigen und annehmen, auch wenn diese nicht von ihm ansgegangen
wire, hitte er sie selbst treffen miissen. Und was inhaltlich gesagt wird, ist gut: die
Daten des selbstverstindlichen Glaubens- und LebensbewuRtseins der Kirche.

I

Die Heiligenverehrung als existentielles und theologisches Problem

Dennoch seien uns einige Erwigungen gestattet, die sich gegeniiber der Heiligen-
verehrung dem Christen von heute und vor allem dem Theologen stellen. Wenn
man ndmlich genau zusicht, fehlt in dem besagten Kapitel die Antwort auf eine
Frage, die uns Heutige mehr als friihere Generationen bedringt. Das ist nicht
gemeint als Vorwurf eines Mangels, der nicht sein diirfte und hitte vermieden wer-
den konnen. Was wir als fehlend empfinden, konnte gar nicht konziliar gesagt wer-
den, wenigstens heute noch nicht, weil es noch so gut wie keine reflexe Gegebenheit
im Glaubensbewufitsein der Kirche hat. Das mag die unvermeidlichen Grenzen des
pastoralen Bemithens des Konzils zeigen, ein Tadel ist damit nicht gegeben. Wir
meinen: Das Konzil trégt eine Ontik der Heiligenverehrung vor, keine Onto-Logik.
Das will sagen: es wird die objektive Wirklichkeit der Gemeinschaft der Heiligen
ausgesagt, ihre selige Existenz, ihre Vorbildlichkeit, ihre Verehrungswiirdigkeit, ihre

* Neben den Lexikonartikeln zum Thema sind besonders heranzuziechen: M. Lack-
mann, Uerehrung der Heiligen. Stuttgart 1958; B. K6 ttin g, Heiligenverehrung. Hand-
buch theologischer Grundbegriffe 1. Miinchen (1962), 633—641; P.-Y. Emery, L'unité des
croyants au ciel et sur la terre. La communion des Saints et son expression dans la priére de
UEglise. Uerbum Caro, 16, 1962, Nr. 63, 1—240; P. Molinari, Die Heiligen und ihre
Uerehrung. Freiburg 1964.



326 Karl Rahner

Fihigkeit, bei Gott fiir uns fiirbittend einzutreten, es wird auf die Tatsache verwie-
sen, dafl die Kirche zu allen Zciten die Heiligen verehrt hat. Mit diesen Aussagen,
so unterstellt das Dekret selbstverstindlich und stillschweigend, ist die Sache klar:
man kann also die Heiligen verehren und soll es tun. Es fehlt dann nur noch, daff
man auf diese vorgestellte Wirklichkeit, ihr gemif}, reagiert und die Heiligen tat-
stchlich verehrt. Hier mag es nun dem Menschen von heute erscheinen, daf man
etwas Entscheidendes tiberspringt, ndmlich ihn selbst, d. h. die Frage, warum und
wie er, von Subjekt ans gesehen, nun mit dieser unbestrittenen objektiven Welt in
Beziehung treten soll. Er kommt sich vermutlich bei dieser Lehre des Konzils — man
entschuldige den drastischen Vergleich — so vor wie ein junger Mann, dem eine
Mutter die guten Eigenschaften ihrer Tochter schildert, die diese Mutter ihm als
Braut empfiehlt: Er hort die Botschaft, er bestreitet die Richtigkeit nicht und doch
passiert bei ithm keine Liebe: der Liebenswiirdigkeit des Midchens entspricht kein
Liebenkonnen auf seiten des jungen Mannes. ,Konnen“ wir heute die Heiligen ver-
chren, was mufl in uns selbst da sein, freigelegt und aus seiner Atrophie erweckt
werden, damit wir es wirklich fertig bringen, auf diese Wirklichkeit zu antworten,
die uns das Dekret vorstellt? Welches sind die subjektiven, gewissermaflen ,tran-
szendentalen® Bedingungen auf unserer cigenen Seite, damit wir so etwas wie
Heiligenverehrung fertigbringen kénnen?

Wie wenig das Dekret von dieser schwierigen und dunklen Frage bewegt wird,
148t sich u. a. an zwei kleinen Beobachtungen noch deutlicher machen. Der evange-
lische Christ wird vielleicht alle die objektiven Aussagen des Dekrets gelten lassen
und sich doch nicht zur tatsichlichen Heiligenverehrung bewegt fiihlen. Es antwortet
gewissermaflen einfach nichts in seiner religiosen Erfahrung auf diese ausgesagte
Wirklichkeit (und darum und von daher wird er auch dann noch versucht sein, die
gegenstindliche Richtigkeit dieser Aussagen zu bestreiten)!.

Und weiter: Zweifellos wire es cin denkbarer ,existentieller Zugang zur ,Ver-
ehrung der Heiligen®, oder wenigstens ein Weg zu einem solchen Zugang, wiirde
man darauf hinweisen, daf ein Christ, der an die Geborgenheit der im Glauben
Christi Gestorbenen in Gott glaubt, diejenigen, die er selbst in seinem Leben licbte,
bei Gott sieht, auch wenn sie ihm vorausgegangen sind. Aber das Bediirfnis eines
solchen Zugangsweges, des Versuches eines solchen Anrufs einer menschlichen und
religiosen Erfahrung, die noch eher gegeben ist als die Zuwendung zu den ,amt-
lichen® Heiligen, ist im Dekret nicht zu entdecken. Das Dekret bewegt sich von vorne-
herein und unangefochten in der Welt der Heiligen, setzt also einen Christen voraus,
der ganz selbstverstindlich, in einer Art von religiésem naivem Realismus, schon
immer fiir diese Welt offensteht, dem nur von der Sache, nicht vom Warum und vom
Wie ihrer Verwirklichung geredet werden muff, um diese zu erfassen.

t Etwa mit der Frage, ob man denn bei einer richtigen Hermeneutik eschatologischer Aus-
sagen etwas Eindeutiges {iber den ,Zwischenzustand“ der in Christo Verstorbenen zwischen
ihrem Tod und der Auferstehung des Fleisches aussagen konne, welche biblische Begriindung
fir die Moglichkeit einer solchen Aussage gegeben sei. Tatsdchlich sind solche Fragen schwie-
riger zu beantworten, als es die katholische Schultheologie und auch das Dekret merken las-
sen. Von da aus aber ist dem evangelischen Christen und Theologen der ,Adressat® der
Verehrung schon ein Problem, ganz abgesehen von der altreformatorischen Frage, ob nicht
diese Verehrung im Widerspruch stehe zur einzigen Mittlerschaft Christi.



Warum und wie kénnen wir die Heiligen verehren? 327

Riickgang der Heiligenverehrung in unserer Zeit

Nun ist es aber so2?, daff, wenigstens in den europdischen Landern diesseits der
Alpen, auch unter den Katholiken die Verchrung der Heiligen auflerordentlich
zuriickgegangen ist, so etwas wie eine Atrophie der Fahigkeit einer solchen Ver-
ehrung eingetreten zu sein scheint. Man kann natiirlich diese Behauptung nicht stati-
stisch nachweisen, zumal der amtliche Kult der Kirche sich nicht gedndert hat. Aber
man sollte die Tatsache selbst nicht bestreiten, sondern niichtern sehen und nach
ihren Ursachen fragen, die ja nicht notwendig und von vornherein und in allem
bedauerlich sein miissen. Mit dieser Feststellung ist nicht gemeint, dafl man sich
nicht mehr fiir die Heiligen interessiere. Die Hagiographie der letzten Jahrzehnte
ist wohl nicht kleiner und nicht schlechter, sondern eher besser geworden als in frithe-
ren Zeiten. Aber das Interesse, das diese Literatur bei den Lesern voraussetzt und
weckt, bedeutet noch lange keine Verchrung im theologischen Sinn. Man kann die
grofite Bewunderung fir Franz von Assisi haben und ihn durchaus als exemplari-
schen Prototyp fur eine christliche Existenz erleben, ohne jemals ,zu ihm gebetet®
zu haben. In diesem religiosen Interesse am Leben von Christen von eindriicklicher
Vorbildlichkeit und erweckender Macht unterscheiden wir Katholiken uns auch nicht
grundsitzlich von den evangelischen Christen, die in diesem Sinn auch ihre Heiligen
haben (bis zum Martyrium). Ob man in diesem Sinn Bodelschwingh oder Charles
de Foucauld ,verehrt, ist sekundar. Die Frage ist, ob der heutige Katholik im Ernst
es fertig bringt, nach der Lektiire des Lebens von Foucauld oder seiner Briefe in
einen betenden Kontakt mit gerade ihm zu treten, ihn ,anzurufen®, ihn zu ver-
chren in einem ,Kult“, wie die traditionelle Sprache mutig zu sagen wagt. In dieser
Hinsicht ist aber die genannte Atrophie der Verchrungsunfihigkeit des heutigen
Menschen nicht zu bestreiten. Natiirlich gibt es tausend Gegenbeispiele in der viel-
schichtigen Kirche, in der viele Zeiten gleichzeitig leben. Natiirlich gibt es in Gemein-
den, in Kirchen mit ihren Andachten und Bildern, in Kléstern mit ihrem stabilen
Brauchtum und dem heiligen Ehrgeiz, aus ihrer Mitte neue Heilige auf ihren Altiren
zu schen, in Novenen und Wallfahrten vieles, was dieser Behauptung zu wider-
sprechen scheint. Die Frage ist nur, ob nicht in dem Menschen der Kirche, der vom
heutigen Welt- und Daseinsgefithl besonders bestimmt ist, der am meisten aus-
driicklich oder stillschweigend und unreflex fiir sein eigenes religioses individuelles
Dasein ein distanziertes Verhiltnis zur religiosen Tradition und ihrem Brauchtum
hat, obwohl er selbstverstindlich Christ und Katholik sein will, diese Atrophie be-
steht. Und diese Frage ist niichtern und mit ja zu beantworten. Dafiir ist schon die
weitgehende Bildlosigkeit der modernen Kirchen ein kleines Zeichen. Man vermifit
die Statuen und Bilder der Heiligen nicht oder hochstens, weil dann die Kirchen
etwas zu niichtern oder kahl aussehen.

Die Erfakrung des schweigenden Gottes in unserer Zeit

Die Griinde fiir diese Atrophie sind vielfaltig und reichen tief. Die meisten Chri-
sten von heute haben schon kein waches Verhaltnis mebr zu ihren eigenen Toten, zu

2 Wir beschreiben im folgenden nicht das, was sein soll, sondern das, was ist, nicht das,
was berall und bei allen katholischen Christen ist, sondern das, was uns typisch fiir den
Christen von heute und morgen zu sein scheint.



328 Karl Rahner

den Toten der Sippe und Familie. Sie sind gegangen und — Ausnahmen zugegeben
— aus threm Leben verschwunden. Man vergifit sie, und wenn man an sie denkt,
geht der Blick auf ihr Leben, das sie mit uns fithrten, nicht eigentlich auf sie, die
Lebenden. Man bestreitet nicht, dafl sie beim Gott der Lebendigen ,an sich“ leben.
Aber fiir uns selbst leben sie nicht, sie sind gleichsam ohne Rest aus unserem Daseins-
kreis ausgeschieden. Oder hat der Mensch der Grofistadt noch ein Bediirfnis zum
Griberbesuch wie der Bauer am Sonntag nach dem Gottesdienst? Sind nicht die
Lichter auf den Grdbern an Allerseelen, Weihnachten usw. einer ganz bestimmten
geistig-soziologischen Schicht zugeordnet, die man nicht einfach als die fiir heute
»reprasentative Schicht gelten lassen kann, einer Schicht, die langsam, aber unauf-
haltsam zusammenschmilzt? Wie sollte der Mensch, dem seine eigenen ,Nachsten®
in die Finsternis des Todes verschwinden, die die kleine Helle unseres Daseins wie
eine schweigende Unendlichkeit umgibt, dann die Fihigkeit bewahren, blofl darum
andere Tote in sein Dasein verehrend aufzunehmen, weil sie heiliger waren?

Aber weiter und radikaler: die subjektive Moglichkeit des Menschen von heute
hingt wesentlich ab von seiner Gotteserfahrung, wie sie ,epochal® fiir ihn verfiigt
ist. So etwas gibt es auch innerhalb der einen eschatologischen Zeit der Kirche, weil
die geistige Situation der Welt auch zu den Momenten der Zeit der Kirche gehort,
ihr Schicksal und die Eigenart ihres Glaubens mitbestimmt. Gott aber ist heute
gerade dem wirklich echt gldubigen Menschen unendlich, unbegreiflich und ,ferne”
geworden (selbst wenn der Christ in einer auch existentiell vollziehbaren, aber nicht
in eine héhere ,Synthese® aufhebbaren Weise weiff, dafl dieser unbegreifliche, ferne
Gott als das sich frei selbst mitteilende Geheimnis zugleich unendlich nahe ist).
Natiirlich hat man das immer schon gewufit und bekannt. Aber man erfihrt es heute
in einer neuen, radikalen Schirfe, weil die Welt unablesbar groff und gleichzeitig
profan geworden ist und Gott in ihrer alltiglichen Erfahrung ohne Wunder nicht
als ein Datum ,neben“ anderen vorkommt. Gott wird (wenn wir, wenigstens metho-
disch, von der eigentlich heilsgeschichtlichen Erfahrung von eigener Struktur absehen)
als das schweigende Geheimnis von unendlicher Unsagbarkeit und Unbegreiflichkeit
erfahren, das als solches — bleibend — je mehr aufgeht (und nicht abnimmt), je
weiter der Mensch in seiner religidsen Existenz sich entwickelt. In dieses schweigende,
unermefiliche und unsagbare Geheimnis verschwinden (wenigstens fiir das erste,
unmittelbare Empfinden des Menschen von heute) die Sterbenden. Sie gehen, sie
melden sich nicht mehr, sie gehdren unserer Erfahrungswelt nicht mehr an. Wenn
Geist und Herz sie suchen, wenn der Blick ihnen nachsieht, gerade wenn es ein reli-
gioses Suchen ist, das von einer ,spiritistischen®, innerweltlich bleibenden Kommuni-
kation skeptisch nichts hilt, dann trifft dieser Blick (immer wird das unmittelbare
Empfinden beschrieben) die gottliche Finsternis, in der nichts mehr unterschieden
werden kann. Selbst wenn man sagt: man ,weil“ glaubensmiBlig doch, dafi die
Toten in dieser gottlichen Unermeflichkeit géttlicher Unsagbarkeit sich nicht auf-
geldst haben, sondern leben, dann ist immer nochmals einwendbar: aber sie sind
fiir uns nicht mehr unterscheidbar.

Man konnte m. a. W. nochmals einwenden: gerade ein religiéser Akt der Heili-
genverehrung kann nicht gedacht werden als die Fortsetzung der innerweltlichen
Beziehung zu Toten und Heiligen mit anderen Mitteln, sonst wiire er eine Art Spiri-



Warum und wie kinnen wir die Heiligen verchren? 329

tismus; er muf} spezifisch religiés sein, d. h. er muf auf Gott gehen und, wenn iber-
haupt, in diesem Akt, mit dieser Struktur und diesem Aktziel, die Toten oder Heili-
gen finden. Ist er aber letztlich ein verstummend anbetendes Geraten vor die Unsag-
barkeit Gottes, wie soll er dann noch die Heiligen finden, wie kann dann der Akt
nicht absorbiert sein von der Unbegreiflichkeit Gottes und seines Willens, wie kann
dann noch Interesse bestehen an der individuell endlichen Wirklichkeit dieses oder
jenes Heiligen, wie (wenn schon das Bittgebet an Gott fiir den Menschen von heute
ein schweres und dunkles Kapitel ist) kann man es dann noch fertigbringen, sich mit
einer bestimmten Bitte an einen bestimmten Heiligen fiir gerade seine Interzession
zu wenden? Wird es ein Mensch von heute leicht fertighringen zu meinen, er sei
(wenn er erhort wurde) gerade darum erhért worden, weil er sich an diesen bestimm-
ten Heiligen gewendet habe? Wieviele Menschen von heute werden den Mut haben
(dort, wo nicht atavistische religiése Mechanismen am Werk sind), einen bestimm-
ten Heiligen eher als einen anderen in bestimmten Anliegen als ihren Patron zu
erwihlen? Hat er noch ein wirklich echies religiéses Interesse daran, wenn die amt-
liche Kirche auch heute noch fiir bestimmte ,Anliegen® bestimmte Heilige zu ,Patro-
nen“ ernennt? Ist nicht die faktische Konzentration der Heiligenverehrung auf
Maria, so wunderbar diese marianische Frommigkeit ist, auch ein Hinweis darauf,
wie wenig unterscheidbar die Heiligen in ihrer Verehrung fiir unser Empfinden ge-
worden sind3?

Das Problem des Nebencinander von Heiligenverehrung und Anbetung Gottes

Der Mensch von heute kann sich nur sehr schwer eine Vorstellung von der himm-
lischen Fiirbitte der Heiligen machen, die seinem, doch auch berechtigten ,Ratio-
nalismus® und einem niichternen, nicht zu phantasievollen theologischen Denken
entspricht. Hat die normale Theologie eine einfache deutliche und leicht vollziehbare
Antwort dafir wirklich bereit, so daf} sie auch bis zu diesem Christen schon vor-
gedrungen ist, wenn er fragt (und er fragt ausdriicklich oder unreflex in seinem
Daseinsgefithl, das in seiner Frommigkeit sehr wirksam ist): wie soll ich mir die
Fiirbitte der Heiligen vorstellen? Haben die Heiligen dabei mehr oder weniger zu
tun, je nachdem sie in sehr erheblich verschiedener Weise von den Irdischen um ihre
Fiirbitte angegangen werden? Wie soll ihre Fiirbitte gedacht werden (wenn wir die
Heiligen doch denken miissen als in der Schau Gottes angekommen) vor dem abso-
luten, unverinderlichen, vorausbestimmenden Ratschlul Gottes, durch den alles
gelenkt, der selbst aber von keiner Kreatur bestimmt werden kann? Kann ihre Fiir-
bitte dann etwas anderes sein als die bedingungslose Anbetung Gottes, dessen Wege
unerforschlich sind, dem niemand gibt und der keinen Ratgeber hat? Aber ist dann
die Fiirbitte noch so, wie sie gewShnlich gedacht wird? Und béngt sie dann noch
davon ab, ob wir auf Erden sie erbitten? Wird sie nicht uns einfach zuteil nach dem
Mafle unserer Verbundenheit mit Gott, ob wir sie ausdriicklich erbitten oder nicht?

3 Wie rasch ist die Woge der Verehrung der kleinen hl. Theresia von Lisieux wieder ver-
sandet! Daf} es heute in der Gegenwart nur noch Marienerscheinungen gibt, die in der kirch-
lichen Uffentlichkeit von Bedeutung werden, in deutlichem Unterschied zu fritheren Zeiten
(Jeanne d’Arc, Antonius v. Padua, Margarete Alacoque usw.), weist in die gleiche Richtung.



330 Karl Rahner

Hat z. B. Maria oder auch ein Augustinus sie weniger erfahren, weil sie gewif} die
Heiligen weniger angerufen haben als ein mittelalterlicher Frommer?

Nur anhangsweise sei noch vermerkt, dafl die 16bliche, wichtige und sicher in sich
richtige Unterscheidung zwischen der blofien Verehrung und Anrufung der Heiligen
(,dulia®) und der Anbetung Gottes (,latria“) ein wichtiges Problem eher verdeckt
als 16st. Denn man meint, eine saubere Unterscheidung getroffen zu haben, iibersieht
aber dabei, dafl die Frage einer Einheit des so Unterschiedenen theologisch und
religids ein ebenso grofles, ja das wichtigere Problem ist. Denn ohne ihre deutliche
Beantwortung ist das eigentlich christlich-religiése Wesen des Aktes der Heiligen-
verehrung nicht verstidndlich zu machen und auch nicht zu kontrollieren, ob Heiligen-
verehrung ein christlicher Vorgang oder temperierter Spiritismus, Magie oder eine
kaschierte Form von Polytheismus ist. Man darf da nicht blof behaupten, die Heili-
genverehrung schade der Anbetung Gottes und des einzigen Mittlers Christus nicht.
Man darf die Einheit von begriindeter Verehrung (Dulie) und begriindeter Anbe-
tung (Latrie) nicht blof im Objekt, d. h. in der Einheit der Heiligen mit Gott durch
Gnade und Glorie begriindet sehen, man mufl auch die Einheit im subjektiven Akt
der einen ,Religio” verstindlich machen. In der Theologie der Nichstenliebe als
iibernatiirlicher ,eingegossener Tugend“ der caritas versucht man es wenigstens,
verstandlich zu machen, warum und wie ein solcher Akt der Akt der Liebe zu Gott
selbst, ein Akt also theologischer Tugend sein konne und sein miisse. Man miifite
dasselbe tun hinsichtlich des Verhiltnisses zwischen Verehrung und Anbetung. Es
miifite gezeigt werden, warum und wie der Akt der Verehrung wirklich innerlich
umfafit, erméchtigt und getragen wird durch den Akt der Anbetung, weil er nur so
ein actus religiosus, d. h. Akt der durch die Gnade Gottes ermichtigten Unmittel-
barkeit zu Gott sein kann. Sonst bliebe er auch religios wertlos und sogar gefihrlich.
Die oben genannte — richtige — Unterscheidung verdeckt Wesentliches; sie kann
verstanden werden wie ein Satz: Nichstenliebe ist nicht Gottesliebe, ein Satz, der
die tiefere Wahrheit verstellt, selbst wenn er ,formal® richtig ist.

II.

Theologische Uoriiberlegungen

Doch genug der Problematik. Was kann nun positiv zum Verstindnis der Heili-
genverehrung gesagt werden, besonders hinsichtlich ihrer ,transzendentalen® Seite?
Bei der Beantwortung einer solchen Frage ist immer zu beachten, um sie richtig und
in ihren Grenzen wiirdigen zu kénnen, dafl eine reflexe Analyse eines menschlichen
Wesensvollzugs den konkreten Vollzug selbst nicht erstmals herstellt, sondern vor-
aussetzt und letztlich nur von ihm her verstindlich ist, also nur die Funktion eines
Hinweises auf etwas u. U. sehr unreflex, unbeachtet und verdrangt Gegebenes haben
kann, damit man Mut fasse und sich unbefangener auf es einlasse. Wer z. B. wirk-
lich in keiner Weise geliebt hitte, dem wiare auch nicht durch eine Philosophie und
Theologie der Liebe klar zu machen, was Liebe ist. In der folgenden Uberlegung
wird nicht der Anspruch gemacht, das Problem addquat zu beantworten. Dem Leser .
kann es berdies nicht erspart werden, dafl von Uberlegungen als nur angedeuteten
Voraussetzungen ausgegangen wird, die ihm vielleicht nicht immer ganz gelaufig
sind. In jedem Stiick der Theologie muf irgendwie immer die ganze Theologie



Warum und wie kinnen wir die Heiligen verehren? 331

gegenwirtig werden, soll dieses Stiick wirklich Theologie scin. Das aber macht jeden
Einzeltraktat der Theologie unvermeidlich schwierig. Einiges bleibt hier auch im
Hintergrund, obwohl es wichtig ist, weil es anderswo schon behandelt wurde®.

Christus unser Mittler zum Uater

Wir beginnen mit dem einfachen Satz, daf§ die Beziehung des in der Gnade Gottes
(die die Selbstmitteilung Gottes ist) glaubenden und liebenden Menschen zu Jesus
Christus, dem Gekreuzigten und Auferstandenen, der spezifische religiose Grundakt
des Christen ist, in dem er den Gott erreicht, der sein Gott, die absolute Nahe des
sich selbst in seiner eigensten Wirklichkeit mitteilenden absoluten Geheimnisses ist.
Damit ist aber ein doppeltes gesagt:

Die Bedeutung der Menschheit Jesu fiir unser Gottesverhdltnis

Der eigentlich christliche Akt der gelingenden Beziehung zu Gott ist in seiner
Unmittelbarkeit zu Gott in sich selbst vermittelt durch die Beziehung zu Jesus, also
durch eine Kreatiirlichkeit (personaler Art). Es ist hier natiirlich nicht méglich, Sinn
und Tragweite dieses Satzes voll in seinem Sinn und in seiner Tragweite zu ent-
falten. Es konnen dazu nur einige wenige Bemerkungen gemacht werden, die hier
geniigen miissen. Zunéchst ist zu sehen, dafl der Auferstandene und Erhdhte wahrer
Mensch ist und bleibt. An sich ist hier (von einer Frage abgesehen, die spiter aus-
driicklich werden mufl) das gleiche Problem gegeben, wie das, welches wir hinsicht-
lich der Heiligenverehrung berithrten. Warum verschwindet fiir unseren religiésen
Akt der Mensch Jesus nicht im Schweigen der gottlichen Finsternis? Warum wird er,
diese reale kreatiirliche Menschlichkeit Jesu, nicht gewissermaflen uninteressant und
gleichgiiltig, wenn wir in der radikalen Transzendenz des Geistes schlechthin alles
Endliche zu iibersteigen versuchen und in der Gnade, die letztlich das Ansich Gottes
selbst fiir uns ist, eine absolute Unmittelbarkeit zu Gott finden? Oder ist es bei uns,
so wie wir heute sind, doch so? Sind wir aber dann eigentlich noch Christen, ist fir
uns Jesus dann nicht nur eine Episode der Heilsgeschichte hier unten auf Erden, so
daf er verschwindet, wenn er durch die Auferstehung und wenn wir durch den
eigentlich religidsen Akt der Unmittelbarkeit zu Gott durch die ,ungeschaffene®
Gnade bei Gott selbst anlangen? Kein Zweifel, dafl viele Christen, was die deutlich
realisierte Ausdriicklichkeit ihres religiosen Grundaktes angeht, eigentlich abstrakte
Monotheisten bleiben, die sich zwar durch die Erlésung Christi vor Gottes Erbarmen
und Unmittelbarkeit gebracht wissen, aber gerade darum meinen, mit nichts mehr
zu tun zu haben als mit Gott in der abstrakten Reinheit seines Wesens.

Kein Zweifel, dafl die ausdriickliche Theologie der Schule und des Kerygmas sich
viel zu wenig mit dieser Frages befafit, so daf es fast aussieht, als sei die Bezichung
des Menschen zu dem auferstandenen Menschen Jesus eine Art Nebenbeschiftigung
in der himmlischen Glorie zusitzlich zur Anschauung des dreifaltigen Gottes, eine

4 Vgl. 2z.B. K. Rahner, Die Kirche der Heiligen: Schriften zur Theologie TH 111—126
(= St. d. Z. 157 [1955/56] 81—91).

8 Vgli. K. Rahner, Die ewige Bedeutung der Menschheit Christi fiir unser Gottverhili-
nis: Schriflen zur Theologie 111 47—60 (= GulL 26 [1953] 279—288); J. Alfaro, Christo
glorioso, revelador del Padre: Gregorianum 39 (1958) 220—270.



332 Karl Rahner

Vorstellung, die dann mit dem Empfinden, Mythologie vor sich zu haben, nur mehr
schwer fertig wird. Es mufl einfach so sein, soll das Dogma einen echten, nicht mytho-
logischen Sinn haben, dafl die Menschheit Jesu unsere Unmittelbarkeit zu Gott ver-
mittelt. Wenn wir natiirlich uns die ,,Gestalt“ Jesu ,vorstellen® und als Vorstellungs-
modell unsere dufleren Beziehungen zu einem anderen Menschen hier in diesem
Leben benutzen, wird dieser Satz unvollziehbar. Aber dann haben wir falsche Vor-
aussetznngen gemacht. Die Unmittelbarkeit zu Gott wird ja auch nicht dadurch auf-
gehoben, dafl wir einen Akt dieses Verhiltnisses als unseren kreatiirlichen Akt setzen
und uns in diesem Akt notwendig gleichzeitig zu uns selbst in einer radikalen Weise
verhalten, sondern beides muf} als notwendig sich gegenseitig bedingende Momente
eines und desselben Aktes gedacht werden. Wird dabei (woriiber spater noch von
einer anderen Seite her ausdriicklich zu handeln ist) gesehen, dafl der Mensch von
vornherein und iberall das Wesen ist, das sich zu sich selbst verhalt, indem es sich
zum anderen, zundchst kreatiirlichen Du in Liebe (oder Haf}; aber unweigerlich eines
von beiden) verbilt, dafl es nur in dieser Kommunikation existieren, sein eigenes
Wesen vollzichen, seine Wahrheit und seinen Selbstvollzug als Liebe haben kann,
dann wird diese Vermitteltheit der Unmittelbarkeit zu Gott durch den Menschen
Jesus denkbar: indem ich ihn liebes, vollziehe ich jenen Akt, der wirklich unmittel-
bar Gott findet. Warum dieser Vermittelnde gerade Jesus ist, warum auch der Akt
der gnadenhaften Unmittelbarkeit zu Gott, der in dem mdaglich ist, der Jesus nicht
ausdriicklich (,geschichtlich®) kennt, doch Jesus ,sucht® und durch ihn vermittelt ist,
welche ontologischen Verhiltnisse und Zusammenhinge obwalten miissen zwischen
der Bedingung der Maglichkeit der radikalen (blofle Transzendenz des Geistes {iber-
steigenden) Unmittelbarkeit zu Gott, welche Bedingung wir Gnade nennen, und dem
Menschen Jesus?, das alles kann hier nicht niher bedacht werden. Jedenfalls aber

8 Man verbirgt sich dic Wahrheit dieser Vermittlung, wenn man zu ontisch, zu sachhaft
denkt. Man darf nie vergessen, dafl das Realste, das ,Ontische®, der reale Vollzug der geisti-
gen Substanz genau — der Geist, sein Erkennen, seine Freiheit, seine Liebe ist und jenes
letztlich nicht gedacht werden darf, nach dem Vorstellungsmodell physikalischer, dinglicher
Wirklichkeiten, blof als realer , Triger“ eines dariiberschwebenden Phinomens von Bewufit-
seinszustindlichkeiten, die weniger ,real” sind als ihr , Tréger®.

7 Man konnte auch sagen (formalisiert): zwischen dem transzendentalen und kategorialen
Aspekt der Offenbarung, vorausgesetzt, dafl man begreift, dafl visio beata, selige Schau, zur
Offenbarung als deren Hohepunkt gehort und dafl kategoriale Geschichtlichkeit der Offen-
barung in der Vollendung nicht abgeschafft ist, sondern zn ihrer Vollendung kommt. Wir
nennen ,transzendentalen“ Aspekt der Offenbarung und deren glaubender Annahme dic
gnadenhafte Erhobenheit und Getragenheit dieses geistigen Vorganges im Menschen durch
die Gnade als Selbstmitteilung Gottes, durch die allein die begriffliche Inhaltlichkeit dieses
Aktes so anf Gott in sich selbst dauernd transzendiert wird (ohne ausgeloscht zu werden),
dafl man es in einem solchen Akt wirklich mit Gott selbst und nicht nur mit dem Begriff von
ihm zu tun hat, der Begriff also nicht nur wie sonst zur Sache vermittelt, sondern selbst durch
die ,Sache“, d.h. durch den sich selbst in der Gnade wirklich schenkenden Gott zu seiner
»Sache® vermittelt wird. Wir nennen ,kategorialen® Aspekt der Offenbarung und des Glau-
bens alles an ihr, was raumzeitlich gegeben ist: das geschichtliche Offenbarungsereignis, der
menschliche Begriff, das Wort, das ausdriickliche Kerygma, die kultische Geste usw. All dieses
Kreatiirliche, das notwendig ist, hebt die ,Gottlichkeit* von Offenbarung und Glaube nicht
auf, d.h. ihr wirkliches Ankommen bei Gott selbst iiber alles blofle intentionale ,Meinen
Gottes hinaus, weil es geschieht in der Gnade, in der Gott selbst das Kreatiirliche erhebt, auf-
sprengt und zu sich selbst — Gott — vermittelt.



Warum und wie konnen wir die Heiligen verehren? 8388

deutet sich hier ein Grundgesetz christlich verstandener Erfahrung der schlecht-
hinigen Absolutheit Gottes an: sie ist nicht Transzendenz im Sinn eines Ubersprin-
gens und Weglassens des Endlichen, sondern gerade vermittelt durch das Endliche
die ,Welt“, ist ein Erreichen der in die Welt selbst (zumindest einmal in Jesus) ein-
gestifteten Absolutheit Gottes, die deren cigenstes, ithr aus Gnade gegebenes ,Uber-
wesen” ist8, so daf das richtige und volle, sich selbst ganz eingeholt habende Verhalt-
nis zur Welt (entsprechend ihrer eigenen Gestuftheit und eingerechnet, daf sie eine
personale Welt liebend freier Kommunikation ist) die Unmittelbarkeit zu Gott selbst
schon ist. Nicht darum, weil es von einem abstrakten Begriff von Welt als Kreatur
her so sein miifite, sondern weil Gott sich selbst in freier Gnade seiner Welt so ein-
gestiftet hat und diese gnadenbafte ,Faktizitit“ darum so ist, daf} sie ein bleibendes,
unentrinnbares Existential der geistigen Kreatur ist, mit dem diese einschlufiweise
oder ausdriicklich, in Ja oder Nein, zu tun hat, wenn sie in freiem Selbstverstindnis
wirklich sich (und so ihr ,weltlich“-kreatirliches Du) findet.

Exkurs: Die Nihe des schweigenden Goltes in Jesus Christus

Es sei hier erlaubt, eine kleine heilsgeschichtliche Erwdgung anzukiipfen oder ein-
zuschieben. Epochale Variationen der Ausdriicklichkeit des Vollzuges, der sich in
Geschichte auslegenden Essentialien des menschlichen Daseins sind méglich und mit
der Geschichtlichkeit des Menschen gegeben. Wenn aber diese Geschichte der Selbst-
auslegung des Menschen eine einbahnige Geschichte bedeutet, wenn die eschatolo-
gische Situation dieser Geschichte der Selbstfindung des konkreten Wesens der Men-
schen durch Jesus und in seiner Geschichte nicht mehr umkehrbar ist®, dann kann die
Situation und Aufgabe des Christen, zu dem die Botschaft von Jesus dem Christus
gedrungen ist, nicht einfach darin bestehen, eine schweigende Abwesenheit Gottes,
sei sie wahr oder nur eine Fehlinterpretation des eigenen Daseins, festzustellen oder
zu erleiden, als ob es sich nur um eine passiv registrierbare Zustindigkeit handle,
der man einfach ausgesetzt sei. Er ist aufgefordert, die Unmittelbarkeit Gottes als
des nahen und vergebenden Geheimnisses in Jesus in einem Glaubensbemiihen, in
einem Glauben, der wachsen kann, zu realisieren. Dieses Bemithen mag von der
epochalen Situation, die eingangs berithrt wurde, mitgeprigt sein, es mag die
JoStigmata Jesu® an sich tragen und seine Verlassenheit am Kreuz erfahren. Aber es
ist ein Bemihen, dem in der Gnade geniligendes Gelingen verheiflen ist. Wenn zu
dieser epochalen Situation von heute in ganz neuer und radikaler Weise auch die
Erfahrung — wachsend und erst in der Zukunft vielleicht ganz oder besser gelin-
gend — gehort, da der Mensch sich nur im anderen findet, dafl in der Liebe zum
anderen der Mensch zu sich kommt und diese Liebe nicht nur eine neben vielen
anderen Aufgaben und Pflichten ist, sondern die Erfillung des ,Gesetzes“, d. h.
seines Wesens, wenn der andere als geliebter eigentlich der ,Himmel“ sein muf®,
soll Sartres Wort: die Hélle, das sind die anderen, nicht wahr sein, dann kann unsere

8 Hier versagen die Begriffe. Aber wir branchen nur auf die dogmatische Lehre von der
hypostatischen Union zu reflektieren, dann sieht man: der Begriff einer Selbstmitteilung Got-
tes (die nochmals sehr verschieden abgewandelt gedacht werden kann und — theologisch —
mufl), durch die Gott, er selbst in seiner unberiihrten Erhabenheit und freien Gnade bleibend,
doch gleichzeitig der innerste Grund eines Kreatiirlichen (wesentlich iiber sein Schépfungs-
verhiltnis hinaus) wird, ist ein dogmatisch unerlaflicher Begriff.-

 So sehr sie, auf den einzelnen Menschen, die einzelnen geschichtlichen Regionen usw.
gesehen, keine absolute Gleichzeitigkeit der Phasen dieser Geschichte fiir alle Menschen
bedeutet. .

10 Wir werden von all dem gleich noch ausfithrlicher zu reden haben.



334 Karl Rahner

heutige epochale Sitnation, gerade christlich gesehen, gar nicht so die der Abwesen-
heit Gottes sein, oder der Unmoglichkeit, ihn als ihn selbst in seiner Unmittelbarkeit
in Jesus zu finden. Es mag jemand sagen, das Schreckliche sei heute, dal wir den
~Nachsten“ nicht lieben konnen, dafl er eben nur die Holle sei. Aber wer sich im
Mut des Glaubens und der Hoffnung nicht gestattet, darum zu verzweifeln, daf er
lieben kénne, der kann eigentlich nicht zu sagen wagen, man kénne in dieser epo-
chalen Sitnation des Geistes Jesus nicht lieben!!. Wie man das kann und was dabei
geschieht, wenn Jesus nicht nur ein anderes Wort, eine mythologische Chiffre fiir Gott
ist, sondern er selbst, der Gekreuzigte und Auferstandene, und wie und warum darin
(nicht dahindurch) Gott selbst in sich allein erreicht wird, das kann hier nicht weiter
bedacht werden. Es geniigt fir das Ziel unserer Uberlegungen, darauf zu bestehen,
dafl die Vermittlung zur Unmittelbarkeit Gottes durch das in Liebe angenommene
Du eines anderen maglich sei, weil diese liebende Vermittlung als in Jesus gesche-
hend das Grunddogma des christlichen Glaubens ist!2,

Die ,Gegenwart” des geschichtlichen Herrn

Dieser christliche religiése Grundakt, in dem der gekreuzigte und auferstandene
Mensch Jesus zur Unmittelbarkeit Gottes vermittelt, ist wesentlich auch die Anam-
nese!d seiner Geschichte. Dieser Akt meint den lebendigen Auferstandenen, aber es
ist entscheidend, zu verstehen, daf} er sich nicht an ihn wendet, insofern er einmal
eine Geschichte gehabt hat, die er jetzt als das Ver-weste hinter sich gelassen hat,
sondern insofern er seine Geschichte kat, die prisentisch gewahrt bleibt, gerade als
nicht mehr ablaufende, sondern vollendete, in seiner ,Ewigkeit“. Die Beziehung
zum Auferstandenen und zu dem ,historischen Jesus® sind nicht zwei religitse Voll-
ziige, sondern ein und derselbe. Ewigkeit ist nicht Fortsetzung der Geschichte in
einen anderen Zeitraum, sondern die reine, vom Subjekt selbst vollendete Giiltigkeit
der Geschichte selbst. Und die Beziehung zum erhohten Herrn ist darum die Anam-
nese des Gekreuzigten und Gestorbenen. Nicht blof} in dem Sinn, dafl man ,weif}*,
der, den man liebt, habe ,einst“ diese Geschichte gehabt, sondern in dem Sinn, daf}
er in der ewigen Giiltigkeit seiner Gesdchichte geliebt wird und so der Vermittler der
Unmittelbarkeit Gottes ist.

Die Einheit von Gottes- und Ndchstenliebe

Man konnte nur einwenden, dafl die eben angestellten Uberlegungen iiber unser
Verhiltnis zu Jesus fiir unsere eigentliche Frage nichts austragen, einmal weil es

11 Damit sind natiirlich noch nicht die Fragen dazu erledigt, die sich aus seiner Entriicktheit
in die vergangene Geschichte und in die Unbegreiflichkeit Gottes ergeben. ‘

12 Es ist ganz gut, dafl man das dhristliche Grundgeschehen einmal auch so formuliert. Sagt
man nimlich immer nur Glaube an Christus, dann kann man das viel leichter als blofes
Glauben an einen objektiven Sachverhalt mifiverstehen oder nur einen Glauben an Gott
selbst meinen, der blof ,angeregt® und ermutigt ist durch die Begegnung mit dem historischen
Jesus. Immer aber wire dann der Auferstandene fiir uns eigentlich iiberfliissig; wir hétten
mit diesem nichts zu tun, er selbst wire hichstens noch interessant als erster Fall von etwas,
was wir auch von uns erhoffen.

13 Es kann hier nicht auch noch das Problem behandelt werden, wie diese Anamnese die
zeitlich-historische Distanz zu Jesus iiberwindet und so den Akt der Licbe zu ihm méglich
macht. Es geniigt fiir uns hier, festzustellen, dafl so etwas médglich sein muf (durch die reale
[Eucharistie], worthafte und ekklesiale ,Tradition“) und also auch gegeniitber anderen Men-
schen der Vergangenheit (in der Kirche und in Einheit mit Jesus) nicht von vorneherein
unmoglich sein kann.



Warum und wie konnen wir die Heiligen verehren? 335

wegen der Einzigkeit der Mittlerschaft Christi uns verboten sei, sie auf die Heiligen
und ihre Verehrung zu ibertragen, zum anderen, weil, auch in den bisherigen Uber-
legungen, der ,transzendentale“ Aspekt, d. h. die subjektive Moglichkeit der Heili-
genverchrung nicht deutlich geworden sei, also immer noch ausstehe, was wir eigent-
lich suchen. Man kénnte dem zwar entgegnen, daf}, wie immer es um eine analoge
Ubertragung christologischer Uberlegungen auf hagiologische bestellf sein mag, zum
mindesten aus diesen christologischen Erwagungen die theologische Giiltigkeit eines
religiésen Aktes hervorgehe, in dem eine geschdpfliche geschichtlich-personale Wirk-
lichkeit als in Liebe angenommene die Vermittlung zu Gott selbst ist, so dafl dieser
Akt wirklich ein religiéser Akt wird. Um aber auf beide Bedenken niher einzugehen,
verwenden wir eine Uberlegung, die sowohl die richtige Weise der Ubertragung der
christologischen Verhéltnisse auf die hagiologischen (besser: auf die Einbeziehung
der Heiligen in das Verhiltnis zu Jesus) als auch die transzendentale Seite der Mog-
lichkeit der Heiligenverehrung verstandlicher machen kann. Wir meinen das Ver-
héltnis der Néchsten- und Gottesliebe in dem einen gnadenhaften Vermdgen der
caritas.

Personale Liebe als Grundakt des Menschen

Zunichst einmal ist zu bedenken, dafl das liebende Verhiltnis des geistigen Sub-
jekts zu einem Du in der gleichen konkreten Dimension der Existenz nicht irgendein
Akt der Existenz neben anderen gleichrangigen ist, sondern der eigentliche und
umfassende Grundakt. Das ist schon dadurch gegeben, daf} die wahre und eigent-
liche Umwelt des Menschen seine personale Mitwelt ist. Diese Mitwelt ist die Welt,
durch die hindurch er sich findet und vollzieht und — von sich wegkommt. In diese
Liebe mufl die Erkenntnis integriert und aufgehoben sein, soll sie eine ganzmensch-
liche Bedeutung haben. Die Sachwelt ist letztlich nur als Moment am Menschen oder
an seiner Mit- und Umwelt von Bedeutung. Der Akt personaler Liebe in der Mit-
welt ist der Grundakt, das eigentliche und volle ,bonum honestum®.

Nun konnte man gegen diese hier nur skizzierte These sofort einwenden: der
religiose Akt, der auf Gott geht, sei doch der Grundakt oder stehe wenigstens gleich-
berechtigt oder sogar héherrangig neben dem Akt der liebenden personalen Kom-
munikation. Aber: abgesehen zunéchst davon, wie genauer das Verhiltnis der beiden
Akte zueinander zu bestimmen ist, wortiber gleich zu reden sein wird, so ist zunichst
nicht zu tibersehen, dafl Gott objektiv und in der subjektiven Situation des kreatiir-
lichen Geistes kein ,Gegenstand“ neben anderen ist, auf den sich die Intentionalitit
des Menschen in derselben gestreuten und partikuliren Weise wie auf die Vielfalt
der kategorial begegnenden Gegenstinde und Personen in der innerweltlichen
Erfahrung richten kann. Gott ist im urspriinglichen, einer reflexen Thematik voraus-
gehenden Akt immer nur als der weltjenseitige, subjektiv und objektiv tragende
Grund der Erfahrung, also ,indirekt, in einer Grenzerfahrung gegeben. Und selbst
dort, wo Gott religis thematisiert wird, wo und insofern Er selbst (durch den durch
die vergottlichende Gnade erdffneten, absoluten ,Horizont* des Geistes [transzen-
dental] und durch die heilsgeschichtliche Wortoffenbarung [kategorial] redet und
»Partner” wird, geschieht dies immer gegeniiber und durch einen Menschen, der



336 Karl Rahner

schon ,weltlich ist, d. h. sich selbst in Freiheit gegeben ist durch den liebenden Ein-
gang in die Mitwelt, durch personale Begegnung und Kommunikation mit dem Du
der innerweltlichen Erfahrung. Und umgekebrt: Diese Kommunikation des Men-
schen mit der Mitwelt in Liebe ist schon (wenigstens unthematisch) Kommen vor
Gott, weil es Freiheit ohne wenigstens einschlufiweise Transzendenz auf Gott nicht
gibt und die sich wagende, das andere Du absolut annehmende Liebe einschluflweise
tmmer schon Liebe zu Gott ist. Die heilsgeschichtliche Anrede Gottes, in der eine
Thematisierung der Beziehung zu Gott erméglicht wird, setzt also immer schon den
Menschen der personalen innerweltlichen Kommunikation voraus, die selbst schon
durch die Transzendenz und durch die Gnade ein einschluflweiser Akt auf die Un-
mittelbarkeit Gottes hin ist, ohne welche beiden Momente der Akt innerweltlich
personaler Kommunikation sein eigenes Wesen nicht fande.

Néchstenliebe als Gottesliebe

Das eben Gesagte wird deutlicher, wenn wir konkretere Daten der traditionellen
Theologie bedenken. Die Theologie hilt daran fest, dafl es eine Nachstenlicbe gibt,
die selber ,gbttliche Tugend®, caritas ist, deren ,Formalobjekt® Gott selbst ist, in
der also eine Unmittelbarkeit zu Gott-in-sich-selbst vollzogen wird. Das ist eine
erstaunliche These der Theologie, so traditionell sie ist. Wird sie ernst genommen,
dann besagt sie namlich, dafl der Néchste nicht nur geliebt wird, weil Gott es will,
weil er es gebieten und darum die Verletzung dieses anderen Gebotes auch einen
Widerspruch zu der Liebe zu ihm bedeuten wiirde. Die These besagt, dafl der Akt
der Nidhstenliebe (als caritas) formell schon selber Gottesliebe ist!4. Darum kann die
Nidistenliebe der hochste Wert und die Erfiillung des Gesetzes schlechthin sein,
darum fragt der Richter in der Gerichtsrede Jesu nur nach Taten und Verfehlungen
der einen Nidchstenliebe, hilt er scheinbar das Gericht ganz nach atheistischen Nor-
men ab.

14 Bei dieser Nachstenliebe ist immer ein Doppeltes mitzuverstehen:

a) Sie ist von der Gnade getragene, also durch Gott anf Gott hin eroffnete Liebe. Dies aber
geschieht nicht bloB da und dort, sondern immer und {iberall, wo der Néchste wahrhaft geliebt
wird und diese Liebe ihr wahres Wesen erreicht. Denn die daza notwendige Gnade darf
(oder, wenigstens, muf) nicht so verstanden werden, als sei ihr Angebot cine nur ab und zu
geschehende Tat Gottes; diese als Moglichkeit heilshaften Tuns angebotene Gnade ist viel-
mehr ein dauerndes Existential des Menschen (in freier Huld, aber immer gegeben), mag es
vom Menschen angenommen werden (zu sciner heiligenden Rechtfertigung) oder im Nein
der Freiheit als Gericht iiber diese Schuld unvermeidlich gehabt werden. Fiir den Theologen
sei noch angemerkt, dafl dadurch keine rechtfertigende Liebe ohne Glanbe behauptet wird.
Die gnadenhafte vorgegebene Vergdttlichung des Menschen mit deren ,Formalobjekt* und
die existentielle Annahme dieser gnadenhafien Erdffnetheit und Verwiesenheit des Menschen
auf Gott bedeuten im voraus zu kategorialer Wortoffenbarung, wenn auch nicht ohne jede
Vermittlung, an der sich Transzendenz immer vollziechen mufl, Glaube. Vgl. dazn K. Rie-
senhuber, Der anonyme Christ, nach Karl Rahner: ZkTh 86 (1964) 286—303.

b) Diese ,caritas ist wirklich Liebe, so wie sie der Mensch echt und urspriinglich erfihrt,
dort, wo er liebt, nicht aber blof die Erfiillung eines Gebotes, das den Menschen vor dem
brutalen Egoismus eines anderen abwehrend schiitzen will. Wo keine echte Kommunikation
ist, wo nur Rechte des anderen respektiert werden, wo man sich fiir sich behalt, ist keine
Liebe, also auch keine Caritas, die die Liebe ist, die ihr absolutes Wesen gefunden hat.



Warum und wie kinnen wir die Heiligen verehren? 337

Die thematisierte und die transzendentale Gotteserfahrung

Aber wie ist dies moglich? Um hier klar zu sehen, sind zunichst einige Unter-
scheidungen zu bedenken. Die reflexe Erkenntnis (und die auf sie sich beziehende
Entscheidung) hat es mit dem Begriff einer Wirklichkeit (personaler und sachhafter
Art) zu tun; der urspriingliche Akt der Erkenntnis und Freiheit (so sehr er auch
immer ein begriffliches Moment enthilt) mit der Wirklichkeit selbst. Diese ist ent-
weder unmittelbar gegenstdndlich gegeben: die Blume und der geliecbte Mensch, oder
in einer Unmittelbarkeit der transzendentalen gnadenhaften Erfahrung's, nicht
gegenstindlicher Art, sondern in der unendlichen Verwiesenheit des Geistes des
Menschen tiber alles Gegenstandliche der Mit- und Umwelt hinaus, in der als solcher
die gnadenhafte Selbstmitteilung Gottes gegeben und letztlich nie ganz thematisier-
bar erfahren wird, also in einer Unmittelbarkeit, in der der ,Gegenstand“ gerade
nicht unter die ubrigen Gegenstinde der erstgenannten unmittelbaren Erfahrung
einriickt, nicht ,kategorial“ ist. Aber auch ein solcher Akt und gerade er (vielleicht
in gewissém Sinn von mystischer Erfahrung abgesehen?®) braucht seinen kategorialen
Gegenstand, also letztlich ein innerweltliches Du. Die ausdriickliche Thematisierung
Gottes und der erkennenden und liebenden Beziehung zu ihm, in der Gott begrifflich
vorgestellt wird, ist darum, so wichtig und notwendig sie ist, ein sekunddrer Akt.
Natiirlich hat man es auch in diesem und gerade in ihm ,ausdriicklich“ mit der Wirk-
lichkeit Gottes selbst zu tun. Aber letztlich eben darum, weil im thematisch religiésen
Akt, der auf den Begriff geht, selbst nochmals ein urspriinglicher Akt vollzogen
wird, der in seiner gnadenhaft erhohten Transzendentalitit auf die Wirklichkeit
Gottes selbst geht und von ihr getragen ist. Der thematisch religiose Akt als solcher
ist und bleibt sekundirt?.

Die urspriingliche, transzendentale, gnadenhafte Erfahrung Gottes aber ist not-
wendig vermittelt durch die innerweltlich-personale Kommunikation. Die urspriing-
liche Beziehung zu Gott ist — Nachstenliebe, deren letzte Wiirde natiirlich von die-
ser einschluflweisen gnadenhaften Transzendentalitit auf Gott herriihrt. Der sekun-
dare thematische Akt, der begrifflich (symbolisch, kultisch usw.) vermittelt auf Gott
sich bezieht, tragt (worauf hier nicht ndher eingegangen werden kann) immer das
Zeichen seiner Herkunft von und seines Unterfangenseins durch jenen Akt der
Gottesliebe, die Nachstenliebe ist. Diese theologische Natur der Nachstenliebe ist
zwar nur gegeben durch das, was wir Gnade nennen, insofern ihr Akt getragen ist
durch die gnadenhafte Selbstmitteilung Gottes, die selbst unthematisch, addquat
nicht reflektierbar, in transzendentaler Erfahrung subjektiv gegeben ist. Aber diese
theologische Natur der Nachstenliebe ist damit auch erfahrbar, wenn auch nicht

15 Vgl. K. Rahner, Uber die Erfahrung der Gnade: Schrifien zur Theologie 111 105—109.

18 Christliche Mystik wirklicher Unmittelbarkeit zu Gott ist natiirlich durch Christus und
durch den Glauben vermittelt und getragen. Es kann sich also immer nur um ,Bildlosigkei-
ten“ sekundirer Art handeln.

17 Natiirlich gemessen an dem urspriinglichen unthematischen Akt, der auf Gott selbst geht,
also hinsichtlich der onto-logischen Prioritatsverhiltnisse. Das bedeutet keine Zweitrangigkeit
der Wiirde oder der Notwendigkeit. Das schon darum nidht, weil der ,sekundire“ Akt den
urspriinglichen nochmals als Bedingung seiner Mdglichkeit in sich trigt, und weil auch jeder
urspriingliche Akt sich an einem innerweltlichen Objekt (von vielleicht ganz eigener Wiirde)
vollziechen muf und durch dieses vermittelt ist.



338 Karl Rahner

adaquat und sicher durch blofle ,Introspektion“, ohne Bezug auf ihre kategorial
geschichtliche Vergegenstandlichtheit in der Heils- und Offenbarungsgeschichte, ob-
jektivierbar. Denn die freie Entscheidung der Liebe im absoluten Ernstnehmen des
Nichsten impliziert eine Bejahung Gottes, die von der Gnade Gottes getragen, die
Unmittelbarkeit zu Gott bedeutet.

Wir fassen zusammen: Der Akt der Néchstenliebe ist der einzige kategoriale und
urspriingliche Akt. In ihm erreicht der Mensch die kategorial gegebene ganze Wirk-
lichkeit und macht darin die transzendentale und gnadenhafte unmittelbare Erfah-
rung Gottes. Diese Erfahrung stellt den hdchsten Aspekt und die letzte Wirde des
Aktes der Nichstenliebe dar und wird in den ausdriicklichen religiésen Akten the-
matisch (was sein kann und sein soll), so daf ein solcher religiéser Akt — bewertet
an seinem ausdriicklich (und begrifflich) vorgestellten Gegenstand — hoheren Ranges
ist als ein Akt, dessen begrifflich vorgestelltes Objekt eine kreatiirliche Person ist.

Die Liebe zu Jesus, dem Christus, stellt dementsprechend den einmaligen und
hochsten Akt der Naichstenliebe dar, weil in ihm, als dem Du dieses Aktes, der
absolute, einmalige, unwiderrufliche Hohepunkt dessen gegeben ist, was jeder Akt
der Néachstenliebe im geliebten Du bejaht und voraussetzt, eine Einheit Gottes und
des Menschen, die der Grund ist fiir die Einheit des theologischen und anthropolo-
gischen Aspektes im Akt der Nichstenliebe.

I1I.

Die Uerehrung der Heiligen als Anbetung Gottes

Die Anwendung des Gesagten auf die Heiligen kann nun kurz geschehen. Die
,Heiligen“18 gehéren zu Christus Jesus, sind Teil seines Leibes, sind enthalten in
der Anamnese, in der die Kirche den Leib Christi und darin sich und ihre eigene
endgiiltig gewordene Geschichte weitergibt. Sie bekommt ja sich selbst nur als die
Frucht des eschatologisch siegreichen Erbarmens und der Gnade Gottes in Christo,
wenn sie den Mut hat, konkret an das Ereignis des vollendeten Heiles zn glauben?®,

Dafl auch von diesem Aspekt her die besondere Stellung Marias in der Ver-
ehrung der Heiligen verstindlich gemacht werden kénnte, sei nur nebenher erwéhnt.
Wegen ihrer Stellung und einmaligen Funktion in der Heilsgeschichte ist in ihrem
endgiiltigen Heil konkret die Pridestination der Kirche zum Heil exemplarisch
dargestellt in einer Weise, wie dies bei einem anderen Heiligen nicht gegeben ist.
Die Vorzugsverehrung (,Hyperdulie“) hat nicht nur einen christologischen, sondern
auch einen ekklesiologischen Aspekt.

18 Wie alle, die in Christus starben — wir miissen uns hier versagen, die Theologie des
Todes hier einzusetzen, die zeigen konnte, dafl der Gestorbene auch von da her erscheint als
einer, der mit seinem Dasein der Einheit der Welt und ihrer Geschichte nicht entnommen
wird, sondern tiefer in das ,Herz“ der Welt eingestiftet wird. Von da auns kénnte die Még-
lichkeit einer Beziehung zu den Toten, die nicht erst in unserer intentionalen Bezichung aunf
sie besteht, noch weiter verdeutlicht werden. Freilich, die existentielle ,Einiibung® dieser
Bezichung ist nochmals ein weiteres Problem. Vgl. dazu K. Rahner, Zur Theologie des
Todes* (Freiburg 1963).

19 Vgl. K. Rahner, Die Kirche der Heiligen: Schriflen zur Theologie 111 111—126
(= St. d. Z. 157 [1955/56] 81—91).



Warum und wie kinnen wir die Heiligen verchren? 339

Die Heiligen konnen mit wahrer, gnadenhafter Liebe gelicht werden und in
solcher Liebe wird ebenso Unmittelbarkeit zu Gott erreicht wie sonst im Akt christ-
licher Nachstenliebe, den ja gerade seine Unmittelbarkeit zu Gott zu einem religidsen
Akt macht. Insofern bei der Liebe zu den Heiligen nicht nur (wie sonst bei der Nich-
stenliebe) eine einschluiweise und prekire Einheit mit Christus da ist und im Gelieb-
ten vorausgesetzt wird (sofern die Endgiiltigkeit und Sicherheit der Einheit des gelieb-
ten Menschen mit Christus noch nicht gegeben, bzw. fiir uns noch nicht ,erschienen®
ist), sondern ausdriicklich eine endgiiltige und geglaubte, hat dieser Akt einen Vor-
zug vor anderen; der theologische und christologische Charakter dieser Nichstenliebe
tritt deutlicher hervor. Insofern man solche Licbe aber nur realisieren kann, wenn
und weil es schon im voraus gegliickt ist, den Akt der Liebé dem konkreten Men-
schen gegeniiber zu finden, der einem in der leibhaftigen Kommunikation konkret
begegnet?, ist noch im sublimsten Akt zu Jesus und den mit ihm endgiiltig Verbun-
denen die schlichte Liebe zum begegnenden Du des Alltags, selbst schon Unmittel-
barkeit zu Gott in Jesus, Grund und Voraussetzung.

Wenn wir von der Heiligenverehrung der ganzen und ,amtlichen® Kirche ab-
schen, die cine eigene, positiv zu beantwortende Frage darstellt, so ergibt sich aus
diesen Uberlegungen, daf die Heiligenverehrung an sich fiir den einzelnen Christen
keine Verpflichtung besagt: er vollzieht das Wesen dieses Aktes schon in der Nachsten-
liebe. Natiirlich darf er sich nicht grundsitzlich und positiv dem Vollzug dicser Ver-
chrung durch die Liturgie der Kirche verschlieRen, in dem die Kirche konkret Zeug-
nis davon gibt, dafl die Gnade Gottes der Welt nicht nur angeboten ist, sondern als
eschatologisch siegreiche und als solche erscheinende die Welt im ganzen auch tat-
sachlich rettet. Aus dem Gesagten ist auch verstindlich, daf die Anleitung zu einem
existentiellen Verstindnis fiir die Heiligenverehrung beim einzelnen damit begin-
nen miifite, ihm verstindlich zu machen, dafl und warum seine absolute Liebe, die er
gegeniiber Menschen seines eigenen Lebens hatte, bleibt und sich in das Wesen
dessen weiterentwickelt, was eigentlich Heiligenverchrung ist, vorausgesetzt nur,
daf diese Liebe, die bleibt, weil sie ist, den Mut der christlichen Hoffnung hat, daf§
diese so Geliebten die durch die Gnade Gottes Geretteten sind. Die scheinbar schwei-
gende Anonymitit, in die heute solche Liebe die Toten entldflt, hat durchaus auch
eine positive Seite, die auch zu echter Diskretion und Stille in der offiziclien Heili-
genverehrung mahnen kann: Im Schweigen des Todes, in der schweigenden Gegen-
wart Gottes als des unsagbaren Geheimnisses ist Gott mehr nahe und ~prasent” als
in vielem Gerede. Das darf sowohl fiir die private wie fiir die ,,amtliche® Heiligen-
verehrung gelten. Auch die letztere feiert die Heiligen doch nicht nur ,an“ jhrem
Todestag, sondern gedenkt ihres Heimganges sclbst. Man kann von hierher sagen:
auch der evangelische Christ hat eine Heiligenverehrung. Denn er liebt seine Toten,
die im Glauben an ihren Erléser heimgegangen sind. Die »>Anrufung” aber ist doch
im Grunde nur der Mut der Liebe, Du zu sagen iiber allen Tod hinaus, und das

® Das gilt auch Christus gegeniiber, was eine thematische Beziehung zu ihm angeht. Die
»transzendentale“ Begegnung mit ihm in der Gnade ist natiirlich auch schon in der urspriing-
lichsten und simpelsten Erfahrung der Licbe in der konkreten Alltaglichkeit gegeben. Bibli-
scher gesprochen: nur wer dem unerkannten Christus in seinem Bruder und seiner Schwester
begegnet ist, kann ihm ausdriicklich — spétestens im Gericht — begegnen.



340 Giinter Switek

Glaubensbewufitsein, dafl keiner allein lebt, sondern jedes Leben in Christo fur alle
gultig ist vor Gott. Die ,Interzession® der Heiligen aber bedeutet kein Vermittlungs-
biiro und keinen ,Instanzenzug“, sondern diese ewige Giiltigkeit und Bedeutung
jedes Lebens des Glaubens und der Liebe fiir alle, und die vom Geretteten selig
angenommene Bewufitheit dieser Bedeutung. Und weil es sich um einen Kosmos der
geistigen Welt handelt, der sich Gott mitgeteilt hat und in der alles an jedem hingt,
in der allein einer eine Bedeutung fiir andere haben kann, darum ist die ausdriick-
liche oder einschlieflliche Anrufung eines ,amtlichen“ Heiligen oder eines durch den
einzelnen Christen glaubend und hoffend geliebten Heimgegangenen immer die
Anrufung aller Heiligen, d. h. das glaubige Sichgeborgenwissen in der umfassenden
Gemeinschaft aller Erlosten.

Das Grundgeheimnis des Christentums ist nicht, dafl Gott eine von ihm verschie-
dene Welt geschaffen hat, in der ihm als dem Herrn gedient werden mufi, die ihm
je mehr Ehre gibt, je mehr sie verschwindet, sondern dafl die Gnade, die letztlich
Gott selbst ist, die Welt vergottlicht, so dafl, indem die Welt aufgeht, herrlich und
gerettet wird, Gott selbst die Epiphanie seiner Herrlichkeit feiert und in und an
dieser vergottlichten Welt der Mensch unmittelbar wird zu Gott. All das in und
durch Christus. So aber wirklich. Und von da ist die Lehre von der Heiligenver-
ehrung nur die Aufforderung, dies langsam verstehen zu lernen. Wir heute tun uns
da schwer. Denn die Einibung des Christentums ist nun einmal schwer. Man darf
das nicht dadurch noch schwerer machen, dafl man so tut, als ob es leicht sei.

Wiistenviiter und Didmonen
Ein Beitrag zur Geschichte des ,Geistlichen Kampfes®

Von Giinter Switek SJ, Frankfurt am Main

Es ist eine undankbare Aufgabe, heutzutage iiber Dimonen zu schreiben. Sind wir
nicht alle froh, dafl der Aberglaube, der hinter jedem Strauch einen bésen Geist
witterte und der so traurige Friichte wie den Hexenwahn hervorgebracht hat, der
Vergangenheit angehort? Der Mensch des zwanzigsten Jahrhunderts begegnet nor-
malerweise keinen Ddmonen: nicht im Alltag, aber auch nicht in seinem ,,geistlichen®
Leben.

Sehr aufschlufireich wire es, unter dieser Riicksicht einmal Theorie und heutige
Praxis der Exerzitien zu vergleichen. Welch eine grofie Rolle spielen nach der Mei-
nung des hl. Ignatius in den ,Geistlichen Ubungen® die ,Geister“! Ignatius ist Gber-
zeugt, dafl unsere Gedanken drei Ursachen haben kénnen: uns selbst, den guten
Geist und den bosen Geist (Exerzitienbuch n. 32), und wenn sich in der Seele des
Exerzitanden keine geistlichen Bewegungen finden, wie z. B. Tréstungen und Trost-
losigkeiten, und wenn er nicht von verschiedenen Geistern getrieben wird, dann
macht der Exerzitand offensichtlich etwas falsch, oder er miiht sich nicht genug





