
340 Günter Switek 

Glaubensbewußtsein, daß keiner allein lebt, sondern jedes Leben in Christo für alle 
gültig ist vor Gott. Die •Intercession" der Heiligen aber bedeutet kein Vermittlungs- 
büro und keinen •Instanzenzug", sondern diese ewige Gültigkeit und Bedeutung 
jedes Lebens des Glaubens und der Liebe für alle, und die vom Geretteten selig 
angenommene Bewußtheit dieser Bedeutung. Und weil es sich um einen Kosmos der 
geistigen Welt handelt, der sich Gott mitgeteilt hat und in der alles an jedem hängt, 
in der allein einer eine Bedeutung für andere haben kann, darum ist die ausdrück- 
liche oder einschließliche Anrufung eines •amtlichen" Heiligen oder eines durch den 
einzelnen Christen glaubend und hoffend geliebten Heimgegangenen immer die 
Anrufung aller Heiligen, d. h. das gläubige Sichgeborgenwissen in der umfassenden 
Gemeinschaft aller Erlösten. 

Das Grundgeheimnis des Christentums ist nicht, daß Gott eine von ihm verschie- 
dene Welt geschaffen hat, in der ihm als dem Herrn gedient werden muß, die ihm 
je mehr Ehre gibt, je mehr sie verschwindet, sondern daß die Gnade, die letztlich 
Gott selbst ist, die Welt vergöttlicht, so daß, indem die Welt aufgeht, herrlich und 
gerettet wird, Gott selbst die Epiphanie seiner Herrlichkeit feiert und in und an 
dieser vergöttlichten Welt der Mensch unmittelbar wird zu Gott. All das in und 
durch Christus. So aber wirklich. Und von da ist die Lehre von der Heiligenver- 
ehrung nur die Aufforderung, dies langsam verstehen zu lernen. Wir heute tun uns 
da schwer. Denn die Einübung des Christentums ist nun einmal schwer. Man darf 
das nicht dadurch noch schwerer machen, daß man so tut, als ob es leicht sei. 

Wüstenväter und Dämonen 

Ein Beitrag zur Geschichte des •Geistlichen Kampfes" 

Von Günter Switek SJ, Frankfurt am Main 

Es ist eine undankbare Aufgabe, heutzutage über Dämonen zu schreiben. Sind wir 
nicht alle froh, daß der Aberglaube, der hinter jedem Strauch einen bösen Geist 
witterte und der so traurige Früchte wie den Hexenwahn hervorgebracht hat, der 
Vergangenheit angehört? Der Mensch des zwanzigsten Jahrhunderts begegnet nor- 
malerweise keinen Dämonen: nicht im Alltag, aber auch nicht in seinem •geistlichen" 
Leben. 

Sehr aufschlußreich wäre es, unter dieser Rücksicht einmal Theorie und heutige 
Praxis der Exerzitien zu vergleichen. Welch eine große Rolle spielen nach der Mei- 
nung des hl. Ignatius in den •Geistlichen Übungen" die •Geister"! Ignatius ist über- 
zeugt, daß unsere Gedanken drei Ursachen haben können: uns selbst, den guten 
Geist und den bösen Geist (Exerzitienbuch n. 32), und wenn sich in der Seele des 
Exerzitanden keine geistlichen Bewegungen finden, wie z. B. Tröstungen und Trost- 
losigkeiten, und wenn er nicht von verschiedenen Geistern getrieben wird, dann 
macht der Exerzitand offensichtlich etwas falsch, oder er müht sich nicht genug 



Wüstenväter und Dämonen 341 

(Exerzitienbuch n. 6). Der schwierigen Aufgabe, die Einflüsterungen des bösen Gei- 
stes von den Anregungen des guten Geistes zu unterscheiden, sollen dann die •Re- 
geln für die Unterscheidung der Geister" dienen (Exerzitienbuch n. 313•336). Auf 
dem Höhepunkt der Exerzitien, bei der •Wahl", wird der Wille Gottes erkannt aus 
der Erfahrung der verschiedenen Geister (Exerzitienbuch n. 176). Wenn diese •Gei- 
ster" auch nicht ohne weiteres mit den personalen Engeln und Dämonen gleichzuset- 
zen sind, so scheint Ignatius doch in den Exerzitien mit besonderen Angriffen der 
bösen Geister gerechnet zu haben, so wie auch Jesus vom Geist in die Wüste geführt 
wurde, •daß er vom Teufel versucht werde" (Mt 4, 1). 

Demgegenüber aber spielen die •Geister" in der heutigen Exerzitienpraxis kaum 
eine Rolle. Welcher fromme Christ, der Exerzitien macht, glaubt denn ernsthaft, daß 
er sich jetzt dem Satan zum Kampf stellt? Welche Bedeutung haben die •Regeln zur 
Unterscheidung der Geister" noch in unseren Geistlichen Übungen? Es ist schon viel, 
wenn der Exerzitienmeister sie überhaupt erwähnt! Aber auch dann bleiben meist 
nur einige geschickte psychologische Anweisungen übrig. Vom •Geisterkampf" findet 
sich kaum eine Spur. Das mag seinen Grund in der Größe der Exerzitien-Kurse 
haben, die es unmöglich macht, sich jedem einzelnen in der gewünschten Weise zu 
widmen; es mag auch an der Praxis der Kurz-Exerzitien liegen, in denen für eine 
echte •Wahl" überhaupt keine Zeit bleibt. Aber vor allem ist es doch wohl darauf 
zurückzuführen, daß der •normale" Exerzitiengeber das Wirken der guten und 
bösen Geister auf die Seele nicht sonderlich ernst nimmt. Und wenn er schon die 
Anregungen des guten Engels nicht leugnet, so wird er doch von den Einsprechungen 
der Dämonen nicht viel halten, sondern diese lediglich als Auswege und Schliche der 
menschlichen •Natur" hinstellen. Kurz gesagt: wir haben heute weithin kein Ver- 
ständnis mehr für den •spirituellen Realismus", für jene Ungebrochenheit, mit der 
die Menschen früherer Zeiten Geister und Geisterkampf ernst genommen haben. 

Das genaue Gegenteil unserer heutigen skeptischen Haltung bezüglich der Dämo- 
nen finden wir in der alten Mönchsliteratur. Wir brauchen nur irgendeine der alten 
Mönchsviten zur Hand zur nehmen: etwa die Vita Antonii des Athanasius, oder die 
Historia Monachorum in Aegypto, die Historia Lausiaca des Palladius, die Historia 
Religiosa des Theodoret und viele andere: sie alle sprechen mit der größten Selbst- 
verständlichkeit von den bösen Geistern, für sie alle ist das Leben des Christen, vor 
allem das Leben des Mönchs, ein Kampf mit Satan und seinen Dämonen. 

Scheinen aber die Dämonen in diesen Mönchsviten nicht eine gar zu bedeutsame 
Rolle zu spielen? Hier muß auf ein weitverbreitetes Mißverständnis hingewiesen 
werden. Die meisten Menschen denken, wenn sie von •Dämonenkampf" der Mönche 
hören, an jene spektakulären Ereignisse, wie sie in der Vita Antonii berichtet werden: 
an schreckenerregende Gestalten, die mit infernalischem Lärm und handgreiflichen 
Attacken dem Einsiedler zu Leibe rücken. Dabei wird zu leicht übersehen, daß auch 
die Mönche den •Dämonenkampf" in erster Linie für einen geistigen Kampf hielten, 
in dem die obengenannten außerordentlichen Phänomene nur sekundär sind. Unge- 
nügende Kenntnisse der frühmonastischen Literatur sowie eine unkritische Hagio- 
graphie und Erbauungsliteratur haben diese Mißverständnisse gefördert. In diesem 
Beitrag soll versucht werden, den •Dämonenkampf" so darzustellen, wie die ersten 
Anachoreten ihn selbst aufgefaßt haben: als geistlichen, d. h. geistigen Kampf. 



•342 Günter Switek 

Die Apophthegmata Patrum 

Zum Ausgangspunkt unserer Untersuchung wollen wir aber nicht die alten 
Mönchsviten nehmen, denn diese kann man in einem gewissen Sinn bereits als •Lite- 
ratur" auffassen, d. h. sie sind geprägt von der Eigenart ihres jeweiligen Verfassers 
und sollen dessen Zielen dienen1. In ihnen begegnen wir einer Vielzahl immer wie- 
derkehrender •Topoi", die bis heute zu einem festen Bestandteil der Hagiographie 
geworden sind. Es handelt sich vielleicht bei manchen Zügen des •Dämonenkamp- 
fes" auch um einen solchen Topos. Deshalb dürfte es besser sein, von einem andern 
Werke auszugehen, das das Leben der Mönchsväter unmittelbarer spiegelt: von den 
Apophthegmata Patrum. 

In Unterägypten, südlich von Alexandrien, auf dem nitrischen Gebirge und in 
der Sketis lebten seit Beginn des vierten Jahrhunderts einzelne Anachoreten. 
Sie fanden bald zahlreiche Schüler, die sich zu großen Einsiedlergemeinschaf- 
ten zusammenschlössen. Je größer aber die Zahl wurde, um so mehr bestand die 
Gefahr, daß der Geist erschlaffte, und deshalb versuchte man sich an den helden- 
haften Gestalten der alten Väter aufzurichten. Schon in der zweiten Hälfte des 
vierten Jahrhunderts wurden die Aussprüche der berühmtesten Väter von Zelle zu 
Zelle weitererzählt, und bald erwachte das Bedürfnis, diese Sprüche zum geistlichen 
Nutzen der Seelen zu sammeln. So dürfte aus mehreren kleineren Sammlungen um 
die Wende vom fünften zum sechsten Jahrhundert jenes Florilegium entstanden 
sein, das unter dem Namen Apophthegmata Patrum bekannt ist2. 

Der historische Wert dieser Apophthegmen liegt gerade darin, daß sie weitgehend 
•unliterarisch" sind. Ihre •Helden" sind meist ungebildete Fellachen, die wenig 
reden, kaum Interesse an theologischen Streitigkeiten haben, relativ wenig Wunder 
wirken und auch erstaunlich wenig Visionen haben. Hier dürfte uns wohl das 
ursprünglichste Bild der ägyptischen Mönchsspiritualität entgegentreten3. 

Apophthegma und •Geist" 

In diesen Apophthegmen • und damit sind wir bereits bei unserem Thema • 
begegnet uns ein erstaunliches Verhältnis zum •Geist" und zu den •Geistern". Das 
Wort apophthegma bedeutete zunächst einen geistreichen Spruch, eine treffende 
Antwort, einen pointierten Ausspruch, der eingeleitet wurde durch die Angabe, wo 
und unter welchen Umständen er getan wurde. Aber bald verbirgt sich dahinter 

1 Vgl. etwa das Urteil Festugieres über das •Leben des hl. Antonius" von Athanasius: 
• ... Weniger der Bericht eines Lebens als die Beschreibung einer idealen Lebensform, die 
teilweise beim Porträt des vollkommenen •Gnostikers" bei Klemens v. Alexandrien Anleihen 
macht und dazu bestimmt ist, allen künftigen Mönchen als Vorbild zu dienen" (Andre-Jean 
Festugiere, Ursprünge christlicher Frömmigkeit, Herder 1963, S. 21). 

- Apophthegmata Patrum. Griechisch: PG 65, 71•440; ed. J. B. Cotelier (alphabetisch 
geordnet). Lateinisch: PL 73, 855•1062; ed. H. Rosweyde (inhaltlich geordnet). Deutsch: 
Sprüche der Väter. Hrsg. und übers, von P. Bonifatius OSB, Chevetogne. Graz 1963 
(Auswahl). Die Texte aus den Apophthegmata Patrum werden immer zitiert nach der alpha- 
betischen Sammlung PG 65, 71•440. Es wird nur die Nummer des Apophthegmas bei dem 
betreffenden Vater genannt (z. B. Antonios 3), nicht aber die Seitenzahl bei Migne. Der 
deutsche Text ist in den meisten Fällen zitiert nach den •Sprüchen der Väter". 

3 Vgl. K. Heussi, Der Ursprung des Mönchtums, Tübingen 1936, S. 133•153; ferner: 
W. B o u s s e t, Apophthegmata, Tübingen 1923, S. 91•92. 



Wüstenväter und Dämonen 343 

eine ganze Theorie der Inspiration: wer das Wort ausspricht, läßt es eigentlich nur 
•tönen" (phtheggomai), während es in Wahrheit der •Geist" ist, der spricht. So 
heißt es schon im Pfingstbericht: •. .. und sie begannen in anderen Sprachen zu 
reden, wie der Geist ihnen zu sprechen (apophtheggesthai) eingab" (Apg 2, 4). 

Ebenso sind auch die Mönchväter der Überzeugung, daß eigentlich der Geist 
Gottes aus ihnen redet. Ein Beispiel möge das erläutern: •Einst bat Abbas Moses 
den Bruder Zacharias: ,Sag mir, was ich tun soll!' Als jener das vernahm, warf er 
sich zu seinen Füßen nieder und sagte: ,Du fragst mich, Vater?' Der Altvater gab 
ihm zur Antwort: ,Glaube mir, mein Sohn Zacharias, ich sah den Heiligen Geist auf 
dich herabkommen und deshalb muß ich dich fragen'" (Zacharias 3). Das Logion 
(das Wort, der Spruch) des Abbas ist also geistgewirkt und geisterfüllt. Wenn der 
Schüler fragt: •Vater, sage mir ein Wort, damit ich gerettet werde!", dann erkennt 
er den alten Mönch als Geistträger, als Pneumatophoros an, und weil das Logion im 
Schüler neues Leben weckt, wird der Lehrer als pater pneumatikos, als abbas bezeich- 
net: der ursprüngliche Sinn unseres Pater Spiritualis4! Hier offenbart sich uns bereits 
mit größter Deutlichkeit Tiefe und Tragweite des •spirituellen Realismus" der 
Väter. 

So sehr die Anachoreten vom Wirken des Geistes Gottes überzeugt waren, so 
ernst nahmen sie umgekehrt auch die bösen Geister. Davon soll nun im folgenden 
ausführlicher die Rede sein. 

Wüste und Dämonen 

Dem Beispiel des hl. Antonios folgend, verließen die Anachoreten die •Welt" und 
zogen sich in unwirtliche Gegenden zurück, weitab von den Menschen. Über die 
Motive dieser •Anachorese" ist viel geschrieben worden. Handelt es sich einfach um 
eine Nachahmung altägyptischen, heidnischen Asketentums? Oder wollte der Ein- 
siedler nur die Menschen und die Gefahren der Welt fliehen, um allein und ohne 
Sünde mit seinem Gott leben zu können? Beide Deutungen sind ungenügend. Der 
Anachoret nahm das Wort aus dem Epheserbrief ernst: •Unser Kampf geht nicht 
gegen Fleisch und Blut, sondern gegen die Mächte, gegen die Gewalten, gegen die 
Weltbeherrscher der Finsternis, gegen die Geisteswesen der Bosheit in den Him- 
meln" (Eph 6, 12). Um diesen Kampf konsequent führen zu können, gingen die 
ersten Mönche in die Wüste5. Die Anachoreten • und das ganze frühe Christentum 
überhaupt • sahen ihr Leben in einem großen theologischen Zusammenhang: Chri- 
stus hat den •Fürsten dieser Welt" überwunden. Doch wird dieser Sieg erst voll 
sichtbar in der Parusie. Bis dahin aber haben die Jünger Christi unter den ständigen 
Angriffen Satans und seiner •Mächte und Gewalten" zu leiden, denn je näher das 
Ende kommt, um so verzweifelter und gewaltsamer versucht Satan seine Herrschaft 
wieder aufzurichten. Der •Dämonenkampf" macht also das Wesen des christlichen 
Lebens aus! Der Anachoret nimmt diesen Kampf bewußt als seine Aufgabe an, und 
damit er in diesem Kampf völlig ungehindert dem bösen Feind entgegentreten kann, 
zieht er in die Wüste. Die Anachorese will also ein Gegenangriff des Christen gegen 

4 Vgl. I. Herwegen, Väterspruch und Mönchsregel, Münster i. W. 1937, S. 5•20. 
5 Vgl. U. Ranke-Heinemann, Das frühe Mönchtum, Essen 1964, S. 50•64. 



344 Günter Switek 

die Feinde seines Heils sein, im wahrsten Sinne ein •missionarisches" Werk! Auch 
in nicht-katholischen Kreisen versucht man heute, diesem Grundanliegen der ersten 
Mönche gerecht zu werden. So schreibt etwa G. Ebeling: •... Es ist z. B. sehr die 
Frage, ob die billige protestantische Kritik des Mönchtums als Weltflucht im Recht 
ist. Selbst die extremste Gestalt asketischer Weltflucht, das Anachoretentum, wählte 
ja die Wüste als Ort des Glaubens, eben weil hier in der Einsamkeit die Welt in 
ihrer dämonischen Macht am unheimlichsten anwese. Und eben da, so ist die Mei- 
nung, muß der Glaube im Kampf sein Wesen haben .. ."6. 

Wenn der Mönch in die Wüste ging, um mit Satan und seinen Dämonen zu kämp- 
fen, so ist das in erster Linie als ein geistiger Kampf aufzufassen. Aber diese Wirk- 
lichkeit wurde in räumlichen Bildern ausgedrückt, und es wäre unkritisch, anzuneh- 
men, daß dahinter nicht oftmals sehr konkrete Vorstellungen gestanden hätten. Die 
Dämonen bedrängen die Christen zwar überall, aber vor allem in der Wüste. Die 
Wüste ist nämlich •ihr Ort". Wie ist diese Vorstellung zu erklären? Auf der einen 
Seite finden sich viele Anklänge an den uralten heidnischen Glauben, der in der 
Wüste den Sitz der bösen Geister sah7; wir haben keinen Grund, hier jede Abhän- 
gigkeit zu leugnen. Anderseits spricht aber auch die Heilige Schrift oftmals in diesen 
Bildern8, und darin sahen die frühen Christen wohl eine Bestätigung der zeitgenös- 
sischen heidnischen Vorstellungen. Aber während der antike Heide die Dämonen 
fürchtete und die Wüste floh, nahm der Christ furchtlos den Kampf auf und ging 
seinen Feinden noch entgegen. Nicht zu Unrecht hat K. Heussi geschrieben: •Man 
kann die Formulierung wagen, Mönchtum sei die altchristliche Exegese zu Nietzsches 
Wort: Lebe gefährlich!"9. Wie dieses •gefährliche Leben" im einzelnen aussah, 
sollen uns nun die Apophthegmata Patrum erzählen. 

Die Angriffe der Dämonen: der logismos 

Der Mönch begegnet den Dämonen auf Schritt und Tritt. Allerdings gewöhnlich 
nicht in so grob stofflicher Weise, wie wir es bei unseren landläufigen Vorstellungen 
von •Dämonenkampf" der Anachoreten erwarten würden. Normalerweise ist der 
Dämon unsichtbar und flüstert dem Mönch nur etwas ein. Dämonenkampf ist für 
die Väter der Wüste zunächst und vor allem ein geistiger Kampf! Die Angriffe der 
bösen Geister sind in erster Linie nicht physischer, sondern geistiger Natur! Da ist 
immer wieder die Rede vom •logismos". Es handelt sich um den versucherischen 
Gedanken, den der böse Geist eingibt. •Jemand sprach zu Abbas Arsenios: .Meine 
Gedanken (logismoi) bedrängen mich, indem sie zu mir sagen: Du kannst weder 
fasten noch arbeiten; besuche wenigstens die Kranken, denn das ist auch ein Liebes- 

6 G. E b e 1 i n g , Das Wesen des christlichen Glaubens, Tübingen 1959, S. 201. 
7 Vgl. etwa: G. van der Leeuw, Phänomenologie der Religion, Tübingen 1933, 

S. 120; R. Reitzenstein, Des Atkanasius Werk über das Leben des Antonius, Heidel- 
berg 1914, S. 12. 

8 In der Wüste wohnt z. B. der Dämon Azazel, zu dem am Versöhnungstag der Sünden- 
bock geschickt wird (Lev 16, 8 ff.). Der Dämon Asmodäus wird vom Engel Raphael in die 
Wüste Oberägyptens gebannt (Tob 8, 3). Jesus wird in der Wüste versucht (Mt 4, 1); die 
ausgetriebenen bösen Geister fliehen in die Wüste (Mt 12, 43; Lk 11, 24). 

B K.Heussi, l.c.S.262. 



Wüstenväter und Dämonen 345 

werk.' Doch der Altvater erkannte den Samen der Dämonen und sprach: ,Geh, iß, 
trink, schlafe und arbeite nicht; nur geh nicht aus deinem Kellion!'" (Arsenios 11). 

Sehr aufschlußreich ist die Tatsache, daß oft die Ausdrücke •Gedanke" (logismos) 
und •Dämon" unterschiedslos gebraucht werden. Der versucherische Gedanke er- 
scheint als ein selbständiges, personales Wesen in der Seele des Mönchs. Der logismos 
redet zu dem Mönch, und dieser spricht mit seinen Gedanken, was genau so viel 
heißen soll wie: der Mönch spricht mit den Dämonen. 

•Abbas Poimen sagte von Abbas Isidoros, daß die Gedanken ihm eingeflüstert 
hätten: ,Du bist ein großer Mann.' Darauf habe Abbas Isidoros entgegnet: ,Bin ich 
etwa wie Abbas Antonios? Oder gleiche ich etwa einem Abbas Pambo oder den 
anderen Vätern, die Gott wohlgefielen?' Und wenn er solches vorbrachte, habe er 
Ruhe bekommen. Doch wenn der böse Feind ihn kleinmütig machte, als ob er nach 
all dem gleichwohl der ewigen Strafen teilhaftig würde, habe er geantwortet: ,Und 
wenn ich an den Ort der ewigen Qualen geworfen werde, finde ich euch noch unter 
mir'" (Isidoros 6). 

Selbstverständlich waren sich die Väter darüber im klaren, daß nicht alle Ver- 
suchungen den Teufel als unmittelbare Ursache hatten. •Abbas Antonios sagte: 
,... man muß wissen, daß es drei Arten von körperlichen Regungen (somatikai 
kineseis) gibt: die einen sind natürlich, die andern entstehen, wenn man ohne Unter- 
scheidung (ex adiaphorias) Speisen ist, die dritten sind von den Dämonen'" (vgl. 
Antonios 22). Man darf also nicht zu leicht meinen, die Vorstellung, ein Dämon 
flüsterte der Seele etwas ein, beruhe einfach auf mangelnden psychologischen Kennt- 
nissen10. Vielmehr kommt hier wieder die theologische Sicht zum Vorschein, von 
der bereits die Rede war: hinter aller Sünde und hinter allem Übel sahen die 
Mönche den, von dem dieses alles letztlich kommt: den Bösen. 

Dieselbe Denkweise begegnet uns auch, wenn in den Apophthegmen von den 
Leidenschaften die Rede ist. Auch die Leidenschaften erscheinen gänzlich dämoni- 
siert. Einmal heißt es, wer die Dämonen austreiben wolle, müsse zuerst die Leiden- 
schaften der Seele unterwerfen. Wenn jemand ein Laster besiegt habe, dann treibe 
er auch den entsprechenden Dämon aus (Pityrion). So wechseln denn auch in der 
Beschreibung ständig die Ausdrücke Dämon (daimon) und Leidenschaft (pathe). Auf 
der anderen Seite sah man aber klar den Unterschied: •Abraham, jener Schüler des 
Abbas Agatho, fragte den Abbas Poimen: ,Wie kommt es, daß die Dämonen mich 
bekämpfen?' Da sagte Abbas Poimen: ,Dich bekämpfen die Dämonen? Sie kämpfen 
solange nicht mit uns, wie wir unseren Strebungen folgen. Unsere Strebungen sind 
nämlich zu Dämonen geworden, und sie sind es, die uns bedrängen, damit wir sie 
erfüllen. Wenn du wissen willst, mit wem die Dämonen gekämpft haben: mit Abbas 
Moses und seinesgleichen!'" (Poimen 67). 

10 So schreibt z.B. Origenes: •Die einfacheren Seelen unter denen, die an Christus den 
Herrn glauben, sind der Meinung, daß alle Sünden, die die Menschen begehen, von den 
feindlichen Mächten, die den Geist des Sünders bedrängen, verursacht werden, ... und wenn 
es z. B. keinen Teufel gäbe, würde überhaupt keiner der Menschen sündigen. Wir freilich, 
wenn wir den Geist genauer ansehen, sind nicht dieser Ansicht, zumal wenn wir in Erwägung 
ziehen, wie manches sich offenbar aus der Bedürftigkeit des Leibes ableitet. Oder soll man 
glauben, der Teufel kümmere sich um unser Essen und Trinken? ..." (Peri Archon 3, 2, 1•2, 
zit. nach Origenes .Geist und Feuer, hrsg. von H. U. von Balthasar, S. 327). 



346 Günter Switek 

Hier werden also deutlich zwei verschiedene Arten dämonischer Angriffe auf den 
Mönch unterschieden: eine •gewöhnliche", die sich der •natürlichen" Gegebenheiten, 
d. h. der Leidenschaften bedient, und eine außerordentliche, die aber nur den Größ- 
ten vorbehalten ist. 

Die verschiedenen •Gedanken" 

Welches sind nun die •Gedanken", die dem Einsiedler von den Dämonen ein- 
gegeben werden? Vor allem schreiben die Apophthegmen den Dämonen die Ver- 
suchung zur Unzucht zu. Mehrmals ist von einem eigenen •daimon tes porneias" 
die Rede (Daniel 2; Paulus Simplex; Phokas 2)u. Als einmal eine reiche und gottes- 
fürchtige Jungfrau aus senatorischem Geschlecht aus Rom kommt, um Arsenios zu 
sprechen, wird sie von diesem sehr ungnädig aufgenommen, und der Erzbischof 
Theophilos gibt ihr die Erklärung: •Weißt du nicht, daß du eine Frau bist, und daß 
der böse Feind die Heiligen mit Hilfe der Frauen bekämpft?" (Arsenios 28). 

Sodann versucht der Dämon die Mönche zum Streit. Zwei Mönchen, die viele 
Jahre in großer brüderlicher Liebe und Eintracht in derselben Zelle zusammenleb- 
ten, erschien der Dämon als Vogel, und zwar dem einen in Gestalt einer Krähe, dem 
andern in Gestalt einer Taube. •Da sagte der eine: .Siehst du diese Taube?' Da 
antwortete der andere: ,Das ist doch eine Krähe!'" Und so begann der schönste 
Streit, zum größten Vergnügen des Teufels (Niketas). 

Andere wiederum will der Dämon zum Hochmut verführen. •Abbas Nisteroos der 
Große wandert mit einem Bruder in der Wüste umher. Da erblicken sie einen 
Drachen und fliehen. Und der Bruder fragt ihn: .Auch du fürchtest dich, Vater?' Der 
Greis aber gibt zur Antwort: ,Ich fürchte mich nicht, mein Sohn. Doch ist es gut für 
mich zu fliehen, sonst wäre ich nicht dem Geist des eitlen Ruhmes entronnen'" 
(Nisteroos 1). 

Sehr viel ist den Dämonen natürlich daran gelegen, den Mönch vom Gebet abzu- 
bringen. •Die Brüder fragten wiederum Agathon: ,Welche Tugend verlangt die 
meiste Mühe in den verschiedensten Lebenslagen?' Da sagte er zu ihnen: ,Verzeiht, 
nach meiner Meinung gibt es keine größere Mühe als das Gebet zu Gott. Denn 
immer, wenn der Mensch beten möchte, wollen die Feinde ihn ablenken. Sie wissen 
nämlich, daß sie durch nichts anderes gehindert werden als durch das Gebet...'" 
(Agathon 9). Deshalb geben die Dämonen Überdruß an geistlichen Dingen ein. Sie 
lassen den Mönch beim geistlichen Gespräch einschlafen (Kassian 6) und erfüllen 
sein Herz mit Unruhe. •... Wenn jemand sich vornimmt, das kontemplative Leben 
(= hesychia) zu üben, so kommt gleich der Böse und beschwert die Seele durch geist- 
liche Unlust (Akedia), Kleinmut und viele Gedanken. Und auch den Körper 
beschwert er durch Krankheit, Schwäche, Schlaffheit der Knie und aller Glieder und 
zerstört so die Kraft der Seele und des Leibes. Auf diese Weise bewirkt er, daß ich 
krank bin und nicht das Offizium verrichten kann" (Theodora 3). Deswegen ist auch 
der Gedanke, die Zelle zu verlassen, immer vom Dämon (Moses 1; Arsenios 11). 

11 Vermutlich geht diese Ausdrucksweise zurück auf Osee 4, 12: •Der Geist des Ehebruchs 
hat es (Gottes Volk) betört." Hier ist aber wohl der Götzendienst gemeint, der Israel von 
Gott abgewandt hat. 



Wüstenväter und Dämonen 347 

Außerordentliche Angriffe der Dämonen 

Aber nicht bloß durch eingeflüsterte Gedanken will der Dämon den Anachoreten 
in Verwirrung und Irrtum stürzen, gelegentlich versucht er es auch mit falschen 
Visionen und Prophezeiungen. Gegenüber Erscheinungen solcher Art waren die 
Väter überraschend zurückhaltend. •Einige Brüder gingen zu Abbas Antonios, um 
ihm von den Erscheinungen zu berichten, die sie sahen, und um von ihm zu erfahren, 
ob diese echt seien oder von den Dämonen herrührten. Sie hatten aber einen Esel, 
und der starb unterwegs. Als sie nun bei dem Altvater anlangten, kam dieser ihnen 
zuvor mit der Frage: ,Wie starb euer kleiner Esel unterwegs?' Da sprachen sie: 
,Woher weißt du das, Abba?' Er aber antwortete ihnen: ,Das zeigten mir die Dämo- 
nen.' Und sie sagten zu ihm: ,Deshalb sind wir gerade gekommen, um dich zu 
fragen, weil wir Phantasiegebilde sehen • und oft sind sie wirklich da •, damit wir 
uns nicht täuschen.' So gab der Altvater durch das Beispiel der Begebenheit mit dem 
Esel die Gewißheit, daß die Erscheinungen von den Dämonen herrührten" (An- 
tonios 12). 

So skeptisch sind die Anachoreten außergewöhnlichen Phänomenen gegenüber, 
daß sie manchmal durch Prügel ihren Schülern die mystische Schau auszutreiben 
suchen, selbst da, wo sie von Gott gegeben ist (vgl. etwa Zacharias 4). 

Nur in wenigen Fällen wird berichtet, daß die Dämonen auch handgreiflich wer- 
den. •Ein alter Mönch befand sich einst in einem Tempel. Da kamen die Dämonen 
zu ihm und sagten: ,Verschwinde von unserem Platz!' Der Greis aber sprach: ,Ihr 
habt überhaupt keinen Platz.' Darauf begannen sie, ihm die Palmzweige zu zer- 
streuen. Doch der Mönch hielt stand und las sie wieder zusammen. Danach faßte der 
Teufel ihn bei der Hand und zog ihn nach draußen. Als der Greis an die Tür kam, 
hielt er mit der andern Hand die Tür fest und schrie: Jesus, hilf mir!' Und sogleich 
entfloh der Teufel. Da begann der Alte zu weinen. Der Herr aber sprach zu ihm: 
,Was weinst du?' Jener antwortete: .Weil sie den Menschen festzuhalten und so zu 
handeln wagten.' Und der Herr sagte: ,Du warst nachlässig. Denn als du mich such- 
test, sahst du, wie ich dich fand.'" (Elias 7)12. 

Gefährlicher zeigt sich der Teufel dem Makarios gegenüber, den er mit der Sichel 
zu schlagen versucht (Makarios 11 und 35). Einmal bringt ein Vater seinen Sohn, 
dem der Dämon das Gesicht rückwärts gedreht hat, zum Abbas Poimen zur Heilung 
(Poimen 7). Ein anderes Apophthegma erzählt, wie der Dämon einen Mönch geohr- 
feigt habe, als dieser das Haus eines Besessenen betrat; als aber der Mönch darauf 
die andere Wange hinhielt, sei der Dämon ausgefahren (Daniel 3). Aufs ganze 
gesehen aber zeichnen sich  die Apophthegmen  durch wohltuende  Nüchternheit 

12 Daß gerade die heidnischen Tempel ein beliebter Aufenthaltsort der Dämonen sind, 
hängt wohl auch damit zusammen, daß zur Zeit der ersten ägyptischen Anachoreten das 
Heidentum noch sehr lebendig war. Die Ausbreitung des Christentums war im 4. Jahrhundert 
in Ägypten eng mit dem Aufschwung des Mönchtums verbunden. Vgl. K. H e u s s i, 1. c. 
S. 111•112. Welcher Greuel die heidnischen Tempel den Christen waren, zeigt z. B. auch die 
Bemerkung Tertullians (De idololatria 11), die Christen würden, wenn sie daran vorüber- 
gingen, ausspucken und in Richtung des Altares blasen (despuere et exsufflare), als Zeichen 
des Abscheus und als exorzistischer Ritus gegen die dort anwesenden Dämonen. Vgl. D ö 1 - 
g e r, Heidnische Begrüßung und christliche Verhöhnung der Heidentempel, in: Antike und 
Christentum III, S. 192•203. 



348 Günter Switek 

bezüglich dieser außergewöhnlichen Erscheinungen aus. Nur an wenigen Stellen 
begegnen uns skurrile Geschichten, wie wir sie sonst aus den Mönchsviten gewohnt 
sind. Zwei davon seien hier erzählt. 

•Einst begab sich Makarios von der Skethis nach Terenuthis. Er ging in den 
Tempel um zu schlafen. Dort waren aber Mumien der Heiden. Eine nahm er und 
legte sie unter seinen Kopf als Kopfkissen. Als die Dämonen seine Kühnheit sahen, 
wurden sie mit Neid erfüllt. Um ihn zu erschrecken, riefen sie den Namen einer 
Frau: ,Du, komm zu uns in Bad!' Ein anderer Dämon antwortete da von unten, wie 
von den Toten her: ,Ich habe einen Fremdling auf mir liegen und kann nicht kom- 
men.' Aber der Greis ließ sich nicht erschrecken, sondern schlug mutig auf die Mumie 
und sagte: ,Wach auf, geh in die Finsternis, wenn du kannst!' Als die Dämonen das 
hörten, riefen sie mit lauter Stimme: ,Du hast uns besiegt!' Dann ergriffen sie 
beschämt die Flucht" (Makarios 13). •Man erzählte von Abbas Pambo, daß er nie 
lächelte. Eines Tages wollten ihn die Dämonen zum Lachen bringen. Sie banden 
einen Flügel an ein Stück Holz, trugen es unter großem Lärm herum und riefen: 
Alleh Allen. Als Pambo das sah, platzte er heraus. Die Dämonen aber vollführten 
einen Freudentanz: ,Ätsch!' riefen sie, ,Pambo hat gelacht'. Er aber antwortete 
ihnen: ,Ich habe nicht gelacht, sondern ich habe eure Ohnmacht verlacht, daß ihr in 
so großer Zahl einen einzigen Flügel tragt!'" (Pambo 13). 

Bezeichnend für die Nüchternheit der Apophthegmen ist auch, daß die Dämonen 
normalerweise unsichtbar bleiben. Nur gelegentlich nehmen sie Tiergestalt an, etwa 
eines Hundes (Joseph aus Panepho 11) oder eines Vogels (Niketas). Manchmal 
erblickt sie der Mönch einfach als Mensch. Ein ungehorsamer Mönchsschüler sieht 
den Dämon einmal als zähnefletschenden Äthiopier (Heraklius)13, eine öfters vor- 
kommende Konkretisierung des Dämonischen. 

Wenn wir aus dieser langen Liste dämonischer Anfechtungen einen Schluß ziehen 
wollen, so müssen wir wohl zugeben: Dämonenkampf war für die Mönche in erster 
Linie ein geistlicher Kampf. Die übrigen Phänomene liegen am Rand; die Skepsis 
der Anachoreten selbst gegenüber diesen Dingen könnte uns wohl zu denken geben. 

Die Waffen des Mönches 

Was kann nun der Mönch tun, um sich gegen die Angriffe der Dämonen zu schüt- 
zen? Fliehen kann er nicht. •Es war einmal ein Mönch, der wegen der Unmenge der 
Versuchungen sagte: ,Ich gehe fort von hier.' Und als er seine Sandalen anlegte, sah 
er einen anderen, der ebenfalls seine Sandalen anlegte und der zu ihm sagte: ,Gehst 
du nicht wegen mir hinaus? Sieh, ich gehe dir voran, wohin du auch immer ziehen 
magst'" (Theodora 7). So bleibt dem Menschen nur eines: •Vor Gott seine Schuld 
auf sich zu nehmen und bis zum letzten Atemzug der Versuchung gewärtig zu sein" 
(Antonios 4). 

Die Zahl der Feinde, die den Mönch bedrängen, ist ungeheuer. Das will uns das 
folgende Apophthegma zeigen. •Abbas Moses wurde einst von unzüchtigen Gedan- 
ken arg bedrängt. Als er es nicht mehr in seinem Kellion aushalten konnte, ging er 
zu Abbas Isidoros, um es ihm zu sagen. Doch der Altvater ermahnte ihn, wieder in 

13 Ebenso sah auch Antonius den Teufel als schwarzen Knaben (cap. 6). Der Sinn ist: die 
Gesinnung des Teufels ist schwarz, dabei ist er aber schwach wie ein Kind. 



Wüstenväter und Dämonen 349 

sein Kellion zurückzukehren. Er willigte aber nicht ein, sondern sprach: ,Ich kann 
nicht, Abba!' Da nahm dieser ihn mit und führte ihn auf das Dach: ,Schau nach 
Westen!' sagte er. Und als er hinsah, erblickte er eine unzählige Menge Teufel; sie 
waren in Aufruhr und machten Kampfeslärm. Da sagte Abbas Isidoros: ,Und nun 
schau nach Osten!' Als er hinsah, gewahrte er unzählige Scharen heiliger von Herr- 
lichkeit gekrönter Engel. Und Abbas Isidoros sprach: ,Sieh, diese sind vom Herrn 
den Heiligen zur Hilfe gesandt. Die im Westen aber, das sind ihre Feinde. Doch an 
unserer Seite stehen mehr!' So dankte Abbas Moses Gott, faßte Mut und kehrte in 
sein Kellion zurück" (Moses 1). 

Der Mönch muß also den Kampf gegen die Dämonen aufnehmen. •Ein Bruder 
kommt zu Abbas Poimen und sagt zu ihm: ,Abba, viele Gedanken drängen auf mich 
ein, und ich komme durch sie in Gefahr.' Da führt ihn der Abbas in die freie Luft 
hinaus und sagte: .Breite dein Gewand aus und halte die Winde fest!' Er aber 
entgegnete: ,Das kann ich nicht.' Da sagte der Altvater: ,Wenn du das nicht kannst, 
dann kannst du auch nicht die Gedanken hindern zu kommen; doch es liegt in deiner 
Macht, ihnen zu widerstehen'" (Poimen 28). 

Für diesen geistlichen Kampf geben die Apophthegmen eine Fülle von Anweisun- 
gen, Zeugnis für die tiefe geistliche Erfahrung der Anachoreten. Auf die Frage, wie 
man gegen die Leidenschaften angehen müsse, antwortete Abbas Sisoes: •Zur selben 
Stunde, da die Leidenschaft (pathos) kommt, schneide sie ab!" (Sisoes 22). Aber 
diese Regel gilt nicht ohne Unterscheidung. Andere dürfen die Leidenschaften ein- 
treten lassen und dann erst mit ihnen kämpfen. •Wenn die Leidenschaften heran- 
nahen und du ihnen im Kampf Schläge versetzest und sie dir, dann machen sie dich 
erfahrener... Es gibt jedoch andere, denen es nicht zuträglich ist, daß die Leiden- 
schaften auch nur herannahen, sondern sie müssen sie gleich abschneiden" (Joseph 
aus Panepho 3). 

Festigkeit und Entschiedenheit ist die Grundvoraussetzung für den Sieg über die 
Dämonen. •Es war einmal ein Mönch, und als er kam, um sein Offizium zu ver- 
richten, überlief es ihn kalt und heiß, und sein Kopf schien zu zerspringen. Da sprach 
er zu sich: ,Sieh, ich bin krank, und einmal sterbe ich. Ich will mich nun aufmachen, 
ehe ich sterbe, und meine Gebete verrichten!' Mit diesen Gedanken tat er sich Ge- 
walt an und vollzog den Gottesdienst. Und am Ende des Gebetes hörte auch das 
Fieber auf. Noch einmal widerstand der Bruder demselben Gedanken, verrichtete 
das Offizium und besiegte die Einflüsterung" (Theodora 3). 

Zu den Waffen, mit denen der Anachoret den Dämonen entgegentreten soll, 
gehört in erster Linie das Gebet. •Ich gleiche einem Menschen, der unter einem 
großen Baum sitzt und viele wilde Tiere und Schlangen auf sich zukommen sieht. 
Wenn er nicht mehr widerstehen kann, steigt er auf den Baum und rettet sich auf 
diese Weise. Ebenso auch ich: Ich sitze in meinem Kellion und sehe die bösen 
Gedanken gegen mich anstürmen. Wenn ich ihnen nicht mehr standhalten kann, 
flüchte ich im Gebet zu Gott und rette mich so vor dem Feind" (Johannes Kolobos 12). 
Gleicherweise rät auch Abbas Poimen: •Wenn der Topf kocht, kann keine Fliege 
oder Kriechtier ihn berühren. Ist er aber kalt, dann setzen sie sich darauf. So auch 
der Mönch: Solange er bei den geistlichen Übungen bleibt, findet der Feind nichts, 
um ihn zu Fall zu bringen" (Poimen 111). 



350 Günter Switek 

Ebenso unerläßlich wie das Gebet aber ist die Demut. •Als Abbas Makarios einst 
vom Sumpf zu seinem Kellion zurückkehrte, reichbeladen mit Palmruten, kam ihm 
der Teufel entgegen mit einer Sichel. Und als er ihn schlagen wollte, brachte er nicht 
die Kraft dazu auf. Da sagte er: ,Von dir geht eine große Kraft aus, Makarios, denn 
ich vermag nicht gegen dich anzukommen. Sieh, was du tust, das tue auch ich: du 
fastest • ich auch; du wachst • und auch ich schlafe nicht. Nur in einem bist du mir 
überlegen.' Da fragte Abbas Makarios: ,Und was ist das?' Jener antwortete: ,Deine 
Demut. Und deshalb komme ich nicht gegen dich an'" (Makarios 11; ebenso Ma- 
karios 35; vgl. auch Theodora 6). 

Als weitere Waffe gegen die Dämonen wird das Fasten empfohlen. •Abbas Jo- 
hannes Kolobos sagte: Wenn der Kaiser die feindliche Stadt erobern will, dann 
schneidet er sie zuerst vom Wasser und der Nahrung ab; so gehen die Feinde an 
Hunger zugrunde und lassen sich unterwerfen. So auch die Leidenschaften des Flei- 
sches; wenn der Mensch in Fasten und Hunger lebt, werden die Feinde gegen seine 
Seele schwach" (Johannes Kolobos 3). Immer wieder kommen die Väter aufs Fasten 
zurück, ein Zeichen, wie wichtig es ihnen im Kampf mit den Dämonen ist. •Als 
David mit dem Löwen kämpfte, faßte er ihn an der Kehle und tötete ihn auf der 
Stelle. Wenn also auch wir unsere Kehle und unseren Bauch festhalten, besiegen wir 
mit Gottes Hilfe den unsichtbaren Löwen" (Poimen 178). •Wenn nicht Nabuzardan, 
der Oberkoch gekommen wäre, wäre der Tempel des Herrn nicht verbrannt. Das 
aber bedeutet: wenn nicht das Vergnügen der Gaumenlust in die Seele gekommen 
wäre, wäre der Geist nicht unterlegen im Kampf gegen den Feind" (Poimen 16). 

Zum Fasten muß die Enthaltung von Wein kommen. Abbas Isidor pflegte zu 
sagen: •Wenn sich jemand dem Weintrinken hingibt, wird er nicht den Fallstricken 
der Gedanken entgehen" (Isidor der Presbyter 1). Den Abbas Xoios fragte ein 
Bruder: •Wenn ich drei Gläser Wein trinke, ist das viel?" Er erhielt zur Antwort: 
•Wenn es den Teufel nicht gibt, ist es nicht viel. Wenn es den aber gibt, ist es viel. 
Denn der Wein ist den Mönchen, die gottmäßig leben, fremd" (Xoios 1). Als man 
Abbas Poimen von einem Mönche berichtete, daß er keinen Wein trinke, antwortete 
er einfach: •Der Wein ist überhaupt nicht für die Mönche" (Poimen 19). 

Auch die Armut ist ein notwendiges Mittel im Kampf. •Wer der Welt widersagt 
hat und doch Geld besitzen will, der wird von den Dämonen angegriffen und zer- 
rissen" (Antonios 20). Überhaupt muß man alles Irdische fliehen, will man den 
bösen Geistern widerstehen. •Wer weit von den körperlichen Dingen ist, gleicht 
einem Mann, der weit von einem See entfernt steht. Wenn ihn der Feind auch noch 
so zieht, um ihn hineinzustoßen: während er ihn zieht und ihm Gewalt antut, kommt 
Gott ihm zu Hilfe" (Poimen 59). 

Als wirksam im Kampf gegen die Dämonen wird weiter empfohlen, seine logismoi 
dem Abbas mitzuteilen. •Der Feind freut sich über niemanden so sehr wie über die- 
jenigen, die ihre Gedanken nicht kundtun" (Poimen 101). So wird von einem Bruder 
berichtet, der von der Versuchung zur Gotteslästerung bedrängt wurde, sich aber 
schämte, es zu sagen. Er ging zwar oft zu den berühmten Vätern, um es ihnen mit- 
zuteilen, aber jedesmal wenn er da war, schämte er sich. Abbas Poimen bringt ihn 
schließlich dazu, die Einflüsterungen des Teufels zu gestehen, und sogleich fühlt sich 
der Mönch erleichtert (Poimen 93). 



Wüstenväter und Dämonen 351 

Schließlich lesen wir noch von zwei Mönchen, die ihre logismoi, welche ihnen ein- 
flüsterten, ihre Zelle und die Gegend zu verlassen, einfach verspotteten. Im Herbst 
sagten sie: •Nach diesem Winter gehen wir." Und imFrühjahr pflegten sie zu sagen: 
•Sobald der Sommer vorbei ist, brechen wir auf." Und so taten sie bis an ihr seliges 
Ende, zur großen Erbauung ihrer Brüder (Theodor aus Ennato 2). 

Die Zusammenfassung all dieser Ratschläge dürfen wir wohl in der Mahnung 
sehen, die •hesychia" zu bewahren. Damit ist aber nicht einfach die innere Ruhe 
gemeint, sondern die gesamte kontemplative Lebensweise, die Abgeschiedenheit des 
Anachoreten-Lebens14. •Unverwundet bleibt der Mönch von den Pfeilen des Fein- 
des, wenn er die hesychia liebt; wer aber sich unter die Masse mischt, erhält Wunden 
ohne Unterlaß" (Nilos 9). 

Die wenigen angeführten Beispiele zeigen schon, welch eine Fülle an geistlicher 
Erfahrung in den Apophthegmata Patrum verborgen liegt. Es sind dieselben gol- 
denen Regeln, die später • oftmals allerdings rationalistisch losgelöst vom •Geister- 
kampf" • die Grundlagen für jedes •geistliche Leben" boten. Nur lehren die 
Apophthegmen keine wissenschaftliche Aszetik, wie auch die Höhenwege der 
Mystik nur angedeutet werden. Die Sprüche der Mönchsväter sollen vielmehr dem 
Anfänger im •geistlichen Leben", dem Novizen, eine Anleitung geben. Sie wollen 
zeigen, was den Mönchsschüler erwartet, wenn er sich aus der Welt zurückzieht 
(anachoresis): der harte Kampf mit den Feinden des Heils, der Kampf mit den 
Dämonen. 

Die zeitbedingte Gestalt des Dämonenkampfes 

Der Dämonenkampf war also ein Wesenszug mönchischer Lebensweise. Dämonen- 
kampf aber bedeutete Geisterkampf, geistlicher und geistiger Kampf. Soweit befin- 
den wir uns zweifellos auf biblischem, christlichem Boden. Wenn man aber die kon- 
krete Gestalt dieses Dämonenglaubens betrachtet, entstehen Zweifel. Denn die 
konkreten Dämonen-Vorstellungen der Anachoreten und des frühen Christentums 
überhaupt gehen weit über die Lehren der Heiligen Schrift hinaus. Dazu zeigt uns 
die Religionsgeschichte, daß sich viele derselben Phänomene und Vorstellungen bei 
fast allen Völkern finden, auch (und gerade) bei denen, die das Christentum nicht 
kennen. Auch Psychologie und Psychiatrie können heute viele Erscheinungen erklä- 
ren, die man früher dem Einfluß von Seiten der Dämonen zuschrieb. Wir müssen 
also in der Dämonologie des frühen Mönchtums wohl unterscheiden zwischen dem 
Bleibenden, auch heute für uns noch Gültigen, und den zeitbedingten Anschauungen, 
in die diese Wahrheiten eingekleidet wurden. 

Um ein Mißverständnis auszuschließen: es soll keineswegs versucht werden, 
Mönchtum und Dämonenkampf religionsgeschichtlich •herzuleiten", wie es etwa die 
liberale protestantische Kirchengeschichtsschreibung versucht hat15. Aber das schließt 
nicht aus, daß die konkreten Vorstellungen vom Dämonenkampf in sehr vielen 
Einzelzügen von zeitbedingten Anschauungen beeinflußt wurden. 

14 Vgl. J. Leclercq, Otia Monastica, Rom 1963. 
15 Eine Übersicht über diese Herleitungsversuche s. bei K. H e u s s i, 1. c. S. 280•304. 



352 Günter Switek 

Hier soll nur kurz auf zwei Quellen hingewiesen werden, aus denen die Mönchs- 
dämonologie reichliche Nahrung schöpfte: die spätjüdische Dämonologie und die des 
griechisch-römischen Heidentums. Das Spätjudentum ging über die spärlichen An- 
deutungen des Alten Testamentes über Teufel und böse Geister weit hinaus16. Den 
Engelfall deutete man in falscher Auslegung von Gen 6, 2. 4 dahin, daß die Engel 
mit menschlichen Frauen gesündigt hätten, und daraus seien die Dämonen hervor- 
gegangen17. In Analogie zur Engelvorstellung erhalten die Dämonen Flügel; sie 
zeichnen sich durch besonderes Wissen aus, aber sind auch sinnlichen Begierden 
unterworfen. Sie schädigen die Menschen an Leib und Seele, doch kann man dem 
durch besondere Vorsichtsmaßnahmen entgehen. 

Für das Mönchtum sind vor allem zwei Eigentümlichkeiten der spätjüdischen 
Literatur bedeutsam geworden. Zunächst die Lehre von den •Zwei Wegen": dem 
des Lichtes und dem der Finsternis. Vom Fürsten des Lichtes gehen die guten 
Anregungen aus, vom Engel der Finsternis die bösen. Beiden ist eine ganze Armee 
von Engeln unterstellt. Jeder Mensch wird begleitet von je einem guten und einem 
bösen Engel; einer von ihnen herrscht in der Seele18. Hier begegnen wir einem der 
Ursprünge von der Lehre über die Unterscheidung der Geister. 

Von großem Einfluß auf die Mönchsliteratur war auch die Lehre von den Dä- 
monen der Laster19. Jedem einzelnen Laster wird ein eigener Dämon zugeschrieben. 
Hier liegt wohl der Ursprung der Theorie von den sieben bzw. acht Hauptsünden, 
die später vor allem von Evagrius Ponticus und Cassian ausgebildet wurde. 

Nicht wenig Einfluß auf die Dämonen-Vorstellungen des frühen Christentums hat 
aber auch die unmittelbare heidnische Umwelt ausgeübt20. Die griechisch-römische 
Welt kennt die Dämonen sowohl im Volksglauben wie in den Systemen der Philo- 
sophen. Der Volksglaube ist zu verstehen auf dem Hintergrund des Animismus: die 
ganze Natur ist beseelt, in ihr leben und wirken die Naturdämonen, z. B. Baum- 
und Quellgeister. Aber auch unerklärliche Phänomene, wie ungewöhnliche Krank- 
heiten und Ergriffenheit von religiöser Begeisterung, wurde auf Besessenheit durch 
solche Geistwesen zurückgeführt. Daneben glaubte man auch noch an die fort- 
lebenden Geister der Toten. 

Wichtiger aber ist die Dämonologie der Philosophen, denn sie prägte die geistige 
Atmosphäre, in der das junge Christentum aufwuchs. Der Grund für die Existenz 
der Dämonen ist die platonische Idee der Transzendenz Gottes, die nicht zuläßt, daß 
sich die Gottheit unmittelbar mit der Welt einläßt. Aufgabe der Dämonen ist also 
das Mittleramt. Es gibt gute und böse Dämonen; gegen die letzteren wehrt man sich 

18 Vgl. W. F o e r s t e r , daimon, in: ThWBNT II, 12•16; Strack-Billerbeck, 
Kommentar zum NT aus Talmud und Midrasch, IV, S. 501•535. 

17 Z. B. Henoch cap. 15; vgl. dazu G. C1 o s e n , Die Sünde der •Söhne Gottes", Rom 1937. 
18 Diese Theorie wird vor allem dargestellt im •Testament der zwölf Patriarchen" und im 

•Manuale Disciplinae" von Qumran. In frühchristlicher Zeit führen diese Linie weiter u. a. 
der •Hirt" des Hermas, die Didache, Clemens von Alexandrien, Origenes. 

19 Dargestellt etwa im Testament der Zwölf Patriarchen, Ruben 2 und 3. Anklänge finden 
wir vielleicht auch im NT Lk 3, 2 und Mt 12,45, wo von sieben Teufeln die Rede ist. 

20 Zur griechisch-römischen Dämonologie vgl. W. Foerster, daimon, in: ThWBNT II, 
1•10; F. A n d r e s , daimon, in: Real-Enzyklopädie der klassischen Altertumswissenschaf- 
ten, Suppl.-Band III, Sp. 267•322; K. P r ü m m , Religions geschichtliches Handbuch für den 
Raum der altchristlichen Umwelt, Freiburg 1943, S. 386•392. 



Wüstenväter und Dämonen 353 

durch die apotropäischen (abwehrenden) Kulte, man bedient sich ihrer in der Magie. 
Die erste große systematische Dämonologie stammt von dem Platoschüler Xeno- 
krates. Von den späteren Autoren seien vor allem Plutarch, Maximus von Tyrus, 
Apuleius, Porphyrios genannt. 

Die gründlichste Darstellung der antiken Dämonologie hat uns Apuleius in seiner 
Schrift •De Deo Socratis" hinterlassen. Von der Natur der Dämonen heißt es, daß 
sie feiner sei als die Wolken, so daß die Dämonen an sich unsichtbar seien. Ihr Ge- 
wicht ist geringer als das der Menschen, aber größer als das der Ätherbewohner, so 
daß sie gerade in den mittleren Regionen schweben können. In diesem System • 
teils Aberglaube, teils Metaphysik, teils Kosmologie • zeigt sich die Tendenz, die 
philosophische Idee der Transzendenz der Gottheit mit dem Polytheismus des Volkes 
zu vereinen. All das Unwürdige, das die Dichter bislang von den Göttern ausgesagt 
hatten, wird hier auf die Dämonen abgewälzt. 

Bei Porphyrios (gestorben im Jahre 304, also bereits zur Zeit der ersten Anacho- 
reten!) dringt der volkstümliche Aberglaube ungehemmt in die philosophische Dar- 
stellung ein. Die Dämonen besitzen keine festen Körper, sondern können mannig- 
fache Gestalten annehmen. Die guten Dämonen sind eingesetzt als Hüter über die 
Lebewesen, die Früchte, Wetter, Wind, Regen, Temperatur; sie bringen den Men- 
schen Musik, Heilkunst, Gymnastik. Sie betätigen sich als Götterboten: sie tragen 
die Gebete der Menschen vor die Götter und umgekehrt die Orakel zu den Menschen; 
ihnen werden auch die Heilungen zugeschrieben. Die bösen Dämonen dagegen 
wollen vom rechten Gottesbegriff abbringen; sie lauern dem Menschen bereits bei 
seinem Eintritt ins Leben auf, verursachen die schlechten Begierden, Ausschweifun- 
gen, Krieg, Erdbeben. Besonders die Epilepsie und andere Krankheiten werden von 
ihnen hervorgerufen21. Die Dämonen freuen sich auf bestimmte Speisen, die man 
deshalb vorher reinigen muß. Wenn ein Mensch ißt, so dringen sie mit der Speise in 
den Körper ein und rufen dort undeutliche Töne und Blähungen hervor, indem sie 
gemeinsam mit den Menschen genießen22. Diese Liste krassesten Aberglaubens ließe 
sich beliebig verlängern. 

Wenn wir nun einige Beispiele frühchristlichen Dämonenglaubens23 bringen, so 
spüren wir gleich die Verwandtschaft zu dem umgebenden Heidentum. Einen breiten 
Raum nimmt die Dämonologie ein bei Tatian. Nach ihm wollen die Dämonen die 
Menschen an sich selber ketten und verursachen deshalb Krankheiten, vor allem 
Epilepsie, die sie dann heilen: •Der bewunderungswürdige Justinus hat ja mit Recht 
die Dämonen mit Räubern verglichen. Wie diese andere lebendig gefangennehmen 
und ihren Angehörigen für ein Entgelt wieder ausliefern, so bemächtigen sich auch 
jene vermeintlichen Götter der Glieder gewisser Menschen, treiben sie durch Träume 
zu dem Wahnglauben an ihre Macht und befehlen ihnen, vor aller Augen unter das 

21 Obwohl schon 400 v. Chr. Hippokrates gegen diesen Unsinn aufgetreten ist und die 
Epilepsie auf Veränderungen im Gehirn zurückführte, hielt sich dieser Aberglaube doch 
durch die ganze Antike und noch darüber hinaus. 

22 Porphyrios, De philosophia ex oraculis haurienda, vgl. J. Tambornino, De anti- 
quorum daemonismo, Gießen 1909, S. 22. 

23 Vgl. dazu F. A n d r e s , Die Engellehre der griechischen Apologeten des zweiten Jahr- 
hunderts und ihr Verhältnis zur griechisch-römischen Dämonologie. In: Forschungen zur 
christlichen Literatur und Dogmengeschichte XII, 3. Paderborn 1914. 



354 Günter Switek 

Volk zu gehen. Sind sie dann des Treibens satt, so fliegen sie von den Kranken fort, 
umgrenzen die von ihnen betriebene Krankheit und versetzen die Menschen wieder 
in ihren früheren Zustand .. ."24. Ebenso ist es auch ein Werk der Dämonen, wenn 
jemand von Liebe redet oder sich zu rächen verlangt. Ein weiteres Mittel der 
Dämonen, sich die Menschen Untertan zu machen, ist, Weissagungen zu vermitteln 
und die Magie zu lehren. Besonders beeinflussen sie die Welt durch den Tierkreis 
und die Planeten, aber der Christ ist durch die Taufe davon befreit. 

Bei Tertullian ist die Dämonologie ein wichtiger Teil seiner Theologie. Er sieht 
die bösen Geister ganz aus der Perspektive des Kampfes zwischen Kirche und Hei- 
dentum. Die Dämonen wollen die Menschen verderben, deshalb zerstören sie durch 
das Gift ihres Atems die Früchte der Bäume, verpesten die Luft, verursachen Krank- 
heiten und Wahnsinn. Sie lassen sich anbeten, denn sie brauchen Nahrung: nämlich 
den Rauch und das Blut der Opfer. Sie können das Wetter ankündigen, weil sie nahe 
bei den Sternen und den Wolken wohnen. Sie verkünden Orakel, denn sie hören in 
den Kirchen die Lesungen der Propheten und ziehen ihre Prognosen daraus. Die 
heidnischen Götter sind nichts anderes als bestimmte Dämonen, woher sich auch ihre 
Immoralität erklären läßt. Sie haben die Menschen die Metallverarbeitung, die 
Medizin und Astrologie gelehrt, ferner die Kunst der weiblichen Schönheit, als 
Rache an den Frauen, die die Ursache ihrer Sünde gewesen seien. Das ganze öffent- 
liche Leben der heidnischen Städte ist durchdrungen von Götzenkult; dieser bildet 
die •Pompa Diaboli"25. Der Christ aber widersagt all diesem in der Taufe. Deshalb 
stacheln die Dämonen die Heiden zu Christenverfolgungen an. Der Höhepunkt des 
Dämonenkampfes ist das Martyrium, wo • wie beim Kreuzestod Christi • der 
Dämon scheinbar überlegen ist, während in Wahrheit Christus siegt. 

Den Höhepunkt der theologischen Spekulation im frühen Christentum über die 
Dämonen bildet ohne Frage das Werk des Origenes26. Hier wird die ganze Welt- 
geschichte überhaupt nur aufgefaßt als ein Kampf zwischen Engeln und Dämonen. 
Ursprünglich gab es nur eine Art von Geistern. Gegen Gottes Absicht hat sich diese 
in drei Ordnungen geteilt: Engel, Dämonen, Menschen. Während aber Engel und 
Dämonen bereits endgültig festgelegt sind, kann die Seele des Menschen zu ihrem 
ursprünglichen Zustand zurückkehren. Deshalb ist sie das Zentrum der materiellen 
Welt und das Objekt des Wirkens der übrigen Geister. Jeder Mensch hat einen 
guten und einen bösen Engel, die ihn beide sich anzugleichen suchen. Je nachdem, 
wie sie sich entscheidet, erhält die Seele Partizipation mit dem bösen oder dem guten 
Geist. Die Menschwerdung Christi und die Erlösung sind nur ein Aspekt dieses 
universalen Geisterkampfes. Die Dämonen der Völker verursachen die Verfolgun- 
gen, die Dämonen der einzelnen die Versuchungen, ohne daß allerdings alle Ver- 
suchungen ohne Ausnahme den Dämonen zugeschrieben würden (vgl. Anm. 10). 
Jedes Laster besitzt seinen eigenen Dämon mit vielen Unterteufeln. Der Höhepunkt 
des Geisterkampfes ist das Martyrium: dieses befreit die Seele aus der Macht der 
Dämonen. 

24 Tatian, Or. ad Graecos, cap. 18; Texte und Untersuchungen 4, 1 (Leipzig 1888), S. 20. 
25 Vgl. H. R a h n e r, Pompa diaboli, in: ZkTh 55 (1931) S. 239•273. 
26 Vgl. St. T. Bettencourt   OSB, Doctrina ascetica Origenis, seu quid docuerit de 

ratione anitnae humanae cum daemonibus. Libreria Vaticana 1945 (= Stud. Anselm. XVI). 



Wüstenväter und Dämonen 355 

Ob es wohl reiner Zufall ist, daß die Dämonologie ausgerechnet bei jenen Vätern 
die bedeutendste Rolle spielt, deren Glauben so sehr von der Orthodoxie abwich? 
Jedenfalls ist an der Tatsache einer weitgehenden Abhängigkeit der frühchrist- 
lichen (und damit auch der anachoretischen) Dämonen-Vorstellungen von der dama- 
ligen Umwelt nicht zu zweifeln. So betont auch K. Prümm: •Gewiß ist die starke 
Besorgnis vor den Dämonen in der alten Kirche zeitbedingt; auf dem Gebiet der 
Verknüpfung von Glauben und Weltbeurteilung konnte sich eben ein unheilvoller 
Einfluß der Zeitanschauungen zur Geltung bringen. Die Dämonenfurcht war im 
Heidentum aller Schattierungen, von dem Köhlerglauben der entlegensten Land- 
bewohner bis zu den verwickelten Systemen der Neuplatoniker um ein Vielfaches 
stärker als in der Offenbarungsreligion. Diese Anschauungen konnten erst langsam 
von dem Christentum in maßvolle Bahnen gelenkt werden"27. 

Man könnte noch fragen, wie die Abhängigkeit zu erklären sei. Der christliche 
Glaube lehrt ja klar die Existenz und auch die Möglichkeit eines Einwirkens Satans 
und seiner gefallenen Engel auf die Menschen. Durch diese Glaubenswahrheit 
gedeckt, waren die frühen Christen wohl leicht geneigt, vieles zu übernehmen, was 
in der sie umgebenden heidnischen •Atmosphäre" Allgemeingut an Überzeugungen 
bezüglich der Dämonen war, wofern es nur dem christlichen Glauben nicht direkt 
widersprach. 

Hinzu kommt wohl ein apologetisches Moment. Die frühen christlichen Schrift- 
steller wollten ja den Glauben verteidigen. Sie nahmen die Waffen dort, wo sie sie 
fanden: in den damals herrschenden philosophischen, kosmologischen und psycholo- 
gischen Auffassungen. So übernahmen sie praktisch weitgehend die Götter- und 
Geisterlehre der Heiden. Aber sie modifizierten sich wesentlich: aus den Göttern wur- 
den Dämonen. Mit Hilfe dieser Lehre konnte man leicht die damals drängenden 
Fragen lösen: woher kommt das Böse, woher der Götzendienst und vor allem, woher 
kommen die Verfolgungen? 

Mönchische Lebensweise und Dämonen 

Ein anderer Umstand, der das Wuchern der Dämonologie in der frühmonastischen 
Literatur erklären kann, dürfte in der Eigenart und Lebensweise eben des Mönch- 
tums zu finden sein. Die Anachoreten waren überwiegend einfache, ungebildete 
Fellachen. Viele von ihnen hatten geradezu einen Abscheu vor Büchern und aller 
Bildung. Das folgende Apophthegma ist dafür charakteristisch: •Abbas Theodoros 
aus Pherme besaß drei gute Bücher. Er kam zu Abbas Makarios und sprach zu ihm: 
,Ich habe drei gute Bücher und ziehe großen Nutzen aus ihnen, und auch die Brüder 
gebrauchen sie und haben Nutzen davon. Sage mir nun, was ich tun soll: behalte ich 
sie zu meinem und der Brüder Nutzen, oder soll ich sie verkaufen und den Erlös den 
Armen geben?' Der Altvater gab zur Antwort: ,Du handelst zwar gut; doch besser 
als alles ist die Armut'. Als er das hörte, ging er weg, verkaufte die Bücher und 
verteilte das Geld unter die Armen" (Theodoros aus Pherme 1). Einer ähnlichen 
Haltung gegenüber der Bildung begegnen wir im frühen Mönchtum oftmals28. Wenn 

27 K. P r ü m m , Der christliche Glaube und die altheidnisdie Welt, Leipzig 1935, Bd. I, 
S. 157. 

28 Vgl. dazu A.-J. F e s t u g i e r e , 1. c. S. 26•29. 



356 Günter Switek 

also schon die größten Geister der Zeit sich nicht vom Dämonen-Aberglauben frei 
machen konnten, wieviel weniger diese ungebildeten Anachoreten, die bislang in 
einer bäurischen, teils sogar noch heidnischen Umgebung gelebt hatten. 

Wenn die Anachoreten also ganz in der Dämonen-Vorstellung der damaligen 
Zeit lebten, können wir von vornherein damit rechnen, daß sie bestimmte unbegreif- 
liche Phänomene auf die Dämonen zurückführen würden. Der Erlebnisbereich der 
Mönche lag nun aber vor allem im Seelischen. Der wahre Kern vieler Dämonen- 
Erzählungen dürften wohl oft psychische Grenzzustände gewesen sein, die von den 
Mönchen im Licht ihrer Dämonen-Theorien interpretiert wurden29. Dabei müssen 
wir uns vor Augen halten, daß der Anachoret den ganzen Tag allein lebte, oder, 
wenn er einen Schüler hatte, jedenfalls nicht viel mit diesem sprach. Der •echte" 
Mönch aß nur am Abend, und das wenn möglich nur alle zwei oder drei Tage 
oder gar nur einmal in der Woche. Auch den Schlaf suchte man weitgehend zu 
kürzen. So meinte Abbas Arsenios: •Es genügt für einen Mönch, wenn er ein Kämp- 
fer ist, eine Stunde zu schlafen" (Arsenios 15). So ist es leicht verständlich, daß 
manche Anachoreten zu einer solchen Empfindsamkeit gelangten, daß sie wirklich 
glaubten, etwas zu sehen, zu hören oder zu tasten. Um eine solche Hellsichtigkeit und 
Hellhörigkeit zu bekommen, brauchte der Mönch gar keine pathologische Ver- 
anlagung zu haben. Diesem Phänomen begegnen wir in solcher Grenzsituation all- 
gemein. Auch bei •normalen" Menschen erscheinen bei entsprechender Belastung 
solche Halluzinationen30. 

Daher ist es auch falsch, für die •Echtheit" der Dämonenerscheinungen bei den 
Anachoreten folgendermaßen zu argumentieren: Wären die Erscheinungen nicht 
echt, so wären es Halluzinationen; dann aber handelt es sich um einen Psychopathen; 
ein Psychopath aber kann kein Heiliger sein; nun sind aber Antonios und die 
anderen Mönche Heilige; also müssen die Dämonen-Erscheinungen wirklich vor- 
gekommen sein. An diesem •Beweis" sind zwei Voraussetzungen unbewiesen: 
erstens daß Halluzinationen nur bei Psychopathen vorkommen können; zweitens 
daß in Halluzinationen nicht auch der Teufel am Werk sein könne. Es ist übrigens 
aufschlußreich, daß die Dämonen bei den Eremiten eine viel größere Rolle spielen 
als bei den Koinobiten, und zwar offensichtlich, weil bei den Anachoreten die Bedin- 
gungen für solche Erscheinungen eher gegeben waren. 

Der •spirituelle Realismus" • ein bleibendes Anliegen 

Wenn wir auf einige Bedingtheiten in den Dämonen-Vorstellungen der Anacho- 
reten hingewiesen haben, so soll damit selbstverständlich nicht die Realität des 
Geisterkampfes geleugnet werden. Im Gegenteil: je mehr wir von zeitbedingtem 
Aberglauben, pathologischen Phänomenen und psychischen Grenzzuständen absehen 
können, umso deutlicher tritt uns das eigentliche Anliegen des •Dämonenkampfes" 
vor Augen: •Unser Kampf geht nicht gegen Fleisch und Blut, sondern gegen die 

28 Vgl. J. Stoffels, Die Angriffe der Dämonen auf den Einsiedler Antonius. In: 
ThGl 2 (1910) S. 721•732; 809•830. 

30 So weist z. B. S t o f f e 1 s 1. c. S. 824 darauf hin, daß den arabischen Wüstenwanderern 
schon immer Gehörhalluzinationen bekannt waren. Sie wurden aber zurückgeführt auf einen 
besonderen Dämon (Dschinn), den Hätif (Rufer). 



Wüstenväter und Dämonen 357 

Mächte, gegen die Gewalten, gegen die Weltbeherrscher der Finsternis, gegen die 
Geisteswesen der Bosheit in den Himmeln" (Eph 6, 12). Von dieser Wahrheit her 
ist die Aszese der Mönche zu verstehen; hier ist der Kern der uns oft so seltsam 
anmutenden Dämonen-Erzählungen. Die Geschichte des Mönchtums und seiner 
Aszese selbst hat hier eine immanente Korrektur und eine •Entmythologisierung" 
vorgenommen, denn schon bald nach den Zeiten der ersten Wüstenväter, etwa bei 
Basilius, treten die außergewöhnlichen Formen des Geisterkampfes in den Hinter- 
grund, aus dem •Dämonenkampf" wird ein •geistlicher Kampf"31. Wir dürfen also 
nicht den •Dämonenkampf" einfach gleichsetzen mit den Formen, in denen er bei 
den Mönchsvätern dargestellt ist! 

Das könnte auch für unser heutiges Verhältnis zu den Dämonen von Bedeutung 
sein. Einerseits sollten wir sogenannten •dämonischen" Phänomenen gegenüber 
eher zurückhaltend sein32. Satan ist ein Geist, seine Waffen sind in erster Linie 
geistiger Art! Dann aber ist es ziemlich uninteressant, ob spektakulärer Spuk, •Be- 
sessenheit" und andere außergewöhnliche Erscheinungen tatsächlich dämonischen 
Ursprungs sind. Den Beweis für dämonische Ursachen sollte man sich nicht zu leicht 
machen33! Oft wird so argumentiert: die betreffende Wirkung kann nicht auf natür- 
liche Weise hervorgebracht worden sein, also muß sie auf übernatürliche, d. h. ent- 
weder göttliche oder dämonische Ursachen zurückgehen. Es ist aber klar, daß bei 
fortschreitender naturwissenschaftlicher Erkenntnis ein solcher Beweis (wie er auch 
von Benedikt XIV. für Wunder gefordert wurde) immer schwieriger wird. Ist ein 
solcher •Beweis" überhaupt unbedingt notwendig: Könnte man nicht annehmen, daß 
alle Erscheinungen eine natürliche, d. h. naturwissenschaftliche, und eine über- 
natürliche Seite haben? Daraus würde folgen: auch wenn dämonischer Einfluß fest- 
stehen sollte, müßte sich die Sache naturwissenschaftlich erklären lassen. Umgekehrt: 
auch wenn ein naturwissenschaftliches Geschehen restlos kausal erklärt ist, bleibt die 
Frage, ob nicht auch außermenschliche Ursachen im Spiel sind. Die natürliche Seite 
zu beurteilen ist aber Sache der Naturwissenschaft; die Beurteilung der übernatür- 
lichen Seite kann nur die Theologie, bzw. ein im geistlichen Leben Erfahrener 
leisten. Diese aber dürften nur vom guten bzw. bösen Ziel her argumentieren können. 

Die andere Frucht der Beschäftigung mit dem Dämonenkampf in der früh- 
monastischen Literatur aber sollte ein tieferes Verständnis für den •spirituellen 
Realismus" sein. Auch wer die Geschehnisse unserer Welt auf natürliche Weise 
vollständig erklären könnte, hätte damit keineswegs die gesamte Wirklichkeit erfaßt. 
Ebenso ist unser religiöses Leben nicht mit bloß psychologischen Kategorien adäquat 
zu erklären. Es muß vielmehr im eigentlichen Sinn ein •geistliches" Leben sein, d.h. 

31 Vgl. D. A m a n d , JJascese monastique de Saint Basil, Maredsous 1949. •Die Myriaden 
ägyptischer Dämonen sind plötzlich verflogen. Nach Basilius muß der Mönch vor allem den 
neuen Menschen anziehen. Der Kampf ist von nun an psychologisch und religiös. Der dia- 
bolische Spuk ist verschwunden. Wir sind nicht traurig darüber" (zit. nach U. Ranke- 
H e i n e m a n n , 1. c. S. 50). 

82 Audi das Römische Rituale schreibt ja Tit. XI, cap. I De exorcizandis obsessis a Daemo- 
nio: •In primis, ne facile credat, aliquem a daemonio obsessum esse, sed nota habeat ea 
signa, quibus obsessus dignoscitur ab iis, qui vel atra bile vel morbo aliquo läborant." 

33 Vgl. zum Folgenden: M. J. Granero, San Antonio el Grande y los demonios, in: 
Manresa 27 (1955) S. 195•230. 



358 Adolf Haas 

seinen Ort im Rahmen des großen Kampfes zwischen den Geistern, zwischen Gott 
und seinem Widersacher haben34. Dann könnten die Exerzitien, die •Geistlichen 
Übungen", wieder jene existentielle Bedeutung im Leben der Menschen bekommen, 
die der hl. Ignatius ihnen zugedacht hat. Dann würde sich aber auch ergeben, daß 
nur der ein guter •Pater spiritualis", ein guter Exerzitienmeister sein kann, der 
selbst im •Dämonenkampf" seine •geistliche" Erfahrung gewonnen hat, der selbst 
über •Mächte und Gewalten" Sieger geblieben ist35. 

34 Vgl. H. Schlier, Mädite und Gewalten im Neuen Testament, Freiburg 1958; bes. 
Kap. III: Der Christ und die Mächte, S. 50 ff. 

35 Vgl. H. B a c h t, Seelenführung in der Krise, in H. B a c h t, Weltnähe oder Welt- 
distanz, Frankfurt am Main 1962, S. 87•113; H. B a c h t, Die frühmonastischen Grundlagen 
ignatianischer Frömmigkeit, in: Ignatius von Loyola, hrsg. von F. Wulf, bes.: Die Rolle 
des Exerzitienmeisters, S. 254 ff. 

Welt in Christus - Christus in Welt 

Darstellung und Deutung der geistlichen Lehre bei Teilhard de Chardin 

Von Adolf Haas SJ, Pullach bei München 

IV. 

Die Erscheinung des Christlichen I: •Christus in Welt" 

Zwei Grunderfahrungen 

Um die Erscheinung des Menschen in einem auf den Geist hin konvergenten Kos- 
mos vollkommen zu beschreiben, müßten wir an unsere bisherigen Darlegungen 
jetzt den bezeichnendsten Teil der Phänomenologie Teilhards anschließen: Die 
Zukunft des Menschen1. •Das Problem der Zukunft des Menschen nimmt einen sehr 
wichtigen Platz im Werke Pater Teilhard de Chardins ein. Bereits in seinen ersten 
Aufsätzen des Jahres 1916 fehlt es nicht an Anspielungen darauf. Im Laufe der 
folgenden Jahre gewinnen die Überlegungen über die menschliche Zukunft an Weite 
und Tiefe, um schließlich zu der großen Synthese der letzten Jahre seines Lebens zu 
führen. Ein Band seiner ,Werke' genügt kaum, um die Texte zu fassen, die er der 
Struktur der Zukunft gewidmet hat. Zweifellos hat Teilhard de Chardin diesem 
Teil seines Werkes eine große Bedeutung beigemessen. Unmöglich, darin ein vor- 
übergehendes Interesse zu sehen. Man braucht nur die Schriften durchzublättern, die 
er diesem Thema gewidmet hat, und es wird unmittelbar deutlich, wie sehr ihn dieses 
Problem bedrängte und mit welcher Ausdauer er daran gearbeitet hat, es zu lösen, 
in welchem Maße die Vergangenheit und ihre Entdeckung auch in den Fortschritten 

1 L'Avenir de l'Homme, Oeuvres V, Paris 1959. Deutsch: Die Zukunft des Menschen, Ölten 
und Freiburg 1963, 407 S. 




