340 Giinter Switek

Glaubensbewufitsein, dafl keiner allein lebt, sondern jedes Leben in Christo fur alle
gultig ist vor Gott. Die ,Interzession® der Heiligen aber bedeutet kein Vermittlungs-
biiro und keinen ,Instanzenzug“, sondern diese ewige Giiltigkeit und Bedeutung
jedes Lebens des Glaubens und der Liebe fiir alle, und die vom Geretteten selig
angenommene Bewufitheit dieser Bedeutung. Und weil es sich um einen Kosmos der
geistigen Welt handelt, der sich Gott mitgeteilt hat und in der alles an jedem hingt,
in der allein einer eine Bedeutung fiir andere haben kann, darum ist die ausdriick-
liche oder einschlieflliche Anrufung eines ,amtlichen“ Heiligen oder eines durch den
einzelnen Christen glaubend und hoffend geliebten Heimgegangenen immer die
Anrufung aller Heiligen, d. h. das glaubige Sichgeborgenwissen in der umfassenden
Gemeinschaft aller Erlosten.

Das Grundgeheimnis des Christentums ist nicht, dafl Gott eine von ihm verschie-
dene Welt geschaffen hat, in der ihm als dem Herrn gedient werden mufi, die ihm
je mehr Ehre gibt, je mehr sie verschwindet, sondern dafl die Gnade, die letztlich
Gott selbst ist, die Welt vergottlicht, so dafl, indem die Welt aufgeht, herrlich und
gerettet wird, Gott selbst die Epiphanie seiner Herrlichkeit feiert und in und an
dieser vergottlichten Welt der Mensch unmittelbar wird zu Gott. All das in und
durch Christus. So aber wirklich. Und von da ist die Lehre von der Heiligenver-
ehrung nur die Aufforderung, dies langsam verstehen zu lernen. Wir heute tun uns
da schwer. Denn die Einibung des Christentums ist nun einmal schwer. Man darf
das nicht dadurch noch schwerer machen, dafl man so tut, als ob es leicht sei.

Wiistenviiter und Didmonen
Ein Beitrag zur Geschichte des ,Geistlichen Kampfes®

Von Giinter Switek SJ, Frankfurt am Main

Es ist eine undankbare Aufgabe, heutzutage iiber Dimonen zu schreiben. Sind wir
nicht alle froh, dafl der Aberglaube, der hinter jedem Strauch einen bésen Geist
witterte und der so traurige Friichte wie den Hexenwahn hervorgebracht hat, der
Vergangenheit angehort? Der Mensch des zwanzigsten Jahrhunderts begegnet nor-
malerweise keinen Ddmonen: nicht im Alltag, aber auch nicht in seinem ,,geistlichen®
Leben.

Sehr aufschlufireich wire es, unter dieser Riicksicht einmal Theorie und heutige
Praxis der Exerzitien zu vergleichen. Welch eine grofie Rolle spielen nach der Mei-
nung des hl. Ignatius in den ,Geistlichen Ubungen® die ,Geister“! Ignatius ist Gber-
zeugt, dafl unsere Gedanken drei Ursachen haben kénnen: uns selbst, den guten
Geist und den bosen Geist (Exerzitienbuch n. 32), und wenn sich in der Seele des
Exerzitanden keine geistlichen Bewegungen finden, wie z. B. Tréstungen und Trost-
losigkeiten, und wenn er nicht von verschiedenen Geistern getrieben wird, dann
macht der Exerzitand offensichtlich etwas falsch, oder er miiht sich nicht genug



Wiistenviter und Dimonen 341

(Exerzitienbuch n. 6). Der schwierigen Aufgabe, die Einflisterungen des bosen Gei-
stes von den Anregungen des guten Geistes zu unterscheiden, sollen dann die ,Re-
geln fiir die Unterscheidung der Geister* dienen (Exerzitienbuch n. 313—336). Auf
dem Héhepunkt der Exerzitien, bei der ,Wahl“, wird der Wille Gottes erkannt aus
der Erfahrung der verschiedenen Geister (Exerzitienbuch n. 176). Wenn diese ,Gei-
ster® anch nicht ohne weiteres mit den personalen Engeln und Ddmonen gleichzuset-
zen sind, so scheint Ignatius doch in den Exerzitien mit besonderen Angriffen der
bésen Geister gerechnet zu haben, so wie auch Jesus vom Geist in die Wiiste gefiihrt
wurde, ,dafl er vom Teufel versucht werde® (Mt 4, 1).

Demgegeniiber aber spielen die ,Geister® in der heutigen Exerzitienpraxis kaum
eine Rolle. Welcher fromme Christ, der Exerzitien macht, glaubt denn ernsthaft, dafl
er sich jetzt dem Satan zum Kampf stellt? Welche Bedeutung haben die ,Regeln zur
Unterscheidung der Geister® noch in unseren Geistlichen Ubungen? Es ist schon viel,
wenn der Exerzitienmeister sie iiberhaupt erwihnt! Aber auch dann bleiben meist
pur einige geschickte psychologische Anweisungen iibrig. Vom ,Geisterkampf® findet
sich kaum eine Spur. Das mag seinen Grund in der Grofle der Exerzitien-Kurse
haben, die es unmoglich macht, sich jedem einzelnen in der gewiinschten Weise zu
widmen; es mag auch an der Praxis der Kurz-Exerzitien liegen, in denen fiir eine
echte , Wahl“ iiberhaupt keine Zeit bleibt. Aber vor allem ist es doch wohl darauf
zuriickzufithren, dafl der ,normale“ Exerzitiengeber das Wirken der guten und
bosen Geister auf die Scele nicht sonderlich ernst nimmt. Und wenn er schon die
Anregungen des guten Engels nicht leugnet, so wird er doch von den Einsprechungen
der Damonen nicht viel halten, sondern diese lediglich als Auswege und Schliche der
menschlichen ,Natur® hinstellen, Kurz gesagt: wir haben heute weithin kein Ver-
stindnis mehr fiir den ,spirituellen Realismus®, fiir jene Ungebrochenheit, mit der
die Menschen fritherer Zeiten Geister und Geisterkampf ernst genommen haben.

Das genaue Gegenteil unserer heutigen skeptischen Haltung beziiglich der Damo-
nen finden wir in der alten Ménchsliteratur. Wir brauchen nur irgendeine der alten
Ménchsviten zur Hand zur nehmen: etwa die Uita Antonii des Athanasius, oder die
Historia Monachorum in Aegypto, die Historia Lausiaca des Palladius, die Historia
Religiosa des Theodoret und viele andere: sic alle sprechen mit der grofiten Selbst-
verstandlichkeit von den b&sen Geistern, fiir sie alle ist das Leben des Christen, vor
allem das Leben des Monchs, ein Kampf mit Satan und seinen Dimonen.

Scheinen aber die Ddmonen in diesen Monchsviten nicht eine gar zu bedeutsame
Rolle zu spielen? Hier mufl auf ein weitverbreitetes Mifiverstindnis hingewiesen
werden. Die meisten Menschen denken, wenn sie von ,Didmonenkampf“ der Monche
héren, an jene spektakuldren Ereignisse, wie sie in der Uita Antoniiberichtet werden:
an schreckenerregende Gestalten, die mit infernalischem Lirm und handgreiflichen
Attacken dem Einsiedler zu Leibe riicken. Dabei wird zu leicht iibersehen, dafl auch
die Monche den ,Damonenkampf® in erster Linie fir einen geistigen Kampf hielten,
in dem die obengenannten auflerordentlichen Phinomene nur sekundir sind. Unge-
niigende Kenntnisse der friithmonastischen Literatur sowie eine unkritische Hagio-
graphie und Erbauungsliteratur haben diese Mifiverstandnisse gefordert. In diesem
Beitrag soll versucht werden, den ,Damonenkampf“ so darzustellen, wie die ersten
Anachoreten ihn selbst aufgefafit haben: als geistlichen, d. h. geistigen Kampf.



342 Giinter Switek

Die Apophthegmata Patrum

Zum Ausgangspunkt unserer Untersuchung wollen wir aber nicht die alten
Ménchsviten nehmen, denn diese kann man in einem gewissen Sinn bereits als , Lite-
ratur® auffassen, d. h. sie sind gepragt von der Eigenart ihres jeweiligen Verfassers
und sollen dessen Ziclen dienen!. In ihnen begegnen wir einer Vielzahl immer wie-
derkehrender ,Topoi“, dic bis heute zu einem festen Bestandteil der Hagiographic
geworden sind. Es handelt sich vielleicht bei manchen Ziigen des ,Didmonenkamp-
fes“ auch um einen solchen Topos. Deshalb diirfte es besser sein, von einem andern
Werke auszugehen, das das Leben der Monchsviter unmittelbarer spiegelt: von den
Apophthegmata Patrum.

In Unterdgypten, sidlich von Alexandrien, auf dem nitrischen Gebirge und in
der Sketis lebten seit Beginn des vierten Jahrhunderts einzelne Anachoreten.
Sie fanden bald zahlreiche Schiiler, die sich zu grofilen Einsiedlergemeinschaf-
ten zusammenschlossen. Je grofer aber die Zahl wurde, um so mehr bestand die
Gefahr, dafl der Geist erschlaffte, und deshalb versuchte man sich an den helden-
haften Gestalten der alten Viter aufzurichten. Schon in der zweiten Hilfte des
vierten Jahrhunderts wurden die Ausspriiche der berithmtesten Viter von Zelle zu
Zelle weitererzahlt, und bald erwachte das Bediirfnis, diese Spriiche zum geistlichen
Nutzen der Seelen zu sammeln. So diirfte aus mehreren kleineren Sammlungen um
die Wende vom fiinften zum sechsten Jahrhundert jenes Florilegium entstanden
sein, das unter dem Namen Apophthegmata Patrum bekannt ist2.

Der historische Wert dieser Apophthegmen liegt gerade darin, dafl sie weitgehend
»unliterarisch“ sind. Thre ,Helden® sind meist ungebildete Fellachen, die wenig
reden, kaum Interesse an theologischen Streitigkeiten haben, relativ wenig Wunder
wirken und auch erstaunlich wenig Visionen haben. Hier diirfte uns wohl das
urspriinglichste Bild der dgyptischen Ménchsspiritualitit entgegentreten?.

Apophthegma und ,Geist“

In diesen Apophthegmen — und damit sind wir bereits bei unserem Thema —
begegnet uns ein erstaunliches Verhaltnis zum ,Geist” und zu den ,Geistern®. Das
Wort apophthegma bedeutete zunidchst cinen geistreichen Spruch, eine treffende
Antwort, einen pointierten Ausspruch, der eingeleitet wurde durch die Angabe, wo
und unter welchen Umstédnden er getan wurde. Aber bald verbirgt sich dahinter

1 Vgl. etwa das Urteil Festugiéres iiber das ,Leben des hl. Antonius“ von Athanasius:
» +-- Weniger der Bericht eines Lebens als die Beschreibung einer idealen Lebensform, die
teilweise beim Portrit des vollkommenen , Gnostikers“ bei Klemens v. Alexandrien Anleihen
macht und dazu bestimmt ist, allen kiinftigen Monchen als Vorbild zu dienen“ (André-Jean
Festugiere, Urspriinge christlicher Frommigkeit, Herder 1963, S. 21).

2 Apophthegmata Patrum. Griechisch: PG 65, 71—440; ed. J. B. Cotelier (alphabetisch
geordnet). Lateinisch: PL 78, 855—1062; ed. H. Rosweyde (inhaltlich geordnet). Deutsch:
Spriiche der Udgter. Hrsg. und iibers. von P. Bonifatius OSB, Chevetogne. Graz 1963
{Auswahl). Die Texte aus den Apophthegmata Patrum werden immer zitiert nach der alpha-
betischen Sammlung PG 65, 71—440. Es wird nur die Nummer des Apophthegmas bei dem
betreffenden Vater genannt (z.B. Antonios 3), nicht aber die Seitenzahl bei Migne. Der
deutsche Text ist in den meisten Fillen zitiert nach den ,Spriidhen der Udter®.

3 Vgl. K. Heussi, Der Ursprung des Monditums, Tiibingen 1936, S. 183—153; ferner:
W.Bousset, Apophthegmata, Tiibingen 1923, S. 91--92.



Wiistenviiter und Déimonen 343

eine ganze Theorie der Inspiration: wer das Wort ausspricht, 1ifit es eigentlich nur
»tonen® (phtheggomai), wihrend es in Wahrheit der ,Geist“ ist, der spricht. So
heiflt es schon im Pfingstbericht: .. ..und sie begannen in anderen Sprachen zu
reden, wie der Geist ihnen zu sprechen (apophtheggesthai) eingab“ (Apg 2, 4).

Ebenso sind auch die Monchviter der Uberzeugung, dafl eigentlich der Geist
Gottes aus ihnen redet. Ein Beispiel mdge das erliutern: ,Einst bat Abbas Moses
den Bruder Zacharias: ,Sag mir, was ich tun soll!* Als jener das vernahm, warf er
sich zu seinen Fiflen nieder und sagte: ,Du fragst mich, Vater?* Der Altvater gab
ihm zur Antwort: ,Glaube mir, mein Sohn Zacharias, ich sah den Heiligen Geist auf
dich herabkommen und deshalb muf} ich dich fragen‘“ (Zacharias 3). Das Logion
(das Wort, der Spruch) des Abbas ist also geistgewirkt und geisterfiillt. Wenn der
Schiiler fragt: ,Vater, sage mir ein Wort, damit ich gerettet werde!*, dann erkennt
er den alten Ménch als Geisttriger, als Pneumatophoros an, und weil das Logion im
Schiiler neues Leben wedkt, wird der Lehrer als pater pneumatikos, als abbas bezeich-
net: der urspriingliche Sinn unseres Pater Spiritualist! Hier offenbart sich uns bereits
mit grofiter Deutlichkeit Tiefe und Tragweite des ,spirituellen Realismus“ der
Viter.

So sehr die Anachoreten vom Wirken des Geistes Gottes itberzeugt waren, so
ernst nahmen sie umgekehrt auch die bdsen Geister. Davon soll nun im folgenden
ausfithrlicher die Rede sein.

Whiste und Dédmonen

Dem Beispiel des hl. Antonios folgend, verlieflen die Anachoreten die ,Welt“ und
zogen sich in unwirtliche Gegenden zuriick, weitab von den Menschen. Uber die
Motive dieser ,Anachorese” ist viel geschrieben worden. Handelt es sich einfach um
eine Nachahmung altégyptischen, heidnischen Asketentums? Oder wollte der Ein-
siedler nur die Menschen und die Gefahren der Welt flichen, um allein und ohne
Sinde mit seinem Gott leben zu knnen? Beide Deutungen sind ungeniigend. Der
Anachoret nahm das Wort aus dem Epheserbrief ernst: ,Unser Kampf geht nicht
gegen Fleisch und Blut, sondern gegen die Michte, gegen die Gewalten, gegen die
Weltbeherrscher der Finsternis, gegen die Geisteswesen der Bosheit in den Him-
meln® (Eph 6,12). Um diesen Kampf konsequent fithren zu kénnen, gingen die
ersten Mdnche in die Wiistes. Die Anachoreten — und das ganze frithe Christentum
iiberhaupt — sahen jhr Leben in einem groflen theologischen Zusammenhang: Chri-
stus hat den ,Firsten dieser Welt“ iiberwunden. Doch wird dieser Sieg erst voll
sichtbar in der Parusic. Bis dahin aber haben die Jinger Christi unter den stindigen
Angriffen Satans und seiner ,Méchte und Gewalten“ zu leiden, denn je niher das
Ende kommt, um so verzweifelter und gewaltsamer versucht Satan seine Herrschait
wieder aufzurichten. Der ,Dimonenkampf“ macht also das Wesen des christlichen
Lebens aus! Der Anachoret nimmt diesen Kampf bewufit als seine Aufgabe an, und
damit er in diesem Kampf vollig ungehindert dem bésen Feind entgegentreten kann,
zieht er in die Wiiste. Die Anachorese will also ein Gegenangriff des Christen gegen

t Vgl. 1. Herwegen, Udterspruch und Maonchsregel, Miinster i. W. 1937, S. 5—20.
5 Vgl. U.Ranke-Heinemann, Das frithe Monchtum, Essen 1964, S. 50—64.



844 Giinter Switek

die Feinde seines Heils sein, im wahrsten Sinne ein ,missionarisches® Werk! Auch
in nicht-katholischen Kreisen versucht man heute, diesem Grundanliegen der ersten
Monche gerecht zu werden. So schreibt etwa G. Ebeling: ... Es ist z. B. sehr die
Frage, ob die billige protestantische Kritik des Monchtums als Weltflucht im Recht
ist. Selbst die extremste Gestalt asketischer Weltflucht, das Anachoretentum, wihlte
ja die Wiiste als Ort des Glaubens, eben weil hier in der Einsamkeit die Welt in
ihrer dimonischen Macht am unheimlichsten anwese. Und eben da, so ist die Mei-
nung, muf} der Glaube im Kampf sein Wesen haben . . .“8,

Wenn der Ménch in die Wiiste ging, um mit Satan und seinen Dimonen zu kimp-
fen, so ist das in erster Linie als ein geistiger Kampf aufzufassen. Aber diese Wirk-
lichkeit wurde in rdumlichen Bildern ausgedriickt, und es wire unkritisch, anzuneh-
men, daf} dahinter nicht oftmals sehr konkrete Vorstellungen gestanden hitten. Die
Déimonen bedringen die Christen zwar iiberall, aber vor allem in der Wiiste. Die
Waiiste ist ndmlich ,ihr Ort“. Wie ist diese Vorstellung zu erkliren? Auf der einen
Seite finden sich viele Anklinge an den uralten heidnischen Glauben, der in der
Wiiste den Sitz der b6sen Geister sah?; wir haben keinen Grund, hier jede Abhin-
gigkeit zu leugnen. Anderseits spricht aber auch die Heilige Schrift oftmals in diesen
Bildern$, und darin sahen die frithen Christen wohl eine Bestitigung der zeitgends-
sischen heidnischen Vorstellungen. Aber wihrend der antike Heide die Damonen
fiirchtete und die Wiiste floh, nahm der Christ furchtlos den Kampf auf und ging
seinen Feinden noch entgegen. Nicht zu Unrecht hat K. Heussi geschrieben: ,Man
kann die Formulierung wagen, Monchtum sei die altchristliche Exegese zu Nietzsches
Wort: Lebe gefahrlich!“?. Wie dieses ,gefihrliche Leben® im einzelnen aussah,
sollen uns nun die Apophthegmata Patrum erzihlen.

Die Angriffe der Dimonen: der logismos

Der Monch begegnet den Damonen auf Schritt und Tritt. Allerdings gewdhnlich
nicht in so grob stofflicher Weise, wie wir es bei unseren landlaufigen Vorstellungen
von ,Dimonenkampf der Anachoreten erwarten wiirden. Normalerweise ist der
Dimon unsichtbar und flisstert dem Ménch nur etwas ein. Ddmonenkampf ist fiir
die Viater der Wiiste zunichst und vor allem ein geistiger Kampf! Die Angriffe der
bésen Geister sind in erster Linie nicht physischer, sondern geistiger Natur! Da ist
immer wieder die Rede vom ,logismos®. Es handelt sich um den versucherischen
Gedanken, den der bése Geist eingibt. ,Jemand sprach zu Abbas Arsenios: ,Meine
Gedanken (logismoi) bedringen mich, indem sie zu mir sagen: Du kannst weder
fasten noch arbeiten; besuche wenigstens die Kranken, denn das ist auch ein Liebes-

8 G.Ebeling, Das Wesen des christlichen Glaubens, Tibingen 1959, S. 201.

7 Vgl. etwa: G. van der Leeuw, Phinomenologie der Religion, Tibingen 1933,
S.120; R.Reitzenstein, Des Athanasius Werk iber das Leben des Antonius, Heidel-
berg 1914, S. 12.

8 In der Wiiste wohnt z. B. der Dimon Azazel, zu dem am Verséhnungstag der Siinden-
bock geschickt wird (Lev 16, 8 ff.). Der Didmon Asmodidus wird vom Engel Raphael in die
Wiiste Oberidgyptens gebannt (Tob 8, 3). Jesus wird in der Wiiste versucht (Mt 4, 1); die
ausgetriebenen bésen Geister flichen in die Wiiste (Mt 12, 43; Lk 11, 24).

» K.Heussi, l.c S. 262.



Wiistenviter und Didmonen 345

werk.* Doch der Altvater erkannte den Samen der Damonen und sprach: ,Geh, i},
trink, schlafe und arbeite nicht; nur geh nicht aus deinem Kellion!*“ (Arsenios 11).

Sehr aufschlufireich ist die Tatsache, dafl oft die Ausdriicke ,Gedanke® (logismos)
und ,Damon® unterschiedslos gebraucht werden. Der versucherische Gedanke er-
scheint als ein selbstindiges, personales Wesen in der Seele des Monchs. Der logismos
redet zu dem Monch, und dieser spricht mit seinen Gedanken, was genau so viel
heiflen soll wie: der Ménch spricht mit den Ddmonen.

»Abbas Poimen sagte von Abbas Isidoros, dal die Gedanken ihm eingefliistert
hitten: ,Du bist ein grofler Mann.’ Darauf habe Abbas Isidoros entgegnet: ,Bin ich
etwa wie Abbas Antonios? Oder gleiche ich etwa einem Abbas Pambo oder den
anderen Vitern, die Gott wohlgefielen?* Und wenn er solches vorbrachte, habe er
Ruhe bekommen. Doch wenn der bise Feind ihn kleinmiitig machte, als ob er nach
all dem gleichwohl der ewigen Strafen teilhaftig wiirde, habe er geantwortet: ,Und
wenn ich an den Ort der ewigen Qualen geworfen werde, finde ich euch noch unter
mir“ (Isidoros 6). ‘

Selbstverstindlich waren sich die Véter dariiber im klaren, daf} nicht alle Ver-
suchungen den Teufel als unmittelbare Ursache hatten. ,Abbas Antonios sagte:
,...man muf} wissen, daf} es drei Arten von korperlichen Regungen (somatikai
kineseis) gibt: die einen sind natiirlich, die andern entstehen, wenn man ohne Unter-
scheidung (ex adiaphorias) Speisen ist, die dritten sind von den Ddmonen* (vgl.
Antonios 22). Man darf also nicht zu leicht meinen, die Vorstellung, ein Ddmon
{lizsterte der Seele etwas ein, bernhe einfach auf mangelnden psychologischen Kennt-
nissen?®, Vielmehr kommt hier wieder die theologische Sicht zum Vorschein, von
der bereits die Rede war: hinter aller Siinde und hinter allem Ubel sahen die
Mbonche den, von dem dieses alles letztlich kommt: d e n Bosen.

Dieselbe Denkweise begegnet uns auch, wenn in den Apophthegmen von den
Leidenschaften die Rede ist. Auch die Leidenschaften erscheinen génzlich ddmoni-
siert. Einmal heifit es, wer die Ddmonen austreiben wolle, misse zuerst die Leiden-
schaften der Seele unterwerfen. Wenn jemand ein Laster besiegt habe, dann treibe
er auch den entsprechenden Diamon aus (Pityrion). So wechseln denn auch in der
Beschreibung stindig die Ausdriicke Ddmon (daimon) und Leidenschaft (pathe). Auf
der anderen Seite sah man aber klar den Unterschied: ,,Abraham, jener Schiiler des
Abbas Agatho, fragte den Abbas Poimen: ,Wie kommt es, dafl die Dadmonen mich
bekampfen?‘ Da sagte Abbas Poimen: ,Dich bekdmpfen die Ddmonen? Sie kimpfen
solange nicht mit uns, wie wir unseren Strebungen folgen. Unsere Strebungen sind
nimlich zu Ddmonen geworden, und sie sind es, die uns bedringen, damit wir sie
erfiillen. Wenn du wissen willst, mit wem die Ddmonen gekdmpft haben: mit Abbas
Moses und seinesgleichen!* (Poimen 67).

10 So schreibt z. B. Origenes: ,Die einfacheren Seelen unter denen, die an Christus den
Herrn glauben, sind der Meinung, dafl alle Siinden, die die Menschen begehen, von den
feindlichen Michten, die den Geist des Siinders bedrdngen, verursacht werden, . ..und wenn
es z. B. keinen Teufel gibe, wiirde iiberhaupt keiner der Menschen siindigen. Wir freilich,
wenn wir den Geist genauer ansehen, sind nicht dieser Ansicht, zumal wenn wir in Erwigung
zichen, wie manches sich offenbar aus der Bediirftigkeit des Leibes ableitet. Oder soll man
glauben, der Teufel kiimmere sich um unser Essen und Trinken? . ..“ (Peri Archon 8, 2, 1—2,
zit. nach Origenes ,Geist und Feuer, hrsg. von H. U. von Balthasar, S. 327).



346 Giinter Switek

Hier werden also deutlich zwei verschiedene Arten dimonischer Angriffe auf den
Monch unterschieden: eine ,gewohnliche®, die sich der ,natiirlichen® Gegebenheiten,
d. h. der Leidenschaften bedient, und eine auflerordentliche, die aber nur den Grof3-
ten vorbehalten ist.

Die verschiedenen ,Gedanken”

Welches sind nun die ,Gedanken®, die dem Einsiedler von den Dimonen ein-
gegeben werden? Vor allem schreiben die Apophthegmen den Damonen die Ver-
suchung zur Unzucht zu. Mchrmals ist von einem eigenen ,daimon tes porneias®
die Rede (Daniel 2; Paulus Simplex; Phokas 2)!1. Als ecinmal eine reiche und gottes-
fiirchtige Jungfran aus senatorischem Geschlecht ans Rom kommt, um Arsenios zu
sprechen, wird sie von diesem sechr ungnidig aufgenommen, und der Erzbischof
Theophilos gibt ihr die Erkldrung: , Weilt du nicht, daff du eine Frau bist, und daff
der bose Feind die Heiligen mit Hilfe der Frauen bekimpft?“ (Arsenios 28).

Sodann versucht der Ddmon die Monche zum Streit. Zwei Mondhen, die viele
Jahre in grofier briiderlicher Liebe und Eintracht in derselben Zelle zusammenleb-
ten, erschien der Damon als Vogel, und zwar dem einen in Gestalt einer Krihe, dem
andern in Gestalt einer Taube. ,Da sagte der eine: ,Siehst du diese Taube?* Da
antwortete der andere: ,Das ist doch eine Krahe!“ Und so begann der schonste
Streit, zum grofiten Vergniigen des Teufels (Niketas).

Andere wiederum will der Ddmon zum Hochmut verfithren. ,Abbas Nisteroos der
Grofle wandert mit einem Bruder in der Wiiste umher. Da erblicken sie einen
Drachen und fliehen. Und der Bruder fragt ihn: ,Auch du fiirchtest dich, Vater?* Der
Greis aber gibt zur Antwort: ,Ich fiirchte mich nicht, mein Sohn. Doch ist es gut fiir
mich zu fliehen, sonst wire ich nicht dem Geist des eitlen Ruhmes entronnen‘®
(Nisteroos 1).

Sehr viel ist den Ddmonen natiirlich daran gelegen, den Ménch vom Gebet abzu-
bringen. ,Die Briider fragten wiederum Agathon: ,Welche Tugend verlangt die
meiste Mithe in den verschiedensten Lebenslagen? Da sagte er zu ihnen: ,Verzeiht,
nach meiner Meinung gibt es keine groflere Mithe als das Gebet zu Gott. Denn
immer, . wenn der Mensch beten mdchte, wollen die Feinde ihn ablenken. Sie wissen
nimlich, daf sie durch nichts anderes gehindert werden als durch das Gebet. . .*“
(Agathon 9). Deshalb geben die Damonen Uberdruf an geistlichen Dingen ein. Sie
lassen den Mdnch beim geistlichen Gesprich einschlafen (Kassian 6) und erfiillen
sein Herz mit Unruhe. ,... Wenn jemand sich vornimmt, das kontemplative Leben
(= hesychia) zu iiben, so kommt gleich der Bise und beschwert die Secle durch geist-
liche Unlust (Akedia), Kleinmut und viele Gedanken. Und auch den Kérper
beschwert er durch Krankheit, Schwiche, Schlaffheit der Knie und aller Glieder und
zerstort so die Kraft der Seele und des Leibes. Auf diese Weise bewirkt er, daf ich
krank bin und nicht das Offizinm verrichten kann“ (Theodora 8). Deswegen ist auch
der Gedanke, die Zelle zu verlassen, immer vom Damon (Moses 1; Arsenios 11).

1 Vermutlich geht diese Ausdrucksweise zuriick auf Osee 4, 12: ,Der Geist des Ehebruchs
hat es (Gottes Volk) betort.“ Hier ist aber wohl der Gétzendienst gemeint, der Israel von
Gott abgewandt hat.



Wiistenviter und Ddmonen 347

Auferordentliche Angriffe der Ddmonen

Aber nicht blof durch eingefliisterte Gedanken will der Damon den Anachoreten
in Verwirrung und Irrtum stiirzen, gelegentlich versucht er es auch mit falschen
Visionen und Prophezeiungen. Gegeniiber Erscheinungen solcher Art waren die
Viter iiberraschend zuriickhaltend. ,Einige Briider gingen zu Abbas Antonios, um
ihm von den Erscheinungen zu berichten, die sie sahen, und um von ihm zu erfahren,
ob diese echt seien oder von den Didmonen herriihrten. Sie hatten aber einen Esel,
und der starb unterwegs. Als sie nun bei dem Altvater anlangten, kam dieser ihnen
zuvor mit der Frage: ,Wie starb euer kleiner Esel unterwegs?* Da sprachen sie:
,Woher weifit du das, Abba?‘ Er aber antwortete ihnen: ,Das zeigten mir die Damo-
nen.‘ Und sie sagten zu ihm: ,Deshalb sind wir gerade gekommen, um dich zu
fragen, weil wir Phantasiegebilde sehen — und oft sind sie wirklich da —, damit wir
uns nicht tduschen.’ So gab der Altvater durch das Beispiel der Begebenheit mit dem
Esel die Gewilheit, dafl die Erscheinungen von den Ddmonen herrithrten® (An-
tonios 12).

So skeptisch sind die Anachoreten auflergewdhnlichen Phinomenen gegeniiber.
daB sie manchmal durch Priigel ihren Schiilern die mystische Schau auszutreiben
suchen, selbst da, wo sie von Gott gegeben ist (vgl. etwa Zacharias 4).

Nur in wenigen Fillen wird berichtet, daff die Ddmonen auch handgreiflich wer-
den. ,Ein alter Monch befand sich einst in einem Tempel. Da kamen die Ddmonen
zu ihm und sagten: ,Verschwinde von unserem Platz! Der Greis aber sprach: ,Ihr
habt iiberhaupt keinen Platz.® Darauf begannen sie, ihm die Palmzweige zu zer-
streuen. Doch der Monch hielt stand und las sie wieder zusammen. Danach fafite der
Teufel ihn bei der Hand und zog ihn nach drauflen. Als der Greis an die Tiir kam,
hielt er mit der andern Hand die Tir fest und schrie: ,Jesus, hilf mir!* Und sogleich
entfloh der Teufel. Da begann der Alte zu weinen. Der Herr aber sprach zu ihm:
,Was weinst du?‘ Jener antwortete: ,Weil sie den Menschen festzuhalten und so zu,
bandeln wagten. Und der Herr sagte: ,.Du warst nachldssig. Denn als du mich such-
test, sahst du, wie ich dich fand.*“ (Elias 7)12.

Gefihrlicher zeigt sich der Teufel dem Makarios gegeniiber, den er mit der Sichel
zu schlagen versucht (Makarios 11 und 35). Einmal bringt ein Vater seinen Sohn,
dem der Damon das Gesicht riickwarts gedreht hat, zum Abbas Poimen zur Heilung
(Poimen 7). Ein anderes Apophthegma erzahlt, wie der Ddmon einen Monch geohr-
feigt habe, als dieser das Haus eines Besessenen betrat; als aber der Méonch darauf
die andere Wange hinbhielt, sei der Didmon ausgefahren (Daniel 3). Aufs ganze
geschen aber zeichnen sich die Apophthegmen durch wohltuende Niichternheit -

12 Daf} gerade die heidnischen Tempel cin beliebter Aufenthaltsort der Démonen sind,
hingt wohl auch damit zusammen, daf zur Zeit der ersten dgyptischen Anachoreten das
Heidentum noch sehr lebendig war. Die Ausbreitung des Christentums war im 4. Jahrhundert
in Agypten eng mit dem Aufschwung des Ménchtums verbunden. Vgl. K. Heussi, 1. ¢
S. 111—112. Welcher Greuel die heidnischen Tempel den Christen waren, zeigt z. B. auch die
Bemerkung Tertullians (De idololatria 11), die Christen wiirden, wenn sie daran voriiber-
gingen, ausspucken und in Richtung des Altares blasen (despuere et exsufflare), als Zeichen
des Abscheus und als exorzistischer Ritus gegen die dort anwesenden Ddmonen. Vgl. D61 -
ger, Heidnische Begriiffiung und christliche Uerhihnung der Heidentempel, in: Antike und
Christentum I11, S. 192—208.



348 Giinter Switek

beziiglich dieser auflergewdhnlichen Erscheinungen aus. Nur an wenigen Stellen
begegnen uns skurrile Geschichten, wie wir sie sonst aus den Mo6nchsviten gewohnt
sind. Zwei davon seien hier erzédhlt.

»Einst begab sich Makarios von der Skethis nach Terenuthis. Er ging in den
Tempel um zu schlafen. Dort waren aber Mumien der Heiden. Eine nahm er und
legte sie unter seinen Kopf als Kopfkissen. Als die Damonen seine Kiihnheit sahen,
wurden sie mit Neid erfiillt. Um ihn zu erschrecken, riefen sie den Namen einer
Frau: ,Du, komm zu uns in Bad!‘ Ein anderer Damon antwortete da von unten, wie
von den Toten her: ,Ich habe einen Fremdling auf mir liegen und kann nicht kom-
men.’ Aber der Greis lief sich nicht erschrecken, sondern schlug mutig auf die Mumie
und sagte: ;Wach auf, geh in die Finsternis, wenn du kannst!” Als die Ddmonen das
horten, riefen sie mit lauter Stimme: ,Du hast uns besiegt! Dann ergriffen sie
beschimt die Flucht* (Makarios 13). ,Man erzahlte von Abbas Pambo, dafl er nie
lachelte. Eines Tages wollten ihn die Ddmonen zum Lachen bringen. Sie banden
einen Fliigel an ein Stiik Holz, trugen es unter groflem Larm herum und riefen:
Alleh Alleh. Als Pambo das sah, platzte er heraus. Die Dadmonen aber vollfithrten
einen Freudentanz: ,Atsch!‘ riefen sie, ,Pambo hat gelacht’. Er aber antwortete
ihnen: ,Ich habe nicht gelacht, sondern ich habe eure Ohnmacht verlacht, daf ihr in
so grofler Zahl einen einzigen Fliigel tragt!‘“ (Pambo 13).

Bezeichnend fiir die Nichternheit der Apophthegmen ist auch, dafl die Didmonen
normalerweise unsichtbar bleiben. Nur gelegentlich nehmen sie Tiergestalt an, etwa
eines Hundes (Joseph aus Panepho 11) oder eines Vogels (Niketas). Manchmal
erblickt sie der Mdnch einfach als Mensch. Ein ungehorsamer Monchsschiiler sieht
den Dimon einmal als zihnefletschenden Athiopier (Heraklius)!3, eine éfters vor-
kommende Konkretisierung des Ddmonischen.

Wenn wir aus dieser langen Liste ddmonischer Anfechtungen einen Schlufl ziehen
wollen, so miissen wir wohl zugeben: Ddmonenkampf war fiir die Mdonche in erster
Linie ein geistlicher Kampf. Die iibrigen Phinomene liegen am Rand; die Skepsis
der Anachoreten selbst gegeniiber diesen Dingen konnte uns wohl zu denken geben.

Die Waffen des Minches

‘Was kann nun der Monch tun, um sich gegen die Angriffe der Ddmonen zu schiit-
zen? Fliehen kann er nicht. ,Es war einmal ein Monch, der wegen der Unmenge der
Versuchungen sagte: ,Ich gehe fort von hier. Und als er seine Sandalen anlegte, sah
er einen anderen, der ebenfalls seine Sandalen anlegte und der zu ihm sagte: ,Gehst
du nicht wegen mir hinaus? Sieh, ich gehe dir voran, wohin du auch immer ziehen
magst'® (Theodora 7). So bleibt dem Menschen nur eines: , Vor Gott seine Schuld
auf sich zu nehmen und bis zum letzten Atemzug der Versuchung gewirtig zu sein”
(Antonios 4).

Die Zahl der Feinde, die den Monch bedringen, ist ungeheuer. Das will uns das
folgende Apophthegma zeigen. ,Abbas Moses wurde einst von unziichtigen Gedan-
ken arg bedringt. Als er es nicht mehr in seinem Kellion aushalten konnte, ging er
zu Abbas Isidoros, um es ihm zu sagen. Doch der Altvater ermahnte ihn, wieder in

13 FEbenso sah auch Antonius den Teufel als schwarzen Knaben (cap. 6). Der Sinn ist: die
Gesinnung des Teufels ist schwarz, dabei ist er aber schwach wie ein Kind.



Wiistenviter und Ddmonen 849

sein Kellion zuriickzukehren. Er willigte aber nicht ein, sondern sprach: ,Ich kann
nicht, Abba!‘ Da nahm dieser ihn mit und fithrte ihn auf das Dach: ,Schau nach
Westen!* sagte er. Und als er hinsah, erblickte er eine unzihlige Menge Teufel; sie
waren in Aufruhr und machten Kampfeslirm. Da sagte Abbas Isidoros: ,Und nun
schau nach Osten!‘ Als er hinsah, gewahrte er unzihlige Scharen heiliger von Herr-
lichkeit gekronter Engel. Und Abbas Isidoros sprach: ,Sieh, diese sind vom Herrn
den Heiligen zur Hilfe gesandt. Die im Westen aber, das sind ihre Feinde. Doch an
unserer Seite stehen mehr!° So dankte Abbas Moses Gott, faite Mut und kehrte in
sein Kellion zurick“ (Moses 1).

Der Ménch mufl also den Kampf gegen die Ddmonen aufnehmen. ,Ein Bruder
kommt zu Abbas Poimen und sagt zu ihm: ,Abba, viele Gedanken dringen auf mich
ein, und ich komme durch sie in Gefahr. Da fithrt ihn der Abbas in die freie Luft
hinaus und sagte: ,Breite dein Gewand aus und halte die Winde fest!* Er aber
entgegnete: ,Das kann ich nicht. Da sagte der Altvater: ,Wenn du das nicht kannst,
dann kannst du auch nicht die Gedanken hindern zu kommen; doch es liegt in deiner
Macht, ihnen zu widerstehen'* (Poimen 28).

Fiir diesen geistlichen Kampf geben die Apophthegmen eine Fillle von Anweisun-
gen, Zeugnis fir die tiefe geistliche Erfahrung der Anachoreten. Auf die Frage, wie
man gegen die Leidenschaften angehen miisse, antwortete Abbas Sisoes: ,Zur selben
Stunde, da die Leidenschaft (pathos) kommt, schneide sie ab!“ (Sisoes 22). Aber
diese Regel gilt nicht ohne Unterscheidung. Andere diirfen die Leidenschaften ein-
treten lassen und dann erst mit ihnen kdmpfen. ,Wenn die Leidenschaften heran-
nahen und du ihnen im Kampf Schlége versetzest und sie dir, dann machen sie dich
erfahrener. .. Es gibt jedoch andere, denen es nicht zutraglich ist, dafl die Leiden-
schaften auch nur herannahen, sondern sie miissen sie gleich abschneiden® (Joseph
aus Panepho 3).

Festigkeit und Entschiedenheit ist die Grundvoraussetzung fiir den Sieg iiber die
Dimonen. ,Es war einmal ein Ménch, und als er kam, um sein Offizium zu ver-
richten, {iberlief es ihn kalt und heif, und sein Kopf schien zu zerspringen. Da sprach
er zu sich: ,Sieh, ich bin krank, und einmal sterbe ich. Ich will mich nun anfmachen,
ehe ich sterbe, und meine Gebete verrichten!” Mit diesen Gedanken tat er sich Ge-
walt an und vollzog den Gottesdienst. Und am Ende des Gebetes horte auch das
Fieber auf. Noch einmal widerstand der Bruder demselben Gedanken, verrichtete
das Offizium und besiegte die Einflisterung® (Theodora 3).

Zu den Waffen, mit denen der Anachoret den DiZmonen entgegentreten soll,
gehort in erster Linie das Gebet. ,Ich gleiche einem Menschen, der unter einem
grofen Baum sitzt und viele wilde Tiere und Schlangen auf sich zukommen sicht.
Wenn er nicht mehr widerstehen kann, steigt er auf den Baum und rettet sich auf
diese Weise. Ebenso auch ich: Ich sitze in meinem Kellion und sehe die bosen
Gedanken gegen mich anstiirmen. Wenn ich ihnen nicht mehr standhalten kann,
flichte ich im Gebet zu Gott und rette mich so vor dem Feind“ (Johannes Kolobos 12).
Gleicherweise rit auch Abbas Poimen: ,Wenn der Topf kocht, kann keine Fliege
oder Kriechtier ihn beriibren. Ist er aber kalt, dann setzen sie sich darauf. So auch
der Monch: Solange er bei den geistlichen Ubungen bleibt, findet dcr Feind nichts,
um ihn zu Fall zu bringen® (Poimen 111).



350 Giinter Switek

Ebenso unerlifilich wie das Gebet aber ist die Demut. ,Als Abbas Makarios einst
vom Sumpf zu seinem Kellion zuriickkehrte, reichbeladen mit Palmruten, kam ihm
der Teufel entgegen mit einer Sichel. Und als er ihn schlagen wollte, brachte er nicht
die Kraft dazu auf. Da sagte er: ,Von dir geht eine grofe Kraft aus, Makarios, denn
ich vermag nicht gegen dich anzukommen. Sieh, was du tust, das tue auch ich: du
fastest — ich auch; du wachst — und auch ich schlafe nicht. Nur in einem bist du mir
iiberlegen.’ Da fragte Abbas Makarios: ,Und was ist das?* Jener antwortete: ,Deine
Demut. Und deshalb komme ich nicht gegen dich an‘“ (Makarios 11; ebenso Ma-
karios 85; vgl. auch Theodora 6).

Als weitere Waffe gegen die Dimonen wird das Fasten empfohlen. ,Abbas Jo-
hannes Kolobos sagte: Wenn der Kaiser die feindliche Stadt erobern will, dann
schneidet er sie zuerst vom Wasser und der Nahrung ab; so gehen die Feinde an
Hunger zugrunde und lassen sich unterwerfen. So auch die Leidenschaften des Flei-
sches; wenn der Mensch in Fasten und Hunger lebt, werden die Feinde gegen seine
Seele schwach“ (Johannes Kolobos 3). Immer wieder kommen die Viter aufs Fasten
zuriick, ein Zeichen, wie wichtig es ihnen im Kampf mit den Dimonen ist. ,Als
David mit dem Lowen kimpfte, fafite er ihn an der Kehle und tétete ihn auf der
Stelle. Wenn also auch wir unsere Kehle und unseren Bauch festhalten, besiegen wir
mit Gottes Hilfe den unsichtbaren Léwen“ (Poimen 178). , Wenn nicht Nabuzardan,
der Oberkoch gekommen wire, wire der Tempel des Herrn nicht verbrannt. Das
aber bedeutet: wenn nicht das Vergniigen der Gaumenlust in die Seele gekommen
ware, wire der Geist nicht unterlegen im Kampf gegen den Feind* (Poimen 16).

Zum Fasten mufl die Enthaltung von Wein kommen. Abbas Isidor pflegte zu
sagen: ,Wenn sich jemand dem Weintrinken hingibt, wird er nicht den Fallstricken
der Gedanken entgehen® (Isidor der Presbyter 1). Den Abbas Xoios fragte ein
Bruder: ,Wenn ich drei Gliaser Wein trinke, ist das viel?“ Er erhielt zur Antwort:
»Wenn es den Teufel nicht gibt, ist es nicht viel. Wenn es den aber gibt, ist es viel.
Denn der Wein ist den Ménchen, die gottméaRig leben, fremd“ (Xoios 1). Als man
Abbas Poimen von einem Ménche berichtete, daf er keinen Wein trinke, antwortete
er einfach: ,Der Wein ist iiberhaupt nicht fiir die Ménche® (Poimen 19).

Auch die Armut ist ein notwendiges Mittel im Kampf. ,Wer der Welt widersagt
hat und doch Geld besitzen will, der wird von den Diamonen angegriffen und zer-
rissen (Antonios 20). Uberhaupt mufl man alles Irdische flichen, will man den
bésen Geistern widerstehen. ,Wer weit von den kérperlichen Dingen ist, gleicht
einem Mann, der weit von einem See entfernt steht. Wenn ihn der Feind auch noch
- 50 zieht, um ihn hineinzustofen: wahrend er ihn zieht und ihm Gewalt antut, kommt
~ Gott thm zu Hilfe“ (Poimen 59).

Als wirksam im Kampf gegen die Ddmonen wird weiter empfohlen, seine logismoi
dem Abbas mitzuteilen. ,Der Feind freut sich iiber niemanden so sehr wie iiber die-
jenigen, die ihre Gedanken nicht kundtun® (Poimen 101). So wird von einem Bruder
berichtet, der von der Versuchung zur Gotteslisterung bedringt wurde, sich aber
schimte, es zu sagen. Er ging zwar oft zu den berithmten Vitern, um es ihnen mit-
zuteilen, aber jedesmal wenn er da war, schimte er sich. Abbas Poimen bringt ihn
schlieflich dazu, die Einflisterungen des Teufels zu gestehen, und sogleich fithlt sich
der Monch erleichtert (Poimen 93).



Wiistenviter und Ddmonen 351

Schliefllich lesen wir noch von zwei Mdnchen, die ihre logismoi, welche ihnen ein-
fliisterten, ihre Zelle und die Gegend zu verlassen, einfach verspotteten. Im Herbst
sagten sie: ,Nach diesem Winter gehen wir.“ Und im Frihjahr pflegten sie zu sagen:
»Sobald der Sommer vorbei ist, brechen wir auf.“ Und so taten sie bis an ihr seliges
Ende, zur groflen Erbauung ihrer Bridder (Theodor aus Ennato 2).

Die Zusammenfassung all dieser Ratschlige dirfen wir wohl in der Mahnung
sehen, die ,hesychia“ zu bewahren. Damit ist aber nicht einfach die innere Ruhe
gemeint, sondern die gesamte kontemplative Lebensweise, die Abgeschiedenheit des
Anachoreten-Lebens!4. ,Unverwundet bleibt der Monch von den Pfeilen des Fein-
des, wenn er die hesychia liebt; wer aber sich unter die Masse mischt, erhalt Wunden
ohne Unterlaf“ (Nilos 9).

Die wenigen angefithrten Beispiele zeigen schon, welch eine Fiille an geistlicher
Erfahrung in den Apophthegmata Patrum verborgen liegt. Es sind dieselben gol-
denen Regeln, die spater — oftmals allerdings rationalistisch losgelost vom ,,Geister-
kampf“ — die Grundlagen firr jedes ,geistliche Leben® boten. Nur lehren die
Apophthegmen keine wissenschafiliche Aszetik, wie auch die Hohenwege der
Mystik nur angedeutet werden. Die Spriiche der Monchsvater sollen vielmehr dem
Anfinger im ,geistlichen Leben®, dem Novizen, eine Anleitung geben. Sie wollen
zeigen, was den Mdnchsschiller erwartet, wenn er sich aus der Welt zurickzieht
(anachoresis): der harte Kampf mit den Feinden des Heils, der Kampf mit den
Damonen.

Die zeitbedingte Gestalt des Damonenkampfes

Der Damonenkampf war also ein Wesenszug monchischer Lebensweise. Damonen-
kampf aber bedeutete Geisterkampf, geistlicher und geistiger Kampf. Soweit befin-
den wir uns zweifellos auf biblischem, christlichem Boden. Wenn man aber die kon-
krete Gestalt dieses Damonenglaubens betrachtet, entstehen Zweifel. Denn die
konkreten Didmonen-Vorstellungen der Anachoreten und des frithen Christentums
iiberhaupt gehen weit iiber die Lehren der Heiligen Schrift hinaus. Dazu zeigt uns
die Religionsgeschichte, dafl sich viele derselben Phinomene und Vorstellungen bei
fast allen Volkern finden, auch (und gerade) bei denen, die das Christentum nicht
kennen. Auch Psychologie und Psychiatrie konnen heute viele Erscheinungen erkla-
ren, die man frither dem Einflufl von seiten der Damonen zuschrieb. Wir miissen
also in der Damonologie des friihen Monchtums wohl unterscheiden zwischen dem
Bleibenden, auch heute fiir uns noch Giiltigen, und den zeitbedingten Anschauungen,
in die diese Wahrheiten eingekleidet wurden.

Um ein Mifiverstindnis auszuschlieBen: es soll keineswegs versucht werden,
Moénchtum und Damonenkampf religionsgeschichtlich ,herzuleiten®, wie es etwa die
liberale protestantische Kirchengeschichtsschreibung versucht hatts. Aber das schliefit
nicht aus, dafl die konkreten Vorstellungen vom Dédmonenkampf in sehr vielen
Einzelziigen von zeitbedingten Anschauungen beeinflufit wurden.

14 Vgl. J. Leclercq, Otia Monastica, Rom 1963.
15 Eine Ubersicht iiber diese Herleitungsversuche s. bei K. Heussi, L c. S. 280—304.



352 Giinter Switek

Hier soll nur kurz anf zwei Quellen hingewiesen werden, aus denen die Monchs-
ddmonologie reichliche Nahrung schopfte: die spatjidische Ddmonologie und die des
griechisch-rémischen Heidentums. Das Spitjudentum ging iiber die sparlichen An-
deutungen des Alten Testamentes tiber Teufel und bose Geister weit hinaustt. Den
Engelfall deutete man in falscher Auslegung von Gen 6, 2. 4 dahin, dafl die Engel
mit menschlichen Frauen gesiindigt hétten, und daraus seien die Dimonen hervor-
gegangen'?. In Analogie zur Engelvorstellung erhalten die Dimonen Fliigel; sie
zeichnen sich durch besonderes Wissen aus, aber sind auch sinnlichen Begierden
unterworfen. Sie schidigen die Menschen an Leib und Seele, doch kann man dem
durch besondere Vorsichtsmafinahmen entgehen.

Fir das Monchtum sind vor allem zwei Eigentumlichkeiten der spitjudischen
Literatur bedeutsam geworden. Zunichst die Lehre von den ,Zwei Wegen“: dem
des Lichtes und dem der Finsternis. Vom Fiirsten des Lichtes gehen die guten
Anregungen aus, vom Engel der Finsternis die bosen. Beiden ist eine ganze Armee
von Engeln unterstellt. Jeder Mensch wird begleitet von je einem guten und einem
bésen Engel; einer von ihnen herrscht in der Seeles, Hier begegnen wir einem der
Urspriinge von der Lehre iiber die Unterscheidung der Geister.

Von groflem Einflu auf die Ménchsliteratur war auch die Lehre von den Di-
monen der Laster!®. Jedem einzelnen Laster wird ein eigener Damon zugeschrieben.
Hier liegt wohl der Ursprung der Theorie von den sieben bzw. acht Hauptsiinden,
die spater vor allem von Evagrius Ponticus und Cassian ausgebildet wurde.

Nicht wenig EinfluB auf die Damonen-Vorstellungen des frithen Christentums hat
aber auch die unmittelbare heidnische Umwelt ausgeiibt20. Die griechisch-rémische
Welt kennt die Ddmonen sowohl im Volksglauben wie in den Systemen der Philo-
sophen. Der Volksglaube ist zu verstehen auf dem Hintergrund des Animismus: die
ganze Natur ist beseelt, in ihr leben und wirken die Naturdimonen, z. B. Baum-
und Quellgeister. Aber auch unerklarliche Phinomene, wie ungewéhnliche Krank-
heiten und Ergriffenheit von religiser Begeisterung, wurde auf Besessenheit durch
solche Geistwesen zuriickgefithrt. Daneben glaubte man auch noch an die fort-
lebenden Geister der Toten.

Widhtiger aber ist die Damonologie der Philosophen, denn sie prigte die geistige
Atmosphire, in der das junge Christentum aufwuchs. Der Grund fiir die Existenz
der Diamonen ist die platonische Idee der Transzendenz Gottes, die nicht zuliflt, dafl
sich die Gottheit unmittelbar mit der Welt einldft. Aufgabe der Ddmonen ist also
das Mittleramt. Es gibt gute und bose Damonen; gegen die letzteren wehrt man sich

16 Vgl. W. Foerster, daimon, in: Th(WBNT II, 12—16; Strack-Billerbeck,
Kommentar zum NT aus Talmud und Midrasch, IV, S. 501—535.

17 Z.B. Henodh cap. 15; vgl. dazu G. Clo s e n, Die Siinde der ,S6hne Gottes“, Rom 1937.

18 Diese Theorie wird vor allem dargestellt im , Testament der zwdlf Patriarchen® und im
»Manuale Disciplinae“ von Qumran. In fribdristlicher Zeit fithren diese Linie weiter u. a.
der ,Hirt“ des Hermas, die Didache, Clemens von Alexandrien, Origenes.

19 Dargestellt etwa im Testament der Zwolf Patriarchen, Ruben 2 und 3. Anklinge finden
wir vielleicht auch im NT Lk 3, 2 und Mt 12, 45, wo von siecben Teufeln die Rede ist.

20 Zur griechisch-rémischen Diamonologie vgl. W. Foerster, daimon, in: ThAWBNT II,
1—10; F. Andres, daimon, in: Real-Enzyklopaddie der klassischen Altertumswissenschaf-
ten, Suppl.-Band III, Sp. 267—322; K. P r ii m m, Religionsgeschichtliches Handbuch fiir den
Raum der altchristlichen Umwelt, Freiburg 1943, S. 386-—392.



Wiistenviter und Dimonen 353

durch die apotropiischen (abwehrenden) Kulte, man bedient sich ihrer in der Magie.
Die erste grofle systematische Damonologie stammt von dem Platoschiller Xeno-
krates. Von den spiteren Autoren seien vor allem Plutarch, Maximus von Tyrus,
Apuleius, Porphyrios genannt.

Die griindlichste Darstellung der antiken Damonologie hat uns Apuleijus in seiner
Schrift ,De Deo Socratis“ hinterlassen. Von der Natur der Damonen heif}t es, dafl
sie feiner sei als die Wolken, so daf die Damonen an sich unsichtbar seien. Ihr Ge--
wicht ist geringer als das der Menschen, aber grofier als das der Atherbewchner, so
dafl sie gerade in den mittleren Regionen schweben konnen. In diesem System —
teils Aberglaube, teils Metaphysik, teils Kosmologie — zeigt sich die Tendenz, die
philosophische Idee der Transzendenz der Gottheit mit dem Polytheismus des Volkes
zu vereinen. All das Unwiirdige, das die Dichter bislang von den Géttern ausgesagt
hatten, wird hier auf die Ddmonen abgewalzt.

Bei Porphyrios (gestorben im Jahre 304, also bereits zur Zeit der ersten Anacho-
reten!) dringt der volkstiimliche Aberglaube ungehemmt in die philosophische Dar-
stellung ein. Die Damonen besitzen keine festen Korper, sondern kénnen mannig-
fache Gestalten annehmen. Die guten Ddmonen sind eingesetzt als Hiiter iber die
Lebewesen, die Frichte, Wetter, Wind, Regen, Temperatur; sie bringen den Men-
schen Musik, Heilkunst, Gymnastik. Sie betatigen sich als Gotterboten: sie tragen
die Gebete der Menschen vor die Gotter und umgekehrt die Orakel zu den Menschen;
ihnen werden auch die Heilungen zugeschrieben. Die bésen Dimonen dagegen
wollen vom rechten Gottesbegriff abbringen; sie lanern dem Menschen bereits bei
seinem Eintritt ins Leben auf, verursachen die schlechten Begierden, Ausschweifun-
gen, Krieg, Erdbeben. Besonders die Epilepsic und andere Krankheiten werden von
ihnen hervorgerufen?l. Die Didmonen freuen sich auf bestimmte Speisen, die man
deshalb vorher reinigen mufl. Wenn ein Mensch ifit, so dringen sie mit der Speise in
den Korper ein und rufen dort undeutliche Téne und Bldhungen hervor, indem sie
gemeinsam mit den Menschen genieflen22. Diese Liste krassesten Aberglaubens liefe
sich beliebig verlangern.

Wenn wir nun einige Beispiele frithchristlichen Damonenglaubens?? bringen, so
spiiren wir gleich die Verwandtschaft zu dem umgebenden Heidentum. Einen breiten
Raum nimmt die Damonologie ein bei Tatian. Nach ihm wollen die Damonen die
Menschen an sich selber ketten und verursachen deshalb Krankheiten, vor allem
Epilepsie, die sie dann heilen: ,Der bewunderungswiirdige Justinus hat ja mit Recht
die Dimonen mit Raubern verglichen. Wie diese andere lebendig gefangennehmen
und ihren Angehdrigen fiir ein Entgelt wieder ausliefern, so bemichtigen sich auch
jene vermeintlichen Gotter der Glieder gewisser Menschen, treiben sie durch Traume
zu dem Wahnglauben an ihre Macht und befehlen ihnen, vor aller Augen unter das

21 Obwohl schon 400 v. Chr. Hippokrates gegen diesen Unsinn aufgetreten ist und die
Epilepsie auf Veranderungen im Gehirn zurickfihrte, hielt sich dieser Aberglaube doch
durch die ganze Antike und noch dariiber hinaus. :

22 Porphyrios, De philosophia ex oraculis haurienda, vgl. J. Tambornino, De anti-
quorum daemonismo, Gieflen 1909, S. 22

2 Vgl. dazu F. Andres, Die Engellehre der griechischen Apologeten des zweiten Jahr-
hunderts und ihr Uerhilinis zur griechisch-rémischen Dimonologie. In: Forschungen zur
christlichen Literatur und Dogmengeschichte X1, 8. Paderborn 1914.



354 Giinter Switek

Volk zu gehen. Sind sie dann des Treibens satt, so fliegen sie von den Kranken fort,
umgrenzen die von ihnen betriebene Krankheit und versetzen die Menschen wieder
in ihren fritheren Zustand . ..“24. Ebenso ist es auch ein Werk der Dinionen, wenn
jemand von Liebe redet oder sich zu rdchen verlangt. Ein weiteres Mittel der
Dimonen, sich die Menschen untertan zu machen, ist, Weissagungen zu vermitteln
und die Magie zu lehren. Besonders beeinflussen sie die Welt durch den Tierkreis
und die Planeten, aber der Christ ist durch die Taufe davon befreit.

Bei Tertullian ist die Damonologie ein wichtiger Teil seiner Theologie. Er sieht
die bésen Geister ganz aus der Perspektive des Kampfes zwischen Kirche und Hei-
dentum. Die Damonen wollen die Menschen verderben, deshalb zerstoren sie durch
das Gift ihres Atems die Friichte der Biume, verpesten die Luft, verursachen Krank-
heiten und Wahnsina. Sie lassen sich anbeten, denn sie brauchen Nahrung: nimlich
den Rauch und das Blut der Opfer. Sie kénnen das Wetter ankiindigen, weil sie nahe
bei den Sternen und den Wolken wohnen. Sie verkiinden Orakel, denn sie héren in
den Kirchen die Lesungen der Propheten und ziehen ihre Prognosen daraus. Die
heidnischen Gotter sind nichts anderes als bestimmte Damonen, woher sich auch ihre
Immoralitit erkliren lafit. Sie haben die Menschen die Metallverarbeitung, die
Medizin und Astrologie gelehrt, ferner die Kunst der weiblichen Schonheit, als
Rache an den Frauen, die die Ursache ihrer Siinde gewesen seien. Das ganze 6ffent-
liche Leben der heidnischen Stidte ist durchdrungen von Gotzenkult; dieser bildet
die ,Pompa Diaboli“?5. Der Christ aber widersagt all diesem in der Taufe. Deshalh
stacheln die Damonen die Heiden zu Christenverfolgungen an. Der Héhepunkt des
Dimonenkampfes ist das Martyrium, wo — wie beim Kreuzestod Christi — der
Déimon scheinbar iberlegen ist, wihrend in Wahrheit Christus siegt.

Den Hohepunkt der theologischen Spekulation im frithen Christentum iiber die
Dimonen bildet ohne Frage das Werk des Origenes?. Hier wird die ganze Welt-
geschichte iiberhaupt nur aufgefafit als ein Kampf zwischen Engeln und Damonen.
Urspriinglich gab es nur eine Art von Geistern. Gegen Gottes Absicht hat sich diese
in drei Ordnungen geteilt: Engel, Damonen, Menschen. Wihrend aber Engel und
Damonen bereits endgiiltig festgelegt sind, kann die Seele des Menschen zu ihrem
urspriinglichen Zustand zuriickkehren. Deshalb ist sie das Zentrum der materiellen
Welt und das Objekt des Wirkens der iibrigen Geister. Jeder Mensch hat einen
guten und einen bdsen Engel, die ihn beide sich anzugleichen suchen. Je nachdem,
wie sie sich entscheidet, erhdlt die Seele Partizipation mit dem bdsen oder dem guten
Geist. Die Menschwerdung Christi und die Erldsung sind nur ein Aspekt dieses
universalen Geisterkampfes. Die Dimonen der Vélker verursachen die Verfolgun-
gen, die Dimonen der einzelnen die Versudwungen, ohne daf allerdings alle Ver-
suchungen ohne Ausnahme den Dimonen zugeschrieben wiirden (vgl. Anm. 10).
Jedes Laster besitzt seinen eigenen Damon mit vielen Unterteufeln. Der Héhepunkt
des Geisterkampfes ist das Martyrium: dieses befreit die Seele aus der Macht der
Damonen.

24 Tatian, Or. ad Graecos, cap. 18; Texte und Untersuchungen 4, 1 (Leipzig 1888), S. 20.

%5 Vgl.H.Rahner, Pompa diaboli, in: ZkTh 55 (1931) S. 289—273.

% Vgl. St. T. Bettencourt OSB, Doctrina ascetica Origenis, seu quid docuerit de
ratione animae humanae cum daemonibus. Libreria Vaticana 1945 (= Stud. Anselm. XVI).



Wiistenviter und Dimonen 355

Ob es wohl reiner Zufall ist, dafl die Ddmonologie ausgerechnet bei jenen Vitern
die bedeutendste Rolle spielt, deren Glauben so sehr von der Orthodoxie abwich?
Jedenfalls ist an der Tatsache einer weitgehenden Abhingigkeit der friihchrist-
lichen (und damit auch der anachoretischen) Dimonen-Vorstellungen von der dama-
ligen Umwelt nicht zu zweifeln. So betont auch K. Priimm: ,Gewif8 ist die starke
Besorgnis vor den Ddmonen in der alten Kirche zeitbedingt; auf dem Gebiet der
Verkniipfung von Glauben und Weltbeurteilung konnte sich eben ein unheilvoller
Einflufl der Zeitanschanungen zur Geltung bringen. Die Didmonenfurcht war im
Heidentum aller Schattierungen, von dem Kohlerglauben der entlegensten Land-
bewohner bis zu den verwickelten Systemen der Neuplatoniker um ein Vielfaches
stirker als in der Offenbarungsreligion. Diese Anschauungen konnten erst langsam
von dem Christentum in mafivolle Bahnen gelenkt werden“27.

Man kénnte noch fragen, wie die Abhingigkeit zu erkliren sei. Der christliche
Glaube lehrt ja klar die Existenz und auch die Moglichkeit eines Einwirkens Satans
und seiner gefallenen Engel auf die Menschen. Durch diese Glaubenswahrheit
gedeckt, waren die frithen Christen wohl leicht geneigt, vieles zu iibernehmen, was
in der sie umgebenden heidnischen ,Atmosphire“ Allgemeingut an Uberzeugungen
beziiglich der Ddmonen war, wofern es nur dem christlichen Glauben nicht direkt
widersprach.

Hinzu kommt wohl ein apologetisches Moment. Die frithen christlichen Schrift-
steller wollten ja den Glauben verteidigen. Sie nahmen die Waffen dort, wo sie sie
fanden: in den damals herrschenden philosophischen, kosmologischen und psycholo-
gischen Anuffassungen. So ibernahmen sie praktisch weitgehend die Gétter- und
Geisterlehre der Heiden. Aber sie modifizierten sich wesentlich: aus den Géttern wur-
den Ddmonen. Mit Hilfe dieser Lehre konnte man leicht die damals dringenden
Fragen 16sen: woher kommt das Bése, woher der Gétzendienst und vor allem, woher
kommen die Verfolgungen?

Monchische Lebensweise und Déimonen

Ein anderer Umstand, der das Wuchern der Ddmonologie in der frithmonastischen
Literatur erkldren kann, diirfte in der Eigenart und Lebensweise eben des Ménch-
tums zu finden sein. Die Anachoreten waren iberwiegend einfache, ungebildete
Fellachen. Viele von ihnen hatten geradezu einen Abscheu vor Biichern und aller
Bildung. Das folgende Apophthegma ist dafiir charakteristisch: ,Abbas Theodoros
aus Pherme besafl drei gute Biicher. Er kam zu Abbas Makarios und sprach zu ihm:
,Ich habe drei gute Biicher und ziehe grofien Nutzen aus ihnen, und auch die Briider
gebrauchen sie und haben Nutzen davon. Sage mir nun, was ich tun soll: behalte ich
sie zu meinem und der Briider Nutzen, oder soll ich sie verkaufen und den Erlés den
Armen geben?* Der Altvater gab zur Antwort: ,.Du handelst zwar gut; doch besser
als alles ist die Armut’. Als er das horte, ging er weg, verkaufte die Biicher und
verteilte das Geld unter die Armen“ (Theodoros aus Pherme 1). Einer dhnlichen
Haltung gegeniiber der Bildung begegnen wir im frithen Ménchtum oftmals?s, Wenn

% K. Primm, Der duristliche Glaube und die altheidnische Telt, Leipzig 1985, Bd. 1,
S. 157. ’
# Vgl.dazu A.-J. Festugiére, 1 c. S. 26—29.



356 Giinter Switek

also schon die grofiten Geister der Zeit sich nicht vom Damonen-Aberglauben frei
machen konnten, wieviel weniger diese ungebildeten Anachoreten, die bislang in
einer biurischen, teils sogar noch heidnischen Umgebung gelebt hatten.

Wenn die Anachoreten also ganz in der Dimonen-Vorstellung der damaligen
Zeit lebten, kénnen wir von vornherein damit rechnen, dafl sie bestimmte unbegreif-
liche Phinomene auf die Didmonen zuriickfithren wiirden. Der Erlebnisbereich der
Monche lag nun aber vor allem im Seelischen. Der wahre Kern vieler Damonen-
Erzihlungen diirften wohl oft psychische Grenzzustinde gewesen sein, die von den
Ménchen im Licht ihrer Ddmonen-Theorien interpretiert wurden?®, Dabei miissen
wir uns vor Augen halten, dafl der Anachoret den ganzen Tag allein lebte, oder,
wenn er einen Schiller hatte, jedenfalls nicht viel mit diesem sprach. Der ,echte®
Ménch afl nur am Abend, und das wenn mdglich nur alle zwei oder drei Tage
oder gar nur einmal in der Woche. Auch den Schlaf suchte man weitgehend zu
kiirzen. So meinte Abbas Arsenios: ,Es geniigt fiir einen Monch, wenn er ein Kimp-
fer ist, eine Stunde zu schlafen® (Arsenios 15). So ist es leicht verstindlich, dafl
manche Anachoreten zu einer solchen Empfindsamkeit gelangten, daf} sie wirklich
glaubten, etwas zu sehen, zu horen oder zu tasten. Um eine solche Hellsichtigkeit und
Hellhérigkeit zu bekommen, brauchte der Ménch gar keine pathologische Ver-
anlagung zu haben. Diesem Phanomen begegnen wir in solcher Grenzsituation all-
gemein. Auch bei ,normalen“ Menschen erscheinen bei entsprechender Belastung
solche Halluzinationens3o,

Daher ist es auch falsch, fir die ,Echtheit® der Ddmonenerscheinungen bei den
Anachoreten folgendermafien zu argumentieren: Wiren die Erscheinungen nicht
echt, so wiren es Halluzinationen; dann aber handelt es sich um einen Psychopathen;
ein Psychopath aber kann kein Heiliger sein; nun sind aber Antonios und die
anderen Monche Heilige; also miissen die Déamonen-Erscheinungen wirklich vor-
gekommen sein. An diesem ,Beweis sind zwei Voraussetzungen unbewiesen:
erstens dafl Halluzinationen nur bei Psychopathen vorkommen kénnen; zweitens
dafl in Halluzinationen nicht auch der Teufel am Werk sein konne. Es ist tibrigens
aufschlufireich, dafl die Ddmonen bei den Eremiten eine viel groflere Rolle spielen
als bei den Koinobiten, und zwar offensichtlich, weil bei den Anachoreten die Bedin-
gungen fiir solche Erscheinungen eher gegeben waren.

Der ,spirituelle Realismus“ — ein bleibendes Anliegen

Wenn wir auf einige Bedingtheiten in den Damonen-Vorstellungen der Anacho-
reten hingewiesen haben, so soll damit selbstverstindlich nicht die Realitit des
Geisterkampfes geleugnet werden. Im Gegenteil: je mehr wir von zeitbedingtem
Aberglauben, pathologischen Phinomenen und psychischen Grenzzustinden absehen
kénnen, umso deutlicher tritt uns das eigentliche Anliegen des ,Dimonenkampfes*
vor Augen: ,Unser Kampf geht nicht gegen Fleisch und Blut, sondern gegen die

2 Vgl. J. Stoffels, Die Angriffe der Démonen auf den Einsiedler Antonius. In:
ThGI 2 (1910) S. 721—732; 809—830.
30 So weist z. B.Stoffels L c. S. 824 darauf hin, dafl den arabischen Wiistenwanderern

schon immer Gehérhalluzinationen bekannt waren. Sie wurden aber zuriickgefithrt auf einen
besonderen Dimon (Dschinn), den Hatif (Rufer).



Wiistenviter und Déimonen 857

Miichte, gegen die Gewalten, gegen die Weltbeherrscher der Finsternis, gegen die
Geisteswesen der Bosheit in den Himmeln“ (Eph 6, 12). Von dieser Wahrheit her
ist die Aszese der Monche zu verstehen; hier ist der Kern der uns oft so seltsam
anmutenden Dimonen-Erzahlungen. Die Geschichte des Monchtums und seiner
Aszese selbst hat hier eine immanente Korrektur und eine ,Entmythologisierung®
vorgenommen, denn schon bald nach den Zeiten der ersten Wiistenviter, etwa bei
Basilius, treten die auflergewohnlichen Formen des Geisterkampfes in den Hinter-
grund, aus dem ,Dimonenkampf* wird ein ,geistlicher Kampf“st, Wir diirfen also
nicht den ,Dimonenkampf® einfach gleichsetzen mit den Formen, in denen er bei
den Moénchsvitern dargestellt ist!

Das kénnte auch fiir unser heutiges Verhiltnis zu den Dimonen von Bedeutung
sein. Einerseits sollten wir sogenannten ,ddmonischen® Phinomenen gegeniiber
cher zuriickhaltend seins2, Satan ist ein Geist, seine Waffen sind in erster Linie
geistiger Art! Dann aber ist es ziemlich uninteressant, ob spektakulirer Spuk, ,Be-
sessenheit® und andere auflergewohnliche Erscheinungen tatsichlich dimonischen
Ursprungs sind. Den Beweis fiir ddmonische Ursachen sollte man sich nicht zu leicht
machen33! Oft wird so argumentiert: die betreffende Wirkung kann nicht auf natiir-
liche Weise hervorgebracht worden sein, also muf sie auf ibernatiirliche, d. h. ent-
weder gottliche oder dimonische Ursachen zuriickgehen. Es ist aber klar, daf bei
fortschreitender naturwissenschaftlicher Erkenntnis ein solcher Beweis (wie er auch
von Benedikt XIV. fiir Wunder gefordert wurde) immer schwieriger wird. Ist ein
solcher ,Beweis iiberhaupt unbedingt notwendig: Kénnte man nicht annehmen, dafl
alle Erscheinungen eine natiirliche, d. h. naturwissenschaftliche, und eine iiber-
natiirliche Seite haben? Daraus wiirde folgen: auch wenn dimonischer Einfluf fest-
stehen sollte, miifite sich die Sache naturwissenschaftlich erkliren lassen. Umgekehrt:
auch wenn ein naturwissenschaftliches Geschehen restlos kausal erklirt ist, bleibt die
Frage, ob nicht auch auflermenschliche Ursachen im Spiel sind. Die natiirliche Seite
zu beurteilen ist aber Sache der Naturwissenschaft; die Beurteilung der itbernatiir-
lichen Seite kann nur die Theologie, bzw. ein im geistlichen Leben Erfahrener
leisten. Diese aber diirften nur vom guten bzw. bésen Ziel her argumentieren kénnen.

Die andere Frucht der Beschiftigung mit dem Dimonenkampf in der friih-
monastischen Literatur aber sollte ein tieferes Verstindnis fiir den ,spirituellen
Realismus“ sein. Auch wer die Geschehnisse unserer Welt auf natiirliche Weise
vollstindig erkliren konnte, hitte damit keineswegs die gesamte Wirklichkeit erfafit.
Ebenso ist unser religidses Leben nicht mit blof psychologischen Kategorien adiquat
zu erkliren. Es mufl vielmehr im eigentlichen Sinn ein ,geistliches“ Leben sein, d.h.

3 Vgl.D. Amand, Lascése monastique de Saint Basil, Maredsous 1949. ,Die Myriaden
agyptischer Ddmonen sind plétzlich verflogen. Nach Basilivs muf8 der Ménch vor allem den
neuen Menschen anziechen. Der Kampf ist von nun an psychologisch und religis. Der dia-
bolische Spuk ist verschwunden. Wir sind nicht traurig dariiber® (zit. nach U. Ranke-
Heinemann, L c 8. 50).

32 Auch das R6émische Rituale schreibt ja Tit. XI, cap. I De exorcizandis obsessis a Daemo-
nio: ,In primis, ne facile credat, aliqguem a daemonio obsessum esse, sed nota habeat ea
signa, quibus obsessus dignoscitur ab iis, qui vel atra bile vel morbo aliquo laborant.“

8 Vgl. zum Folgenden: M. J. Granero, San Antonio el Grande y los demonios, in:
Manresa 27 (1955) S. 195—230.



358 Adolf Haas

seinen Ort im Rahmen des grolen Kampfes zwischen den Geistern, zwischen Gott
und seinem Widersacher haben®4. Dann kénnten die Exerzitien, die ,Geistlichen
Ubungen®, wieder jene existentielle Bedeutung im Leben der Menschen bekommen,
die der hl. Ignatius ihnen zugedacht hat. Dann wiirde sich aber auch ergeben, daf§
nur der cin guter ,Pater spiritualis“, ein guter Exerzitienmeister sein kann, der
selbst im ,Ddmonenkampf“ seine ,geistliche* Erfahrung gewonnen hat, der selbst
tiber ,Machte und Gewalten“ Sieger geblieben ist35.

% Vgl. H. Schlier, Machte und Gewalten im Neuen Testament, Freiburg 1958; bes.
Kap. III: Der Christ und die Midhte, S. 50 ff.

3 Vgl. H. Bacht, Seelenfiihrung in der Krise, in H. Bacht, Weltnihe oder Welt-
distanz, Frankfurt am Main 1962, S. 87—118; H. Ba ch t, Die frihmonastischen Grundlagen
ignatianischer Frommigkeit, in: Ignatius von Loyola, hrsg. von F. Wulf, bes.: Die Rolle
des Exerzitienmeisters, S. 254 ff.

Welt in Christus - Christus in Welt
Darstellung und Deutung der geistlichen Lehre bei Teilhard de Chardin
Von Adolf Haas SJ, Pullach bei Miinchen
Iv.

Die Erscheinung des Christlichen I: ,Christus in elt“
Zwei Grunderfahrungen

Um die Erscheinung des Menschen in einem auf den Geist hin konvergenten Kos-
mos vollkommen zu beschreiben, miifiten wir an unsere bisherigen Darlegungen
jetzt den bezeichnendsten Teil der Phinomenologie Teilhards anschliefen: Die
Zukunft des Menschen!. ,Das Problem der Zukunft des Menschen nimmt einen sehr
wichtigen Platz im Werke Pater Teilhard de Chardins ein. Bereits in seinen ersten
Aufsitzen des Jahres 1916 fehlt es nicht an Anspielungen darauf. Im Laufe der
folgenden Jahre gewinnen die Uberlegungen iiber die menschliche Zukunft an Weite
und Tiefe, um schliefllich zu der groflen Synthese der letzten Jahre seines Lebens zu
fihren. Ein Band seiner ,Werke‘ geniigt kaum, um die Texte zu fassen, die er der
Struktur der Zukunft gewidmet hat. Zweifellos hat Teilhard de Chardin diesem
Teil seines Werkes eine grofle Bedeutung beigemessen. Unmoglich, darin ein vor-
iibergehendes Interesse zu sehen. Man braucht nur die Schriften durchzublittern, die
er diesem Thema gewidmet hat, und es wird unmittelbar deutlich, wie sehr ihn dieses
Problem bedringte und mit welcher Ausdauer er daran gearbeitet hat, es zu 15sen,
in welchem Mafle die Vergangenheit und ihre Entdeckung auch in den Fortschritten

1 L’ Avenir de ' Homme, Oeuvres V, Paris 1959. Deutsch: Die Zukunft des Menschen, Olten
und Freiburg 1963, 407 S.





