
358 Adolf Haas 

seinen Ort im Rahmen des großen Kampfes zwischen den Geistern, zwischen Gott 
und seinem Widersacher haben34. Dann könnten die Exerzitien, die •Geistlichen 
Übungen", wieder jene existentielle Bedeutung im Leben der Menschen bekommen, 
die der hl. Ignatius ihnen zugedacht hat. Dann würde sich aber auch ergeben, daß 
nur der ein guter •Pater spiritualis", ein guter Exerzitienmeister sein kann, der 
selbst im •Dämonenkampf" seine •geistliche" Erfahrung gewonnen hat, der selbst 
über •Mächte und Gewalten" Sieger geblieben ist35. 

34 Vgl. H. Schlier, Mädite und Gewalten im Neuen Testament, Freiburg 1958; bes. 
Kap. III: Der Christ und die Mächte, S. 50 ff. 

35 Vgl. H. B a c h t, Seelenführung in der Krise, in H. B a c h t, Weltnähe oder Welt- 
distanz, Frankfurt am Main 1962, S. 87•113; H. B a c h t, Die frühmonastischen Grundlagen 
ignatianischer Frömmigkeit, in: Ignatius von Loyola, hrsg. von F. Wulf, bes.: Die Rolle 
des Exerzitienmeisters, S. 254 ff. 

Welt in Christus - Christus in Welt 

Darstellung und Deutung der geistlichen Lehre bei Teilhard de Chardin 

Von Adolf Haas SJ, Pullach bei München 

IV. 

Die Erscheinung des Christlichen I: •Christus in Welt" 

Zwei Grunderfahrungen 

Um die Erscheinung des Menschen in einem auf den Geist hin konvergenten Kos- 
mos vollkommen zu beschreiben, müßten wir an unsere bisherigen Darlegungen 
jetzt den bezeichnendsten Teil der Phänomenologie Teilhards anschließen: Die 
Zukunft des Menschen1. •Das Problem der Zukunft des Menschen nimmt einen sehr 
wichtigen Platz im Werke Pater Teilhard de Chardins ein. Bereits in seinen ersten 
Aufsätzen des Jahres 1916 fehlt es nicht an Anspielungen darauf. Im Laufe der 
folgenden Jahre gewinnen die Überlegungen über die menschliche Zukunft an Weite 
und Tiefe, um schließlich zu der großen Synthese der letzten Jahre seines Lebens zu 
führen. Ein Band seiner ,Werke' genügt kaum, um die Texte zu fassen, die er der 
Struktur der Zukunft gewidmet hat. Zweifellos hat Teilhard de Chardin diesem 
Teil seines Werkes eine große Bedeutung beigemessen. Unmöglich, darin ein vor- 
übergehendes Interesse zu sehen. Man braucht nur die Schriften durchzublättern, die 
er diesem Thema gewidmet hat, und es wird unmittelbar deutlich, wie sehr ihn dieses 
Problem bedrängte und mit welcher Ausdauer er daran gearbeitet hat, es zu lösen, 
in welchem Maße die Vergangenheit und ihre Entdeckung auch in den Fortschritten 

1 L'Avenir de l'Homme, Oeuvres V, Paris 1959. Deutsch: Die Zukunft des Menschen, Ölten 
und Freiburg 1963, 407 S. 



Welt in Christus • Christus in Welt 359 

der (seiner) Wissenschaft selbst wurzelnden Gründe aufgehört hatten (ihn) zu inter- 
essieren2 ... Es ist jedoch vielleicht dieser Aspekt seiner Weltschau, der auf den 
meisten Widerstand gestoßen ist und die meisten Kritiken hervorgerufen hat. 
Einige, die ihm mit Begeisterung bis zu der Schwelle dieser neuen Etappe seines 
Denkens gefolgt waren, fühlten sich plötzlich von Zweifeln und Zögern ergriffen. 
Da sie wünschten, sich nicht auf Abenteuer einzulassen, fragten sie sich, ob der Mann 
der Wissenschaft sich nicht damit zufriedengeben müßte, die vergangene und gegen- 
wärtige Wirklichkeit zu studieren. Dort zumindest steht man auf festem Boden. Es 
ist für uns schon so schwierig genug, jeden Apriorismus und jede Ausschweifung 
der Imagination bei der Experimentierung kontrollierbarer Tatsachen zu vermei- 
den! Wie sollen wir uns davor bewahren, wenn es um das geht, was nicht mehr 
überprüfbar ist? Müssen wir nicht, da die Erfahrung sich nicht auf die zukünftigen 
Dinge erstreckt, ihnen jeden wissenschaftlichen Charakter verweigern3?" 

Wie sehr diese Fragen angesichts der Zukunftsvisionen Teilhards sich bei den 
verschiedensten Vertretern der Wissenschaften einstellen, zeigt schon ein flüchtiger 
Blick in die Teilhard-Literatur. Wir wollen nur einige bezeichnende Stimmen zu 
Wort kommen lassen, ohne daß wir näher auf die Problematik eingehen können. 
Was gezeigt werden soll, ist nur dieses: alle Wissenschaften • angefangen von den 
Naturwissenschaften bis hin zur Theologie • geraten gegenüber diesen Visionen 
Teilhards in eine fast unlösbare Krise, aus der man nur herauszukommen scheint, 
indem man • aus jeweils verschiedenen Gründen • diese Utopie rundweg ablehnt. 
Denn wie H. U. v. Balthasar richtig bemerkt: •Teilhard ist zum Äußersten, Radikal- 
sten entschlossen. Es ist bei ihm nicht möglich auszuwählen. Ein einziges Prinzip 
beherrscht das gesamte Weltbild. Man kann mit ihm so wenig paktieren wie mit 
Buddha oder Johannes vom Kreuz oder Hegel oder Marx. Er ist eine Art Elementar- 
kraft, die kein Zauberlehrling dort eindämmt, wo er will4." Teilhards Wissenschaft 
•von der Zukunft des Menschen" trägt ohne Zweifel einen radikalen Entscheidungs- 
charakter, dessen Radikalität nicht mehr nur aus wissenschaftlichen Quellen fließt, 
sondern letztlich seine subjektive Leuchtkraft aus brennend-lebendiger, •mystischer" 
Glaubenserfahrung bezieht. Gelingt es uns nicht, diese innerste Quelle der Glaubens- 
erfahrung bei Teilhard aufzudecken, wird es auch nicht möglich sein, ein Verständnis 
für diesen wichtigsten Punkt der Teilhardschen Phänomenologie zu gewinnen. 
Teilhard hat zwar selbst in seiner autobiographischen Schrift •Le Coeur de la 
Matiere"5 diese Quellen aufgedeckt, die auch schon im früheren Schrifttum deutlich 
genug bemerkbar waren; aber es ist doch erstaunlich, wie verhältnismäßig selten 
man auf diese Quellen zurückgeht, um von hier aus die Schau Teilhards begreiflich 
zu machen. Um die Zukunft des •Phenomene Humain" zu beschreiben, bleibt uns 
also nichts anderes übrig, als die beiden •mystischen Grunderfahrungen" des jun- 
gen Teilhard (das Herz der Materie und das Herz Gottes) als konstruktiven Aus- 
gangspunkt zu nehmen. Es geht also im Grunde genommen um Teilhards kosmische 
Christusmystik, die wir in zwei Teilen darstellen wollen: 1. Christus in Welt • d. h. 
die Eingliederung des göttlichen Schöpfer-Wortes (LOGOS) und seiner heilbringen- 
den Menschheit (Gottmensch) in einen auf den Menschen hin konvergenten Kosmos. 
2. Welt in Christus • d. h. die Aufnahme, Vollendung der Welt in Christus und 
damit der Ansatzpunkt für Aussagen über das zukünftige Schicksal einer auf Christus 
zentrierten Schöpfung. Erst von dieser kosmischen Christologie her gewinnt die 
Zukunft von Mensch und Kosmos eine gewisse •Struktur", die aber streng genommen 

2 Brief vom 8. September 1935. 
3 N. M. W i 1 d i e r s im Vorwort zu •Die Zukunft des Menschen", 1963, S. 13 f. 
4 Die Spiritualität Teilhard de Chardins. In: Wort und Wahrheit XVIII (1963), S. 340. 
5 1950, also 5 Jahre vor seinem Tod. Noch unveröffentlicht. 



360 Adolf Haas 

nichts anderes ist, als die christologische Struktur einer doch auch wesentlich leib- 
haftigen Kirche Jesu Christi. Von dieser •Struktur" kann man also letztlich zuver- 
lässig nur im Raum des Christus-Ereignisses sprechen. Keiner wußte das so genau 
wie Teilhard selbst: •Das Universum vollendet sich in einer Synthese der Zentren, 
in vollkommener Übereinstimmung mit den Gesetzen der Vereinigung. Gott, Zen- 
trum der Zentren. In dieser endgültigen Schau gipfelt das christliche Dogma. • 
Das trifft so genau den Punkt Omega, daß ich gewiß niemals gewagt hätte, auf 
rationale Weise die Hypothese von Omega ins Auge zu fassen und zu formulieren, 
wenn ich nicht in meinem gläubigen Bewußtsein sein ideelles Bild vorgefunden 
hätte, ja noch mehr: seine lebendige Wirklichkeit6." 

Es ist klar, daß der Versuch, von den Einzeldisziplinen der Fachwissenschaften her 
den Blick in die Zukunft des Menschen zu gewinnen, absolut scheitern muß. So sagt 
der Basler Zoologe Adolf Portmann zu Teilhards •Le Milieu Divin": •Wir können 
dieses Werk nur hinnehmen. Die Analyse des Verstandes klärt hier nichts, ja sie 
zerstört eigentlich die Aussagen selbst7." Und dann das grundsätzliche Bedenken 
Portmanns: •Die schärfste Grenze gegenüber den Aussagen Teilhard de Chardins 
ziehe ich dort, wo ihn seine prophetische Schau zwingt, das Kommende als eine klare 
Konsequenz des Wissens darzustellen. Nicht als sei damit die Redlichkeit seiner 
Überzeugung bezweifelt • es erscheint mir aber gefährlich, daß seine Darstellungen 
so selten den Übertritt in die Zone der Unsicherheit auch nur andeuten. Nur ein Teil 
der Leser, an die sich diese Werke wenden, kann die nötigen Grenzziehungen aus 
eigenem Urteil vornehmen"." Und schließlich: •Wenn Teilhard de Chardin dann im 
selben Zusammenhang von dieser kommenden psychischen Entwicklung voraussagt, 
daß sie in einem kommenden geistigen Feld von .planetarer Sympathie' einen 
eigentlichen Heilswert entfalten werde • ,Valeur salvifique' ist sein Wort •, so 
sind wir wohl alle darüber einig, daß hier der Prophet dem Forscher die Feder aus 
der Hand genommen hat9." Nach dem Astronomen Joseph Meurers• ist •der Ver- 
such, die Wirklichkeit als Ganzes zu erklären, von vornherein zum Scheitern ver- 
urteilt". Schöpfung und Inkarnation setzen aber notwendigerweise voraus (und zie- 
hen als Folgerung nach sich) eine irgendwie geartete Einheit der Welt, auch wenn es 
eine •Ganzheit im Fragment" (Urs v. Balthasar) ist. Es zeigt sich auch in dieser 
grundlegenden Frage, daß von einzelwissenschaftlichen Gesichtspunkten her allein 
der Weltentwurf Teilhards nicht zu erreichen ist. Und zwar vor allem deshalb, weil 
seine Quellen in einer persönlichen Glaubenserfahrung liegen, die, durch eine 
lebenslange Reflexion durchleuchtet, in dieser rationalisierten (•wissenschaftlichen") 
Form dargeboten, auch für andere Menschen exemplarisch werden kann. Daß Glau- 
benserfahrung immer auch immanent ein Teil Welterfahrung ist und daß diese 
Welterfahrung rationalisierbar, wissenschaftlich durchleuchtbar ist und das Ergebnis 
solcher Durchleuchtung ein wirkliches Wissen bestimmter Art darstellt, sollte nicht 
bezweifelt werden. Ob solches Wissen aber von •unten" her allein erreichbar und 
verstehbar ist, kann man wohl mit Recht bezweifeln. Der Philosoph Karl Löwith ist 
ein Beispiel hierfür: •Daß Teilhards Entwurf eines Gesamtverlaufs der physischen 
Welt- und Menschengeschichte ein kühnes Unterfangen ist, das große Fragen stellt 
und weite Perspektiven eröffnet, indem es nach dem Menschen als solchem und im 
Ganzen des Seienden fragt, nach seiner Besonderheit auf dem Grunde der All- 
gemeinheit, wird nicht bestritten werden können. Eine vorurteilslose Untersuchung 
ist sein Werk aber nicht, vielmehr lebt es von einem einzigen, maßgebenden Vor- 
urteil ... Was immer man an Teilhards Sicht bestaunen und bezweifeln kann, er 

" Der Mensch im Kosmos, München 1959, S. 290. 
7 Der Pfeil des Humanen, Freiburg - München I960, S. 43. 
8 Ebda, S. 45. 
9 Ebda, S. 47 f. 
10 Die Sehnsucht nach dem verlorenen Weltbild. Verlockung und Gefahr der Thesen Teil- 

hard de Chardins. München 1963. S. 26. 



Welt in Christus • Christus in Welt 361 

hat auch der Philosophie Fenster ins Freie geöffnet, die sie nur zu ihrem eigenen 
Schaden wieder schließen kann11." Schließlich noch eine theologische Stimme: •Mo- 
dernist ist Teilhard sicher nicht, aber um so sicherer Progressist, da er für alles eine 
einzige Denkkategorie hat: Evolution, verstanden als Emporentwicklung, Progres- 
sion. ... Sagen wir es gleich: Evolution ist die ungünstigste Kategorie, um irgend 
etwas am Christlichen zu erklären... Das Unerträgliche an Teilhards Entwurf ist 
nun aber, daß er dieses Mysterium der sich vernichtigenden Liebe Gottes in seine 
biologische totale Krafthaushaltslehre (Energetik) hinein zu verrechnen unter- 
nimmt ... Wer in Gott also weiter nichts sieht als den erhöhten Konvergenzpunkt 
der Dinge, der deshalb aus den Forderungen der Dialektik (Totalität plus Per- 
sonalität usf.) konstruierbar ist, dessen Gott wird sich neben der inneren Konsequenz 
des atheistischen Materialismus als viel zu schwach erweisen, wie es bisher all diesen 
konstruierbaren Göttern ergangen ist, von denen doch der hegelsche unvergleichlich 
tiefsinniger durchgedacht war als der teilhardsche ... Bleiben wir unter Gott! Bauen 
wir keine Türme in den Himmel, auch nicht fromme, die sich dann doch als Babel- 
türme erweisen. Und wenn es auch schmerzt: Bleiben wir .geteilt' zwischen gott- 
gewollter Weltaufgabe und christlichem Gottanhangen! Vielleicht bringt uns dieser 
Schmerz weiter als das Siegesbewußtsein, die Einheit schon gefunden zu haben12." 

Das Bild (Le Tableau) 

In Anhang zu seinem autobiographischen Bericht über die Etappen seiner geisti- 
gen und geistlichen Entwicklung •Le Coeur de la Matiere" (1950) gibt Teilhard zwei 
Texte wieder, •die in besonderer Weise repräsentativ für jenen Zustand meines 
Geistes sind, in dem sich (während des Krieges) meine innere Schau endgültig 
gestaltete. Der erste dieser Texte (geschrieben unmittelbar vor dem Angriff auf 
Douaumont, im Oktober 1916) ist ein Fragment aus ,Trois histoires comme Ben- 
son'. Der zweite in seiner Ganzheit wiedergegeben, stammt vom Sommer 1919 
(geschrieben auf Jersey). Beide Texte drücken besser, als ich es heute vermöchte, den 
berauschenden Eindruck aus, den ich zu dieser Zeit beim Kontakt mit der Materie 
erfuhr." 

Der erste Text, für unsere Darlegung der wichtigste, hat die Überschrift •Le 
Tableau". In ihm erzählt ein •Freund", unter dem wir sicher Teilhard selbst zu 
verstehen haben, ein inneres Erlebnis (experience), das die Seele des •Freundes" 
ganz umprägte. Die Erzählung beginnt: •Mein Freund ist gestorben • er, der sein 
ganzes Leben aus einer heiligen Quelle trank. Sie entflammte in der Tiefe sein Herz. 
Sein Leib ist nun in der Erde verschwunden • vor Verdun. • Jetzt kann ich einige 
seiner Worte wiedergeben, durch die er mich in die intensive Schau einführte, die 
sein Leben erleuchtete und mit Frieden erfüllte." 

•Willst Du wissen, so sagte er mir, wie das mächtige und vielfältige Universum 
für mich die Gestalt des Christus angenommen hat? Das ist nach und nach geschehen; 
allerdings lassen sich so neugestaltende Intuitionen wie die folgende, schwer durch 
die Sprache im einzelnen wiedergeben. Ich kann Dir indessen einige der Erfahrun- 
gen erzählen, durch die an einem Tag das folgende Erlebnis in meine Seele ein- 
gebrochen ist, gleichsam als hebe sich ruckweise ein Vorhang." 

" Pierre Teilhard de Chardin. In: Philosophische Rundschau 10 (1962), Heft 3/4. 
12 H. U. v. B a 11 h a s a r, Die Spiritualität Teilhard de Chardins. In: Wort und Wahr- 

heit XVIII (1963), S. 339•350. 



362 Adolf Haas 

Nach diesen einleitenden Worten folgt die eigentliche Erzählung: •... In diesem 
Augenblick, so begann er, war mein Geist mit einer halb philosophischen, halb ästhe- 
tischen Frage beschäftigt. Vorausgesetzt, so dachte ich, Christus würde körperlich, 
vor mir, geruhen zu erscheinen • wie würde er aussehen? Wie wäre er ausge- 
stattet? Vor allem, was wäre seine Weise, sich spürbar (wahrnehmbar, sensiblement) 
in die Materie einzugliedern? Seine Art, sich von den Gegenständen rings herum 
abzuheben? ... Und irgend etwas betrübte mich, schockierte mich, ganz unbestimmt, 
beim Gedanken, der Leib des Herrn könnte sich im Schmuck der Erde (Welt) neben 
die Menge der niederen Körper (corps inferieurs) stellen, ohne daß diese durch 
irgendwelche wahrnehmbare Veränderungen die gewaltige Macht (Intensite) spüren 
und erkennen könnten, die sie streifte. 

Indessen blieb mein Blick unwillkürlich an einem Bild haften, das Christus mit 
seinem den Menschen dargebotenen Herzen darstellte. Es hing vor mir, an der Wand 
einer Kirche, in die ich mich zum Beten zurückgezogen hatte. Und während ich 
meinem Gedanken weiter nachging, konnte ich mir nicht vorstellen, wie es einem 
Künstler möglich sein könnte, die heilige Menschheit Jesu darzustellen, ohne ihr 
diese allzu präzis festgelegte Eigentümlichkeit (fixite trop precise) seines Leibes zu 
lassen, die ihn doch von allen anderen Menschen zu isolieren schien • ohne ihm also 
diesen allzu individuellen Ausdruck seiner Gestalt zu geben, die • vorausgesetzt, 
daß sie schön dargestellt wurde • doch von einer so besonderen Art war, daß sie 
alle anderen Darstellungsweisen (types) des Schönen ausschloß. 

Während ich bekümmert über diese Dinge nachdachte und das Bild betrachtete, 
setzte die Vision ein. In Wirklichkeit kann ich nicht sagen, wann sie tatsächlich 
begann, denn sie hatte schon eine gewisse Intensität erreicht, als ich sie bemerkte. 
Während ich also meinen Blick über das Bild wandern ließ, schien es mir plötzlich, 
als ob es sich auflösen würde. • Die Konturen des Bildes lösten sich auf, aber auf 
eine ganz eigenartige Weise, die sich nur schwer ausdrücken läßt. Als ich versuchte, 
den Umriß der Person Christi zu sehen, schien sie mir genau abgegrenzt. Wenn ich 
aber dann in meiner Anstrengung zu schauen nachließ, ging der ganze Saum der 
Gestalt Christi, die Falten seines Gewandes, die Strahlen seiner Haare, der Glanz 
seines Gesichtes sozusagen in allem übrigen auf (ohne jedoch darin zu verschwin- 
den) ... Die Grenzen, die Christus von der Umwelt trennten, verwandelten sich in 
eine vibrierende Schicht, in der alle unterscheidenden Grenzen ineinandergingen. • 
Es schien mir, daß die Umwandlung zuerst nur eine bestimmte Stelle des Bildrandes 
ergriff; und daß sie sich von dort aus weiterbewegte, um dann den ganzen Umriß zu 
beherrschen ... Schließlich entwickelte sich von diesem Augenblick an die Metamor- 
phose sehr schnell und ergriff alle Dinge. 

Zuerst bemerkte ich, daß die vibrierende Atmosphäre, die Christus umstrahlte, 
nicht mehr begrenzt war auf eine schmale Schicht um Ihn herum, daß sie vielmehr 
ins Unbegrenzte ausstrahlte. Von Zeit zu Zeit traten wie phosphoriszierende Strah- 
len auf, die ein fortwährendes Leuchten bis in die äußersten Sphären der Materie 
hinzogen • wie ein Geflecht von Adern oder ein Netz von Nerven, das mitten durch 
jede Substanz läuft. Das ganze Universum vibrierte. Und doch, als ich herumschaute 
und versuchte, die Gegenstände einen nach dem andern zu erkennen, fand ich sie 
immer noch genau so klar umrissen wie zuvor. 



Welt in Christus • Christus in Welt 363 

Diese ganze Bewegung schien aus Christus hervorzugehen • vor allem aus seinem 
Herzen. Als ich dann versuchte, den Strom bis zu seiner Quelle zurückzuverfolgen 
und darum mich wieder dem Bildnis zuwandte, stieg die Vision rapid ihrem Höhe- 
punkt zu . . ." 

Teilhard beschreibt nun in seiner Erzählung diesen Höhepunkt ausführlich. Wir 
geben eine gekürzte Zusammenfassung dieses Textes wieder13: •In einem unsag- 
baren Schillern strahlten auf dem unbewegten Gesicht Christi alle Farben und Lich- 
ter der Schönheit... Die unzähligen Nuancen der Hoheit wandelten gegenseitig 
ineinander und lösten sich in einer Harmonie auf, die mich vollkommen sättigte. 
Hinter dieser wandelnden Oberfläche strömte • gleichsam sie tragend und sie auf 
eine höhere Stufe der Schönheit hebend • die unmittelbare Schönheit Christi... 
Diese Schönheit habe ich aber mehr erahnt als wahrgenommen. Jedesmal wenn ich 
die Schicht der vordergründigen Schönheiten zu durchdringen suchte, kamen andere 
Schönheiten zum Vorschein, die ihrerseits wiederum die einzig-wahre Schönheit 
verschleierten, indem sie sie doch irgendwie erahnen und verlangen ließen14." 

Bei Teilhards Erzählungen im Stil Bensons ist schwer ersichtlich, was an eigent- 
licher Glaubenserfahrung zu Grunde liegt; das poetische Gewand verhindert fast 
vollständig konkrete Aussagen. Außerdem wissen wir aus einem Brief vom 20. 10. 
1916, daß er seine •Erzählungen" als •Phantasieprodukt" bezeichnet, •in das ich 
jedoch viel Persönliches gelegt habe"15. 

Um den persönlichen Erlebnis- und Erfahrungsgehalt vom literarischen •Phan- 
tasieprodukt"16 zu trennen, wird es wohl keinen anderen Weg geben, als den auto- 
biographischen Bericht •Le Coeur de la Matiere" (Das Herz der Materie, unveröffent- 
licht) zu befragen. Hier erhalten wir hinreichenden Aufschluß: Im Innenleben des 
jungen Teilhard stand ein zweifaches Ich, das heidnische (•ego paien") und das 
christliche (•ego chretien"). Das heidnische Ich mit seinem Naturgespür für die 
konkrete Fülle, das Greifbare und •Widerständige"17 war Teilhard als Natur- 
gabe mit in die Wiege gelegt worden. Das christliche Ich mit seinem •übernatür- 
lichen" Gespür für das Göttliche hat er von seiner tieffrommen Mutter empfan- 
gen (•suce avec le lait"). Mehr oder weniger unvermittelt standen beide Ich im jun- 
gen Teilhard nebeneinander und jedes kämpfte um den ganzen Besitz der Person. 
Das Problem einer Synthese wurde mit der Zeit immer drängender und brennender, 
denn keines der beiden Ich konnte seinen ganz in die Natur des jungen Teilhard 
eingewurzelten Anspruch aufgeben. Wie war aber eine organische Synthese dieser 
beiden so verschiedenen Pole möglich? Mußten sie nicht sich allmählich aufeinander 
zubewegen und schließlich irgendwie vereinigen und so das eine Zentrum, die eine 
Sonne des inneren Lebens, darstellen? Ein erster Schritt in diese Richtung war von 
Anfang an dargeboten durch den •Gott meiner Mutter": das fleischgewordene 
Wort. Durch die Menschheit Jesu vollzog sich ein erster Kontakt zwischen •den 

13 Nach L. B o r o s , Evolutionismus und Spiritualität. Ein Versuch über die •geistliche 
Lehre" Teilhard de Chardins. In: Der große Entschluß 1959/60, S. 255. 

14 Man ist versucht, hier an die geistlichen Erleuchtungen (Visionen) des hl. Ignatius in 
Manresa zu denken, wie er sie im •Pilgerbericht" selbst erzählt hat; oder an viele Stellen 
des •Geistlichen Tagebuches", obwohl beide Dokumente einen ganz anderen literarischen und 
•geistlichen" Charakter tragen als die weit mehr ästhetischen Schriften Teilhards. 

15 Entwurf und Entfaltung. Briefe aus den Jahren 1914•1919. Freiburg - München 1963, 
S. 163. 

16 Man wird diesen Ausdruck Teilhards wohl nicht allzu streng bewerten können, kennen 
wir doch die Scheu des geistlichen Menschen vor der Offenlegung seiner innersten Erfah- 
rungen. 

17 Sens naturel de la Plenitude, du Tangible et du Risistant. 



364 Adolf Haas 

beiden Hälften meines tieferen Wesens, der ,christlichen' und der .heidnischen'. • 
Aber ein Kontakt, in dem verschärft meine Schwierigkeit wieder auftauchte". An 
dieser Stelle bricht nun in der Geschichte des inneren Lebens von Teilhard ein 
letztes Zentrum auf, das endgültig die Pole verbinden und vereinigen sollte: das 
Herz Jesu. Freilich meint damit Teilhard nicht die •befremdend engstirnige" 
(etrangement limitee) Form der Herz-Jesu-Andacht, wie sie besonders in Frankreich 
in einer allerdings erstaunlich lebendigen Weise (etonnement vivace) gepflegt wurde 
und sich am Symbol eines meist höchst befremdend anatomisch genauen Herzen des 
Erlösers entzündete. Für Teilhard war das Herz Jesu gott-menschliches Strahlungs- 
zentrum, konkret, genau umschriebenes •Objekt" und doch von innen her •eine 
unglaubliche Strahlungskraft" (incroyable Energie de Rayonnement). •Im Zentrum 
von Jesus nicht mehr ein Purpur-Fleck, sondern ein Brennpunkt, der in seinen Glanz 
alle Konturen eintauchen ließ • zuerst die des Gottmenschen • und dann die aller 
Dinge um ihn herum." 

Hier haben wir also genau den Gehalt der teilhardschen Glaubenserfahrung vor 
uns. Daß es um eine wirkliche (vielleicht in einem etwas weiteren Sinn) mystische, 
das ganze Leben formende religiöse Erfahrung ging • daran läßt der autobiogra- 
phische Bericht keinerlei Zweifel aufkommen. Für Teilhard war die Christus-Begeg- 
nung eine heiß ersehnte innere Befreiung: •Etonnante liberation!" • •Erstaunliche 
Befreiung"! • so heißt es im autobiographischen Bericht (Manuskript S. 23). Und 
an der gleichen Stelle: •Es würde mir schwer fallen verständlich zu machen, in wel- 
cher Tiefe, mit welcher Tiefe, mit welcher Vehemenz und mit welcher Kontinuität 
(lange bevor sich in mir der Begriff des .Universellen-Christus' herausgebildet hatte) 
mein religiöses Leben vor dem Krieg sich unter dem Zeichen und der Bewunderung 
des so verstandenen Herzens Jesu entwickelte. Je mehr ich zu dieser Zeit zu beten 
suchte, um so mehr materialisierte sich' für mich Gott tief in einer gleichzeitig geist- 
lichen wie greifbaren Wirklichkeit, in der, ohne daß ich daran noch irgendwie zwei- 
feln konnte, die große Synthese sich auszuwirken begann, in der sich die ganze 
Bemühung meiner Existenz zusammenfaßte: die Synthese des Nach-Oben und des 
Nach-Vorn (l'En Haut et de l'En Avant). Eintauchen des Göttlichen in das Fleisch- 
liche. Und durch eine unvermeidliche Reaktion: Umwandlung (transfiguration ou 
transmutation) des Fleischlichen in eine unglaubliche Strahlungsenergie ..." 

Der Sinn für die Fülle (Sens de la Plenitude) 

Die zweite Grunderfahrung im Leben des jungen Teilhard, ohne deren Kenntnis 
man den späteren Teilhard nicht verstehen kann, wird im autobiographischen Bericht 
des fast Siebzigjährigen18 mit verschiedenen Namen belegt, die alle aber die eine 
Grunderfahrung meinen: Gespür für Fülle, Vollendung und Ganzheit19 und mit 
einer Anspielung auf einen paulinischen Begriff •sens pleromique". Wie wir aus 
einer Vorbemerkung zum 1. Teil ersehen können, müssen wir folgende Begriffs- 
entwicklungen annehmen: zuerst der •Sinn für Festigkeit, Beständigkeit" (Sens de 
la Consistance), dann der •Kosmische Sinn" (Sens Cosmique) und der •Sinn der 
Erde" (Sens de Terre), schließlich der •Sinn für das Menschliche" (Sens Humain) 
und der •Sinn des Christlichen" (Sens Christique). 

Der Sinn für Konsistenz, Festigkeit, Beständigkeit, verbunden mit einem Gespür 
für das Konkrete, Greifbare (le Tangible), war das erste Verlangen und die erste 
Freude des Kindes. Noch der alte Mann erinnert sich genau an diesen •goüt" für die 
Existenz irgendeiner wesentlichen Sache: •Soweit ich auch in meiner Kindheit zurück- 
gehe, nichts erscheint mir charakteristischer oder vertrauter in meinem inneren Ver- 

18 •Das Herz der Materie", 1950. 
" Sens de la Plenitude, de la Consummation et de la Completion. 



Welt in Christus • Christus in Welt 365 

halten als der Geschmack oder das unwiderstehliche Verlangen nach irgendwelchem 
.Einzigen', das genügt und notwendig ist20. Damit man sich ganz wohl fühle, damit 
man vollkommen glücklich sei, muß man wissen, daß ,etwas Wesentliches' existiert, 
zu dem alles übrige nur ein Beiwerk oder eine Verzierung bildet. Dies wissen und 
sich an dem Bewußtsein von dieser Existenz unendlich freuen: wahrlich, wenn es mir 
gelingt, mich im Laufe der Vergangenheit zu erkennen und mir selber zu folgen, so 
nur auf der Spur dieses besonderen Tons oder Farbtons oder besonderen Geschmacks, 
der (wenn man ihn einmal empfunden hat) unmöglich mit irgendeiner anderen 
Leidenschaft der Seele verwechselt werden kann • weder mit der Freude an der 
Erkenntnis, noch mit der Freude an der Entdeckung, noch mit der Freude am Schaf- 
fen, noch mit der Freude der Liebe •, nicht weil er sich so sehr davon unterscheidet, 
sondern weil er einer höheren Ordnung angehört als alle diese Regungen und weil 
er sie alle einschließt21." 

Der autobiographische Bericht zeigt uns auch, wie sich dieses Verlangen nach 
etwas Greifbarem und doch •Absoluten" in der kindlichen Welt Teilhards zu 
realisieren suchte: •Ich war sicher nicht mehr als sechs oder sieben Jahre alt, als ich 
mich bereits von der Materie angezogen fühlte • oder genauer, durch irgend etwas, 
das im Herzen der Materie .leuchtete'. In diesem Alter, wo andere Kinder, so stelle 
ich mir wenigstens vor, ihre ersten .Gefühle' für eine Person, oder für die Kunst, 
oder für die Religion erproben, war ich empfindsam, klug und sogar fromm. Das 
heißt unter den Ausstrahlungen meiner Mutter liebte ich das Jesuskind' (le petit 
Jesus) sehr. Aber in Wirklichkeit war mein wahrhaftes .Ich' anderswo. Um es zu 
entdecken, wäre es notwendig gewesen, mich zu beobachten, wie ich • immer geheim 
und ohne ein Wort zu sagen • ja ohne daran zu denken, daß man darüber irgend 
jemand etwas sagen könnte •, mich in die Betrachtung, in den Besitz, in die genuß- 
volle Existenz meines .Eisen-Gottes' (Dieu de Fer) zurückzog. • Eisen, sage ich 
sehr wohl. Und mit einzigartiger Genauigkeit sehe ich noch heute die Reihe meiner 
.Götzen' (idoles). Auf dem Feld fand ich eine Pflugschraube, die ich sorgfältig in 
einer Ecke des Hofes verbarg. In der Stadt, den sechseckigen Kopf einer Metall- 
säule ... Später waren es verschiedene Granatsplitter, die ich mit Liebe auf einem 
benachbarten Schießplatz sammelte... Heute muß ich lächeln, wenn ich an diese 
Kindereien zurückdenke. Gleichzeitig fühle ich mich aber genötigt, anzuerkennen, 
daß diese instinktive. Geste, mit der ich ein Stück Metall im eigentlichen Sinn 
anbetete, doch eine intensive Gabe und eine Folge von Forderungen in sich enthielt 
und zusammenfaßte, in deren Entfaltung mein ganzes geistiges Leben bestand. 
Warum aber ausgerechnet das Eisen? Und warum ein ganz bestimmtes Stück Eisen, 
denn es mußte möglichst fest und massiv sein, wenn nicht aus dem Grunde, daß für 
meine kindliche Erfahrung es auf der Erde nichts Härteres, nichts Schwereres, nichts 
Zäheres, nichts Dauerhafteres gab, als diese wunderbare Substanz, die in ihrer größt- 
möglichen Fülle erfaßt wurde... Die Festigkeit: das war ohne Zweifel für mich die 
grundlegende Eigenschaft des Seins. Wenn diese Eigenschaft frühzeitig verdrängt 
und in ihrer Entfaltung unfruchtbar gemacht wird, so vermute ich, dann ist es gerade 

80 Unique Süffisant et Unique Necessaire. 
21 Le Coeur de la Mattere, Note preliminaire, Manuskr. S. 2. 



366 Adolf Haas 

dieses frühe Erfassen des Absoluten unter der Form des Greifbaren (Tangible), aus 
dem durch ein Stehenbleiben auf der kindlichen Stufe (par nanisme) der Geizige • 
oder der .Sammler' (collectionneur) entsteht. In meinem Fall sollte sich jedoch die 
keimhafte Anlage in einer von der Vorsehung gelenkten Weise entfalten. Aber bis 
jetzt (und wohl auch bis ans Ende, wie ich spüre) hat dieser Primat des Unwandel- 
baren (Inalterable), das heißt des Unwiederholbaren (Irreversible) niemals aufge- 
hört, noch wird er je aufhören, unwiderruflich meine Vorliebe für das Notwendige 
(Necessaire), für das Allgemeine (General), für das .Natürliche', • im Gegensatz 
zum Kontingenten, zum Einzelnen (Particulier) und zum Künstlichen (Artificiel) zu 
bestimmen... Genau das also, was ich nach so vielen Jahren der Erfahrung und 
Überlegung in einem evolutiven Pol der Welt erahnen sollte! Aber es ist ein weiter 
Weg vom .Punkt Omega' bis zu einem Stück Eisen... Am eigenen Schaden mußte 
ich Schritt für Schritt lernen, daß die Festigkeit (Consistance), von der ich träumte, 
nicht eine Wirkung der .Substanz', sondern der .Konvergenz' ist. Welche leiden- 
schaftliche Verzweiflung ergriff das Kind (ich habe sie nicht vergessen), als es eines 
schönen Tages feststellte, daß es Risse bekam • und daß es rostete. .Quo tinea non 
corrumpit'.. ."22 

Wir können hier die weitere geistige und geistliche Entwicklung Teilhards nicht 
im einzelnen verfolgen. Das Kind suchte sich bald andere, geeignetere Gegenstände 
für seine leidenschaftliche Anhänglichkeit an das •Absolute unter der Form des 
Greifbaren": es entdeckte die Kristalle und schließlich die Welt der Steine; von 
hier aus war der Weg offen für einen Blick ins Universum, so daß nach dieser Ent- 
deckung Teilhard nichts mehr •schmeckte", wenn es nicht •die Dimensionen des Uni- 
versellen" hatte23. Der •Sinn für das Feste" (Sens de la Consistance) hatte sich in 
einen •Sinn für das Universelle, das Kosmische" und schließlich ganz allgemein in 
einen •Sinn des Ganzen" (Sens du Tout) gewandelt. Jetzt bildet sich auch der Begriff 
des •Weltstoffes" (l'Etoffe universelle) aus, der durch die Entdeckung der Evolution 
im Laufe der theologischen Studien in Hastings zu einer universellen Entwicklung 
des Kosmos und zu einer von Bergson mitbedingten, von ihm aber doch wesentlich 
verschiedenen •Schöpferischen Entwicklung" (Evolution Creatrice) ausgebaut wurde. 
Der Gipfel dieser geistigen Entwicklung ist dann die Entdeckung des Menschlichen, 
als der Spitze einer auf den Geist und das Personale hin konvergierenden Evolution, 
die in einem übergeordneten und doch in die Menschheitsentwicklung eingeordneten 
höchsten Zentrum ihren letzten Anziehungspunkt und ihre letzte Erfüllung findet: 
der universelle Christus (als Punkt Omega). Das Motto, das Teilhard über seine 
Schrift •Comment je crois"24 setzt, faßt alles kurz zusammen: 

•Ich glaube, daß das Universum eine Entwicklung ist. 
Ich glaube, daß die Entwicklung auf den Geist hin strebt. 
Ich glaube, daß der Geist, im Menschen, sich im Personalen vollendet. 
Ich glaube, daß das höchste Personale der Universelle-Christus ist." 

Wir sind am Endpunkt unserer Untersuchung angelangt, jenem Endpunkt, in 
dem sich die natürlich-mystische Grunderfahrung des •heidnischen Ich" Teilhards 

22 Le Coeur de la Mattere, Manuskript S. 3•4. 
23 Le Coeur de la Mattere, Manuskript S. 5. 
24 Peking, 28. 10. 1934, unveröffentlicht. 



Welt in Christus • Christus in Welt 367 

in einer konvergenten Entfaltung von erstaunlicher Konsequenz mit der übernatür- 
lich-mystischen Grunderfahrung des •christlichen Ich" Teilhards vereinigt hat. •Das 
.Eisenstück' der ersten Zeit ist seit langem vergessen. Aber an seiner Stelle, unter 
der Form des Punktes Omega, sehe ich jetzt die Festigkeit des Universums zusam- 
mengefaßt in einem einzigen, unzerstörbaren Zentrum, DAS ICH LIEBEN 
KANN"2*. 

L. Boros hat die Zusammenhänge gut erkannt, wenn er über die Vereinigung der 
beiden Grunderfahrungen Teilhards schreibt: •Versucht man diese zwei Früh- 
erfahrungen zusammen zu schauen, so erahnt man eine merkwürdig zusammen- 
gesetzte, aber für einen, der die Bedeutung der Herz-Jesu-Verehrungen erfaßt hat, 
nicht unnachvollziehbare Einstellung: ein totales Eingesenktsein des Personal-Gött- 
lichen ins Kosmisch-Fleischhafte. Wir finden das Ganze in den Aufzeichnungen Teil- 
hards, die er sieben Jahre vor seinem Tode während seiner Jahresexerzitien nieder- 
schrieb, auf eine wunderbar einfache Formel reduziert: ,Herz Jesu = Mitte Jesu = 
universelles Zentrum eines konvergierenden Kosmos.' Die Erfahrung vom Ein- 
gesenktsein des ganzen kosmischen Geschehens in die Wirklichkeit Christi ist der 
Schlüssel zum Denken Teilhard de Chardins26." 

Das Auftaudien Christi (LEmergence du Christ) 

Im Licht der eben beschriebenen Grunderfahrungen und ihrer Entfaltungen müs- 
sen wir nun das •Phenomene Chretien" • die Erscheinung des Christlichen oder 
einfach •das Christliche"27 zu deuten versuchen. Eine zweifache Komponente wird 
hier sichtbar: 1. Die Sicht von der konkreten Schöpfungsordnung und konkreten 
Heils geschickte her: Hier muß und kann Christus als Schöpfer in und durch sein 
erschaffendes Wort und zugleich als Erlöser einer in der Sünde gefallenen Schöpfung 
betrachtet werden. Das ewige, schöpferische WORT ist die seinsspendende, über- 
raumzeitliche Achse der raumzeitlichen Schöpfung. Ohne die •Inexistenz" (nach 
Scheeben) des schöpferischen WORTES in seiner aus dem Nichts durch seinen freien 
Liebeswillen geschaffenen Schöpfung ist der Kosmos und seine Entwicklung nicht zu 
denken. In einem evolutiven Kosmos, dessen Entwicklung aber wesentlich auf den 
Menschen hin tendiert, erscheint die Menschwerdung Gottes gleichsam als das •Auf- 
tauchen" des WORTES aus seiner immer schon anwesenden Inexistenz in der 
Schöpfung und als das Ergreifen eben jener Menschennatur, die der Logos selbst 
durch seinen schöpferischen Einfluß in der Evolution des Kosmos hervorgebracht hat. 
Eben das ewige WORT, das inexistente Achse der Schöpfung ist, nimmt die von ihm 
geschaffene Menschennatur an und erlöst dadurch die Menschheit und die ganze 
Welt. Ohne dieses menschgewordene WORT wären wir einfach schlechthin über- 
haupt nicht: •Per passionem et mortem meruit nobis ut essemus" • •Durch sein 
Leiden und seinen Tod verdiente er uns, daß wir seien" • sagt Petrus de Godoy 
(t 1677)28. Daß die Sinnrichtung der Menschwerdung des WORTES von der Schöp- 
fung her gesehen wird, daß also gleichsam die Logos-Achse der Schöpfung histo- 

25 Le Coeur de la Mauere, Manuskript S. 19. 
26 Evolutionismus und Spiritualität, in: Der Große Entschluß 1959/60, S. 255. 
27 Le Christique • New York, März 1955. Dieser Essay wurde also wenige Monate vor 

seinem Tod geschrieben und faßt nochmals alles in einem letzten Versuch der Klärung und 
Präzisierung seiner Schau zusammen. 

28 Zit. aus: F. Malmberg, Über den Gottmenschen. Quaestiones Disputatae 9, Frei- 
burg - Basel - Wien 1960, S. 19. 



368 Adolf Haas 

risch greifbar wird durch die Annahme der Menschennatur, die sie selbst schöpferisch 
hervorgebracht hat, daß dieses Ereignis gleichsam als ein •Auftauchen" (Emergence) 
des Schöpfungs-WORTES aus seiner Inexistenz in den Geschöpfen gesehen wird, 
dürfte theologisch absolut unbedenklich sein, so sehr uns dieser Begriff auch unge- 
wohnt sein mag, weil wir doch in vielen Dingen noch in einer statischen Schöpfungs- 
ordnung denken. Dieses Auftauchen hebt keineswegs die absolute Freiheit und 
Gnadenherrlichkeit Gottes bezüglich Schöpfung und Erlösung auf, so wenig wie die 
Inexistenz des Schöpfers in den Geschöpfen Gott und Geschöpf pantheistisch 
identifiziert. 

2. Von der Schöpfungsordnung her gesehen ist das Erscheinen Christi im Kosmos 
wie ein •Auftauchen" im Kosmos. Diese Sicht muß aber ergänzt werden durch die 
andere Sinnrichtung, in der die Menschwerdung Christi der große, universelle Ort 
oder Raum ist, in den die erlösungsbedürftige Schöpfung •eintaucht", um ihr letztes 
Ziel zu erreichen. Ja, das •Auftauchen" Christi in der Welt ist der Weg für das 
•Eintauchen" der erlösungsbedürftigen Welt in Christus. In diesem Sinn spricht 
Teilhard de Chardin vom •universellen Christus". Im folgenden handeln wir aber 
vorerst vom ersten Gesichtspunkt, dem •Auftauchen" Christi im Kosmos. 

Versuchen wir zuerst kurz die Gedanken wiederzugeben, die Teilhard in seiner 
Schrift •Le Christique" über das •Auftauchen des Christus" (L'Emergence du Christ) 
niedergelegt hat; hierbei geben wir nur die hier für unsere Betrachtung wichtigen 
Gedanken wieder: 

1. Wie sich die bisherige Sicht des Kosmos und des Menschen durch die Anerken- 
nung der •Co-Reflexion" in der Erscheinung des Menschen vollständig ändert, so 
ereignet sich eine ähnliche (•symmetrische" oder vielleicht sogar •komplementäre") 
Änderung auf der •mystischen Ebene der Erkenntnis" in unseren geistigen und 
emotionellen Perspektiven des Universums durch eine vertiefte Betrachtung der 
•Erscheinung des Christlichen". 

2. Das christliche Phänomen (Le Phenomene Chretien): Wie zu Beginn des Dar- 
winismus das Erscheinen des Menschen in der Eiszeit zu einer •Krise" geführt hat, 
so könnte auch in den vergleichend-religionswissenschaftlichen Studien die Ent- 
wicklung dazu führen, die Erscheinung des Christlichen zu relativieren • •dieses 
große Ereignis, das im Westen einmütig während fast 2000 Jahren als einmalig in 
der Weltgeschichte betrachtet wurde". Hören wir doch, was die Majorität von 
•intelligenten" Leuten sagt: •Das Christentum ist eine bemerkenswerte Art von 
Religion, ganz sicher; aber nur unter vielen anderen und nur für eine bestimmte 
Zeit." • Wie es nun im Fall des Menschen genügte, der Reflexion ihren Platz, ihre 
Funktion im evolutiven Weltganzen zuzuweisen, damit so das Menschliche (l'Hu- 
main) seinen Primat zurückgewann (freilich nicht mehr in der Mitte, sondern an der 
Spitze der Dinge) • so scheint auch das Christentum seinen führenden Platz, seine 
•axiale" Stellung unter den menschlichen Bemühungen wiederzugewinnen und zu 
befestigen, vorausgesetzt man schenke seiner außerordentlichen und kennzeichnenden 
Kraft der •pan-amorisation" (allumfassenden Liebeskraft) die nötige Aufmerk- 
samkeit. 

3. Die christliche Liebe (amour et charite): Gott und die Welt lieben • ist das 
nicht ein psychologisch absurder Akt? • so hört man besonders von Nicht-Christen 
einwerfen. Und ist eine All-Liebe (amour de tout et du Tout) nicht auch den Hindus 
und den persischen Religionen und vielen anderen vertraut • also weit davon ent- 
fernt, spezifisch christlich zu sein? 

Beweisen die Tatsachen aber nicht gerade das Gegenteil? a. Was man auch sagen 
mag, eine wahre Gottesliebe ist vollkommen möglich, sonst müßten sich von heute 
auf morgen alle Klöster und Kirchen leeren, und das Christentum würde unver- 



Welt in Christus • Christus in Welt 369 

meidlich auf den Nullpunkt zurückfallen, b. Diese Liebe hat gewiß im Christentum 
eine größere Kraft als sonst irgendwo. Denn sonst wäre schon längst • trotz aller 
Tugenden und aller Anziehungskraft der evangelischen Milde (douceur evangelique) 
• die Lehre von den Seligkeiten und dem Kreuz einem gewinnenderen Credo 
(Humanismus oder •Terrenismus") gewichen. Es ist unleugbar, daß das brennendste 
allgemeine Feuer der Liebe, das jemals auf der Erde erschien, hier und jetzt im 
Herzen der Kirche brennt. Tatsächlich erzeugt in diesem Moment kein religiöser 
Glaube eine höhere Glut, einen intensiveren Dynamismus der Vereinigung als das 
Christentum und besonders das katholische. Das ist auch rechtmäßig so; denn in 
keinem anderen Credo, sei es vergangen oder gegenwärtig, finden sich so wunderbar 
und wirksam die folgenden drei Eigenschaften des fleischgewordenen christlichen 
Gottes miteinander verbunden, um uns ganz anzuziehen und gefangen zu nehmen: 

A. Erfahrungsgemäße Greifbarkeit (Tangibility d'ordre experimental), infolge 
der historischen Eingliederung (durch Geburt) Jesu Christi in den Prozeß selbst der 
Evolution. 

B. Universelles Ausbreitungsvermögen (Expansibility d'Ordre universelle), aus- 
gehend vom Christus-Zentrum durch das Kräftespiel der Auferstehung (par jeu de 
resurrection). 

C. Organische Anziehungs- und Angleichungskraft (Pouvoir assimilateur d'ordre 
organique), welche die Ganzheit des Menschengeschlechtes in die Einheit eines 
einzigen •Leibes" potentiell eingliedert (integrant potentiellement). 

Anhand dieser drei Grundeigentümlichkeiten wollen wir im folgenden die Chri- 
stologie bei Teilhard näher beleuchten29. 

A. Erfahrungsgemäße Greifbarkeit: der historische Christus 
Es mag vielleicht der Eindruck entstehen, daß Teilhards Christus-Schau zu wenig 

vom historischen Christus weiß. Einer der häufigen Vorwürfe zielt in diese Richtung. 
Das genaue Studium seiner Schriften belehrt uns indes eines andern: Ausgangs- 
punkt und Zielpunkt ist der historische Christus, der sich durch Geburt aus Maria, 
durch Leben, Tod und Auferstehung in die Menschheit und einen evolutiven Kosmos 
eingegliedert hat. Mit Recht betont H. de Lubac, daß Teilhards Werk das eines 
Gläubigen ist, •der den Menschen seine Schau Christi vorlegt, eine sehr persönliche 
Schau, aber einzig die des Christus der Evangelien und der Kirche"30. Nichts wäre 
für Teilhard unerträglicher gewesen, als das Christusbild zu entstellen. •Ich halte 
an seiner Integrität fest, mehr als an den Farbtönen, die ich IHM gebe... Ich bin 
entschlossen, eher alles zu opfern, als die Integrität Christi in mir und um mich 
zu verletzen31." Bei einem Todesfall in der Familie verweist Teilhard in einem 
Brief32 auf •das einzige und große Gebet für solche Stunden ... das Gebet des Herrn 
am Kreuz: ,In Deine Hände empfehle ich meinen Geist'". Auch hier waltet die 
christologische Schau Teilhards, Christus als Schöpfer und Erlöser, aber immer ist es 
auch und vor allem der historische Christus der Evangelien Und des hl. Paulus und 
Johannes: 

•Ein Tod wie der meines Onkels erschüttert stets irgendwie die Vergangenheit 
einer ganzen Familie. Nachher ist nichts mehr genauso, wie es vorher war, weil der 
alte Rahmen unserer Erinnerungen und unserer irdischen Wohnstatt verdorben und 
zerbrochen ist: und darüber weinen wir oder sind niedergeschlagen. Ist es klug sich 

29 Wir behandeln hier Punkt A und B. Punkt C folgt in der nädisten Fortsetzung. 
80 H. d e L u b a c , La pensee religieuse du Pire Teilhard de Chardin, Paris 1962, S. 22. 

Im folgenden zitieren wir dieses Werk immer mit •Lubac". 
81 L u b a c , S. 22, Brief Teilhards vom 8.10. 1933. 
82 23.11.1916; In Entwurf und Entfaltung, Freiburg - München 1963, S. 177. 



370 Adolf Haas 

diesem Hang zu überlassen? Liegt hier nicht vielmehr eine von der göttlichen Vor- 
sehung gewollte Ökonomie des ganzen Lebens vor, die unsere Schiffe hinter uns ver- 
brennt und uns mit Hilfe ununterbrochener Lossagung (die ihren Sinn und ihre 
Süße hat, sobald man weiß, daß sie zu einer ewigen Wohnstatt führt, wo uns viele 
Plätze erwarten) vorwärtstreibt? Gewiß bringt dieser fortwährende Marsch nach 
vorwärts seine verdienstliche und notwendige Angst mit sich. Auch ich empfand sie 
in diesen Tagen ganz besonders • sei es wegen der Todesfälle in der Familie, die 
allmählich nur mehr so wenig von unserer Jugend übriglassen, sei es weil mir Nach- 
richten über neue Todesfälle von Freunden, die vor dem Feinde gefallen sind, klar- 
machen, wie unsicher auch mein Morgen ist. • Und ich hatte den Eindruck, das 
einzige und große Gebet für solche Stunden, in denen der Weg vor unseren Schritten 
dunkel wird, ist das Gebet des Herrn am Kreuze: ,In manus tuas commendo spiritum 
meum.' In die Hände, die das Brot gebrochen und zum Leben erweckt haben, die 
gesegnet und gestreichelt haben, die durchbohrt wurden; • in die Hände, die wie 
die unseren sind, von denen man nie sagen könnte, was sie aus dem Gegenstand 
machen werden, den sie halten, ob sie ihn zerbrechen oder ihn mit Sorgfalt behandeln 
werden, deren Launen jedoch, dessen sind wir sicher, voller Güte sind und nie so weit 
gehen werden, daß sie uns eifersüchtig nur für sich behalten wollen, in die sanften 
und kraftvollen Hände, die bis ins Innerste der Seele reichen • die bilden und 
schaffen •, diesen Händen, durch die eine so große Liebe strömt, seine Seele zu 
überlassen, tut gut, vor allem wenn man leidet oder Angst hat. Und es ist ein großes 
Glück und ein großes Verdienst, das zu tun." 

Auch wenn Teilhard in gläubiger Begeisterung von der •Diaphanie" des univer- 
sellen Christus spricht, bedeutet das nicht die Leugnung seiner •Epiphanie", sondern 
die notwendige Voraussetzung dieser Erscheinung. Denn wie könnte Christus in 
allen Dingen gesucht und gefunden werden, wenn er nicht erschienen wäre. Darum 
ist der historische Christus das strahlende Zentrum des •Göttlichen Bereiches", in das 
sich der Christ •mit ganzem Herzen hineinstürzen kann, ohne Gefahr zu laufen, eines 
Tages Monist zu werden... Zwar sieht sein empfindlich gewordenes Auge den 
Schöpfer und • wie wir bald sehen werden • noch mehr den Erlöser so sehr in die 
Dinge eingetaucht und in ihnen ausgedehnt, daß • wie sich die heilige Angela von 
Foligno ausdrückt • ,die Welt voll von Gott ist'. Aber diese Ausweitung hat in 
seinen Augen nur insofern Geltung, als das Licht, von dem ihm alles Übergossen 
erscheint, von einem historischen Brennpunkt (foyer historique) ausstrahlt und längs 
einer zuverlässig abgegrenzten überlieferten Achse (axe traditionnel solidement 
precis) übertragen wird. Der unermeßliche Zauber des Göttlichen Bereiches bezieht 
seine ganze konkrete Geltung schließlich von der gott-menschlichen Berührung, die 
sich in der Epiphanie Jesu offenbart hat. Nimmt man die historische Wirklichkeit 
Christi weg, dann wird die göttliche Gegenwart, die uns berauscht, allen andern 
Träumen der Metaphysik ähnlich: ungewiß, verschwommen, herkömmlich33." 

Der universelle Christus ist auch der Christ-König, geschaut in seiner vollendeten 
Fülle. Am 29. 10. 1943 notiert Teilhard in Peking: •Morgen meine Messe darbrin- 
gen, damit der Christ-König sich ausweite in den universellen Christus34." Während 
des Krieges schreibt Teilhard in einem Brief (30. 7. 1918): •Es gibt noch ein Gebet, 
das ich jetzt gern spreche, weil es das gut zusammenfaßt, was ich meine: Jesus, sis 
mihi mundus versus' (Jesus, sei mir die wahre Welt). Möge alles Erlesene, das es 
auf der Welt gibt, Dein Einfluß auf mich sein, o Jesus, und möge es durch mein 
Bemühen immer mehr Du werden35." Und in einem anderen Brief vom 10. 1. 1926 

33 Der Göttliche Bereich, S. 132 ff. "Lubac, S. 86, Anmerkung 5. 



Welt in Christus • Christus in Welt 371 

heißt es: •Wenn ich aufhören würde, für mich ganz verrückt an die Beseelung aller 
Dinge durch Unseren Herrn zu glauben..., würde die Welt, die mich bisher getragen 
hat, mich verschlingen oder mich ausreißen oder, ganz einfach, sie würde zwischen 
meinen Fingern in Staub zerfallen36." 

Es ist eine böse Verkennung der wirklichen Sachlage und eine Verdrehung dessen, 
was Teilhard ein Leben lang praktiziert und gelehrt hat, wenn man ihm vorwirft, 
er habe alles Christliche in seinen Evolutionismus hinein verrechnet. Es ist gerade 
umgekehrt: die Welt des •heidnischen Ich" Teilhards wächst immer mehr hinein in 
das Christusgeheimnis des •christlichen Ich" Teilhards, so daß er schließlich Welt 
nicht mehr ohne Christus begreifen kann; freilich ist diese Welt • auch wenn es sich 
noch nicht überall herumgesprochen haben sollte • unabdingbar eine evolutive 
Welt, aber das Evolutive an ihr verkleinert nicht das Christusmysterium, sondern 
bringt es dem Menschen unserer Zeit erst richtig nahe. 

Es ist schließlich auch gerade das Kreuz Christi, welches das auf den historischen 
Christus gegründete Christentum kennzeichnet: •Um unsere Liebe zu gewinnen und 
unseren Glauben zu festigen, enthüllt das Christentum den Augen und Herzen über- 
dies die packende und unerforschliche Wirklichkeit des geschichtlichen Christus. In 
Christus verbirgt sich unter dem vorbildlichen Leben eines Einzelmenschen das 
folgende geheimnisvolle Drama: Der Herr der Welt führt als Element der Welt 
nicht nur das Leben eines Elementes, sondern darüber hinaus auch noch das ganze 
Leben des Universums, das Er auf seine Schultern nehmen und sich angleichen will, 
indem Er es selbst auskostet. Schließlich bedeutet das Christentum unserem Durst nach 
Glück gerade durch den Kreuzestod dieses anbetungswürdigen Wesens, daß das Ziel 
der Schöpfung nicht in den zeitlichen Bezirken der sichtbaren Welt zu suchen ist; die 
von unserer Treue erwartete Anstrengung wird sich erst vollenden, wenn wir selbst 
und alles, was uns umgibt, vollständig umgestaltet sind37." 

Der Christus, der gestorben und auferstanden ist, ist auch die Mitte seines wach- 
senden Corpus mysticum: •Wer ist der tätige Mittelpunkt, das lebendige Band, die 
ordnende Seele des Pieromas? Wieder ruft es uns Paulus mit seiner machtvollen 
Stimme zu. Jener ist es, in Dem alles sich vereinigt und erfüllt • jener, von Dem 
das ganze Gebäude der Schöpfung seine Festigkeit bezieht • Christus, Der gestor- 
ben und auferstanden ist, ,qui replet omnia', ,in quo omnia constant'38. Der univer- 
selle Christus ist aber zugleich auch der Richter: •Die Geschichte des Reiches Gottes 
ist die Geschichte einer Vereinigung. Der totale Göttliche Bereich wird durch das 
Einverleiben aller auserwählten Geister in Jesus Christus gebildet. Aber wer ,aus- 
erwählt' sagt, denkt an Wahl und Auslese. Man verstünde also das universelle Wir- 
ken Jesu nicht christlich genug, wenn man Ihn bloß als Mittelpunkt der Anziehung 
und der Beseligung betrachtete. Gerade weil er Jener ist, der vereinigt, ist Er auch 
Jener, der siebt und trennt und richtet. Es ist im Evangelium vom guten Korn, von 
den Schafen, von der Rechten des Menschensohnes, vom Saal des Hochzeitsmahles 
und vom Feuer die Rede, das in Freude entzündet. Doch das Evangelium nennt auch 
die Spreu, die Böcke, die Linke des Richters, die verschlossene Tür und die Finsternis 
draußen. Den Flammen, die in der Liebe vereinigen, steht das Feuer gegenüber, das 
absondert und zugrunde richtet. Der vollständige Vorgang, aus dem die neue Erde 
stufenweise hervorgeht, besteht also in einer Eingliederung, die von einer Aus- 
sonderung begleitet ist" (Der göttliche Bereich, S. 180 f.). 

35 Entwurf und Entfaltung, S. 270. 37 Der Göttlidie Bereidi, S. 111. 
36 L u b a c , S. 92, Anmerkung 6. 38 Der Göttliche Bereich, S. 142. 



372 Adolf Haas 

B. Universelles Ausbreitungsvermögen: der universelle Christus 

Für Teilhard ist Christus immer der Schöpfer und Erlöser, der •für uns Menschen 
und um unseres Heiles willen" aus Maria geboren wurde, lebte, am Kreuze starb 
und glorreich auferstand, zum Vater heimkehrte, den Heiligen Geist sandte und in 
seiner mystischen, realen Gegenwart durch die Kirche in der Menschheit die Schöp- 
fung zum Dreieinigen Gott zurückführt, der am Ende aller Tage kommen wird zu 
richten die Lebendigen und die Toten. Zugleich ist dieser Christus aber das Ewige 
WORT, durch das alles geworden ist und ohne das überhaupt nichts irgendwelchen 
Bestand haben wird • bis ans Ende aller Zeiten. Das alles zusammengenommen in 
einer universellen Schau des Mysteriums Christi, das ist nicht nur der •auf die 
Evangelien reduzierte Jesus", sondern der Universelle-Christus, der unaufhebbar 
auch der Jesus der Evangelien ist. 

Dieser Jesus der Evangelien ist zugleich das Ewige Wort. Das ist vor allem die 
universelle Dimension dieses Jesus, in dem uns der Schöpfer Himmels und der Erde 
historisch greifbar geworden ist. Nicht als ob seine Menschheit, seine geschichtliche 
Erscheinung kosmisch ausgedehnt werden müßte, was gerade wieder die von Teil- 
hard so eindeutig betonte •Greifbarkeit" Jesu auslöschen würde. Nein, dieses 
•historische Feuer" strahlt • infolge der Gottheit des WORTES • in alle kosmi- 
schen Bezirke aus, weshalb Jesus als das strahlende Zentrum des Kosmos angesehen 
werden muß. In diesem Sinn fragt schon Origenes in seinem Johanneskommentar, 
ob der •Erstgeborene aller Schöpfung" eine Beziehung zur stofflichen Schöpfung 
habe, ja in welchem Sinn er •Welt" sein könne: •Du fragst, ob der ,Erstgeborene 
aller Schöpfung' einer der Bezeichnungen nach auch ,Welt' sein könne. Tatsächlich 
ist Er ,Welt' in hervorragendem Sinn, insofern Er .Weisheit' ist, die reichhaltige. 
Da nämlich in Ihm die Worte (der Sinn) von allem sind, denen entsprechend alles 
entstand, was Gott in ,Weisheit' schuf • nach dem Wort des Propheten: .Alles 
schufst Du in Weisheit' (Ps 103, 24) •, so dürfte er selbst auch ,Welt' sein. Und zwar 
eine Welt, die im selben Maß vielfältiger ist als die sinnlich wahrnehmbare Welt, 
und im gleichen Grad verschieden von ihr, als das allen Stoffes bare Wort des 
ganzen Kosmos anders ist als die stoffliche Welt. Der Stoff empfängt ja seine For- 
men nicht vom Stoff, sondern von der Teilhabe am Wort und an der Weisheit, die 
ihn ordnen39." Das Gott-Suchen und Gott-Finden in allen Dingen darf durchaus 
christologisch verstanden werden, denn das menschgewordene WORT ist der schöpfe- 
rische Urgrund aller Dinge. In Jesus Christus steht dieser Schöpfer aller Dinge 
historisch greifbar vor uns. Darum kann Origenes auch sagen. •Jesus ist überall. Er 
durchdringt das All (Universum), und wir dürfen Ihn uns nicht mehr in jener Ein- 
geschränktheit vorstellen, die Er aus Liebe zu uns angenommen hat, auch nicht in 
jene Grenzen eingefangen, in die ihn dieser dem unseren so ähnliche Leib einschloß, 
den er während seines Lebens auf der Erde unter uns hat annehmen wollen und 
der Ihn gleichsam zum Gefangenen des Ortes machte40." Und der heilige Abt Pa- 
schasius Radbert schreibt im 9. Jahrhundert in seinem Matthäus-Kommentar: •Es 
ist unsinnig, Ihn an einem kleinen oder verborgenen Ort zu suchen, Der doch alle 
Dinge erfüllt und Der einst das Universum umstürzen und jedes einzelne Ding 
durchleuchten wird41." Origenes wagt sogar den Gedanken, daß •vielleicht" das 
ganze kreatürliche Universum in irgendeiner Weise zum •Leib Christi" gehöre: 

39 Origenes, Das Evangelium nach Johannes. Übers, und eingeführt von R. G ö g 1 e r , 
Einsiedeln - Zürich - Köln 1959, S. 122. 
der Ihn gleichsam zum Gefangenen des Ortes machte40." Und der heilige Abt Pa- 

40 Origenes, Peri Archon, 1. II, c. 11, n. 6 (Ed. Koetschau, pp. 190•191; Migne, PC, 
11, 246; L u b a c, S. 85; vgl. H. U. v. Balthasar, Origenes. Geist und Feuer. Salzburg 
1938, S. 210). 

41 PL., 120, 814 BC; Lubac, S. 84. 



Welt in Christus • Christus in Welt 373 

•Christus, dessen Leib das ganze Menschengeschlecht, vielleicht noch mehr das ganze 
geschaffene Universum ist.. .42" 

Einer immer größer, herrlicher und beängstigender sich dem Menschen unserer 
Tage offenbarenden Welt, möchte Teilhard den •Christus semper major", den 
•Je immer schon größeren Christus" entgegenstellen, denn •wir können Christus 
nicht weiterlieben, ohne Ihn immer mehr zu entdecken"43. Es ist also gerade die 
göttliche •Dimension" in Christus, die Dimension des menschgewordenen Schöpfers, 
die Teilhard in brennender Liebe zur Schöpfung und zu seinem Schöpfer immer 
größer und eindringlicher herausstellen will, so daß er sagen konnte: •Christus 
immer größer als alles zu sehen, das ist genau die einzige Sache, die man mir vor- 
werfen könnte44." In einer Zeit, in der sich immer mehr die natürlichen Geheimnisse 
der unbelebten und der belebten Materie enthüllen und den Geist des Menschen 
selbst über die Grenzen des anschaulich Faßbaren erfüllen, spüren wir in Teilhard 
eine eindringliche, schicksalhafte Berufung, der er • wie er bis zum Schluß immer 
wieder betonte • keinen Augenblick seines Lebens widerstehen konnte: die Ver- 
christlichung der Materie. Der universelle Christus als der menschgewordene Schöp- 
fer des Alls umfängt je schon immer alle sich unseren staunenden Augen immer 
mehr enthüllenden Dimensionen der Welt-Materie: die immer größer und bedrän- 
gender werdende Materie ist umfangen und überragt von dem •Christus semper 
major". Und zwar muß die christliche Dimension der ständig wachsenden Größe der 
Materie nicht immer je nachgetragen werden, sondern alles Anwachsen der Materie 
ist immer schon durch den Schöpfer der Materie überholt. 

•Wir werden von der hartnäckigen Illusion beherrscht, das Feuer, dieses Seins- 
prinzip, gehe aus den Tiefen der Erde hervor, und seine Flamme entzünde sich fort- 
schreitend entlang dem leuchtenden Kielwasser des Lebens. Du hast mir, Herr, die 
Gnade gegeben zu begreifen, daß diese Sicht falsch ist und daß ich sie, um Dich 
wahrzunehmen, umkehren müsse. Am Anfang stand die erkennende, liebende und 
tätige Macht. Am Anfang stand das Wort, das in souveräner Weise fähig ist, sich 
jede Materie, die entsteht, zu unterwerfen und sie zu kneten. Am Anfang stand nicht 
die Kälte und die Finsternis; am Anfang stand das Feuer. Das ist die Wahrheit. So 
bricht also nicht aus unserer Nacht nach und nach das Licht hervor, vielmehr räumt 
das präexistente Licht geduldig und unfehlbar unsere Dunkelheiten aus. Wir andern, 
die Kreaturen, wir sind aus uns selbst das Dunkle und das Leere. Du bist, mein 
Gott, der Grund selbst und die Festigkeit des ewigen Milieus ohne Dauer und Raum, 
in das schrittweise unser Universum emergiert und in dem es sich vollendet, indem 
es die Grenzen verliert, durch die es uns so groß erscheint. Alles ist Sein, es gibt 
überall nur Sein außerhalb der Zerstückelung der Kreaturen und des Gegensatzes 
ihrer Atome. Brennender Geist, personales und urgründliches Feuer, wirklicher 
Zielpunkt einer tausendfach schöneren und begehrenswerteren Vereinigung als die 
von irgendeinem Pantheismus vorgestellte zerstörerische Verschmelzung, würdige 
Dich auch diesmal wieder, auf die gebrechliche Schicht neuer Materie, mit der sich 
heute die Welt umgeben wird, herabzusteigen, um ihr eine Seele zu geben. Ich weiß: 

a 0 r i g e n e s , Opera Omnia. C. H. E. Lommartsch, Berlin 1831•1848, Tom. XI, 1841, 
Selecta in Psalmos, Homilia II, 1, S. 169; zu dem Wort •fortassis" im obigen Text ist zu 
bemerken, daß Origenes mit dem Wort •vielleicht", •wohl" etc. fast immer seine eigene, 
meist vertiefende Interpretation einführt. Es ist also auch im obigen Text nicht so abschwä- 
chend wie das deutsche •vielleicht" gemeint. 

43 Die Zukunft des Menschen, Ölten - Freiburg 1963, S. 51. 
44 Lubac, S. 91. 



374 Adolf Haas 

Wir können die geringste Deiner Gebärden weder vorschreiben noch vorwegnehmen. 
Von Dir kommen alle Initiativen, angefangen bei der meines Gebetes. Funkelndes 
Wort, brennende Macht, Du, der Du das Viele knetest, um ihm Dein Leben einzu- 
hauchen, senke, ich bitte Dich, auf uns Deine mächtigen Hände, Deine zuvorkom- 
menden Hände, Deine allgegenwärtigen Hände herab, diese Hände, die nicht hier 
oder dort berühren (wie es eine menschliche Hand tun würde), die vielmehr in die 
Tiefe und in die gegenwärtige und vergangene Universalität der Dinge sich hinein- 
begeben und uns gleichzeitig durch all das erreichen, was es in uns und um uns 
herum an Umfassendstem und Innerlichstem gibt45." 

Eine universelle Dimension des Jesus der Evangelien ergibt sich aber nicht nur 
aus der Tatsache, daß er das Ewige WORT aller Schöpfung ist. Das neue Verständ- 
nis des Menschlichen, wie es Teilhard in immer wieder neuem Anlauf zu klären ver- 
suchte, hat vor allem die kosmischen Dimensionen des •Phenomene Humain" ein- 
dringlich herausgestellt. Das Menschliche ist der Sinn und die dynamische Spitze 
einer kosmischen Universalgeschichte. Der Mensch ist Zentrum der Perspektive und 
der Konstruktion des Komsos. Alle diese Erkenntnisse müssen wir nun im eminenten 
Sinn auf die Menschennatur Christi anwenden, die selbstverständlich in höchstem 
Maße all das besitzt, was Menschlichem wesenseigen ist. Auch von Christi Mensch- 
heit müssen wir • unbeschadet ihrer individuellen Sonderheit und Geschichtlichkeit 
• sagen, daß sie in höchstem Maß die kosmischen Dimensionen der Entwicklungs- 
geschichte des Universums auf den Menschen hin umspannt, daß gerade die Mensch- 
heit Jesu Sinn- und Zielgestalt des Kosmos ist, daß sie in hervorragender und 
einzigartiger Weise Zentrum aller geistigen Perspektiven und konstruktiven Ent- 
faltung des Kosmos ist. Nimmt man noch die übernatürliche Wirklichkeit hinzu, 
wonach diese Menschennatur Jesu unser eigentlicher Heilsweg ist (•caro cardo 
salutis", •das Fleisch Angelpunkt des Heils", Tertullian), also universelle Heils- 
bedeutung hat, daß ferner diese Menschennatur Christi ganz in die Verfügungsmacht 
der Person des Ewigen WORTES genommen ist, daß also eine göttliche Person diese 
Menschennatur als die Seinige besitzt • dann ist die Aussage vom •Universellen 
Christus" nicht nur erlaubt, sondern sogar erfordert. 

Freilich würde man trotz der Hereinnahme der übernatürlichen Bestimmungen in 
dieses universelle Christusbild den •Universellen Christus" bei Teilhard nicht voll- 
gültig verstehen können, wenn man nicht das kosmische Menschenbild vor Augen 
hat, das Teilhard immer wieder zu entwerfen versucht hat. Viele Aussagen, die wie 
eine Ausweitung der historischen Menschheit Jesu in kosmische Dimensionen aus- 
sehen und die eine Allgegenwart der Menschheit Jesu nahelegen könnten, sind 
tatsächlich in dieser Richtung mißverständlich, wenn man nicht die schon rein natür- 
lich gegebenen kosmischen Dimensionen des Menschseins überhaupt berücksichtigt. 
Darum haben wir in unserer Darlegung der geistlichen Lehre bei Teilhard so aus- 
führlich die Erscheinung des Menschen und die universellen Dimensionen des 
Menschseins als die unumgängliche Voraussetzung für das Verständnis der Christo- 
logie bei Teilhard behandelt. Die Universalität der Menschheit Jesu ist nichts 
anderes als die in eminenter Weise in geschichtlicher Gestalt sich offenbarende 
Menschennatur überhaupt und zwar in ihren durch die Erkenntnisse der Neuzeit 

45 Teilhard de Chardin, Lobgesang des Alls, Ölten und Freiburg 1964, S. 17•19. 
46 Die Zukunft des Menschen, S. 128. 



Welt in Christus • Christus in Welt 375 

gewonnenen kosmischen Dimensionen, die unaufhebbar in die Evolution dieses 
Kosmos eingezeichnet sind. Die Menschwerdung des WORTES erscheint nun aber 
auch nicht in einer für sie völlig beliebigen Situation, sondern in einem auf den 
Menschen hin konvergierenden Kosmos, also in einer Kosmogenese, deren Ziel die 
Anthropogenese ist; und diese Anthropogenese selbst wieder hat eine konvergente 
Struktur, die letztlich auf einen endgültigen Konvergenzpunkt, einen Treffpunkt 
aller personalen Entfaltungslinien hinzustreben scheint (den Punkt Omega). 

Wie man diese Dinge nun im einzelnen auch sehen mag, wir werden unsere Sicht 
des Menschseins und Menschwerdens in einem evolutiv-konvergenten Kosmos in 
Zusammenhang bringen müssen mit der Menschwerdung Gottes, in der Er einer aus 
uns geworden ist. Ist Er Mensch wie wir geworden, dann ist Er wie wir in seinem 
Menschsein in die kosmische Universalgeschichte eingegliedert, aus der wir ohne 
Verlust unseres Menschseins nicht herausspringen können. Dann ist Er aber auch wie 
wir in die Konvergenzbewegungen der Menschheit eingefügt, ja in Ihm erhält 
vielleicht gerade diese natürliche Geschichte des Kosmos ihren letzten Sinn. Das heißt • 
aber: in der Menschwerdung des WORTES erhält diese kosmische Geschichte ihre 
endgültige christologische Bestimmung und Struktur • aber auch die Menschheit 
Christi erhält durch die Anthropogenese die Struktur unseres Menschseins. Teilhard 
stellt darum fest: •Im engen, zerstückelten und statischen Kosmos, in den sich unsere 
Väter gestellt glaubten, wurde Christus selbstverständlich ebensosehr wie heute 
von den Gläubigen ,gelebt' und geliebt als Derjenige, von Dem alles abhängt und 
in Dem das Universum ,seinen Bestand findet'. Doch vor der Vernunft ließ sich diese 
christologische Funktion nicht leicht rechtfertigen • zumindest wenn man versuchte, 
sie in einem organischen und vollen Sinn zu nehmen. So versuchte das christliche 
Denken auch nicht ausdrücklich, sie irgendeiner bestimmten kosmischen Ordnung 
einzugliedern. In diesen Zeiten wurde das Königtum Christi gern in den Termini 
juristischer Herrschaft ausgesagt; oder man gab sich damit zufrieden, daß es in den 
der Erfahrung unzugänglichen und außerkosmischen Bereichen des .Übernatürlichen' 
triumphierte. Die Theologie schien alles in allem nicht auf die Idee zu kommen, daß 
nicht jede Form von Universum mit der Idee einer Inkarnation ,mitmöglich' sei. • 
Mit dem Auftreten dagegen der Raum-Zeit (wie wir sie definiert haben) wird zwi- 
schen den beiden Bereichen der Erfahrung und des Glaubens eine harmonische und 
fruchtbare Verbindung bewirkt. Einerseits findet Christus, nämlich in einem Uni- 
versum .konischer' Struktur einen bereitstehenden Platz (die Spitze!), an dem Er sich 
einfügen und von dem aus Er auf alle Zeiten und alles Seiende ausstrahlen kann. 
Und anderseits beschränkt sich dank der genetischen Linien, die auf allen Stufen der 
Zeit und des Raums zwischen den Elementen einer konvergierenden Welt verlaufen, 
der christliche Einfluß keineswegs auf die geheimnisvollen Bezirke der ,Gnade', viel- 
mehr breitet er sich durch die ganze Masse der in Bewegung befindlichen Natur aus 
und durchdringt sie. In einer solchen Welt kann Christus den Geist nicht heiligen, 
ohne (wie schon die griechischen Kirchenväter erahnten) die Totalität der Materie 
zu erleben und zu erlösen. Christus ist hier wirklich entsprechend den christlichen 
Forderungen universalisiert • und sein Kreuz wird (in Übereinstimmung mit dem 
tiefsten Sehnen unseres Zeitalters) zum Symbol, zum Weg, zur eigentlichen Gebärde 
des Fortschritts."46 




