358 Adolf Haas

seinen Ort im Rahmen des grolen Kampfes zwischen den Geistern, zwischen Gott
und seinem Widersacher haben®4. Dann kénnten die Exerzitien, die ,Geistlichen
Ubungen®, wieder jene existentielle Bedeutung im Leben der Menschen bekommen,
die der hl. Ignatius ihnen zugedacht hat. Dann wiirde sich aber auch ergeben, daf§
nur der cin guter ,Pater spiritualis“, ein guter Exerzitienmeister sein kann, der
selbst im ,Ddmonenkampf“ seine ,geistliche* Erfahrung gewonnen hat, der selbst
tiber ,Machte und Gewalten“ Sieger geblieben ist35.

% Vgl. H. Schlier, Machte und Gewalten im Neuen Testament, Freiburg 1958; bes.
Kap. III: Der Christ und die Midhte, S. 50 ff.

3 Vgl. H. Bacht, Seelenfiihrung in der Krise, in H. Bacht, Weltnihe oder Welt-
distanz, Frankfurt am Main 1962, S. 87—118; H. Ba ch t, Die frihmonastischen Grundlagen
ignatianischer Frommigkeit, in: Ignatius von Loyola, hrsg. von F. Wulf, bes.: Die Rolle
des Exerzitienmeisters, S. 254 ff.

Welt in Christus - Christus in Welt
Darstellung und Deutung der geistlichen Lehre bei Teilhard de Chardin
Von Adolf Haas SJ, Pullach bei Miinchen
Iv.

Die Erscheinung des Christlichen I: ,Christus in elt“
Zwei Grunderfahrungen

Um die Erscheinung des Menschen in einem auf den Geist hin konvergenten Kos-
mos vollkommen zu beschreiben, miifiten wir an unsere bisherigen Darlegungen
jetzt den bezeichnendsten Teil der Phinomenologie Teilhards anschliefen: Die
Zukunft des Menschen!. ,Das Problem der Zukunft des Menschen nimmt einen sehr
wichtigen Platz im Werke Pater Teilhard de Chardins ein. Bereits in seinen ersten
Aufsitzen des Jahres 1916 fehlt es nicht an Anspielungen darauf. Im Laufe der
folgenden Jahre gewinnen die Uberlegungen iiber die menschliche Zukunft an Weite
und Tiefe, um schliefllich zu der groflen Synthese der letzten Jahre seines Lebens zu
fihren. Ein Band seiner ,Werke‘ geniigt kaum, um die Texte zu fassen, die er der
Struktur der Zukunft gewidmet hat. Zweifellos hat Teilhard de Chardin diesem
Teil seines Werkes eine grofle Bedeutung beigemessen. Unmoglich, darin ein vor-
iibergehendes Interesse zu sehen. Man braucht nur die Schriften durchzublittern, die
er diesem Thema gewidmet hat, und es wird unmittelbar deutlich, wie sehr ihn dieses
Problem bedringte und mit welcher Ausdauer er daran gearbeitet hat, es zu 15sen,
in welchem Mafle die Vergangenheit und ihre Entdeckung auch in den Fortschritten

1 L’ Avenir de ' Homme, Oeuvres V, Paris 1959. Deutsch: Die Zukunft des Menschen, Olten
und Freiburg 1963, 407 S.



Welt in Christus — Christus in Telt 359

der (seiner) Wissenschaft selbst wurzelnden Griinde aufgehért hatten (ihn) zu inter-
essieren?. .. Es ist jedoch vielleicht dieser Aspekt seiner Weltschau, der auf den
meisten Widerstand gestoflen ist und die meisten Kritiken hervorgerufen hat.
Einige, die ihm mit Begeisterung bis zu der Schwelle dieser neuen Etappe seines
Denkens gefolgt waren, fiihlten sich plotzlich von Zweifeln und Zogern ergriffen.
Da sie winschten, sich nicht auf Abenteuer einzulassen, fragten sie sich, ob der Mann
der Wissenschaft sich nicht damit zufriedengeben miifite, die vergangene und gegen-
wirtige Wirklichkeit zu studieren. Dort zumindest steht man auf festem Boden. Es
ist fGr uns schon so schwierig genug, jeden Apriorismus und jede Ausschweifung
der Imagination bei der Experimentierung kontrollierbarer Tatsachen zu vermei-
den! Wie sollen wir uns davor bewahren, wenn es um das geht, was nicht mehr
iiberprifbar ist? Mussen wir nichi, da die Erfahrung sich nicht auf die zukiinftigen
Dinge erstreckt, ihnen jeden wissenschaftlichen Charakter verweigern3?“

Wie sehr diese Fragen angesichts der Zukunftsvisionen Teilhards sich bei den
verschiedensten Vertretern der Wissenschaften einstellen, zeigt schon ein fliichtiger
Blick in die Teilhard-Literatur. Wir wollen nur einige bezeichnende Stimmen zu
Wort kommen lassen, ohne dafl wir naher auf die Problematik eingehen konnen.
Was gezeigt werden soll, ist nur dieses: alle Wissenschaften — angefangen von den
Naturwissenschaften bis hin zur Theologie -— geraten gegeniiber diesen Visionen
Teilbards in eine fast unlosbare Krise, aus der man nur herauszukommen scheint,
indem man — aus jeweils verschiedenen Griinden — diese Utopie rundweg ablehnt.
Denn wie H. U. v. Balthasar richtig bemerkt: , Teilbard ist zum Auflersten, Radikal-
sten entschlossen. Es ist bei ihm nicht méglich auszuwédhlen. Ein einziges Prinzip
beherrscht das gesamte Weltbild. Man kann mit ihm so wenig paktieren wie mit
Buddha oder Johannes vom Kreuz oder Hegel oder Marx. Er ist eine Art Elementar-
kraft, die kein Zauberlehrling dort eindimmt, wo er willt.“ Teithards Wissenschaft
»von der Zukunft des Menschen trdgt ohne Zweifel einen radikalen Entscheidungs-
charakter, dessen Radikalitat nicht mehr nur aus wissenschafttichen Quellen fliefit,
sondern letztlich seine subjektive Leuchtikraft aus brennend-lebendiger, ,mystischer”
Glaubenserfahrung bezieht. Gelingt es uns nicht, diese innerste Quelle der Glaubens-
erfahrung bei Teilhard aufzudecken, wird es auch nicht méglich sein, ein Verstindnis
fiir diesen wichtigsten Punkt der Teilhardschen Phinomenologie zu gewinnen.
Teithard hat zwar selbst in seiner autobiographischen Schrift ,Le Coeur de la
Matiére“s diese Quellen aufgedeckt, die auch schon im fritheren Schrifttum deutlich
genug bemerkbar waren; aber es ist doch erstaunlich, wie verhiltnismafig selten
man auf diese Quellen zuriickgeht, um von hier aus die Schau Teilhards begreiflich
zu machen. Um die Zukunft des ,Phénoméne Humain® zu beschreiben, bleibt uns
also nichts anderes tibrig, als die beiden ,mystischen Grunderfahrungen® des jun-
gen Teilhard (das Herz der Materie und das Herz Gottes) als konstruktiven Aus-
gangspunkt zu nehmen. Es geht also im Grunde genommen um Teilhards kosmische
Christusmystik, die wir in zwei Teilen darstellen wollen: 1. Christus in Welt — d. h.
die Eingliederung des gottlichen Schopfer-Wortes (LOGOS) und seiner heilbringen-
den Menschheit (Gottmensch) in einen auf den Menschen hin konvergenten Kosmos.
2. Welt in Christus — d. h. die Aufnahme, Vollendung der Welt in Christus und
damit der Ansatzpunkt fiir Aussagen iiber das zukiinftige Schicksal einer auf Christus
zentrierten Schépfung. Erst von dieser kosmischen Christologie her gewinnt die
Zukunft von Mensch und Kosmos eine gewisse ,,Struktur®, die aber streng genommen

2 Brief vom 8. September 1935.

3 N.M.Wildiers im Vorwort zu ,Die Zukunft des Menschen®, 1963, S. 13 f.

4 Die Spiritualitit Teilhard de Chardins. In: Wort und Wahrheit XVIII (1963), S. 340.
5 1950, also 5 Jahre vor seinem Tod. Noch unversffentlicht,



360 Adolf Haas

nichts anderes ist, als die christologische Struktur einer doch auch wesentlich leib-
haftigen Kirche Jesu Christi. Von dieser ,Struktur® kann man also letztlich zuver-
lissig nur im Raum des Christus-Ereignisses sprechen. Keiner wufite das so genau
wie Teilhard selbst: ,Das Universum vollendet sich in einer Synthese der Zentren,
in vollkommener Ubereinstimmung mit den Gesetzen der Vereinigung. Gott, Zen-
trum der Zentren. In dieser endgiltigen Schau gipfelt das christliche Dogma. —
Das trifft so genau den Punkt Omega, daf ich gewifl niemals gewagt hitte, auf
rationale Weise die Hypothese von Omega ins Auge zu fassen und zn formulieren,
wenn ich nicht in meinem gliubigen Bewufitsein sein ideelles Bild vorgefunden
hitte, ja noch mehr: seine lebendige Wirklichkeits.“

Es ist klar, dafl der Versuch, von den Einzeldisziplinen der Fachwissenschaften her
den Blick in die Zukunft des Menschen zu gewinnen, absolut scheitern mufi. So sagt
der Basler Zoologe Adolf Portmann zu Teilhards ,Le Milieu Divin“: , Wir kénnen
dieses Werk nur hinnchmen. Die Analyse des Verstandes klirt hier nichts, ja sie
zerstort eigentlich die Aussagen selbst”.“ Und dann das grundsitzliche Bedenken
Portmanns: ,Die schirfste Grenze gegeniiber den Aussagen Teilhard de Chardins
ziehe ich dort, wo ihn seine prophetische Schau zwingt, das Kommende als eine klare
Konsequenz des Wissens darzustellen. Nicht als sei damit die Redlichkeit seiner
Uberzeugung bezweifelt — es erscheint mir aber gefihrlich, daf seine Darstellungen
so selten den Ubertritt in die Zone der Unsicherheit auch nur andeuten. Nur ein Teil
der Leser, an die sich diese Werke wenden, kann die nétigen Grenzziehungen aus
eigenem Urteil vornehmens.“ Und schlieflich: , Wenn Teilhard de Chardin dann im
selben Zusammenhang von dieser kommenden psychischen Entwicklung voraussagt,
dafl sie in einem kommenden geistigen Feld von ,planetarer Sympathie’ einen
eigentlichen Heilswert entfalten werde — ,Valeur salvifique* ist sein Wort —, so
sind wir wohl alle dariiber einig, da hier der Prophet dem Forscher die Feder aus
der Hand genommen hat?.“ Nach dem Astronomen Joseph Meurers!® ist ,der Ver-
such, die Wirklichkeit als Ganzes zu erkliren, von vornherein zum Scheitern ver-
urteilt®. Schépfung und Inkarnation setzen aber notwendigerweise voraus (und zie-
hen als Folgerung nach sich) eine irgendwie geartete Einheit der Welt, auch wenn es
eine ,Ganzheit im Fragment* (Urs v. Balthasar) ist. Es zeigt sich auch in dieser
grundlegenden Frage, dafl von einzelwissenschaftlichen Gesichtspunkten her allein
der Weltentwurf Teilhards nicht zu erreichen ist. Und zwar vor allem deshalb, weil
seine Quellen in einer personlichen Glaubenserfahrung liegen, die, durch eine
lebenslange Reflexion durchleuchtet, in dieser rationalisierten (,wissenschaftlichen®)
Form dargeboten, anch fiir andere Menschen exemplarisch werden kann. Daff Glau-
benserfahrung immer auch immanent ein Teil Welterfahrung ist und daf diese
Welterfahrung rationalisierbar, wissenschaftlich durchleuchtbar ist und das Ergebnis
solcher Durchleuchtung ein wirkliches Wissen bestimmter Art darstellt, sollte nicht
bezweifelt werden. Ob solches Wissen aber von ,unten® her allein erreichbar und
verstehbar ist, kann man wohl mit Recht bezweifeln. Der Philosoph Karl Léwith ist
ein Beispiel hierfiir: ,Dafl Teilhards Entwurf eines Gesamtverlaufs der physischen
Welt- und Menschengeschichte ein kithnes Unterfangen ist, das grofe Fragen stellt
und weite Perspektiven eréffnet, indem es nach dem Menschen als solchem und im
Ganzen des Seienden fragt, nach seiner Besonderheit auf dem Grunde der All-
gemeinheit, wird nicht bestritten werden kénnen. Eine vorurteilslose Untersuchung
ist sein Werk aber nicht, vielmehr lebt es von einem einzigen, mafigebenden Vor-
urteil ... Was immer man an Teilhards Sicht bestaunen und bezweifeln kann, er

8 Der Mensch im Kosmos, Miinchen 1959, S. 290.

7 Der Pfeil des Humanen, F reiburg - Miinchen 1960, S. 43.

8 Ebda, S. 45.

9 Ebda, S. 47f.

10 Die Sehnsucht nach dem verlorenen Welthild. Uerlodkung und Gefakr der Thesen Teil-
hard de Chardins, Miinchen 1963, S. 26.



Welt in Christus — Christus in Welt 361

hat auch der Philosophie Fenster ins Freie geoffnet, die sie nur zu ihrem eigenen
Schaden wieder schlieflen kann1!.“ Schliefilich noch eine theologische Stimme: ,Mo-
dernist ist Teilhard sicher nicht, aber um so sicherer Progressist, da er fiir alles eine
einzige Denkkategorie hat: Evolution, verstanden als Emporentwicklung, Progres-
sion. . ..Sagen wir es gleich: Evolution ist die ungiinstigste Kategorie, um irgend
etwas am Christlichen zu erkliren... Das Unertragliche an Teilhards Entwurf ist
nun aber, dafl er dieses Mysterium der sich vernichtigenden Liebe Gottes in seine
biologische totale Krafthaushaltslehre (Energetik) hinein zu verrechnen unter-
nimmt ... Wer in Gott also weiter nichts sieht als den erhéhten Konvergenzpunkt
der Dinge, der deshalb aus den Forderungen der Dialektik (Totalitit plus Per-
sonalitit usf.) konstruierbar ist, dessen Gott wird sich neben der inneren Konsequenz
des atheistischen Materialismus als viel zu schwach erweisen, wie es bisher all diesen
konstruierbaren Goéttern ergangen ist, von denen doch der hegelsche unvergleichlich
tiefsinniger durchgedacht war als der teilhardsche . . . Bleiben wir unter Gott! Bauen
wir keine Tirme in den Himmel, auch nicht fromme, die sich dann doch als Babel-
tiirme erweisen. Und wenn es auch schmerzt: Bleiben wir ,geteilt’ zwischen gott-
gewollter Weltaufgabe und christlichem Gottanhangen! Vielleicht bringt uns dieser
Schmerz weiter als das Siegesbewufltsein, die Einheit schon gefunden zu haben12.“

Das Bild (Le Tableau)

In Anhang zu seinem autobiographischen Bericht iiber die Etappen seiner geisti-
gen und geistlichen Entwicklung ,Le Coeur de la Matiére“ (1950) gibt Teilhard zwei
Texte wieder, ,die in besonderer Weise reprisentativ fiir jenen Zustand meines
Geistes sind, in dem sich (wihrend des Krieges) meine innere Schau endgiiltig
gestaltete. Der erste dieser Texte (geschrieben unmittelbar vor dem Angriff auf
Douaumont, im Oktober 1916) ist ein Fragment aus ,Trois histoires comme Ben-
son’. Der zweite in seiner Ganzheit wiedergegeben, stammt vom Sommer 1919
(geschrieben auf Jersey). Beide Texte driicken besser, als ich es heute vermochte, den
berauschenden Eindruck aus, den ich zu dieser Zeit beim Kontakt mit der Materie
erfuhr.”

Der erste Text, fiir unsere Darlegung der wichtigste, hat die Uberschrift ,Le
Tableau®. In ihm erzihlt ein ,Freund®, unter dem wir sicher Teilhard selbst zu
verstehen haben, ein inneres Erlebnis (expérience), das die Seele des ,Freundes®
ganz umprigte. Die Erzdhlung beginnt: ,Mein Freund ist gestorben — er, der sein
ganzes Leben aus einer heiligen Quelle trank. Sie entflammte in der Tiefe sein Herz.
Sein Leib ist nun in der Erde verschwunden — vor Verdun. — Jetzt kann ich einige
seiner Worte wiedergeben, durch die er mich in die intensive Schau einfiihrte, die
sein Leben erleuchtete und mit Frieden erfiillte.*

»Willst Du wissen, so sagte er mir, wie das michtige und vielfiltige Universum
fir mich die Gestalt des Christus angenommen hat? Das ist nach und nach geschehen;
allerdings lassen sich so neugestaltende Intuitionen wie die folgende, schwer durch
die Sprache im einzelnen wiedergeben. Ich kann Dir indessen einige der Erfahrun-
gen erzihlen, durch die an einem Tag das folgende Erlebnis in meine Seele ein-
gebrochen ist, gleichsam als hebe sich ruckweise ein Vorhang.

1t Pierre Teilhard de Chardin. In: Philosophische Rundschau 10 (1962), Heft 3/4.
12 H.U. v. Balthasar, Die Spiritualitit Teilhard de Chardins. In: Wort und Wahr-
heit XVIII (1968), S. 839-—3850.



362 Adolf Haas

Nach diesen einleitenden Worten folgt die eigentliche Erzihlung: ,. .. In diesem
Augenblick, so begann er, war mein Geist mit einer halb philosophischen, halb isthe-
tischen Frage beschiftigt. Vorausgesetzt, so dachte ich, Christus wiirde kérperlich,
vor mir, geruhen zu erscheinen — wie wiirde er aussehen? Wie wire er ausge-
stattet? Vor allem, was wire seine Weise, sich spiirbar (wahrnehmbar, sensiblement)
in die Materie einzugliedern? Seine Art, sich von den Gegenstinden rings herum
abzuheben? ... Und irgend etwas betriibte mich, schockierte mich, ganz unbestimmt,
beim Gedanken, der Leib des Herrn kénnte sich im Schmudk der Frde (Welt) neben
die Menge der niederen Kérper (corps inferieurs) stellen, ohne dafl diese durch
irgendwelche wahrnehmbare Verdnderungen die gewaltige Macht (Intensité) spiiren
und erkennen kénnten, die sie streifte.

Indessen blieb mein Blick unwillkiirlich an einem Bild haften, das Christus mit
seinem den Menschen dargebotenen Herzen darstellte. Es hing vor mir, an der Wand
einer Kirche, in die ich mich zum Beten zuriidkgezogen hatte. Und wihrend ich
meinem Gedanken weiter nachging, konnte ich mir nicht vorstellen, wie es einem
Kiinstler moglich sein konnte, die heilige Menschheit Jesu darzustellen, ohne ihr
diese allzu prézis festgelegte Eigentiimlichkeit (fixité trop précise) seines Leibes zu
lassen, die ihn doch von allen anderen Menschen zu isolieren schien —— ohne ihm also
diesen allzu individuellen Ausdruck seiner Gestalt zu geben, die — vorausgesetat,
dafl sie schon dargestellt wurde — doch von einer so besonderen Art war, daf sie
alle anderen Darstellungsweisen (types) des Schnen ausschlofi.

‘Wihrend ich bekiimmert iiber diese Dinge nachdachte und das Bild betrachtete,
setzte die Vision ein. In Wirklichkeit kann ich nicht sagen, wann sie tatsichlich
begann, denn sie hatte schon eine gewisse Intensitit erreicht, als ich sie bemerkte.
Wiihrend ich also meinen Blick iiber das Bild wandern lie}, schien es mir plétzlich,
als ob es sich auflésen witrde. — Die Konturen des Bildes 15sten sich auf, aber auf
eine ganz eigenartige Weise, die sich nur schwer ausdriicken 1ifit. Als ich versuchte,
den Umrif der Person Christi zu sehen, schien sie mir genau abgegrenzt. Wenn ich
aber dann in meiner Anstrengung zu schauen nachlief, ging der ganze Saum der
Gestalt Christi, die Falten seines Gewandes, die Strahlen seiner Haare, der Glanz
seines Gesichtes sozusagen in allem ibrigen auf (ohne jedoch darin zu verschwin-
den) . .. Die Grenzen, die Christus von der Umwelt trennten, verwandelten sich in
eine vibrierende Schicht, in der alle unterscheidenden Grenzen ineinandergingen. —
Es schien mir, daf die Umwandlung zuerst nur eine bestimmte Stelle des Bildrandes
ergriff; und daf sie sich von dort aus weiterbewegte, um dann den ganzen Umrif zu
beherrschen . . . Schlieflich entwickelte sich von diesem Augenblick an die Metamor-
phose sehr schnell und ergriff alle Dinge.

Zuerst bemerkte ich, dafl die vibrierende Atmosphire, die Christus umstrahlte,
nicht mehr begrenzt war auf eine schmale Schicht um Thn herum, dafl sie vielmehr
ins Unbegrenzte ausstrahlte. Von Zeit zu Zeit traten wie phosphoriszierende Strah-
len auf, die ein fortwihrendes Leuchten bis in die duflersten Sphiren der Materie
hinzogen — wie ein Geflecht von Adern oder ein Netz von Nerven, das mitten durch
jede Substanz lauft. Das ganze Universum vibrierte. Und doch, als ich herumschaute
und versuchte, die Gegenstinde einen nach dem andern zu erkennen, fand ich sie
immer noch genau so klar umrissen wie zuvor.



Welt in Christus — Christus in Welt 363

Diese ganze Bewegung schien aus Christus hervorzugehen — vor allem aus seinem
Herzen. Als ich dann versuchte, den Strom bis zu seiner Quelle zuriickzuverfolgen
und darum mich wieder dem Bildnis zuwandte, stieg die Vision rapid ihrem Hohe-
punkt zu .. .“

Teilhard beschreibt nun in seiner Erzdhlung diesen Hohepunkt ausfiihrlich. Wir
geben eine gekiirzte Zusammenfassung dieses Textes wieder!3: ,In einem unsag-
baren Schillern strahlten auf dem unbewegten Gesicht Christi alle Farben und Lich-
ter der Schénheit ... Die unzidhligen Nuancen der Hoheit wandelten gegenseitig
ineinander und lésten sich in einer Harmonie auf, die mich vollkommen sittigte.
Hinter dieser wandelnden Oberfliche strémte — gleichsam sie tragend und sie auf
eine hohere Stufe der Schénheit hebend — die unmittelbare Schénheit Christi. ..
Diese Schonheit habe ich aber mehr erahnt als wahrgenommen. Jedesmal wenn ich
die Schicht der vordergriindigen Schénheiten zu durchdringen suchte, kamen andere
Schonheiten zum Vorschein, die ihrerseits wiederum die einzig-wahre Schonheit
verschleierten, indem sie sie doch irgendwie erahnen und verlangen lieflent4.”

Bei Teilhards Erzahlungen im Stil Bensons ist schwer ersichtlich, was an eigent-
licher Glaubenserfahrung zu Grunde liegt; das poetische Gewand verhindert fast
vollstandig konkrete Aussagen. Auflerdem wissen wir aus einem Brief vom 20. 10.
1916, daf} er seine ,Erzdhlungen® als ,Phantasieprodukt” bezeichnet, ,in das ich
jedoch viel Personliches gelegt habe“15.

Um den persénlichen Erlebnis- und Erfahrungsgehalt vom literarischen ,Phan-
tasieprodukt“18 zu trennen, wird es wohl keinen anderen Weg geben, als den auto-
biographischen Bericht ,Le Coeur de la Matiére® (Das Herz der Materie, unveréffent-
licht) zu befragen. Hier erhalten wir hinreichenden Aufschluf}: Im Innenleben des
jungen Teilhard stand ein zweifaches Ich, das heidnische (,ego paien®) und das
christliche (,ego chrétien”). Das heidnische Ich mit seinem Naturgespir fir die
konkrete Fiille, das Greifbare und ,Widerstindige“1? war Teilhard als Natur-
gabe mit in die Wiege gelegt worden. Das christliche Ich mit seinem ,iibernatiir-
lichen“ Gespiir fiir das Gottliche hat er von seiner tieffrommen Mutter empfan-
gen (,sucé avec le lait“). Mehr oder weniger unvermittelt standen beide Ich im jun-
gen Teilhard nebeneinander und jedes kimpfte um den ganzen Besitz der Person.
Das Problem einer Synthese wurde mit der Zeit immer dringender und brennender,
denn keines der beiden Ich konnte seinen ganz in die Natur des jungen Teilhard
eingewurzelten Anspruch aufgeben. Wie war aber eine organische Synthese dieser
beiden so verschiedenen Pole moglich? Mufiten sie nicht sich allmahlich aufeinander
zubewegen und schliefilich irgendwie vereinigen und so das eine Zentrum, die eine
Sonne des inneren Lebens, darstellen? Ein erster Schritt in diese Richtung war von
Anfang an dargeboten durch den ,Gott meiner Mutter”: das fleischgewordene
Wort. Durch die Menschheit Jesu vollzog sich ein erster Kontakt zwischen ,den

13 Nach L. Boros, Evolutionismus und Spiritualitit. Ein Uersuch iiber die ,geistliche
Lehre” Teilhard de Chardins. In: Der grofie Entschlufl 1959/60, S. 255.

14 Man ist versucht, hier an die geistlichen Erleuchtungen (Visionen) des hl. Ignatius in
Manresa zu denken, wie er sie im ,Pilgerbericht® selbst erzihlt hat; oder an viele Stellen
des ,Geistlichen Tagebuches“, obwohl beide Dokumente einen ganz anderen literarischen und
sgeistlichen® Charakter tragen als die weit mehr dsthetischen Schriften Teilhards.

15 Entwurf und Entfaltung. Briefe aus den Jahren 1914—1919. Freiburg - Miinchen 1963,
S. 168.

16 Man wird diesen Ausdruck Teilhards wohl nicht allzu streng bewerten kdnnen, kennen
wir doch die Scheu des geistlichen Menschen vor der Offenlegung seiner innersten Erfah-
rungen.

17 Sens naturel de la Plénitude, du Tangible et du Résistant.



364 Adolf Haas

beiden Hilften meines tieferen Wesens, der ,christlichen’ und der ,heidnischen’. —
Aber ein Kontakt, in dem verschirft meine Schwierigkeit wieder auftauchte*. An
dieser Stelle bricht nun in der Geschichte des inneren Lebens von Teilhard ein
letztes Zentrum auf, das endgiiltig die Pole verbinden und vereinigen sollte: das
Herz Jesu. Freilich meint damit Teilhard nicht die ,befremdend engstirnige*
(étrangement limitée) Form der Herz- Jesu-Andacht, wie sie besonders in Frankreich
in einer allerdings erstaunlich lebendigen Weise (étonnement vivace) gepflegt wurde
und sich am Symbol eines meist hochst befremdend anatomisch genauen Herzen des
Erlésers entziindete. Fiir Teilhard war das Herz Jesu gott-menschliches Strahlungs-
zentrum, konkret, genau umschriebenes ,Objekt“ und doch von innen her ,eine
unglaubliche Strahlungskraft (incroyable Energie de Rayonnement). ,Im Zentrum
von Jesus nicht mehr ein Purpur-Fleck, sondern ein Brennpunkt, der in seinen Glanz
alle Konturen eintauchen liefl — zuerst die des Gottmenschen — und dann die aller
Dinge um ihn herum.”

Hier haben wir also genau den Gehalt der teilhardschen Glaubenserfahrung vor
uns. Daf} es um eine wirkliche (vielleicht in einem etwas weiteren Sinn) mystische,
das ganze Leben formende religiose Erfahrung ging — daran 148t der autobiogra-
phische Bericht keinerlei Zweifel aufkommen. Fiir Teilhard war die Christus-Begeg-
nung eine heif} ersehnte innere Befreiung: ,Etonnante liberation! — ,Erstaunliche
Befreiung“! — so heifit es im autobiographischen Bericht (Manuskript S. 23). Und
an der gleichen Stelle: ,Es wiirde mir schwer fallen verstindlich zu machen, in wel- ~
cher Tiefe, mit welcher Tiefe, mit welcher Vehemenz und mit welcher Kontinuitit
(lange bevor sich in mir der Begriff des ,Universellen-Christus* herausgebildet hatte)
mein religiéses Leben vor dem Krieg sich unter dem Zeichen und der Bewunderung
des so verstandenen Herzens Jesu entwickelte. Je mehr ich zu dieser Zeit zu beten
suchte, um so mehr ,materialisierte sich’ fiir mich Gott tief in einer gleichzeitig geist-
lichen wie greifbaren Wirklichkeit, in der, ohne dafl ich daran noch irgendwie zwei-
feln konnte, die grofic Synthese sich auszuwirken begann, in der sich die ganze
Bemithung meiner Existenz zusammenfaflte: die Synthese des Nach-Oben und des
Nach-Vorn (I'En Haut et de I'En Avant). Eintauchen des Géttlichen in das Fleisch-
liche. Und durch eine unvermeidliche Reaktion: Umwandlung. (transfiguration ou
transmutation) des Fleischlichen in eine unglaubliche Strahlungsenergie . . .*

Der Sinn fiir die Fiille (Sens de la Plénitude)

Die zweite Grunderfahrung im Leben des jungen Teilhard, chne deren Kenntnis
man den spiteren Teilhiard nicht verstehen kann, wird im antobiographischen Bericht
des fast Siebzigjdhrigen!8 mit verschiedenen Namen belegt, die alle aber die eine
Grunderfahrung meinen: Gespiir fiir Fiille, Vollendung und Ganzheit!® und mit
einer Anspielung auf einen paulinischen Begriff ,sens plérémique“. Wie wir aus
einer Vorbemerkung zum 1. Teil ersehen kénnen, miissen wir folgende Begriffs-
entwicklungen annehmen: zuerst der ,Sinn fiir Festigkeit, Bestandigkeit“ (Sens de
la Consistance), dann der ,Kosmische Sinn“ (Sens Cosmique) und der ,Sinn der
Erde“ (Sens de Terre), schliefilich der ,Sinn fiir das Menschliche“ (Sens Humain)
und der ,Sinn des Christlichen® (Sens Christique).

Der Sinn fiir Konsistenz, Festigkeit, Bestindigkeit, verbunden mit einem Gespiir
fir das Konkrete, Greifbare (le Tangible), war das erste Verlangen und die erste
Freude des Kindes. Noch der alte Mann erinnert sich genau an diesen ,gott“ fiir die
Existenz irgendeiner wesentlichen Sache: ,Soweit ich auch in meiner Kindheit zuriick-
gehe, nichts erscheint mir charakteristischer oder vertrauter in meinem inneren Ver-

18 Das Herz der Materie®, 1950.
1% Sens de la Plénitude, de Ia Consommation et de 1a Complétion.



Welt in Christus — Christus in Welt 365

halten als der Geschmack oder das unwiderstehliche Verlangen nach irgendwelchem
,Einzigen®, das geniigt und notwendig ist?. Damit man sich ganz wohl fihle, damit
man vollkommen gliicklich sei, mufl man wissen, dafl ,etwas Wesentliches' existiert,
zu dem alles iibrige nur ein Beiwerk oder eine Verzierung bildet. Dies wissen und
sich an dem Bewuf}tsein von dieser Existenz unendlich freuen: wahrlich, wenn es mir
gelingt, mich im Laufe der Vergangenheit zu erkennen und mir selber zu folgen, so
nur auf der Spur dieses besonderen Tons oder Farbtons oder besonderen Geschmacks,
der (wenn man ihn einmal empfunden hat) unméglich mit irgendeiner anderen
Leidenschaft der Seele verwechselt werden kann — weder mit der Freude an der
Erkenntnis, noch mit der Freude an der Entdeckung, noch mit der Freude am Schaf-
fen, noch mit der Freude der Liebe —, nicht weil er sich so sehr davon unterscheidet,
sondern weil er einer héheren Ordnung angehort als alle diese Regungen und weil
er sie alle einschlieft2t.“

Der autobiographische Bericht zeigt uns auch, wie sich dieses Verlangen nach
etwas Greifbarem und doch ,Absoluten“ in der kindlichen Welt Teilhards zu
realisieren suchte: ,Ich war sicher nicht mehr als sechs oder sieben Jahre alt, als ich
mich bereits von der Materie angezogen fiihlte — oder genauer, durch irgend etwas,
das im Herzen der Materie ,leuchtete’. In diesem Alter, wo andere Kinder, so stelle
ich mir wenigstens vor, ihre ersten ,Gefithle’ fiir eine Person, oder fiir die Kunst,
oder fir die Religion erproben, war ich empfindsam, klug und sogar fromm. Das
heifit unter den Ausstrahlungen meiner Mutter liebte ich das ,Jesuskind’ (le petit
Jésus) sehr. Aber in Wirklichkeit war mein wahrhaftes ,Ich* anderswo. Um es zu
entdecken, wire es notwendig gewesen, mich zu beobachten, wie ich — immer geheim
und ohne ein Wort zu sagen — ja ohne daran zu denken, dafl man dariiber irgend
jemand etwas sagen konnte —, mich in die Betrachtung, in den Besitz, in die genufi-
volle Existenz meines ,Eisen-Gottes' (Dieu de Fer) zuriickzog. — Eisen, sage ich
sehr wohl. Und mit einzigartiger Genauigkeit sehe ich noch heute die Reihe meiner
,Gotzen® (idoles). Auf dem Feld fand ich eine Pflugschraube, die ich sorgfiltig in
einer Ecke des Hofes verbarg. In der Stadt, den sechseckigen Kopf einer Metall-
sdule . .. Spiter waren es verschiedene Granatsplitter, die ich mit Liebe auf einem
benachbarten Schiefiplatz sammelte ... Heute muf} ich lacheln, wenn ich an diese
Kindereien zurlickdenke. Gleichzeitig fithle ich mich aber gendtigt, anzuerkennen,
dafl diese instinktive. Geste, mit der ich ein Stiick Metall im eigentlichen Sinn
anbetete, doch eine intensive Gabe und eine Folge von Forderungen in sich enthielt
und zusammenfafite, in deren Entfaltung mein ganzes geistiges Leben bestand.
Warum aber ausgerechnet das Eisen? Und warum ein ganz bestimmtes Stiick Eisen,
denn es mufite moglichst fest und massiv sein, wenn nicht aus dem Grunde, daf} fiir
meine kindliche Erfahrung es auf der Erde nichts Harteres, nichts Schwereres, nichts
Zzheres, nichts Dauerhafteres gab, als diese wunderbare Substanz, die in ihrer grofit-
méglichen Fiille erfaflt wurde . .. Die Festigkeit: das war ohne Zweifel fiir mich die
grundlegende Eigenschaft des Seins. Wenn diese Eigenschaft frithzeitig verdringt
und in ihrer Entfaltung unfruchtbar gemacht wird, so vermute ich, dann ist es gerade

20 Unique Suffisant et Unique Nécessaire.
2 Le Coeur de la Matiére, Note préliminaire, Manuskr. S. 2.



366 Adolf Haas

dieses frithe Erfassen des Absoluten unter der Form des Greifbaren (Tangible), aus
dem durch ein Stehenbleiben auf der kindlichen Stufe (par nanisme) der Geizige —
oder der ,Sammler’ (collectionneur) entsteht. In meinem Fall solite sich jedoch die
keimhafte Anlage in einer von der Vorsehung gelenkten Weise entfalten. Aber bis
jetzt (und wohl auch bis ans Ende, wie ich spiire) hat dieser Primat des Unwandel-
baren (Inaltérable), das heifit des Unwiederholbaren (Irréversible) niemals aufge-
hort, noch wird er je aufhéren, unwiderruflich meine Vorliebe fiir das Notwendige
(Nécessaire), fiir das Allgemeine (Général), fiir das ,Natiirliche’, — im Gegensatz
zum Kontingenten, zum Einzelnen (Particulier) und zum Kiinstlichen (Artificiel) zu
bestimmen . .. Genau das also, was ich nach so vielen Jahren der Erfahrung und
Uberlegung in einem evolutiven Pol der Welt erahnen sollte! Aber es ist ein weiter
Weg vom ,Punkt Omega’ bis zu einem Stiick Eisen ... Am eigenen Schaden muflte
ich Schritt fir Schritt lernen, daBl die Festigkeit (Consistance), von der ich triumte,
nicht eine Wirkung der ,Substanz’, sondern der ,Konvergenz' ist. Welche leiden-
schaftliche Verzweiflung ergriff das Kind (ich habe sie nicht vergessen), als es eines
schénen Tages feststellte, dafl es Risse bekam — und daf es rostete. ,Quo tinea non
corrumpit’ ., .“22
Wir kénnen hier die weitere geistige und geistliche Entwicklung Teilhards nicht

im einzelnen verfolgen. Das Kind suchte sich bald andere, geeignetere Gegenstinde
fir seine leidenschaftliche Anhinglichkeit an das ,Absolute unter der Form des
Greifbaren®: es entdeckte die Kristalle und schliefllich die Welt der Steine; von
hier aus war der Weg offen fir einen Blick ins Universum, so dafl nach dieser Ent-
deckung Teilhard nichts mehr ,,schmeckte®, wenn es nicht ,die Dimensionen des Uni-
versellen® hatte?. Der ,Sinn fiir das Feste“ (Sens de la Consistance) hatte sich in
einen ,,Sinn fir das Universelle, das Kosmische“ und schlieflich ganz allgemein in
einen ,Sinn des Ganzen® (Sens du Tout) gewandelt. Jetzt bildet sich auch der Begriff
-des ,Weltstoffes“ (I’Etoffe universelle) aus, der durch die Entdeckung der Evolution
im Laufe der theologischen Studien in Hastings zu einer universellen Entwicklung
des Kosmos und zu einer von Bergson mitbedingten, von ihm aber dach wesentlich
verschiedenen ,Schopferischen Entwicklung“ (Evolution Créatrice) ausgebaut wurde.
Der Gipfel dieser geistigen Entwicklung ist dann die Entdeckung des Menschlichen,
als der Spitze einer auf den Geist und das Personale hin konvergierenden Evolution,
die in einem iibergeordneten und doch in die Menschheitsentwicklung eingeordneten
hochsten Zentrum ihren letzten Anziehungspunkt und ihre letzte Frfiillung findet:
der universelle Christus (als Punkt Omega). Das Motto, das Teilhard iiber seine
Schrift ,,Comment je crois“?4 setzt, faflt alles kurz zusammen:

»1ch glaube, daf das Universum eine Entwicklung ist.

Ich glaube, dafl die Entwicklung auf den Geist hin strebt.

Ich glaube, dafl der Geist, im Menschen, sich im Personalen vollendet.

Ich glanbe, dafl das hochste Personale der Universelle-Christus ist.*

Wir sind am Endpunkt unserer Untersuchung angelangt, jenem Endpunkt, in

dem sich die natiirlich-mystische Grunderfahrung des ,heidnischen Ich“ Teilhards

22 Le Coeur de la Matiére, Manuskript S. 3—4.
23 Le Coeur de la Matiére, Manuskript S. 5.
24 Peking, 28. 10. 1934, unveriffentlicht.



Welt in Christus — Christus in Welt 367

in einer konvergenten Entfaltung von erstaunlicher Konsequenz mit der uibernatiir-
lich-mystischen Grunderfahrung des ,christlichen Ich“ Teilhards vereinigt hat. ,Das
,Eisenstiick’ der ersten Zeit ist seit langem vergessen. Aber an seiner Stelle, unter
der Form des Punktes Omega, sehe ich jetzt die Festigkeit des Universums zusam-
mengefafit in einem einzigen, unzerstorbaren Zentrum, DAS ICH LIEBEN
KANN“25,

L. Boros hat die Zusammenhinge gut erkannt, wenn er iiber die Vereinigung der
beiden Grunderfahrungen Teilhards schreibt: ,Versucht man diese zwei Friih-
erfahrungen zusammen zu schauen, so erahnt man eine merkwiirdig zusammen-
gesetzte, aber fiir einen, der die Bedeutung der Herz-Jesu-Verehrungen erfafit hat,
nicht unnachvollziehbare Einstellung: ein totales Eingesenktsein des Personal-Gott-
lichen ins Kosmisch-Fleischhafte. Wir finden das Ganze in den Aufzeichnungen Teil-
hards, die er sieben Jahre vor seinem Tode wihrend seiner Jahresexerzitien nieder-
schrieb, auf ‘eine wunderbar einfache Formel reduziert: ,Herz Jesu = Mitte Jesu =
universelles Zentrum eines konvergierenden Kosmos.” Die Erfahrung vom Ein-
gesenktsein des ganzen kosmischen Geschebens in die Wirklichkeit Christi ist der
Schliissel zum Denken Teilhard de Chardins.*

Das Auftauchen Christi (L'Emergence du Christ)

Im Licht der eben beschriebenen Grunderfahrungen und ihrer Entfaltungen miis-
sen wir nun das ,Phénoméne Chrétien® — die Erscheinung des Christlichen oder
einfach ,das Christliche“?” zu deuten versuchen. Eine zweifache Komponente wird
hier sichtbar: 1. Die Sicht von der konkreten Schipfungsordnung und konkreten
Heilsgeschichte her: Hier mufl und kann Christus als Schopfer in und durch sein
erschaffendes Wort und zugleich als Erloser einer in der Siinde gefallenen Schépfung
betrachtet werden. Das ewige, schopferische WORT ist die seinsspendende, iiber-
raumzeitliche Achse der raumzeitlichen Schopfung. Ohne die ,Inexistenz“ (nach
Scheeben) des schopferischen WORTES in seiner aus dem Nichts durch seinen freien
Liebeswillen geschaffenen Schopfung ist der Kosmos und seine Entwicklung nicht zu
denken. In einem evolutiven Kosmos, dessen Entwicklung aber wesentlich auf den
Menschen hin tendiert, erscheint die Menschwerdung Gottes gleichsam als das ,Auf-
tanchen® des WORTES aus seiner immer schon anwesenden Inexistenz in der
Schopfung und als das Ergreifen eben jener Menschennatur, die der Logos selbst
durch seinen schopferischen Einfluf} in der Evolution des Kosmos hervorgebracht hat.
Eben das ewige WORT, das inexistente Achse der Schopfung ist, nimmt die von ihm
geschaffene Menschennatur an und erlst dadurch die Menschheit und die ganze
Welt. Ohne dieses menschgewordene WORT wiren wir einfach schlechthin iiber-
haupt nicht: ,Per passionem et mortem meruit nobis ut essemus® — ,Durch sein
Leiden und seinen Tod verdiente er uns, dafl wir seien — sagt Petrus de Godoy
(T 1677)28, Dafl die Sinnrichtung der Menschwerdung des WORTES von der Schép-
fung her geschen wird, dafl also gleichsam die Logos-Achse der Schépfung histo-

25 Le Coeur de la Matiére, Manuskript S. 19.

26 Evolutionismus und Spiritualitit, in: Der Grofie Entschluf 1959/60, S. 255.

27 Le Christique — New York, Mdrz 1955. Dieser Essay wurde also wenige Monate vor
seinem Tod geschrieben und faflt nochmals alles in einem letzten Versuch der Klirung und
Prézisierung seiner Schau zusammen.

® Zit. aus: F. Malmberg, Uber den Gottmenschen. Quaestiones Disputatae 9, Frei-
burg - Basel - Wien 1960, S. 19.



368 . Adolf Haas

risch greifbar wird durch die Annahme der Menschennatur, die sie selbst schopferisch
hervorgebracht hat, daf dieses Ereignis gleichsam als ein , Auftauchen (Emergence)
des Schopfungs-WORTES aus seiner Inexistenz in den Geschépfen gesehen wird,
diirfte theologisch absolut unbedenklich sein, so sehr uns dieser Begriff auch unge-
wohnt sein mag, weil wir doch in vielen Dingen noch in einer statischen Schépfungs-
ordnung denken. Dieses Auftauchen hebt keineswegs die absolute Freiheit und
Gnadenherrlichkeit Gottes beziiglich Schopfung und Erlésung auf, so wenig wie die
Inexistenz des Schépfers in den Geschopfen Gott und Geschopf pantheistisch
identifiziert.

2. Von der Schépfungsordnung her gesehen ist das Erscheinen Christi im Kosmos
wie ein ,Auftauchen” im Kosmos. Diese Sicht muf} aber ergénzt werden durch die
andere Sinnrichtung, in der die Menschwerdung Christi der grofie, universelle Ort
oder Raum ist, in den die erlésungsbediirflige Schopfung ,eintaucht, um ihr letztes
Ziel zu erreichen. Ja, das ,Auftauchen“ Christi in der Welt ist der Weg fiir das
»Eintauchen® der erlosungsbediirftigen Welt in Christus. In diesem Sinn spricht
Teilhard de Chardin vom ,universellen Christus“. Im folgenden handeln wir aber
vorerst vom ersten Gesichtspunkt, dem ,Auftauchen® Christi im Kosmos.

Versuchen wir zuerst kurz die Gedanken wiederzugeben, die Teilhard in seiner
Schrift ,Le Christique® iiber das ,Auftauchen des Christus“ (L’Emergence du Christ)
niedergelegt hat; hierbei geben wir nur die hier fiir unsere Betrachtung wichtigen
Gedanken wieder:

1. Wie sich die bisherige Sicht des Kosmos und des Menschen durch die Anerken-
nung der ,Co-Reflexion® in der Erscheinung des Menschen vollstindig dndert, so
ereignet sich eine dhnliche (,,symmetrische oder vielleicht sogar ,komplementire*)
Anderung auf der ,mystischen Ebene der Erkenntnis“ in unseren geistigen und
emotionellen Perspektiven des Universums durch eine vertiefte Betrachtung der
»Erscheinung des Christlichen®.

2. Das christliche Phinomen (L.e Phénoméne Chrétien): Wie zu Beginn des Dar-
winismus das Erscheinen des Menschen in der Eiszeit zu einer ,Krise* gefiihrt hat,
so konnte auch in den vergleichend-religionswissenschaftlichen Studien die Ent-
wicklung dazu fiihren, die Erscheinung des Christlichen zu relativieren — ,dieses
grofie Ereignis, das im Westen einmiitig wihrend fast 2000 Jahren als einmalig in
der Weltgeschichte betrachtet wurde*. Héren wir doch, was die Majoritdt von
»intelligenten® Leuten sagt: ,Das Christentum ist eine bemerkenswerte Art von
Religion, ganz sicher; aber nur unter vielen anderen und nur fiir cine bestimmte
Zeit.* — Wie es nun im Fall des Menschen geniigte, der Reflexion ihren Platz, ihre
Funktion im evolutiven Weltganzen zuzuweisen, damit so das Menschliche (I’Hu-
main) seinen Primat zuriickgewann (freilich nicht mehr in der Mitte, sondern an der
Spitze der Dinge) — so scheint auch das Christentum seinen fiihrenden Platz, seine
»axiale* Stellung unter den menschlichen Bemithungen wiederzugewinnen und zu
befestigen, vorausgesetzt man schenke seiner auferordentlichen und kennzeichnenden
Kraft der ,pan-amorisation® (allumfassenden Liebeskraft) die nétige Aufmerk-
samkeit.

3. Die christliche Liebe (amour et charité): Gott und die Welt lieben — ist das
nicht ein psychologisch absurder Akt? — so hért man besonders von Nicht-Christen
einwerfen. Und ist eine All-Liebe (amour de tout et du Tout) nicht auch den Hindus
und den persischen Religionen und vielen anderen vertraut — also weit davon ent-
fernt, spezifisch christlich zu sein?

Beweisen die Tatsachen aber nicht gerade das Gegenteil? a. Was man auch sagen
mag, eine wahre Gottesliebe ist vollkommen méglich, sonst miifiten sich von heute
auf morgen alle Kloster und Kirchen leeren, und das Christentum wiirde unver-



Welt in Christus — Christus in Welt 369

meidlich auf den Nullpunkt zuriickfallen. b. Diese Liebe hat gewifl im Christentum
eine groflere Kraft als sonst irgendwo. Denn sonst ware schon langst — trotz aller
Tugenden und aller Anzichungskraft der evangelischen Milde (douceur évangélique)
— die Lehre von den Seligkeiten und dem Kreuz einem gewinnenderen Credo
(Humanismus oder ,Terrenismus“) gewichen. Es ist unleugbar, daff das brennendste
allgemeine Feuer der Liebe, das jemals auf der Erde erschien, hier und jetzt im
Herzen der Kirche brennt. Tatsdchlich erzeugt in diesem Moment kein religidser
Glaube eine hohere Glut, einen intensiveren Dynamismus der Vereinigung als das
Christentum und besonders das katholische. Das ist auch rechtmiflig so; denn in
keinem anderen Credo, sei es vergangen oder gegenwartig, finden sich so wunderbar
und wirksam die folgenden drei Eigenschaften des fleischgewordenen christlichen
Gottes miteinander verbunden, um uns ganz anzuzichen und gefangen zu nehmen:

A. Erfahrungsgemifie Greifbarkeit (Tangibilité d’ordre expérimental), infolge
der historischen Eingliederung (durch Geburt) Jesu Christi in den Prozef} selbst der
Evolution.

B. Universelles Ausbreitungsvermdgen (Expansibilité d'Ordre universelle), aus-
gehend vom Christus-Zentrum durch das Kriftespiel der Auferstehung (par jeu de
résurrection).

C. Organische Anziehungs- und Angleichungskraft (Pouvoir assimilateur d’ordre
orgamique), welche die Ganzheit des Menschengeschlechtes in die Einheit eines
einzigen ,Leibes” potentiell eingliedert (intégrant potentiellement).

Anhand dieser drei Grundeigentiimlichkeiten wollen wir im folgenden die Chri-
stologie bei Teilhard niher beleuchten2?.

A. Erfahrungsgemdifie Greifbarkeit: der historische Christus

Es mag vielleicht der Eindruck entstehen, dafl Teilhards Christus-Schau zu wenig
vom historischen Christus weiff. Einer der hiufigen Vorwiirfe zielt in diese Richtung.
Das genaue Studium seiner Schriften belehrt uns indes eines andern: Ausgangs-
punkt und Zielpunkt ist der historische Christus, der sich durch Geburt aus Maria,
durch Leben, Tod und Auferstehung in die Menschbeit und einen evolutiven Kosmos
eingegliedert hat. Mit Recht betont H. de Lubac, dafl Teilhards Werk das eines
Glaubigen ist, ,der den Menschen seine Schau Christi vorlegt, eine sehr persénliche
Schau, aber einzig die des Christus der Evangelien und der Kirche“30. Nichts wire
fir Teilhard unertraglicher gewesen, als das Christusbild zu entstellen. ,Ich halte
an seiner Integritit fest, mehr als an den Farbtdnen, die ich IHM gebe. .. Ich bin
entschlossen, eher alles zu opfern, als die Integritat Christi in mir und um mich
zu verletzensl.“ Bei einem Todesfall in der Familie verweist Teilhard in einem
Briefs2 auf ,das einzige und grofle Gebet fiir solche Stunden . . . das Gebet des Herrn
am Kreuz: ,In Deine Hinde empfehle ich meinen Geist’“. Auch hier waltet die
christologische Schau Teilhards, Christus als Schopfer und Erl6ser, aber immer ist es
auch und vor allem der historische Christus der Evangelien und des hl. Paulus und
Jobannes:

»Ein Tod wie der meines Onkels erschiittert stets irgendwie die Vergangenheit
einer ganzen Familie. Nachher ist nichts mehr genauso, wie es vorher war, weil der
alte Rahmen unserer Erinnerungen und unserer irdischen Wohnstatt verdorben und
zerbrochen ist: und dariiber weinen wir oder sind niedergeschlagen. Ist es klug sich

20 Wir behandeln hier Punkt A und B. Punkt C folgt in der nichsten Fortsetzung.

% H.de Lubac, La pensée religieuse du Pére Teilhard de Chardin, Paris 1962, S. 22.
Im folgenden zitieren wir dieses Werk immer mit ,Lubac®.

3 Lubac,S. 22, Brief Teilhards vom 8. 10. 1933.

32 28.11. 1916; In Entwurf und Entfaltung, Freiburg - Miinchen 1963, S. 177.



370 Adolf Haas

diesem Hang zu iiberlassen? Liegt hier nicht vielmehr eine von der géttlichen Vor-
sehung gewollte Ukonomie des ganzen Lebens vor, die unsere Schiffe hinter uns ver-
brennt und uns mit Hilfe ununterbrochener Lossagung (die ihren Sinn und ihre
SiiRe hat, sobald man weif}, dafl sie zu einer ewigen Wohnstatt fithrt, wo uns viele
Plitze erwarten) vorwirtstreibt? Gewifl bringt dieser fortwihrende Marsch nach
. vorwarts seine verdienstliche und notwendige Angst mit sich. Auch ich empfand sie
in diesen Tagen ganz besonders — sei es wegen der Todesfille in der Familie, die
allmahlich nur mehr so wenig von unserer Jugend ibriglassen, sei es weil mir Nach-
richten iber neue Todesfille von Freunden, die vor dem Feinde gefallen sind, klar-
machen, wie unsicher auch mein Morgen ist. — Und ich hatte den Eindruck, das
einzige und grofie Gebet fiir solche Stunden, in denen der Weg vor unseren Schritten
dunkel wird, ist das Gebet des Herrn am Kreuze: ,In manus tuas commendo spiritum
meum.‘ In die Hande, die das Brot gebrochen und zum Leben erweckt haben, die
gesegnet und gestreichelt haben, die durchbohrt wurden; — in die Hinde, die wie
die unseren sind, von denen man nie sagen konnte, was sie aus dem Gegenstand
machen werden, den sie halten, ob sie ihn zerbrechen oder ihn mit Sorgfalt behandeln
werden, deren Launen jedoch, dessen sind wir sicher, voller Giite sind und nie so weit
gehen werden, daf sie uns eifersiichtig nur fiir sich behalten wollen, in die sanften
und kraftvollen Hande, die bis ins Innerste der Seele reichen — die bilden und
schaffen —, diesen Hinden, durch die eine so grofle Liebe stromt, seine Seele zu
iiberlassen, tut gut, vor allem wenn man leidet oder Angst hat. Und es ist ein grofies
Gliick und ein grofies Verdienst, das zu tun.”

Auch wenn Teilbard in glidubiger Begeisterung von der ,Diaphanie® des univer-
sellen Christus spricht, bedeutet das nicht die Leugnung seiner ,Epiphanie®, sondern
die notwendige Voraussetzung dieser Erscheinung. Denn wie kénnte Christus in
allen Dingen gesucht und gefunden werden, wenn er nicht erschienen wire. Darum
ist der historische Christus das strahlende Zentrum des ,,Gottlichen Bereiches®, in das
sich der Christ ,mit ganzem Herzen hineinstirzen kann, ohne Gefahr zulaufen, eines
Tages Monist zu werden ... Zwar sicht sein empfindlich gewordenes Auge den
Schépfer und — wie wir bald sehen werden — noch mehr den Erldser so sehr in die
Dinge eingetaucht und in ihnen ausgedehnt, daff — wie sich die heilige Angela von
Foligno ausdriickt — ,die Welt voll von Gott ist’. Aber diese Ausweitung hat in
seinen Augen nur insofern Geltung, als das Licht, von dem ihm alles iibergossen
erscheint, von einem historischen Brennpunkt (foyer historique) ausstrahlt und langs
einer zuverldssig abgegrenzten iiberlieferten Achse (axe traditionnel solidement
précis) bertragen wird. Der unermefliche Zauber des Gottlichen Bereiches bezieht
seine ganze konkrete Geltung schlieflich von der gott-menschlichen Berithrung, die
sich in der Epiphanie Jesu offenbart hat. Nimmt man die historische Wirklichkeit
Christi weg, dann wird die gottliche Gegenwart, die uns berauscht, allen andern
Traumen der Metaphysik dhnlich: ungewifl, verschwommen, herkdmmlichss.“

Der universelle Christus ist auch der Christ-Kénig, geschaut in seiner vollendeten
Fille. Am 29. 10. 1943 notiert Teilhard in Peking: ,Morgen meine Messe darbrin-
gen, damit der Christ-Ko6nig sich ausweite in den universellen Christus®4.“ Wihrend
des Krieges schreibt Teilhard in einem Brief (30. 7. 1918): ,Es gibt noch ein Gebet,
das ich jetzt gern spreche, weil es das gut zusammenfaflt, was ich meine: ,Jesus, sis
mihi mundus versus‘ (Jesus, sei mir die wahre Welt). Moge alles Erlesene, das es
auf der Welt gibt, Dein Einflufl auf mich sein, o Jesus, und mége es durch mein
Bemihen immer mehr Du werden®.“ Und in einem anderen Brief vom 10. 1. 1926

33 Der Géttliche Bereich, S. 132 ff. 3% Lubac,S. 86, Anmerkung 5.



Welt in Christus — Christus in Welt 871

heifit es: , Wenn ich aufhéren wiirde, fiir mich ganz verriickt an die Beseelung aller
Dinge durch Unseren Herrn zu glauben. .., wiirde die Welt, die mich bisher getragen
hat, mich verschlingen oder mich ausreiflen oder, ganz einfach, sie wiirde zwischen
meinen Fingern in Staub zerfallen3s.”

Es ist eine bose Verkennung der wirklichen Sachlage und eine Verdrebung dessen,
was Teilhard ein Leben lang praktiziert und gelehrt hat, wenn man ihm vorwirft,
er habe alles Christliche in seinen Evolutionismus hinein verrechnet. Es ist gerade
umgekehrt: die Welt des ,heidnischen Ich“ Teilhards wichst immer mehr binein in
das Christusgebeimnis des -, christlichen Ich“ Teilhards, so dal er schlieRlich Welt
nicht mehr ohne Christus begreifen kann; freilich ist diese Welt — auch wenn es sich
noch nicht Giberall herumgesprochen haben sollte — unabdingbar eine evolutive
Welt, aber das Evolutive an ihr verkleinert nicht das Christusmysterium, sondern
bringt es dem Menschen unserer Zeit erst richtig nahe.

Es ist schlieBlich auch gerade das Kreuz Christi, welches das auf den historischen
Christus gegriindete Christentum kennzeichnet: ,Um unsere Liebe zu gewinnen und
unseren Glauben zu festigen, enthiillt das Christentum den Augen und Herzen iiber-
dies die packende und unerforschliche Wirklichkeit des geschichtlichen Christus. In
Christus verbirgt sich unier dem vorbildlichen Leben eines Einzelmenschen das
folgende geheimnisvolle Drama: Der Herr der Welt fithrt als Element der Welt
nicht nur das Leben eines Elementes, sondern dariiber hinaus auch noch das ganze
Leben des Universums, das Er auf seine Schultern nehmen und sich angleichen will,
indem Er es selbst auskostet. SchlieBlich bedeutet das Christentum unserem Durst nach
Gliick gerade durch den Kreuzestod dieses anbetungswiirdigen Wesens, dafl das Ziel
der Schopfung nicht in den zeitlichen Bezirken der sichtbaren Welt zu suchen ist; die
von unserer Treue erwartete Anstrengung wird sich erst vollenden, wenn wir selbst
und alles, was uns umgibt, vollstindig umgestaltet sinds7.“

Der Christus, der gestorben und auferstanden ist, ist auch die Mitte seines wach-
senden Corpus mysticum: ,Wer ist der tatige Mittelpunkt, das lebendige Band, die
ordnende Seele des Pleromas? Wieder ruft es uns Paulus mit seiner machtvollen
Stimme zu. Jener ist es, in Dem alles sich vereinigt und erfiillt — jener, von Dem
das ganze Gebdude der Schopfung seine Festigkeit bezieht — Christus, Der gestor-
ben und auferstanden ist, ,qui replet omnia’, ,in quo omnia constant‘®8, Der univer-
selle Christus ist aber zugleich auch der Richter: ,Die Geschichte des Reiches Gottes
ist die Geschichte einer Vereinigung. Der totale Gottliche Bereich wird durch das
Einverleiben aller auserwihlten Geister in Jesus Christus gebildet. Aber wer ,aus-
erwihlt’ sagt, denkt an Wahl und Auslese. Man verstiinde also das universelle Wir-
ken Jesu nicht christlich genug, wenn man IThn bloff als Mittelpunkt der Anzichung
und der Beseligung betrachtete. Gerade weil er Jener ist, der vereinigt, ist Er auch
Jener, der siebt und trennt und richtet. Es ist im Evangelium vom guten Korn, von
den Schafen, von der Rechten des Menschensohnes, vom Saal des Hochzeitsmahles
und vom Feuer die Rede, das in Freude entzindet. Doch das Evangelium nennt auch
die Spreu, die Bocke, die Linke des Richters, die verschlossene Tiir und die Finsternis
drauflen. Den Flammen, die in der Liebe vereinigen, steht das Feuer gegeniiber, das
absondert und zugrunde richtet. Der vollstindige Vorgang, aus dem die neue Erde
stufenweise hervorgeht, besteht also in einer Eingliederung, die von einer Aus-
sonderung begleitet ist“ (Der gottliche Bereich, S. 180 £.).

35 Entwurf und Entfaltung, S. 270. 37 Der Goéttliche Bereich, S. 111.

3% Lubac,S. 92, Anmerkung 6. 38 Der Gottliche Bereich, S. 142.



372 Adolf Haas

B. Universelles Ausbreitungsvermégen: der universelle Christus

Fir Teilhard ist Christus immer der Schopfer und Erloser, der ,fiir uns Menschen
und um unseres Heiles willen“ aus Maria geboren wurde, lebte, am Kreuze starb
und glorreich auferstand, zum Vater heimkehrte, den Heiligen Geist sandte und in
seiner mystischen, realen Gegenwart durch die Kirche in der Menschheit die Schop-
fung zum Dreieinigen Gott zuriickfiihrt, der am Ende aller Tage kommen wird zu
richten die Lebendigen und die Toten. Zugleich ist dieser Christus aber das Ewige
WORT, durch das alles geworden ist und ohne das iiberhaupt nichts irgendwelchen
Bestand haben wird — bis ans Ende aller Zeiten. Das alles zusammengenommen in
einer universellen Schan des Mysteriums Christi, das ist nicht nur der ,auf die
Evangelien reduzierte Jesus“, sondern der Universelle-Christus, der unaufhebbar
auch der Jesus der Evangelien ist.

Dieser Jesus der Evangelien ist zugleich das Ewige Wort. Das ist vor allem die
universelle Dimension dieses Jesus, in dem uns der Schépfer Himmels und der Erde
historisch greifbar geworden ist. Nicht als ob seine Menschheit, seine geschichtliche
Erscheinung kosmisch ausgedehnt werden mifite, was gerade wieder die von Teil-
hard so eindeutig betonte ,Greifbarkeit® Jesu ausloschen wiirde. Nein, dieses
»historische Feuer® strahlt — infolge der Gottheit des WORTES — in alle kosmi-
schen Bezirke aus, weshalb Jesus als das strahlende Zentrum des Kosmos angesehen
werden mufl. In diesem Sinn fragt schon Origenes in seinem Johanneskommentar,
ob der ,Erstgeborene aller Schopfung“ eine Beziehung zur stofflichen Schopfung
habe, ja in welchem Sinn er ,Welt* sein konne: ,Du fragst, ob der ,Erstgeborene
aller Schépfung’ einer der Bezeichnungen nach anch ,Welt‘ sein kénne. Tatséchlich
ist Er ,Welt® in hervorragendem Sinn, insofern Er ,Weisheit’ ist, die reichhaltige.
Da nidmlich in Ihm die Worte (der Sinn) von allem sind, denen entsprechend alles
entstand, was Gott in ,Weisheit' schuf — nach dem Wort des Propheten: ,Alles
schufst Du in Weisheit' (Ps 103, 24) —, so diirfte er selbst auch ,Welt‘ sein. Und zwar
eine Welt, die im selben Maf} vielfaltiger ist als die sinnlich wahrnehmbare Welt,
und im gleichen Grad verschieden von ihr, als das allen Stoffes bare Wort des
ganzen Kosmos anders ist als die stoffliche Welt. Der Stoff empfingt ja seine For-
men nicht vom Stoff, sondern von der Teilhabe am Wort und an der Weisheit, die
ihn ordnen®.“ Das Gott-Suchen und Gott-Finden in allen Dingen darf durchaus
christologisch verstanden werden, denn das menschgewordene WORT ist der schépfe-
rische Urgrund aller Dinge. In Jesus Christus steht dieser Schopfer aller Dinge
historisch greifbar vor uns. Darum kann Origenes auch sagen. ,, Jesus ist dberall. Er
durchdringt das All (Universum), und wir dirfen Thn uns nicht mehr in jener Ein-
geschrianktheit vorstellen, die Er aus Liebe zu uns angenommen hat, auch nicht in
jene Grenzen eingefangen, in die ihn dieser dem unseren so dhnliche Leib einschlofi,
den er wihrend seines Lebens auf der Erde unter uns hat annehmen wollen und
der Ihn gleichsam zum Gefangenen des Ortes machte#0.“ Und der heilige Abt Pa-
schasius Radbert schreibt im 9. Jahrhundert in seinem Matthdus-Kommentar: ,Es
ist unsinnig, Thn an einem kleinen oder verborgenen Ort zu suchen, Der doch alle
Dinge erfillt und Der einst das Universum umstiirzen und jedes einzelne Ding
durchlenchten wird#.“ Origenes wagt sogar den Gedanken, dafl ,vielleicht“ das
ganze kreatiirliche Universum in irgendeiner Weise zum ,Leib Christi“ gehore:

% Origenes, Das Evangelium nach Johannes. Ubers. und eingefithrt von R. Go gler,
Einsiedeln - Ziirich - Kéln 1959, S. 122.
der Ihn gleichsam zum Gefangenen des Ortes machtef0.“ Und der heilige Abt Pa-

% Origenes, Peri Archon, 1. 11, c. 11, n. 6 (Ed. Koetschau, pp. 190—191; Migne, PG.,
11, 246; Lubac, S. 85; vgl. H. U. v. Balthasar, Origenes. Geist und Feuer. Salzburg
1988, S. 210).

4 PL., 120, 814 BC; Lubac, S. 84.



Welt in Christus — Christus in Welt 878

»Christus, dessen Leib das ganze Menschengeschlecht, vielleicht noch mehr das ganze
geschaffene Universum ist . . .42“

Einer immer grofler, herrlicher und beingstigender sich dem Menschen unserer
Tage offenbarenden Welt, mdchte Teilhard den ,Christus semper major®, den
»Je immer schon grofleren Christus® entgegenstellen, denn ,wir kénnen Christus
nicht weiterlieben, ohne Ihn immer mehr zu entdecken®ss. Es ist also gerade die
gottliche ,Dimension” in Christus, die Dimension des menschgewordenen Schépfers,
die Teilhard in brennender Liebe zur Schépfung und zu seinem Schopfer immer
grofler und eindringlicher herausstellen will, so daf er sagen konnte: ,Christus
immer grofler als alles zu sehen, das ist genau die einzige Sache, die man mir vor-
werfen konntet4.“ In einer Zeit, in der sich immer mehr die natiirlichen Geheimnisse
der unbelebten und der belebten Materie enthiillen und den Geist des Menschen
selbst iiber die Grenzen des anschaulich Falbaren erfiillen, spiiren wir in Teilhard
eine eindringliche, schicksalhafte Berufung, der er — wie er bis zum Schluf} immer
wieder betonte — keinen Augenblick seines Lebens widerstehen konnte: die Ver-
christlichung der Materie. Der universelle Christus als der menschgewordene Schop-
fer des Alls umfangt je schon immer alle sich unseren staunenden Augen immer
mehr enthiillenden Dimensionen der Welt-Materie: die immer gréfier und bedrin-
gender werdende Materie ist umfangen und iiberragt von dem ,Christus semper
major“. Und zwar muf die christliche Dimension der stindig wachsenden Grofle der
Materie nicht immer je nachgetragen werden, sondern alles Anwachsen der Materie
ist immer schon durch den Schépfer der Materie iiberholt.

» Wir werden von der harinackigen Illusion beherrscht, das Feuer, dieses Seins-
prinzip, gehe aus den Tiefen der Erde hervor, und seine Flamme entziinde sich fort-
schreitend entlang dem leuchtenden Kielwasser des Lebens. Du hast mir, Herr, die
Gnade gegeben zu begreifen, dafl diese Sicht falsch ist und daf ich sie, um Dich
wahrzunehmen, umkehren miisse. Am Anfang stand die erkennende, liebende und
tatige Macht. Am Anfang stand das Wort, das in souveriner Weise fihig ist, sich
jede Materie, die entsteht, zu unterwerfen und sie zu kneten. Am Anfang stand nicht
die Kilte und die Finsternis; am Anfang stand das Feuer. Das ist die Wahrheit. So
bricht also nichi aus unserer Nacht nach und nach das Licht hervor, vielmehr raumt
das préexistente Licht geduldig und unfehlbar unsere Dunkelheiten aus. Wir andern,
die Kreaturen, wir sind aus uns selbst das Dunkle und das Leere. Du bist, mein
Gott, der Grund selbst und die Festigkeit des ewigen Milieus ohne Dauer und Raum,
in das schrittweise unser Universum emergiert und in dem es sich vollendet, indem
es die Grenzen verliert, durch die es uns so grof} erscheint. Alles ist Sein, es gibt
{iberall nur Sein auflerhalb der Zerstiickelung der Kreaturen und des Gegensatzes
ihrer Atome. Brennender Geist, personales und urgriindliches Feuer, wirklicher
Zielpunkt einer tausendfach schéneren und begehrenswerteren Vereinigung als die
von irgendeinem Pantheismus vorgestellte zerstorerische Verschmelzung, wiirdige
Dich auch diesmal wieder, auf die gebrechliche Schicht neuer Materie, mit der sich
heute die Welt umgeben wird, herabzusteigen, um ihr eine Seele zu geben. Ich weifi:

2 Origenes, Opera Omnia. C. H. E. Lommartsch, Berlin 1831—1848, Tom. XI, 1841,
Selecta in Psalmos, Homilia II, 1, S. 169; zu dem Wort ,fortassis“ im obigen Text ist zu
bemerken, daf Origenes mit dem Wort ,vielleicht®, ,wohl“ etc. fast immer seine eigene,
meist vertiefende Interpretation einfithrt. Es ist also auch im obigen Text nicht so abschwi-
chend wie das deutsche ,vielleicht® gemeint.

8 Die Zukunfl des Menschen, Olten - Freiburg 1963, S. 51.

4 Lubac, S.91.



374 Adolf Haas

Wir kénnen die geringste Deiner Gebdrden weder vorschreiben noch vorwegnehmen.
Von Dir kommen alle Initiativen, angefangen bei der meines Gebetes. Funkelndes
‘Wort, brennende Macht, Du, der Du das Viele knetest, um ihm Dein Leben einzu-
hauchen, senke, ich bitte Dich, auf uns Deine michtigen Hinde, Deine zuvorkom-
menden Hinde, Deine allgegenwértigen Héande herab, diese Hédnde, die nicht hier
oder dort berithren (wie es eine menschliche Hand tun wiirde), die vielmehr in die
Tiefe und in die gegenwirtige und vergangene Universalitit der Dinge sich hinein-
begeben und uns gleichzeitig durch all das erreichen, was es in uns und um uns
herum an Umfassendstem und Innerlichstem gibtt5.“

Fine universelle Dimension des Jesus der Evangelien ergibt sich aber nicht nur
aus der Tatsache, daf er das Ewige WORT aller Schépfung ist. Das neue Verstind-
nis des Menschlichen, wie es Teilhard in immer wieder neuem Anlauf zu klaren ver-
suchte, hat vor allem die kosmischen Dimensionen des ,Phénoméne Humain® ein-
dringlich herausgestellt. Das Menschliche ist der Sinn und die dynamische Spitze
einer kosmischen Universalgeschichte. Der Mensch ist Zentrum der Perspektive und
der Konstruktion des Komsos. Alle diese Erkenntnisse miissen wir nun im eminenten
Sinn auf die Menschennatur Christi anwenden, die selbstverstindlich in héchstem
Mafle all das besitzt, was Menschlichem wesenseigen ist. Auch von Christi Mensch-
heit miissen wir — unbeschadet ihrer individuellen Sonderheit und Geschichtlichkeit
— sagen, dafl sie in hochstem Maf} die kosmischen Dimensionen der Entwicklungs-
geschichte des Universums auf den Menschen hin umspannt, dafl gerade die Mensch-
heit Jesu Sinn- und Ziclgestalt des Kosmos ist, dafl sie in hervorragender und
einzigartiger Weise Zentrum aller geistigen Perspektiven und konstruktiven Ent-
faltung des Kosmos ist. Nimmt man noch die iibernatiirliche Wirklichkeit hinzu,
wonach diese Menschennatur Jesu unser eigentlicher Heilsweg ist (,caro cardo
salutis“, ,das Fleisch Angelpunkt des Heils“, Tertullian), also universelle Heils-
bedeutung hat, dafl ferner diese Menschennatur Christi ganz in die Verfiigungsmacht
der Person des Ewigen WORTES genommen ist, daf} also eine géttliche Person diese
Menschennatur als die Seinige besitzt — dann ist die Aussage vom ,Universellen
Christus® nicht nur erlaubt, sondern sogar erfordert.

Freilich wiirde man trotz der Hereinnahme der iibernatiirlichen Bestimmungen in
dieses universelle Christusbild den , Universellen Christus“ bei Teilhard nicht voll-
giiltig verstehen konnen, wenn man nicht das kosmische Menschenbild vor Augen
hat, das Teilhard immer wieder zu entwerfen versucht hat. Viele Aussagen, die wie
eine Ausweitung der historischen Menschheit Jesn in kosmische Dimensionen aus-
sehen und die eine Allgegenwart der Menschheit Jesu nahelegen konnten, sind
tatsdchlich in dieser Richtung mifiverstindlich, wenn man nicht die schon rein natiir-
lich gegebenen kosmischen Dimensionen des Menschseins iiberhaupt beriicksichtigt.
Darum haben wir in unserer Darlegung der geistlichen Lehre bei Teilhard so aus-
fihrlich die Erscheinung des Menschen und die universellen Dimensionen des
Mensdhseins als die unumgingliche Voraussetzung fir das Verstdndnis der Christo-
logie bei Teilhard behandelt. Die Universalitit der Menschheit Jesu ist nichts
anderes als die in eminenter Weise in geschichtlicher Gestalt sich offenbarende
Menschennatur iiberhaupt und zwar in ihren durch die Erkenntnisse der Neuzeit

4% Teilhard de Chardin, Lobgesang des Alls, Olten und Freiburg 1964, S. 17—19.
8 Die Zukunft des Menschen, S. 128.



Welt in Christus — Christus in Welt 875

gewonnenen kosmischen Dimensionen, die unaufhebbar in die Evolution dieses
Kosmos eingezeichnet sind. Die Menschwerdung des WORTES erscheint nun aber
auch nicht in einer fiir sie vollig beliebigen Situation. sondern in einem auf den
Menschen hin konvergierenden Kosmos, also in einer Kosmogenese, deren Ziel die
Anthropogenese ist; und diese Anthropogenese selbst wieder hat eine konvergente
Struktur, die letztlich auf einen endgiiltigen Konvergenzpunkt, einen Treffpunkt
aller personalen Entfaltungslinien hinzustreben scheint (den Punkt Omega).

Wie man diese Dinge nun im einzelnen auch sehen mag, wir werden unsere Sicht
des Menschseins und Menschwerdens in einem evolutiv-konvergenten Kosmos in
Zusammenhang bringen miissen mit der Menschwerdung Gottes, in der Er einer aus
uns geworden ist. Ist Er Mensch wie wir geworden, dann ist Er wie wir in seinem
Menschsein in die kosmische Universalgeschichte eingegliedert, aus der wir ohne
Verlust unseres Menschseins nicht herausspringen kénnen. Dann ist Er aber auch wie
wir in die Konvergenzbewegungen der Menschheit eingefiigt, ja in Ihm erhalt
vielleicht gerade diese natiirliche Geschichte des Kosmos ihren letzten Sinn. Das heifit -
aber: in der Menschwerdung des WORTES erhilt diese kosmische Geschichte ihre
endgiiltige christologische Bestimmung und Struktur — aber auch die Menschheit
Christi erhilt durch die Anthropogenese die Struktur unseres Menschseins. Teilhard
stellt darum fest: ,Im engen, zerstiickelten und statischen Kosmos, in den sich unsere
Viter gestellt glaubten, wurde Christus selbstverstindlich ebensosehr wie heute
von den Gliubigen ,gelebt’ und geliebt als Derjenige, von Dem alles abhéngt und
in Dem das Universum ,seinen Bestand findet’. Doch vor der Vernunft lief sich diese
christologische Funktion nicht leicht rechtfertigen — zumindest wenn man versuchte,
sie in einem organischen und vollen Sinn zu nehmen. So versuchte das christliche -
Denken auch nicht ausdriicklich, sie irgendeiner bestimmten kosmischen Ordnung
einzugliedern. In diesen Zeiten wurde das Kénigtum Christi gern in den Termini
juristischer Herrschaft ausgesagt; oder man gab sich damit zufrieden, dal es in den
der Erfahrung unzugénglichen und auflerkosmischen Bereichen des ,Ubernatiirlichen’
triumphierte. Die Theologie schien alles in allem nicht auf die Idee zu kommen, daf}
nicht jede Form von Universum mit der Idee einer Inkarnation ,mitmdglich® sei. —
Mit dem Auftreten dagegen der Raum-Zeit (wie wir sie definiert haben) wird zwi-
schen den beiden Bereichen der Erfahrung und des Glaubens eine harmonische und
fruchtbare Verbindung bewirkt. Einerseits findet Christus, ndmlich in einem Uni-
versum ,konischer Struktur einen bereitstehenden Platz (die Spitze!), an dem Er sich
einfiigen und von dem aus Er auf alle Zeiten und alles Seiende ausstrahlen kann.
Und anderseits beschriankt sich dank der genetischen Linien, die auf allen Stufen der
Zeit und des Raums zwischen den Elementen einer konvergierenden Welt verlaufen,
der christliche Einflufl keineswegs auf die geheimnisvollen Bezirke der ,Gnade’, viel-
mehr breitet er sich durch die ganze Masse der in Bewegung befindlichen Natur aus
und durchdringt sie. In einer solchen Welt kann Christus den Geist nicht heiligen,
ohne (wie schon die griechischen Kirchenviter erahnten) die Totalitit der Materie
zu erleben und zu erlésen. Christus ist hier wirklich entsprechend den christlichen
Forderungen universalisiert — und sein Kreuz wird (in Ubereinstimmung mit dem
tiefsten Sehnen unseres Zeitalters) zum Symbol, zum Weg, zur eigentlichen Gebarde
des Fortschritts.“48





