
IM       SPIEGEL      DER      ZEIT 

Die •Revision de Vie" 

Eine neue Übung aus einem neuen Geist* 

Man kann kaum eine französische religiöse Zeitschrift aufschlagen, ohne auf dieses 
neue Wort zu stoßen: la revision de vie. Wort und Sache nehmen in der Diskussion 
und im religiösen Leben des französischen Sprachraumes einen immer breiteren 
Raum ein. Laien, Priester und Ordensleute propagieren diese neue Übung in 
gleicher Weise. Ein Zisterzienserabt steht nicht an, sie zusammen mit den Tagen der 
Einkehr zu den beiden wichtigsten Gaben zu rechnen, mit denen der Geist die Kirche 
der Gegenwart beschenkt hat. Es fehlt aber auch nicht an Einwänden und Bedenken, 
zumal die revision de vie, spontan und gewissermaßen charismatisch in Laienkreisen 
entstanden, nunmehr zu einer Institution zu werden und auch Ordensgemeinschaften 
zu interessieren beginnt. In Taize ist sie bekannt, und man beruft sich dort auf die 
Kleinen Brüder Foucaulds. 

Doch was ist eigentlich die revision de vie? Und kann man das, was sie besagen 
will, nicht mit einem deutschen Ausdruck wiedergeben? Die vorhandenen Wörter- 
bücher helfen hier wenig. Die eigentliche Schwierigkeit liegt jedoch keineswegs im 
Wort, sondern, wie sich zeigen wird, in der Sache. Man hat das Wort im Deutschen 
mit •Lebenserneuerung" übersetzt; doch •Lebenserneuerung" weckt andere Vor- 
stellungen als das mit revision de vie Gemeinte. Wir bleiben darum zunächst am 
besten bei dem französischen Ausdruck. Was also ist die revision de vie? Man hat 
sie der Gewissenserforschung angenähert und könnte auch an die Gewissensrechen- 
schaft denken. Manche erinnern an das monastische Schuldkapitel. Aber wie sich 
noch zeigen wird, stammen diese Übungen aus einem anderen Geist und streben sie 
ein anderes Ziel an. Um eine erste Vorstellung zu vermitteln, kann man sagen, 
daß es sich um ein gemeinsames Tun in einer zahlenmäßig kleinen Gruppe (einer 
Equipe) handelt. Vorausgesetzt wird eine Gruppe lebendiger, aktiv apostolischer 
Christen, die ihre Gedanken im Geist des Glaubens miteinander austauschen. Ob 
freilich das, was sie da tun, im Vollsinn •revision de vie" genannt werden kann, 
scheint oft fraglich. Jedenfalls werden in der Literatur Bedenken geäußert, ob das, 
was sich weithin so nenne, stets mit der echten revision de vie etwas zu tun habe, die 
vor allem in den Kreisen der Katholischen Aktion ein hohes, anspruchsvolles Niveau 
entwickelt habe. Offenbar ist das mit der revision de vie Gemeinte nicht so einfach. 
Nur sehr langsam beginnen sich dem Nichteingeweihten, der sich in das Schrifttum 
einarbeitet, die Konturen klarer abzuzeichnen. Man müßte, darauf weisen die Ver- 
fasser verschiedentlich hin, diese Übung selbst erlebt haben, um ihr Wesen und den 

* Wir beziehen uns in diesem kurzen Überblick vor allem auf folgende Veröffentlichun- 
gen: Winoc de Broucker SJ: La revision de vie, in: Christus Nr. 42, April 1964, 
263•279; J. Bonduelle OP: Deux dossiers sur la revision de vie, in Supplement de la 
Vie Spirituelle Nr. 66, September 1963, 407•452; ders.: Carnet de la revision de vie, in: 
La Vie Spirituelle Nr. 508, August-September 1964, 355•362. • Auch dort, wo wir, um den 
Leser nicht zu ermüden, nicht immer wieder auf die genannten Aufsätze hinweisen, haben 
wir weitgehend aus ihnen geschöpft. 



Im Spiegel der Zeit 877 

Tiefgang ihrer Wirkung zu begreifen. Doch auch so geschieht es, wenn man die 
nötige Geduld aufbringt, daß man über die geistigen Perspektiven erstaunt ist, die 
sich hier auftun. Und man sieht ein, daß sich die Sache nicht in zwei, drei Worten 
klipp und klar sagen läßt. 

Historisch liegt der Ansatzpunkt der revision de vie bei der Christlichen Arbeiter- 
jugend, der JOC Cardijns. Sein •Sehen, Urteilen, Handeln • voir, juger, agir" • 
hat sich als äußerst fruchtbar erwiesen. Der •Frühstil" der JOC war bestimmt vom 
apostolischen Eroberungswillen. In dieser Perspektive und Atmosphäre kam es zu 
der •revision d'influence", die der direkte Vorläufer der revision de vie ist. Damals 
stand die Frage im Vordergrund: •Wie wird unsere apostolische Aktion wirksam?" 
Inzwischen ist aus der JOC die katholische Arbeiterbewegung, die ACO, hervor- 
gewachsen, und hat der letzte Krieg nicht nur politisch-sozial, sondern auch geistig- 
theologisch eine ganz neue Situation erstehen lassen. 

•Am Anfang der JOC, und das war genial, hat Abbe Cardijns uns gelehrt, von 
den Tatsachen auszugehen (ä partir des faits). Doch nach der Herausarbeitung der 
negativen Tatsachen, die die Schäden des Milieus unterstrichen, haben wir begonnen, 
die positiven Tatsachen und die im gleichen Milieu steckenden erfreulichen Möglich- 
keiten herauszustellen. Heute verkünden wir in derselben Linie die revision de vie. 
Nur muß man verstehen, in welchem Geist das gemeint ist. Die revision de vie ist 
keine Gewissenserforschung. Ebensowenig machen wir in ihr Jagd auf unsere 
Erfolgschancen. Sie besteht vielmehr darin, den Film des Tagesgeschehens durch- 
zugehen und festzuhalten, was der Tag an Schönem und Reichem gebracht hat. Es 
geht darum, sich über das Wirken der Gnade Gottes klar zu werden. Die revision 
de vie setzt eine optimistische Grundhaltung voraus" (Msgr. Bejot zit. bei de 
Broucker). 

Anderswo erfahren wir, und das führt uns noch näher an das Eigentliche heran, 
die revision de vie sei ein Blick des Glaubens, der uns begreifen lasse, wie Gott 
mitten in der Welt handelnd gegenwärtig sei, ununterbrochen am Werk der Erlö- 
sung tätig. Sie bestehe in der Entdeckung, daß sich das Geheimnis des Heils mitten 
in der profanen Wirklichkeit vollziehe. Sie sei die im Licht des Evangeliums 
gemeinschaftlich unternommene Ergründung der den Geschehnissen des persönlichen 
und öffentlichen Lebens innewohnenden göttlichen Dimension. Sie führe zur Ent- 
deckung, wie alles, was geschieht, der Heilsgeschichte angehört und alle sozialen 
Bindungen und diesseitigen Strukturen die unsichtbare aber reale Wirklichkeit des 
Gottesreiches zu bezeichnen vermögen. In diesem Zusammenhang wird gesagt, auch 
das tägliche Leben sei eine Heilige Schrift, worin der Herr uns seinen Willen kund- 
tue, und man zieht ausdrücklich den Vergleich zur Bibel. 

Die Gegenwart Gottes in der profanen Wirklichkeit ist also eine wesentliche 
Erkenntnis, die der revision de vie zugrunde liegt. Immer wieder kommt die Rede 
darauf. W. de Broucker sieht darin geradezu das Neue im apostolischen Einsatz der 
Gegenwart. Bis zum Krieg habe man die Gegenwart des Herrn im Evangelium, in 
der Eucharistie, in der Lehre der Kirche gesucht; man erlebte sie im großherzigen, 
brüderlichen Einsatz des Apostolats. Im Gegensatz dazu erschien die Umwelt als der 
Ort der Gottferne. Folglich galt es, diese Welt zu •erobern"; man mußte ihr •Chri- 
stus bringen". Man mußte herausbekommen, wo ihre schwachen Stellen waren und 
was ihr besonders nottat. 

Die jungen Christen von heute lassen das alles gewiß ebenfalls gelten; aber sie 
sehen die •Welt" mit andern Augen. Sie sehen, in die weltlichen Ereignisse einge- 
bettet, ein spirituelles Geschehen. Vor aller apostolischen Bemühung ist die Welt 



378 Im Spiegel der Zeit 

schon in das Drama zwischen Gnade und Sünde hineingezogen. Anders gesagt: das 
weltliche Geschehen offenbart sich als Fortsetzung der Heilsgeschichte. Die •Ereig- 
nisse", über die heutige Christen in der revision de vie ihre Meinung austauschen, 
sind mehr als nur Ansatzpunkte für ihre Aktion, aus ihnen spricht die Gegenwart 
Gottes. Sie sind nicht nur wie ihre Vorgänger davon überzeugt, daß der Herr den 
Apostel aussendet, sondern daß er ihn auch bereits dort erwartet, wohin er ihn 
sendet. 

Aus all dem spricht deutlich das existentielle Denken unserer Zeit mit seiner 
•Entdeckung der Geschichtlichkeit des Menschen", die sich auch theologisch u. a. 
dahin auswirkt, daß wir •heute deutlicher sehen und reflexer bedenken, daß Theo- 
logie Aussage von Heilsgeschichte ist, in der je neu und unberechenbar Gott mit dem 
Menschen handelt" (K. Rahner) und so •das einmalige Besondere als Wille Gottes" 
in den Blick kommt. 

Die Theologie der Gegenwart sieht die Begegnung mit Gottes Wort als ein je 
•aktuelles Geschehen", sie spricht von der Kirche als •Ereignis" und versteht das 
Erkennen der sittlichen Verpflichtung und das Angerufensein durch sie nicht einfach 
als eine Subsumierung abstrakter sittlicher Prinzipien, sondern als Anruf konkreter 
Imperative aus der Situation, in der dieser Mensch in dieser Stunde steht. •Die sitt- 
liche Handlung des Menschen (ist) nicht nur ,Fall' einer allgemeinen, essentiellen 
sittlichen Norm, sondern Verwirklichung seiner selbst in seiner einmaligen In- 
dividualität ..." 

Stärker als ihre Vorgänger nehmen die Theologen der Gegenwart die Welt ernst. 
Man spricht seit einigen Jahren von einer •Theologie der irdischen Wirklichkeiten". 
Arbeit, Technik, Beruf, der Leib und seine Geschlechtlichkeit, Ehe, Kultur, Kunst, 
Wirtschaft, Wissenschaft, Staat, das sind beispielsweise Gebiete, um deren theolo- 
gische Deutung man bemüht ist. Es ist die Öffnung zur Welt, der Wille, ihr zu 
dienen; aber noch wichtiger und tiefer • und dem vorgegeben • die neue Sicht der 
Weltwirklichkeit, die Sympathie ihr gegenüber, wie sie mit Johannes XXIII. durch- 
gebrochen ist und in der großartigen Eröffnungsrede Pauls VI. zu Beginn der 2. Kon- 
zilsperiode bestätigt wurde. Es ist der Beginn eines offenen und brüderlichen 
Dialoges, wie ihn das erste Rundschreiben Pauls VI. •Ecclesiam suam" so herzlich 
wünscht. 

Das alles schwingt hier bei der revision de vie mit, zusammen freilich auch mit der 
Erkenntnis, wie abgründig tief die religiöse Indifferenz der Massen reicht. Mit 
menschlichen •Eroberungen" ist da wenig auszurichten. Aber unabhängig von allem, 
was wir tun und unternehmen können, ist der Herr da, und glauben wir an das 
Geheimnis des Heils, das in ihm schon gekommen ist. 

Der Blick auf diesen Horizont war nötig, um zu spüren, was alles in den Begriffs- 
bestimmungen der revision de vie mitschwingt, von denen wir nun einige zur Kennt- 
nis nehmen wollen. Die revision de vie, so lesen wir, besteht darin, die Ereignisse 
in unserem Leben im Geist des Glaubens, gewissermaßen mit den Augen Gottes 
gemeinsam zu betrachten (regarder); sie zu werten, wie er sie wertet (juger), zu 
erkennen, was Unordnung und Sünde ist und was, christlich gesehen, einen Wert 
darstellt; und schließlich den Anruf zu begreifen, den Gott durch dieses Ereignis an 
uns richtet (agir). Oder wir hören: Die revision de vie ist ein in der Gemeinschaft 
der equipe vollzogenes Bedenken der Fakten, die das Leben des Wohnviertels, des 
Dorfes, der Pfarrei bestimmen oder auch das Bedenken einer bestimmten Seite 
unserer apostolischen Verantwortung. Es geht darum, gerade den banalen Alltag 
mit dem Licht Christi zu durchleuchten. So vermag man zu sehen, was daran positiv 



Im Spiegel der Zeit 379 

und was Sünde ist, und kann das menschliche Leben der Liebe des Herrn zugänglich 
machen. • Konkrete Beispiele werden in der uns vorliegenden Literatur leider kaum 
angeführt. Ein einziges Mal wird anschaulich gesagt, wie solche •Ereignisse" aus- 
sehen können. Es werden genannt: Die Fronleichnamsprozession in einem kleinen 
Ort, die Teilnahme an einer Aktion von Mietern (eine Unterschriftensammlung) 
und die Haltung eines leitenden Mannes in der Industrie. Insofern versteht man, 
daß die revision de vie einfach •ein religiöses Gespräch über unser Alltagsleben" 
genannt worden ist. 

Als gewissermaßen klassische Definition mag schließlich noch folgende gelten: 
Die revision de vie ist eine in Gemeinschaft vorgenommene Übung des Urteilens, 
die uns instand setzt, die Zeichen zu verstehen, die uns Gott durch die Ereignisse 
gibt. (La revision de vie est un exercice de jugement en commun, qui nous permet de 
discerner les signes que Dieu nous fait par les evenements.) Die revision de vie ist 
also stets •christliche Interpretation des aktuellen Geschehens". Und sie ist immer 
Besinnung von Jüngern des Herrn auf die ihnen zuteil gewordene Sendung. Ver- 
schiedentlich wird betont, daß die revision de vie der Zukunft zugewandt sei. Wenn 
sie den wirklichen Verhältnissen auf den Grund zu kommen sucht, dann deshalb, 
um einen konkreten Plan für das apostolische Tun aufzustellen. Die revision de vie 
ist wesentlich Vorbereitung der Aktion, und zwar einer kollektiven; sie ist planende 
Vorschau einer Gemeinschaft. 

Doch viel stärker als die Generation von 1940 empfinden die jungen Christen 
von heute das Bedürfnis, zuerst einmal sehen zu lernen. Immer hat man gewußt, 
daß der Jünger Christi sich zuerst selbst zu bekehren habe. Heute begreift man 
deutlicher, womit diese Bekehrung zu beginnen hat, nämlich mit einer •Bekehrung 
des Blickes". Wir müssen zuerst unbefangen und selbstlos sehen lernen, was ist, und 
was Gott uns wohl sagen will. Mehr als wir ahnen, ist oft unsere ganze Anschau- 
ungsweise von Selbstsucht, Angst, Oberflächlichkeit und ähnlichem bestimmt. Die 
Absicht, zu einem Urteil nach dem Geist Gottes zu gelangen, verlangt darum von 
den Teilnehmern einer solchen •Lebensüberprüfung", wie wir für die revision de 
vie jetzt vielleicht sagen dürfen, zuerst gerade dies: sich ihrer Vorurteile und Denk- 
gewohnheiten zu begeben, ihr eigenes Leben von Grund auf neu zu sehen und vieles 
daran zu berichtigen. 

Wenn oben darauf hingewiesen wurde, wie stark im Bewußtsein jener jungen 
und aktiven Christen die Gegenwart Gottes mitten in der profanen Welt steht, dann 
wirkt sich dieses Wissen nicht zuletzt in ihrem Verhältnis zum Mitmenschen aus, 
auch gerade, wenn er ihnen als Ungläubiger oder nichtpraktizierender Christ begeg- 
net. Die Sicht des Glaubens, um die sie sich unablässig und ehrlich bemühen, zeigt 
ihnen, daß unsere brüderliche Verbundenheit durch jenes Trennende letztlich nicht 
berührt wird. Jeder Mensch erfährt die Erlöserliebe Christi; in jedem von uns, 
ganz gleich, wo er steht, ist seine Gnade am Werk. 

Typisch für diese Haltung ist etwa folgendes Zeugnis aus dem Jahr 1955: •Was 
uns bei unserem Unvermögen, der religiösen Not der Massen zu begegnen, und 
angesichts unserer eigenen Sündhaftigkeit Hoffnung schenkt, das ist einzig der 
Glaube an die Gnade des Herrn, die in allen Menschen an der Arbeit ist: Mitten 
in ihrem Suchen, ihrem Versagen, ja noch ihren Irrwegen sind die Menschen, ohne 
es zu wissen, auf der Suche nach Gott. Wie oft, liebe Freunde, sind wir nicht im 
Leben unserer Brüder auf die untilgbaren Spuren der Gegenwart des Herrn oder 
doch seines Vorübergangs gestoßen!" 



380 > Im Spiegel der Zeit 

Die •andern", die Brüder, die noch ferne sind, spielen in der •Lebensüberprüfung" 
eine ganz wesentliche Rolle. Die ganze revision de vie ist eine einzige Gnade der 
Bruderschaft. Sie geschieht im Kreis der Brüder. Sie führt die •Brüder in Christo" 
erst innig zusammen und setzt doch auch wieder echte Bruderschaft voraus. Der Aus- 
druck von gestern, der Ausdruck •equipes de militants" wird heute abgelehnt. Die 
Brüder, die sich zur •Lebensprüfung" zusammenfinden, fühlen sich nicht als die 
•lokale Sektion" einer Organisation, die den ihr unterstellten Sektionen ihre Arbeits- 
ziele zuweist. Vielmehr verstehen sie sich als eine Gruppe von Gläubigen, die • so 
sehr sie von einem großen Verband mitgetragen werden • doch an ihrer Stelle 
unbefangen und neu ihre Erfahrungen mitten m den Weltaufgaben machen. Dabei 
ist der Bruder an ihrer Seite, mit dem sie in der Equipe gemeinsam suchen, sein 
Wort und sein Wesen, eine Gnade, die Gott ihnen schenkt und die sie dankbar 
annehmen. Die gemeinsame •Lebensüberprüfung" hat nichts mit marxistischer 
•Selbstkritik" zu tun, noch ist sie ein öffentliches Schuldbekenntnis, sie ist vielmehr 
ein gemeinsames, brüderliches Überlegen und ein brüderliches Mittragen an der Last 
der andern. 

Vielleicht zeichnet sich nun doch einigermaßen ab, was mit der revision de vie 
gemeint ist und welche Haltung hinter dieser Übung steht. Sie wäre leicht beschrie- 
ben, wenn sie im wesentlichen etwas Formales, eben eine Übung wäre; sie ist aber 
von der inhaltlichen Füllung, von dem Geist und dem Lebensgefühl nicht zu trennen, 
denen sie ihr Entstehen verdankt; und die sind viel weniger leicht einzufangen. Die- 
jenigen von uns, die den Aufbruch der Jugendbewegung miterlebt haben, erinnern 
sich, wie damals das Neue, das rauschartig über die Jugend kam, in •Schillerkragen 
und Klampfe", in Aussprachekreis und Fahrt seinen Ausdruck fand. Und doch: wie 
wenig wäre mit einer Beschreibung jener •jugendbewegten" Formen getan, um zu 
ahnen, was Jugendbewegung wirklich war? 

Wie sehr hier wahrhaftig eine neue Sicht und eine neue Haltung zum Ausdruck 
kommt, wird vielleicht an der Frage besonders deutlich, ob die revision de vie nicht 
im Grund einfach die Neubelebung alten monastischen Erbguts darstelle, nämlich 
der •Konferenzen" und des •Schuldkapitels", wie das von Mönchsseite aus behauptet 
worden ist. An dieser Frage hat sich eine lebhafte Kontroverse entzündet, die zum 
Teil von J. Bonduelle im Supplement de la Vie Spirituelle mitgeteilt wird. Uns 
scheint die Stellungnahme des bekannten Abbe Lochet, Reims, besonders aufschluß- 
reich. Seine Gedanken lassen sich etwa folgendermaßen zusammenfassen: 

Es sei ein Mißverständnis, wenn man in Mönchskreisen meine, man könne diese 
aus der heutigen Laienwelt kommende Übung einfach übernehmen. Es gehe weniger 
um eine Übung als um einen neuen Geist, um die in unserer Zeit geschenkte neue 
Sicht der Inkarnation, um das neue Wissen, wie stark wir als Christen im geschicht- 
lichen und profanen Geschehen engagiert sind, wie Gott will, daß wir uns brüderlich 
als Teil der Menschheitsfamilie fühlen. Es ist also keineswegs das Gleiche was die 
Alten schon kannten: Wir stehen vor einen neuen Anruf des Heiligen Geistes und 
müssen uns ihm stellen. 

Die alte Form der Klosterfrömmigkeit bestand in der Treue zu Gottes Wort, das 
in der Formulierung der Regel gewissermaßen fix und fertig artikuliert und aus- 
gedeutet vorlag. Nun scheint uns aber diese schlichte und lichtvolle Art, die Heilig- 
keit einfach in der Regeltreue zu sehen, durch die Entwicklung im Leben der Kirche 
selbst in Frage gestellt. Nicht als ob wir die alte Sicht ablehnten; aber uns tut sich 
eine neue auf. So wird z. B. heute manchen Ordensleuten klar, daß sie bei aller 
Befolgung ihrer Ordensregeln an der wirklichen Armut vorbeileben. Dazu brauchen 



Im Spiegel der Zeit 381 

sie nur das Evangelium aufzuschlagen oder sich im Leben draußen umzuschauen. 
Gibt ihr Leben wirklich und so daß es für die Menschen ihrer Umgebung glaubhaft 
ist, das Zeugnis der evangelischen Armut? Das ist eine ganz andere Frage als die 
nach der Regeltreue. Man könnte sagen: Hier ist die Regel selbst in Frage gestellt. 
Und wie hier bei der Armut ist es mit vielen anderen Dingen des Ordenslebens. 
Uns genügt heute nicht die Beruhigung vor der Regel; wir stehen vor der Beunruhi- 
gung durch die Gegenwart und den Ruf Christi. Es handelt sich um eine neue 
Dimension in unserm persönlichen Leben und im Leben unserer klösterlichen Ge- 
meinschaften. Wir müssen all diese Dinge im Glauben neu sehen (C'est une 
dimension nouvelle de la vie personelle et de la vie communautaire qui oblige ä 
revoir tout, ä discerner dans la foi Dieu venant ä nous). Gott kommt heute gewisser- 
maßen schlicht von unten her zu uns. Er spricht aus der Lebenswirklichkeit des All- 
tags zu uns, aus den Menschen, die uns begegnen, aus dem Weltgeschehen draußen. 
Ein Leben nach dem Evangelium schließt die doppelte Treue ein, gegenüber dem 
Wort Gottes, das vom Himmel kommt, und gegenüber dem Gotteswort, das auf 
unserer Erde wächst. Ein Mönch, der das nicht sieht, würde bei seiner Regelbeobach- 
tung unverstanden an der Welt vorbeileben, er wäre für den Menschen kein Zeuge 
des lebendigen Christus, der doch in die Menschheit eingegangen ist, um sie zu retten 
(vgl. a. a. O. 444•447). 

Es wird nun wohl deutlich, ein wie hohes geistliches Niveau diese •Lebensüber- 
prüfung" voraussetzt. Wenn sie mehr ist als ein Wort und eine •geistliche Mode", 
dann ist sie offenbar sehr fordernd. Rene Voillaume sieht in ihr ein Mittel im Voll- 
kommenheitsstreben, das für seine Kleinen Brüder und überhaupt für entschiedene 
Christen mitten in der Welt andere überkommene Mittel des monastischen Lebens 
ersetzt. Sie wird nicht nur von den Kleinen Brüdern, sondern auch von anderen 
Gemeinschaften regelmäßig geübt. 

Eine apostolische Priestergemeinschaft (La Mission Saints-Pierre-et-Paul) • 
jedenfalls glauben wir, daß es sich um eine Priestergemeinschaft handelt • prakti- 
ziert die revision de vie in der Weise, daß jeder Bruder den Mitbrüdern Rechen- 
schaft ablegt, wie er den freiwillig übernommenen Verpflichtungen der Gemeinschaft 
nachgekommen sei, worin und aus welchen Gründen er versagt habe und auf welche 
Weise anderes gut vorangekommen sei. (Diese Form der Rechenschaft und brüder- 
lichen Zurechtweisung scheint auch bei den Kleinen Brüdern im Vordergrund zu 
stehen. Texte von R. Voillaume bei J. Bonduelle). 

Die Mission Saints-Pierre-et-Paul sieht in der revision de vie aber nicht zuletzt 
eine wesentliche Hilfe zur Verwirklichung der brüderlichen Gemeinschaft. •So wie 
das Gebet als solches einfachhin Anerkennung der Tatsache ist, daß Gott allein 
Retter ist, so anerkennen wir durch die gemeinsame Lebensüberprüfung unsere 
Solidarität in Christus". Die revision de vie setze ein Gebetsklima voraus. Nur mit 
Gottes Gnade sei es möglich, über ein bloß korrektes gegenseitiges Verhalten zu 
solch übernatürlich vertrauender Eröffnung den Brüdern gegenüber zu gelangen und 
das Maß an Demut und Selbstüberwindung aufzubringen, um sich vor ihnen offen 
und unbefangen zu äußern (d'etre en transparence avec ses freres ou ses responsables 
•, wobei mit •responsables" die Vorsteher gemeint sind). 

Es mag auf den ersten Blick verwundern, mit welcher Selbstverständlichkeit die 
Kreise, die die revision de vie üben, voraussetzen, der Wille Gottes lasse sich aus 
den •Ereignissen" des Lebens ableiten. Wird da nicht ein enthusiastisches Schwär- 
mertum großgezogen? Interessant ist, daß derselbe Vorwurf gegen die Exerzitien 
des hl. Ignatius erhoben wurde, näherhin gegen dessen feste Meinung, daß man 



382 Im Spiegel der Zeit 

die göttlichen Gnadenwirkungen in der Seele erfahren und auf Grund dessen den 
Willen Gottes im Hier und Jetzt erkennen könne. Zweifellos steht die berühmte 
•Unterscheidung der Geister" der revision de vie sehr nahe und geht es in beiden 
einigermaßen um das Gleiche, nämlich um das Finden des göttlichen Willens aus 
einer •experimentellen Gotteserkenntnis", einem •erbeteten Wittern der göttlichen 
und widergöttlichen Dinge" (Hugo Rahner) in einer konkreten Lebenssituation. 

Die Kirche sagt, so etwas sei möglich, wenn auch Karl Rahner darauf hinweist, 
daß die Theologie die Logik solcher existentieller Erkenntnis noch nicht eingeholt 
habe1. 

Tatsächlich wird es sich oft um etwas Schlichtes und Nüchternes handeln, nämlich 
um die Anwendung von Vernunft und Sachverstand auf die Ereignisse des Alltags. 
Das heißt dann eben: den gottgefälligen Weg erkennen. Überdies stehen derartige 
Überlegungen, selbst da, wo sie stärker von inneren charismatischen Gnadenimpul- 
sen bestimmt sind, bei Christen stets auf dem Boden der Kirche, sie werden objektiv 
gemessen am Evangelium und seinen Forderungen, und schließlich unterstehen sie 
der Kontrolle • in den Exerzitien des Exerzitienleiters • bei der revision de vie 
der Equipe, der Mithilfe und dem Rat der Brüder. Daß sie gemeinsam geschieht, 
unterscheidet die revision de vie wohl vor allem von den •Unterscheidung der Gei- 
ster", wie Ignatius sie gelehrt hat. 

Wenn von dem beglückenden Erlebnis einer wirklichen und gnadenhaften revi- 
sion de vie die Rede ist, begegnen wir öfters dem Hinweis auf das Erleben der 
Emmausjünger: •Brannte nicht unser Herz, da er unterwegs mit uns redete und uns 
die Schrift erschloß?" (Lk 24, 32). Die Gnade, in Einfalt und brüderlicher Liebe, so 
etwas zu tun, wie es hier als gemeinsame Lebensüberprüfung mehr angedeutet als 
beschrieben wurde, ist Gnade, wie sie den Emmausjüngern widerfuhr: Das Inne- 
werden der Gegenwart des Herrn da, wo zwei oder drei in seinem Namen versam- 
melt sind (Mt 18, 20). Es wird da in neuen Formen lebendig, was einmal unter 
dem schönen Namen •conversatio spiritualis" unter Christen geläufig war. Man 
denke etwa an die Selbstverständlichkeit mit der der russische Pilger (in den •Auf- 
richtigen Erzählungen eines russischen Pilgers") mit den Menschen, denen er begeg- 
net, über das innere Gebet, das Jesusgebet, spricht. 

Man kann fragen: Sind wir in diesen Dingen nicht allzu zurückhaltend? Gerade 
was z. B. den Austausch über das Beten angeht, stellt R. Voillaume fest: •Es ist eine 
weit verbreitete Erscheinung, daß man unter Christen, ja selbst unter Ordensleuten, 
selten darüber spricht, wie man betet." Er räumt ein, daß es da einen innersten 
Bezirk gebe, der Gott vorbehalten bleiben müsse; aber um dieses Innerste ist ein 
weites Feld; da sind vor allem die Wege, die zu dem Inneren führen und über die 
ein Austausch unter Brüdern des gleichen Glaubens und des gleichen Strebens mög- 
lich sein sollte. Das Verlangen danach ist heute lebendiger, als manche ahnen. 

In den verschiedenen Zusammenschlüssen zu Weltpriestergemeinschaften (und 
den Entwürfen zu solchen Zusammenschlüssen) begegnet man immer wieder dem 
Motiv der gegenseitigen geistlichen Hilfe. •Soll es wirklich unter Mitbrüdern nicht 
möglich sein, uns gerade über das auszutauschen, was doch unseren eigentlichen 
Lebensinhalt ausmacht: die Liebe zu Christus?" (•Est-il done impossible d'echanger 
entre pretres sur ce qui fait notre raison d'etre: l'amour du Christ?"), heißt es in 

1 Vgl. H. R a h n e r, •Werdet kündige Geldwechsler". Zur Geschichte der Lehre des hl. 
Ignatius von der Unterscheidung der Geister. In: F.Wulf SJ (Hrsg.): Ignatius von Loyola. 
Seine geistliche Gestalt und sein Vermächtnis. Würzburg 1956, 301•341; K. Rahner: 
Die ignatianische Logik der Existentiellen Erkenntnis, ebda. 343•405. 



Im Spiegel der Zeit 383 

einer Veröffentlichung der •Union Sacerdotale Jesus Caritas". Man sollte auch nicht 
allzuschnell einwenden, ein solches Einblickgeben in den Intimbereich religiösen 
Lebens widerstehe dem Mann und jedenfalls uns Deutschen. Die Erfahrung gibt 
solchen Befürchtungen nicht ohne weiteres recht. Es gibt auch bei uns eine aktive 
christliche Elite, die nach der Tat und der Aussprache in gleicher Weise verlangt. 
Wer etwa im Kreis der Focolarini, der Legio Mariens oder der Familiengruppen 
unserer lieben Frau (des Abbe Caffarel) an religiösen Gesprächen teilgenommen hat, 
ist überrascht, wie auch bei uns Dinge möglich sind, die an die hier beschriebene 
revision de vie heranreichen, ja im Grund wohl schon das Gleiche sind. 

Natürlich sind mancherlei Vorbedingungen erfordert, damit dabei wirklich etwas 
Brauchbares herauskommt. Es wird oft auch unmöglich sein, daß Impulse, die 
von Frankreich, Italien, Spanien und den angelsächsischen Katholiken ausgehen, 
eine Umprägung in unsere Art erfahren. Man wird darauf achten, daß nicht Sekten- 
haftes entsteht, obwohl man sich auch klarmachen muß, daß die Sekten ihren großen 
Zulauf unter anderm der Tatsache verdanken, daß Menschen, die eine größere Glut 
und echte Brüderlichkeit suchten, bei uns nicht auf ihre Rechnung kamen. In den 
Aufsätzen, über die wir hier berichtet haben, wird darauf aufmerksam gemacht, daß 
eine gute revision de vie vorbereitet sein will. Sonst verfällt auch sie bald der alles 
tötenden Routine, sonst endet der Austausch in Geschwätz und ist das Ganze ver- 
geudete Zeit. Es gibt noch andere heute in der Luft liegende Gefahren, vor allem die 
Psychoanalyse. Aber wo wäre das Gute, das Ausgezeichnete und Heilige, das nicht 
dem Mißbrauch und der Verzerrung ausgesetzt wäre? 

Die revision de vie ist eine Erscheinung, die für den französischsprechenden Ka- 
tholizismus der Nachkriegszeit bezeichnend ist. Es wäre aber nicht das erstemal, daß 
uns von dort religiöse Anregungen und Impulse erreichten, die wir dankbar auf- 
genommen haben. Im übrigen ist gerade heute weit über alle Ländergrenzen hinweg 
ein ähnliches Wehen des Geistes zu spüren. Und kann man nicht sagen, daß Johan- 
nes XXIII. mit der Einberufung des Konzils die Weltkirche zu einer umfassenden 
Lebensüberprüfung aufgerufen hat? Was will Gott von uns? Welche Antwort müs- 
sen wir geben auf die Zeichen der Zeit? Wie müssen wir Christen leben, damit wir 
Zeugnis geben für den Herrn und dieses Zeugnis bei den Menschen von heute 
ankommt? Das alles sind wahrhaftig Fragen, die uns Christen heute aufgegeben sind 
und um deren Beantwortung wir uns in brüderlichem Austausch mühen müssen. 
•Die gegenwärtige Stunde mit ihrem Tasten und Suchen bedarf des brüderlichen, 
offenen, klärenden Gespräches"2. 

Franz Hillig SJ 

2 Kardinal D ö p f n e r über die priesterliche Existenz in der Gegenwart. Herder-Korre- 
spondenz, Juli 1964, 485. 




