I M S PIEGEL DER ZEIT

Die ,,Révision de Vie¢

Eine neue Ubung aus einem neuen Geist*

Man kann kaum eine franzésische religiose Zeitschrift aufschlagen, ohne auf dieses
neue Wort zu stoflen: la révision de vie. Wort und Sache nehmen in der Diskussion
und im religiosen Leben des franzosischen Sprachraumes einen immer breiteren
Raum cin. Laien, Priester und Ordensleute propagieren diese neue Ubung in
gleicher Weise. Ein Zisterzienserabt steht nicht an, sie zusammen mit den Tagen der
Einkehr zu den beiden wichtigsten Gaben zu rechnen, mit denen der Geist die Kirche
der Gegenwart beschenkt hat. Es fehlt aber auch nicht an Finwéinden und Bedenken,
zumal die révision de vie, spontan und gewissermafien charismatisch in Laienkreisen
entstanden, nunmehr zu einer Institution zu werden und auch Ordensgemeinschaften
zu interessieren beginnt. In Taizé ist sie bekannt, und man beruft sich dort auf die
Kleinen Briider Foucaulds.

Doch was ist eigentlich die révision de vie? Und kann man das, was sie besagen
will, nicht mit einem deutschen Ausdruck wiedergeben? Die vorhandenen Wérter-
bitcher helfen hier wenig. Die eigentliche Schwierigkeit liegt jedoch keineswegs im
Wort, sondern, wie sich zeigen wird, in der Sache. Man hat das Wort im Deutschen
mit ,Lebenserneuerung® ibersetzt; doch ,Lebenserneuerung” weckt andere Vor-
stellungen als das mit révision de vie Gemeinte. Wir bleiben darum zunachst am
besten bei dem franzésischen Ausdruck. Was also ist die révision de vie? Man hat
sie der Gewissenserforschung angenihert und kénnte auch an die Gewissensrechen-
schaft denken. Manche erinnern an das monastische Schuldkapitel. Aber wie sich
noch zeigen wird, stammen diese Ubungen aus einem anderen Geist und streben sie
ein anderes Ziel an. Um eine erste Vorstellung zu vermitteln, kann man sagen,
daf es sich um ein gemeinsames Tun in einer zahlenmifig kleinen Gruppe (ciner
équipe) handelt. Vorausgesetzt wird eine Gruppe lebendiger, aktiv apostolischer
Christen, die ihre Gedanken im Geist des Glaubens miteinander austauschen. Ob
freilich das, was sie da tun, im Vollsinn ,révision de vie“ genannt werden kann,
scheint oft fraglich. Jedenfalls werden in der Literatur Bedenken geiuflert, ob das,
was sich weithin so nenne, stets mit der echten révision de vie etwas zu tun habe, die
vor allem in den Kreisen der Katholischen Aktion ein hohes, anspruchsvolles Niveau
entwidkelt habe. Offenbar ist das mit der révision de vie Gemeinte nicht so einfach.
Nur sehr langsam beginnen sich dem Nichteingeweihten, der sich in das Schrifttum
einarbeitet, die Konturen klarer abzuzeichnen. Man miifite, darauf weisen die Ver-
fasser verschiedentlich hin, diese Ubung selbst erlebt haben, um ihr Wesen und den

* Wir beziehen uns in diesem kurzen Uberblick vor allem auf folgende Veréffentlichun-
gen: Winoc de Broucker SJ: Le révision de vie, in: Christus Nr. 42, April 1964,
263—279; J. Bonduelle OP: Deux dossiers sur la révision de vie, in Supplément de la
Vie Spirituelle Nr. 66, September 1963, 407—452; ders.: Carnet de la révision de vie, in:
La Vie Spirituelle Nr. 508, August-September 1964, 355—362. — Auch dort, wo wir, um den
Leser nicht zu ermiiden, nicht immer wieder auf die genannten Aufsitze hinweisen, haben
wir weitgehend aus ihnen geschdpft.



Im Spiegel der Zeit 371

Tiefgang ihrer Wirkung zu begreifen. Doch auch so geschieht es, wenn man die
notige Geduld anfbringt, daf man iiber die geistigen Perspektiven erstaunt ist, die
sich hier auftun. Und man sieht ein, dafl sich die Sache nicht in zwei, drei Worten
klipp und klar sagen 1af}t.

Historisch liegt der Ansatzpunkt der révision de vie bei der Christlichen Arbeiter-
jugend, der JOC Cardijns. Sein ,Sehen, Urteilen, Handeln — voir, juger, agir® —
hat sich als duflerst fruchtbar erwiesen. Der ,Frithstil“ der JOC war bestimmt vom
apostolischen Eroberungswillen. In dieser Perspektive und Atmosphédre kam es zu
der ,révision d’influence, die der direkte Vorldnfer der révision de vie ist. Damals
stand die Frage im Vordergrund: ,Wie wird unsere apostolische Aktion wirksam?*
Inzwischen ist aus der JOC die katholische Arbeiterbewegung, die ACO, hervor-
gewachsen, und hat der letzte Krieg nicht nur politisch-sozial, sondern auch geistig-
theologisch eine ganz neue Situation erstehen lassen.

»~Am Anfang der JOC, und das war genial, hat Abbé Cardijns uns gelehrt, von
den Tatsachen auszugehen (3 partir des faits). Doch nach der Herausarbeitung der
negativen Tatsachen, die die Schdden des Milieus unterstrichen, haben wir begonnen,
die positiven Tatsachen und die im gleichen Milieu steckenden erfreulichen Méglich-
keiten herauszustellen. Heute verkiinden wir in derselben Linie die révision de vie.
Nur mufl man verstehen, in welchem Geist das gemeint ist. Die révision de vie ist
keine Gewissenserforschung. Ebensowenig machen wir in ihr Jagd auf unsere
Erfolgschancen. Sie besteht vielmehr darin, den Film des Tagesgeschehens durch-
zugehen und festzuhalten, was der Tag an Schénem und Reichem gebracht hat. Es
geht darum, sich iber das Wirken der Gnade Gottes klar zu werden. Die révision
de vie setzt eine optimistische Grundhaltung voraus® (Msgr. Béjot zit. bei de
Broucker). ,

Anderswo erfahren wir, und das fihrt uns noch ndher an das Eigentliche heran,
die révision de vie sei ein Blick des Glaubens, der uns begreifen lasse, wie Gott
mitten in der Welt handelnd gegenwirtig sei, ununterbrochen am Werk der Erlé-
sung tatig. Sie bestehe in der Entdeckung, daf} sich das Geheimnis des Heils mitten
in der profanen Wirklichkeit vollziehe. Sie sei die im Licht des Evangeliums
gemeinschaftlich unternommene Ergriindung der den Geschehnissen des persénlichen
und Gffentlichen Lebens innewohnenden géttlichen Dimension. Sie fithre zur Ent-
deckung, wie alles, was geschieht, der Heilsgeschichte angeh6rt und alle sozialen
Bindungen nnd diesseitigen Strukturen die unsichtbare aber reale Wirklichkeit des
Gottesreiches zu bezeichnen vermégen. In diesem Zusammenhang wird gesagt, auch
das tégliche Leben sei eine Heilige Schrift, worin der Herr uns seinen Willen kund-
tne, und man zieht ausdriicklich den Vergleich zur Bibel.

Die Gegenwart Gottes in der profanen Wirklichkeit ist also eine wesentliche
Erkenntnis, die der révision de vie zugrunde liegt. Immer wieder kommt die Rede
darauf. W. de Broucker sieht darin geradezu das Neue im apostolischen Einsatz der
Gegenwart. Bis zum Krieg habe man die Gegenwart des Herrn im Evangelium, in
der Eucharistie, in der Lehre der Kirche gesucht; man erlebte sie im groflherzigen,
briiderlichen Einsatz des Apostolats. Im Gegensatz dazu erschien die Umwelt als der
Ort der Gottferne. Folglich galt es, diese Welt zu ,erobern“; man mufite ihr ,Chri-
stus bringen“. Man mufite herausbekommen, wo ihre schwachen Stellen waren und
was ihr besonders nottat.

Die jungen Christen von heute lassen das alles gewifl ebenfalls gelten; aber sie
sehen die ,Welt® mit andern Augen. Sie sehen, in dic weltlichen Erecignisse einge-
bettet, ein spirituelles Geschehen, Vor aller apostolischen Bemithung ist die Welt



378 Im Spiegel der Zeit

schon in das Drama zwischen Gnade und Stnde hineingezogen. Anders gesagt: das
weltliche Geschehen offenbart sich als Fortsetzung der Heilsgeschichte. Die ,Ereig-
nisse, itber die hentige Christen in der révision de vie ihre Meinung austauschen,
sind mehr als nur Ansatzpunkte fir ihre Aktion, aus ihnen spricht die Gegenwart
Gottes. Sie sind nicht nur wie ihre Vorginger davon iiberzeugt, dafl der Herr den
Apostel aussendet, sondern dafl er ihn auch bereits dort erwartet, wohin er ihn
sendet.

Aus all dem spricht deutlich das existentielle Denken unserer Zeit mit seiner
»Entdeckung der Geschichtlichkeit des Menschen®, die sich auch theologisch u. a.
dahin auswirkt, daf wir ,heute deutlicher sehen und reflexer bedenken, dafl Theo-
logie Aussage von Heilsgeschichte ist, in der je neu und unberechenbar Gott mit dem
Menschen handelt* (K. Rahner) und so ,das einmalige Besondere als Wille Gottes™
in den Blick kommt.

Die Theologic der Gegenwart sieht die Begegnung mit Gottes Wort als ein je
»aktuelles Geschehen®, sie spricht von der Kirche als ,Ereignis“ und versteht das
Erkennen der sittlichen Verpflichtung und das Angerufensein durch sie nicht einfach
als eine Subsumierung abstrakter sittlicher Prinzipien, sondern als Anruf konkreter
Imperative aus der Situation, in der dieser Mensch in dieser Stunde steht. ,Die sitt-
liche Handlung des Menschen (ist) nicht nur ,Fall‘ einer allgemeinen, essentiellen
sittlichen Norm, sondern Verwirklichung seiner selbst in seiner einmaligen In-
dividualitit . . .“

Starker als ihre Vorgidnger nehmen die Theologen der Gegenwart die Welt ernst.
Man spricht seit einigen Jahren von einer , Theologie der irdischen Wirklichkeiten®.
Arbeit, Technik, Beruf, der Leib und seine Geschlechtlichkeit, Ehe, Kultur, Kunst,
Wirtschaft, Wissenschaft, Staat, das sind beispielsweise Gebiete, um deren theolo-
gische Deutung man bemiiht ist. Es ist 'die Offnung zur Welt, der Wille, ihr zu
dienen; aber noch wichtiger und tiefer — und dem vorgegeben — die neue Sicht der
Weltwirklichkeit, die Sympathie ihr gegeniiber, wie sie mit Johannes XXI11. durch-
gebrochen ist und in der grofartigen Eréffnungsrede Pauls VI. zu Beginn der 2. Kon-
zilsperiode bestitigt wurde. Es ist der Beginn ecines offenen und briderlichen
Dialoges, wie ihn das erste Rundschreiben Pauls VI. Ecclesiam suam® so herzlich
wiinscht.

Das alles schwingt hier bei der révision de vie mit, zusammen freilich auch mit der
Erkenntnis, wie abgriindig tief die religiése Indifferenz der Massen reicht. Mit
menschlichen ,Eroberungen® ist da wenig auszurichten. Aber unabhéngig von allem,
was wir tun und unternehmen konnen, ist der Herr da, und glauben wir an das
Geheimnis des Heils, das in ihm schon gekommen ist.

Der Blick auf diesen Horizont war nétig, um zu spiiren, was alles in den Begriffs-
bestimmungen der révision de vie mitschwingt, von denen wir nun einige zur Kennt-
nis nechmen wollen. Die révision de vie, so lesen wir, besteht darin, die Ereignisse
in unserem Leben im Geist des Glaubens, gewissermafien mit den Augen Gottes
gemeinsam zu betrachten (regarder); sie zu werten, wie er sie wertet (juger), zu
erkennen, was Unordnung und Siinde ist und was, christlich gesehen, einen Wert
darstellt; und schlieflich den Anruf zu begreifen, den Gott durch dieses Ereignis an
uns richtet (agir). Oder wir horen: Die révision de vie ist ein in der Gemeinschaft
der équipe vollzogenes Bedenken der Fakten, die das Leben des Wohnviertels, des
Dorfes, der Pfarrei bestimmen oder auch das Bedenken einer bestimmten Seite
unserer apostolischen Verantwortung. Es geht darum, gerade den banalen Alltag
mit dem Licht Christi zu durchleuchten. So vermag man zu sehen, was daran positiv



Im Spiegel der Zeit 379

und was Siinde ist, und kann das menschliche Leben der Liebe des Herrn zuginglich
machen. — Konkrete Beispiele werden in der uns vorliegenden Literatur leider kaum
angefithrt. Ein einziges Mal wird anschaulich gesagt, wie solche ,Ereignisse® aus-
sehen kénnen. Es werden genannt: Die Fronleichnamsprozession in einem kleinen
Ort, die Teilnahme an einer Aktion von Mietern (eine Unterschriftensammlung)
und die Haltung eines leitenden Mannes in der Industrie. Insofern versteht man,
dafl die révision de vie einfach ,ein religiéses Gesprich iiber unser Alltagsleben®
genannt worden ist.

Als gewissermaflen klassische Definition mag schlieflich noch folgende gelten:
Die révision de vie ist eine in Gemeinschaft vorgenommene Ubung des Urteilens,
die uns instand setzt, die Zeichen zu verstehen, die uns Gott durch die Ereignisse
gibt. (La révision de vie est un exercice de jugement en commun, qui nous permet de
discerner les signes que Dieu nous fait par les événements.) Die révision de vie ist
also stets ,christliche Interpretation des aktuellen Geschehens“. Und sie ist immer
Besinnung von Jingern des Herrn auf die ihnen zuteil gewordene Sendung. Ver-
schiedentlich wird betont, dafl die révision de vie der Zukunft zugewandt sei. Wenn
sie den wirklichen Verhaltnissen auf den Grund zu kommen sucht, dann deshalb,
um einen konkreten Plan fiir das apostolische Tun aufzustellen. Die révision de vie
ist wesentlich Vorbereitung der Aktion, und zwar einer kollektiven; sie ist planende
Vorschau einer Gemeinschaft.

Doch viel stirker als die Generation von 1940 empfinden die jungen Christen
von heute das Bedtirfnis, zuerst einmal sehen zu lernen. Immer hat man gewufit,
daBl der Junger Christi sich zuerst selbst zu bekehren habe. Heute begreift man
deutlicher, womit diese Bekehrung zu beginnen hat, ndmlich mit einer ,Bekehrung
des Blickes“. Wir miissen zuerst unbefangen und selbstlos sehen lernen, was ist, und
was Gott uns wohl sagen will. Mehr als wir ahnen, ist oft unsere ganze Anschau-
ungsweise von Selbstsucht, Angst, Oberflichlichkeit und #hnlichem bestimmt. Die
Absicht, zu einem Urteil nach dem Geist Gottes zu gelangen, verlangt darum von
den Teilnehmern einer solchen ,Lebensiiberprifung®, wie wir fiir die révision de
vie jetzt vielleicht sagen diirfen, zuerst gerade dies: sich ihrer Vorurteile und Denk-
gewohnheiten zu begeben, ihr eigenes Leben von Grund auf neu zu sehen und vieles
daran zu berichtigen.

Wenn oben darauf hingewiesen wurde, wie stark im Bewufitsein jener jungen
und aktiven Christen die Gegenwart Gottes mitten in der profanen Welt steht, dann
wirkt sich dieses Wissen nicht zuletzt in ihrem Verhiltnis zum Mitmenschen aus,
auch gerade, wenn er ihnen als Unglaubiger oder nichipraktizierender Christ begeg-
net. Die Sicht des Glaubens, um die sie sich unablédssig und ehrlich bemihen, zeigt
ihnen, dafl unsere briiderliche Verbundenheit durch jenes Trennende letztlich nicht
berithrt wird. Jeder Mensch erfihrt die Erldserliebe Christi; in jedem von uns,
ganz gleich, wo er steht, ist seine Gnade am Werk.

Typisch fiir diese Haltung ist etwa folgendes Zeugnis aus dem Jahr 1955: ,Was
uns bei unserem Unvermdgen, der religidsen Not der Massen zu begegnen, und
angesichts unserer eigenen Siindhaftigkeit Hoffnung schenkt, das ist einzig der
Glaube an die Gnade des Herrn, die in allen Menschen an der Arbeit ist: Mitten
in ihrem Suchen, ihrem Versagen, ja noch ihren Irrwegen sind die Menschen, ohne
es zu wissen, auf der Suche nach Gott. Wie oft, liebe Freunde, sind wir nicht im
Leben unserer Briider auf die untilgbaren Spuren der Gegenwart des Herrn oder
doch seines Voriibergangs gestoflen!”



380 . Im Spiegel der Zeit

Die ,andern*, die Briider, die noch ferne sind, spielenin der ,Lebensiiberpriifung®
eine ganz wesentliche Rolle. Die ganze révision de vie ist eine einzige Gnade der
Bruderschaft. Sie geschieht im Kreis der Briider. Sie fithrt die ,Briider in Christo
erst innig zusammen und setzt doch auch wieder echte Bruderschaft voraus. Der Aus-
druck von gestern, der Ausdruck ,équipes de militants“ wird heute abgelehnt. Die
Briider, die sich zur ,Lebenspriifung“ zusammenfinden, fithlen sich nicht als die
»lokale Sektion“ einer Organisation, die den ihr unterstellten Sektionen ihre Arbeits-
ziele zuweist. Vielmehr verstehen sie sich als eine Gruppe von Gliubigen, die — so
sehr sie von einem grofen Verband mitgetragen werden — doch an ihrer Stelle
unbefangen und neu ihre Erfahrungen mitten 1n den Weltaufgaben machen. Dabei
ist der Bruder an ihrer Seite, mit dem sie in der Equipe gemeinsam suchen, sein
Wort und sein Wesen, eine Gnade, die Gott ihnen schenkt und die sie dankbar
annehmen. Die gemeinsame ,Lebensiiberpriifung® hat nichts mit marxistischer
»Selbstkritik“ zu tun, noch ist sie ein 6ffentliches Schuldbekenntnis, sie ist vielmehr
ein gemeinsames, briiderliches Uberlegen und ein briiderliches Mittragen an der Last
der andern.

Vielleicht zeichnet sich nun doch einigermafien ab, was mit der révision de vie
gemeint ist und welche Haltung hinter dieser Ubung steht. Sie wire leicht beschrie-
ben, wenn sie im wesentlichen etwas Formales, eben eine Ubung wiire; sie ist aber
von der inhaltlichen Fiillung, von dem Geist und dem Lebensgefiihl nicht zu trennen,
denen sie ihr Entstehen verdankt; und die sind viel weniger leicht einzufangen. Die-
jenigen von uns, die den Aufbruch der Jugendbewegung miterlebt haben, erinnern
sich, wie damals das Neue, das rauschartig iiber die Jugend kam, in ,Schillerkragen
und Klampfe®, in Aussprachekreis und Fahrt seinen Ausdruck fand. Und doch: wie
wenig wire mit einer Beschreibung jener ,jugendbewegten® Formen getan, um zu
ahnen, was Jugendbewegung wirklich war?

Wie sehr hier wahrhaftig eine neue Sicht und eine neue Haltung zum Ausdruck
kommt, wird vielleicht an der Frage besonders deutlich, ob die révision de vie nicht
im Grund einfach die Neubelebung alten monastischen Erbguts darstelle, nimlich
der ,Konferenzen“ und des ,Schuldkapitels, wie das von Ménchsseite aus behauptet
worden ist. An dieser Frage hat sich eine lebhafte Kontroverse entziindet, die zum
Teil von J. Bonduelle im Supplément de la Vie Spirituelle mitgeteilt wird. Uns
scheint die Stellungnahme des bekannten Abbé Lochet, Reims, besonders aufschlufl-
reich, Seine Gedanken lassen sich etwa folgendermafien zusammenfassen:

Es sei ein Mifverstindnis, wenn man in Monchskreisen meine, man kdnne diese
aus der heutigen Laienwelt kommende Ubung einfach iibernehmen. Es gehe weniger
um eine Ubung als um einen neuen Geist, um die in unserer Zeit geschenkte neune
Sicht der Inkarnation, um das neue Wissen, wie stark wir als Christen im geschicht-
lichen und profanen Geschehen engagiert sind, wie Gott will, daf8 wir uns briiderlich
als Teil der Menschheitsfamilie fithlen. Es ist also keineswegs das Gleiche was die
Alten schon kannten: Wir stehen vor einen neuen Anruf des Heiligen Geistes und
miissen uns ihm stellen.

Die alte Form der Klosterfrommigkeit bestand in der Treue zu Gottes Wort, das
in der Formulierung der Regel gewissermafien fix und fertig artikuliert und aus-
gedeutet vorlag. Nun scheint uns aber diese schlichte und lichtvolle Art, die Heilig-
keit einfach in der Regeltrene zu sehen, durch die Entwicklung im Leben der Kirche
selbst in Frage gestellt. Nicht als ob wir die alte Sicht ablehnten; aber uns tut sich
eine neue auf. So wird z. B. heute manchen Ordensleuten klar, dafl sie bei aller
Befolgung ihrer Ordensregeln an der wirklichen Armut vorbeileben. Dazu brauchen



Im Spiegel der Zeit 381

sie nur das Evangelium aufzuschlagen oder sich im Leben drauflen umzuschauen.
Gibt ihr Leben wirklich und so daf es fiir die Menschen ihrer Umgebung glaubbaft
ist, das Zeugnis der evangelischen Armut? Das ist eine ganz andere Frage als die
nach der Regeltreue. Man konnte sagen: Hier ist die Regel selbst in Frage gestellt.
Und wie hier bei der Armut ist es mit vielen anderen Dingen des Ordenslebens.
Uns geniigt heute nicht die Beruhigung vor der Regel; wir stehen vor der Beunruhi-
gung durch die Gegenwart und den Ruf Christi. Es handelt sich um eine neue
Dimension in unserm personlichen Leben und im Leben unserer kldsterlichen Ge-
meinschaften. Wir miissen all diese Dinge im Glauben neu sehen (Cest une
dimension nouvelle de la vie personelle et de la vie communautaire qui oblige a
revoir tout, a discerner dans la foi Dieu venant 4 nous). Gott kommt heute gewisser-
mafien schlicht von unten her zu uns. Er spricht aus der Lebenswirklichkeit des All-
tags zu uns, aus den Menschen, die uns begegnen, aus dem Weltgeschehen drauien.
Ein Leben nach dem Evangelium schlieflt die doppelte Treue ein, gegeniiber dem
Wort Gottes, das vom Himmel kommt, und gegeniiber dem Gotteswort, das auf
unserer Erde wichst. Ein Monch, der das nicht sieht, wiirde bei seiner Regelbeobach-
tung unverstanden an der Welt vorbeileben, er wire fiir den Menschen kein Zeuge
des lebendigen Christus, der doch in die Menschheit eingegangen ist, um sie zu retten
(vgl a. a. O. 444—447).

Es wird nun wohl deutlich, ein wie hohes geistliches Niveau diese ,Lebensiiber-
priiffung® voraussetzt. Wenn sie mehr ist als ein Wort und eine »geistliche Mode*,
dann ist sie offenbar sehr fordernd. René Voillaume sieht in ihr ein Mittel im Voll-
kommenbheitsstreben, das fiir seine Kleinen Briider und iiberhaupt fiir entschiedene
Christen mitten in der Welt andere iberkommene Mittel des monastischen Lebens
ersetzt. Sie wird nicht nur von den Kleinen Briidern, sondern auch von anderen
Gemeinschaften regelmiflig geiibt.

Eine apostolische Priestergemeinschaft (La Mission Saints-Pierre-et-Paul) —
jedenfalls glauben wir, dafl es sich um eine Priestergemeinschaft handelt — prakti-
ziert die révision de vie in der Weise, dafl jeder Bruder den Mitbriidern Rechen-
schaft ablegt, wie er den freiwillig iibernommenen Verpflichtungen der Gemeinschaft
nachgekommen sei, worin und aus welchen Griinden er versagt habe und auf welche
Weise anderes gut vorangekommen sei. (Diese Form der Rechenschaft und briider-
lichen Zurechtweisung scheint auch bei den Kleinen Briidern im Vordergrund zu
stehen. Texte von R. Voillaume bei J. Bonduelle).

Die Mission Saints-Pierre-et-Paul sieht in der révision de vie aber nicht zuletzt
eine wesentliche Hilfe zur Verwirklichung der briiderlichen Gemeinschaft. ,So wie
das Gebet als solches einfachhin Anerkennung der Tatsache ist, dafl Gott allein
Retter ist, so anerkennen wir durch die gemeinsame Lebensiiberpriifung unsere
Solidaritdt in Christus“. Die révision de vie setze ein Gebetsklima voraus. Nur mit
Gottes Gnade sei es mdglich, iiber ein blof korrektes gegenseitiges Verhalten zu
solch iibernatiirlich vertrauender Eréffnung den Briidern gegeniiber zu gelangen und
das Mafl an Demut und Selbstiberwindung aufzubringen, um sich vor ihnen offen
und unbefangen zu dufiern (d’étre en transparence avec ses fréres ou ses responsables
—, wobei mit ,responsables® die Vorsteher gemeint sind).

Es mag auf den ersten Blick verwundern, mit welcher Selbstverstindlichkeit die
Kreise, die die révision de vie iiben, voraussetzen, der Wille Gottes lasse sich aus
den ,Ereignissen“ des Lebens ableiten. Wird da nicht ein enthusiastisches Schwir-
mertum grofigezogen? Interessant ist, dafl derselbe Vorwurf gegen die Exerzitien
des hl. Ignatius erhoben wurde, niherhin gegen dessen feste Meinung, dafl man



382 Im Spiegel der Zeit

die gottlichen Gnadenwirkungen in der Seele erfahren und auf Grund dessen den
Willen Gottes im Hier und Jetzt erkennen konne. Zweifellos steht die berithmte
»Unterscheidung der Geister® der révision de vie sehr nahe und geht es in beiden
einigermaflen um das Gleiche, ndmlich um das Finden des gottlichen Willens aus
einer ,experimentellen Gotteserkenntnis®, einem ,erbeteten Wittern der géttlichen
und widergéttlichen Dinge“ (Hugo Rahner) in einer konkreten Lebenssituation.

Die Kirche sagt, so etwas sei moglich, wenn auch Karl Rahner darauf hinweist,
dafl die Theologie die Logik solcher existentieller Erkenntnis noch nicht eingeholt
habel.

Tatsachlich wird es sich oft um etwas Schlichtes und Niichternes handeln, namlich
um die Anwendung von Vernunft und Sachverstand auf die Ereignisse des Alltags.
Das heifit dann eben: den gottgefilligen Weg erkennen. Uberdies stehen derartige
Uberlegungen, selbst da, wo sie stirker von inneren charismatischen Gnadenimpul-
sen bestimmt sind, bei Christen stets auf dem Boden der Kirche, sie werden objektiv
. gemessen am Evangelium und seinen Forderungen, und schlieflich unterstehen sie
der Kontrolle — in den Exerzitien des Exerzitienleiters — bei der révision de vie
der Equipe, der Mithilfe und dem Rat der Briider. Daf} sic gemeinsam geschicht,
unterscheidet die révision de vie wohl vor allem von den ,Unterscheidung der Gei-
ster®, wie Ignatius sie gelehrt hat.

Wenn von dem begliickenden Erlebnis einer wirklichen und gnadenhaften révi-
sion de vie die Rede ist, begegnen wir ofters dem Hinweis auf das Erleben der
Emmausjiinger: ,Brannte nicht unser Herz, da er unterwegs mit uns redete und uns
die Schrift erschlofi?“ (Lk 24, 32). Die Gnade, in Einfalt und briiderlicher Liebe, so
etwas zu tun, wie es hier als gemeinsame Lebensiiberpriifung mehr angedeutet als
beschrieben wurde, ist Gnade, wie sie den Emmausjiingern widerfuhr: Das Inne-
werden der Gegenwart des Herrn da, wo zwei oder drei in seinem Namen versam-
melt sind (Mt 18, 20). Es wird da in neuen Formen lebendig, was einmal unter
dem schénen Namen ,conversatio spiritualis unter Christen geliufig war. Man
denke etwa an die Selbstverstindlichkeit mit der der russische Pilger (in den ,Auf-
richtigen Erzihlungen eines russischen Pilgers“) mit den Menschen, denen er begeg-
net, iiber das innere Gebet, das Jesusgebet, spricht.

Man kann fragen: Sind wir in diesen Dingen nicht allzu zuriikhaltend? Gerade
was z. B. den Austausch iiber das Beten angeht, stellt R. Voillaume fest: ,Es ist eine
weit verbreitete Erscheinung, dafl man unter Christen, ja selbst unter Ordensleuten,
selten dariiber spricht, wie man betet.“ Er rdumt ein, dafl es da einen innersten
Bezirk gebe, der Gott vorbehalten bleiben miisse; aber um dieses Innerste ist ein
weites Feld; da sind vor allem die Wege, die zu dem Inneren fithren und iiber die
ein Austausch unter Briidern des gleichen Glaubens und des gleichen Strebens mog-
lich sein sollte. Das Verlangen danach ist heute lebendiger, als manche ahnen.

In den verschiedenen Zusammenschliissen zu Weltpriestergemeinschaften (und
den Entwiirfen zu solchen Zusammenschlissen) begegnet man immer wieder dem
Motiv der gegenseitigen geistlichen Hilfe. ,Soll es wirklich unter Mitbriidern nicht
moglich sein, uns gerade dber das auszutauschen, was doch unseren eigentlichen
Lebensinhalt ausmacht: die Liebe zu Christus?“ (,,Est-il donc impossible d’échanger
entre prétres sur ce qui fait notre raison d’étre: I'amour du Christ?“), heifit es in

1 Vgl. H.Rahner, ,Werdet kiindige Geldwechsler®. Zur Geschichte der Lehre des hl.
Ignatius von der Unterscheidung der Geister. In: F. Wulf SJ (Hrsg.): Ignatius von Loyola.
Seine geistliche Gestalt und sein Uermddhtnis. Wiirzburg 1956, 801—341; K. Rahner:
Die ignatianische Logik der Existentiellen Erkenntnis. ebda. 343—405.



Im Spiegel der Zeit 383

einer Verdffentlichung der ,Union Sacerdotale Jesus Caritas“. Man sollte auch nicht
allzuschnell einwenden, ein solches Einblickgeben in den Intimbereich religidsen
. Lebens widerstehe dem Mann und jedenfalls uns Deutschen. Die Erfahrung gibt
solchen Befiirchtungen nicht ohne weiteres recht. Es gibt auch bei uns eine aktive
christliche Elite, die nach der Tat und der Aussprache in gleicher Weise verlangt.
Wer etwa im Kreis der Focolarini, der Legio Mariens oder der Familiengruppen
unserer lieben Frau (des Abbé Caffarel) an religiosen Gesprachen teilgenommen hat,
ist {iberrascht, wie auch bei uns Dinge méglich sind, die an die hier beschriebene
révision de vie heranreichen, ja im Grund wohl schon das Gleiche sind.

Natiirlich sind mancherlei Vorbedingungen erfordert, damit dabei wirklich etwas
Brauchbares herauskommt. Es wird oft auch unméglich sein, daf Impulse, die
von Frankreich, Italien, Spanien und den angelsichsischen Katholiken ausgehen,
eine Umprédgung in unsere Art erfahren. Man wird darauf achten, daf} nicht Sekten-
haftes entsteht, obwohl man sich auch klarmachen muf}, daf} die Sekten ihren grofien
Zulauf unter anderm der Tatsache verdanken, dafl Menschen, die eine grofiere Glut
und echte Briiderlichkeit suchten, bei uns nicht auf ihre Rechnung kamen. In den
Aufsitzen, iiber die wir hier berichtet haben, wird darauf aufmerksam gemacht, daf}
eine gute révision de vie vorbereitet sein will. Sonst verfillt auch sie bald der alles
totenden Routine, sonst endet der Austausch in Geschwitz und ist das Ganze ver-
geudete Zeit. Es gibt noch andere heute in der Luft liegende Gefahren, vor allem die
Psychoanalyse. Aber wo wire das Gute, das Ausgezeichnete und Heilige, das nicht
dem Miflbrauch und der Verzerrung ausgesetzt wire?

Die révision de vie ist eine Erscheinung, die fiir den franzésischsprechenden Ka-
tholizismus der Nachkriegszeit bezeichnend ist. Es wére aber nicht das erstemal, daf
uns von dort religiose Anregungen und Impulse erreichten, die wir dankbar auf-
genommen haben. Im iibrigen ist gerade heute weit iiber alle Léndergrenzen hinweg
ein dhnliches Wehen des Geistes zu spiiren. Und kann man nicht sagen, dafl Johan-
nes XXIII. mit der Einberufung des Konzils die Weltkirche zu einer umfassenden
Lebensiiberpriifung aufgerufen hat? Was will Gott von uns? Welche Antwort miis-
sen wir geben auf die Zeichen der Zeit? Wie miissen wir Christen leben, damit wir
Zeugnis geben fir den Herrn und dieses Zeugnis bei den Menschen von heute
ankommt? Das alles sind wahrhaftig Fragen, die uns Christen heute anfgegeben sind
und um deren Beantwortung wir uns in briiderlichem Austausch miihen miissen.
»Die gegenwirtige Stunde mit ihrem Tasten und Suchen bedarf des briiderlichen,
offenen, klirenden Gespriches“2.

Franz Hillig S]

* Kardinal Dopfner iiber die priesterliche Existenz in der Gegenwart. Herder-Korre-
spondenz, Juli 1964, 485.





