LI TEUZRATURIBUEU RTIUCGCHT

Um den Stellenwert der Spiritualitiit im Gesamt der Theologie

Wer sich ernsthaft mit Theologie beschiftigt, weifl, dafl ein wichtiges Bemithen in
ihr darum geht, den einzelnen Traktaten — der Lehre von Christus, vom Drei-
einigen Gott, von den Sakramenten usw. — ihren genuinen Platz in der Gesamt-
systematik der Wissenschaft von der Offenbarung anzuweisenl. Wie bestimmend fiir
den einzelnen Traktat dieser sein ,theologischer Ort“ sein kann, zeigt sich z. B. bei
den in unsern Tagen viel verhandelten Fragen der Mariologie. Es ist eigentlich
falsch, hier von dogmatischem Minimalismus oder Maximalismus zu sprechen. K. Rah-
ner zeigte noch kiirzlich, ,dafl, niichtern gesehen, die sachlichen Meinungsverschieden-
heiten in diesen Fragen unter den Katholiken wobl nicht so grof sind, wie vielleicht
eine affektgeladene Beurteilung auf beiden Seiten zuerst meinen kénnte“z. ,Nicht
so sehr in der dogmatisch auszusagenden Sache selbst®, sondern ,in der Mentalitat“s
sind die Differenzen zu suchen, die sich bei der bekannten Abstimmung vom 29. Ok-
tober 1963 auf dem Konzil offenbarten: mit 17 Stimmen Mehrheit wurde beschlossen,
die Mariologie nicht in einem eigenen Schema zu behandeln, sondern ,die Lehre
iiber Maria in das Lehrdekret iiber die Kirche® einzugliedernt. Ganz offensichtlich
war es fiur die Kirchenversammlung von hoher Bedeutung, an welcher ,systema-
tischen“ Stelle — bei aller sachlichen Ubereinstimmung — die Botschaft von der
Gottesmutter zur Sprache kommen soll.

Etwas Entsprechendes ist nun auch von der ,Spiritualitat” zu sagen. Auch fiir sie
muf} man den genuinen ,Ort“ im Gesamtaufbau der Theologie suchen; und je nach-
dem, wo man diesen Ort findet, gewinnt die Spiritualitdt — bei gleichbleibenden
dogmatischen Grundaussagen — ein anderes Gesicht. Schon die vieldeutigen Namen
fiir das Gemeinte: Spiritualitat, Aszese und Mystik, Lehre vom christlichen Voll-
kommenheitsstreben usw., lassen dies ahnen. Die bisherigen Versuche lassen sich
etwas vereinfacht wohl auf zwei Richtungen zuriickfithren. A. Tanquerey z. B. spricht
in seinem ,Grundriff der aszetischen und mystischen Theologie“s, der mit seinen
vielen Ubersetzungen unter dhnlichen Biichern der letzten hundert Jahre wohl die
hochste Auflage erreicht hat, von der Dogmatik als Glaubenslebre, von der Moral
als Lebensantwort auf diese Lehre und von der Aszetik dann als der vollkomme-
neren Antwort auf das Liebesangebot Gottes; diese vollkommene Antwort, die sich
nicht mit dem blof} Gebotenen begniigen méchte, wird durch die Mystik bis zur ein-
gegossenen Beschauung weitergefithrt: Aszese und Mystik oder Spiritualitit wird
somit als eine Intensivierung des moralischen Lebens aufgefafit. Auch moderne
Autoren denken dhnlich; z. B. R. Hofmann® oder Kolping in seiner letzten Auflage
der Einfithrung in die Katholische Theologie (1963): ,Die Vielfdltigkeit des mensch-

1 Die Geschichte dieser Bemithungen ist fast ebenso alt wie die Systematische Theologie;
im Mittelalter nannte man solche Einleitungen ,Accessus®, Zugang zum Autor oder zum
Stoff.

2 Zur konziliaren Mariologie, StdZt 174 (1964) 92.

3 Ebda., 98. 4 Ebda., 87.

5 Deutsche Ausgabe, Paris - Tournai - Rom 1981; vgl. GuL 2 (1927) 185—187; der ver-
schiedene Reflexionsgrad, Aszese oder Aszetik, interessiert uns hier nicht.

¢ Vgl. GuL 37 (1964) 157.



388 Literaturbericht

lichen Lebens begiinstigt gerade in der Moraltheologie eine Entfaltung eigener Teil-
disziplinen (dritten Grades), der Kasuistik . . ., der Aszetik als Lehre vom christlichen
Vollkommenheitsstreben, der Mystik als Lehre von der Erfahrung und Praxis des
Gnadenlebens, der diristlichen Soziallehre . . .“.

Starker dogmatisch ausgerichtete Theologen, wie Gardeil oder Garrigou-Lagrange
und deren Schulen?, sind mit dieser Eingliederung der Spiritualitiat in die Moral
nicht einverstanden. Fiir sie ist, wie Garrigou-Lagrange schreibt, ,die lehrhafie
Mystik... die letzte Krénung der gesamten erworbenen theologischen Wissenschaft“;
sie vollendet das Zentralanliegen der Dogmatik durch die Lehre, wie ,die Seele
durch Ubung der Tugend und Folgsamkeit gegen den Heiligen Geist nicht nur dazu
gelangt, die geoffenbarten Geheimnisse zu glauben, sondern sie zu verkosten . . .“.

Der Unterschied dieser beiden Grundtendenzen ist nicht nur von wissenschafts-
theoretischen Bedeutung. Auf den ersten Blick kénnte man zwar meinen, daf es gleich-
giiltig sei, wo man von Spiritualitit spricht; ja man kénnte nicht ohne Grund zeigen, daff
die zweite Richtung bei begrifflich genauer Fassung sich der ersteren sehr stark an-
nihern mifite. Doch auf die ,Mentalitit®, die sich in dieser ,Orts“-anweisung
aufert, kommt es an. Wie gebieterisch diese Frage oder das, was mit ihr angezielt
wird, heute dem Theologen sich aufdringt und wie notwendig und auch fiir unser
tigliches geistliches Leben fruchtbringend sie sein kann, mag ein Blick in zwei
bedeutende theologische Neuerscheinungen lehren. Beide scheinen — was symptoma-
tisch fir die moderne Spiritualitdt ist — sich in Bereichen zu bewegen, die, wenig-
stens nach der eben skizzierten ersten Grundtendenz, nicht zur Spiritualitit gehdren,
aber beide fiihren nicht nur in sie hinein, sondern stehen von der ersten Seite an
mitten in ihren Fragebereichen.

1. Henri de Lubac SJ hat mit der vierbindigen ,Exégése médiévale“® seinem
zentralen theologischen Anliegen? einen an Material und ideengeschichtlichen Durch-
blicken uiberreichen Ausdruck verliehenio.

Band I, 1 ist eine groflangelegte Einfithrung in die Problematik: Der geistliche
Sinn der Heiligen Schrift ist der Quell, aus dem die junge Christenheit ihr dogma-
tisches und spirituelles Selbstbewufitsein schépfte. An der Formel von den vier
Schriftsinnen kann man die um die Heilige Schrift kreisende ganzheitliche Auffas-
sung der ersten anderthalb Jahrtausende des Christenfums ablesen. In die Sprache
unserer Zeit iibersetzt — mit einigen leichten Verschiebungen — meint nimlich das

7 Vgl. GuL, Registerband unter den beiden Namen; ferner unter den Stichworten Aszetik,
Mystik, Theologia spiritualis; die Zitate stammen aus Garrigou-Lagrange, Des
Christen Weg zu Gott. Aszetik und Mystik nach den drei Stufen des geistlichen Lebens;
vgl. GuL 27 (1954) 891.

8 Henri de Lubac, Exégése médiévale. Les quatre sens de 'écriture. Paris, Aubier
1959—1964. 712, 562, 566 S.

9 Schon in ,Katholizismus als Gemeinschaft“ (Einsiedeln 1948) 145—188, besonders aber
in seinem Origenesbuch ,Histoire et Esprit. L'intellegence de UEcriture d’aprés Origéne®
(Paris 1950), woraus das Schluflkapitel in die Ubersetzung einiger seiner Aufsitze ,Der gei-
stige Sinn der Schrift“ (Einsiedeln 1952), aufgenommen wurde. Aber auch fiir die Studie
»Surnaturel” (Paris 1946) und das Werk ,Corpus mysticum. L’ Eucharistie et I'Eglise au
moyen dge” (Paris 1940!) ist die Frage nach dem Schriftverstindnis und der Exegese der
Viter ein Schliissel zur Problematik.

10 Vgl. den ausgezeichneten Buchbericht des evangelischen Theologen H. Karpp, Die
Bibel in der mittelalterlichen Kirche, Theol. Runds. N. F. 29 (1968) 801—384; iiber De Lubac,
312—814; entsprechende katholische Wiirdigungen in Deutschland sind uns, aufler gelegent-
lichen Bemerkungen bei Kleinadam und Balthasar, nicht bekannt geworden.



Literaturbericht 389

Distichon, um das de Lubac seine Untersuchung gliedert (Litera gesta docet, quid
credas Allegoria, Moralis quid agas, quo tendas Anagogia) die Gesamtheit des
Christentums: Litera = der Wortlaut der Heiligen Schrift und das geschichtliche
Ereignis der Offenbarung Gottes; Allegoria = das dogmatische Verstindnis der
Heilstatsachen; Moralis = deren existentielle Verwirklichung im kirchlichen und
personlichen Leben (Luthers ,Quid ad me?“); Anagogia = eschatologisch-spiritueller
Ausblick auf die Erfiillung in Gott. De Lubac geht dem Sinn, den Differenzierungen
und dem Ursprung (Origenes) dieser Schrift-,Exegese nach und zeigt im letzten
Kapitel, dafl das Verhiltnis von Altem und Neuem Testament den Schliissel zum
Verstindnis bietet. Das Alte Testament wurde weniger als ein religiéses Dokument
einer Entwicklung der Verheiflungen Gottes auf die Fiille der Zeiten hin, denn als
typische Vorherbildung und Prophetie der Inkarnation Gottes in Jesus Christus
angesehen. Jesus Christus ist der Punkt, wo alles miindet: ,Die ganze Schrift ist ein
Buch, und dies eine Buch ist Christus; denn die ganze gbttliche Schrift spricht von
Christus und die ganze gottliche Schrift erfiillt sich in Christus“ (Hugo v. St. V.).

Der zweite Teil 1it dann den Reichtum dieser ,Exegese“ vor unsern Augen
erstehen, ein Reichtum, aus dem Glaube, Wissenschaft, Kultur, Spiritualitit und das
ganze menschliche Leben sich ihre Schitze entleihen, Das Alte Testament muf} iiber-
schritten werden zu seiner eigentlichen Wahrheit, zu Jesus Christus, doch Er, das
menschgewordene Wort Gottes, ist uniiberschreitbar, kann und mufl zwar immer
tiefer verstanden und personlicher angeeignet und in der eschatologisch-kosmolo-
gischen Bedeutung erschlossen werden, darf aber niemals nur Durchgang zu einem
héheren Ziel bilden. In diesem Einschirfen von Tod und Auferstehung des Herrn
als Anfang und Ende aller Schriftdeutung zeigt sich der Unterschied zu jeder nicht-
christlichen Exegese. Im Verstindnis des ,Geistes“ dieser geschichtlichen Tatsachen
fanden die Viter den Glauben in seiner dogmatischen Fiille. Und dieser Glaube war
keine dogmatische Lehre, sondern in ihm ist ,die Schrift ganz und gar das Wort
Gottes an uns, dieses Wort Gottes, das sich an jeden einzelnen kic et nunc und
ebenso an die ganze Kirche wendet und jedem das sagt, was er fiir sein Leben
bedarf“ (566 mit Gregor dem Groflen). Das ist, wie de Lubac es nennt, ,La tropolo-
gie mystique®, die innere Ergriffenheit vom Wort Gottes, aus der ,quotidie —
taglich“, wie eine Kapiteliiberschrift heiflt, das christliche Leben wachsen muf. Das
letzte Kapitel ,Anagogie et eschatologie® bringt noch klarer die spirituelle Ausrich-
tung dieser Exegese zum Vorschein. Im Blick auf Jesus Christus und das Gotteswort
der Schrift liegt immer auch schon die Schau (Contemplatio) auf die Vollendung der
Offenbarung verborgen, also die sehnsuchtsvolle Erwartung des eschatologischen
Heils und zugleich der begliickende Besitz dieses Heils in der Gnade Jesu Christi.
»Die konkrete — man wiirde heute sagen ,existentielle’ — Anagogie ist somit, als
Gipfel einer Pyramide, das Zusammenstreben — man muf sogar sagen das Zusam-
menfliefien — vom Versteben der Heiligen Schrift und von mystischer Schau* (636).

Im 1. Teil des zweiten Bandes beschiftigt sich de Lubac ausfiihrlich mit einigen
Vertretern der mittelalterlichen Exegese; wenn hier auch moderne Kontroversen um
den geistlichen Sinn der Schrift Ausgangspunkt gewesen sind, so dokumentiert doch
gerade dicser Band die Selbstverstandlichkeit, mit der man die Bibel geistlich zu
verstehen suchte und dabei die gesamte Breite des Christentums fand. '

Der letzte Teilband entwickelt, ausgehend von der abstrakt scheinenden Zahlen-
symbolik, noch einmal den Sinn dieses alichristlichen Schriftverstindnisses, grenzt es
gegen viele Mifldeutungen ab und konfrontiert es mit der modernen Exegese. Dann
wird der Faden der geschichtlichen Entwicklung wieder aufgenommen und bis zum



390 Literaturbericht

Zerfall und den Erneuerungsversuchen des spiten Mittelalters weitergesponnen. Der
Zerfall scheint nach de Lubac zwei Griinde zu haben: Das scholastische Zergliedern
und Zerreden in Subtilititen hinein, das den grofien Zusammenhaﬁg, der letztlich
Christus heifit, aus den Augen verlor, und eine buchstibliche Exegese, die nicht mehr
die geistigen Tiefen der Schrift erschlofl, sondern die ,vier Sinne“ grobsinnlich in die
Geschichte hineininterpretierte; so mindete z. B. der anagogische Sinn nicht mehr
wie bei Bernhard in die Hohelied-Mystik, sondern in die Naherwartung des
geschichtlichen Reiches des Heiligen Geistes, wie z. B. bei Joachim von Fiore.

Das abschlieflende Kapitel ordnet noch einmal ausdriicklich die Spiritualitdt in
dieses Gesamtgebdude der vier geistlichen Sinne ein. De Lubac geht der Entwick-
lung nach, in der die Spiritualitdt, die einmal der Hohepunkt der Schriftbetrachtung
war, sich langsam von Exegese und Dogmatik scheidet. Der Einflul des Ps. Dionysius
und der ,mystique speculative® spielen dabei eine verhingnisvolle Rolle. Ein
Durchblick durch die Geschichte der ,Gottesgeburt im Herzen* (dazuBd. I, 558—566)
bildet den Abschlufl: ,O ewiges Wort des Vaters, Sohn Gottes und Mariens, erneuere
in der Herzenstiefe das wunderbare Zeichen Deiner Geburt* (Johannes XXIIL.).

Man steht nach dem Studium dieser fast 1800 Seiten wie trunken da: Eine Fiille
von theologischen und geschichtlichen Durchblicken, von geistvollen Deutungen und
vornehmen Auseinandersetzungen mit modernen Autoren, belegt durch eine in
dieser Breite einmalige Zitatenfiille, die nicht als Ballast mitgeschleppt wird, sondern
in dem lebendigen, anschaulichen Stil als selbstverstindlicher Besitz des Verfassers
erscheint! Dafl dieser Reichtum nicht aufgeschliisselt wird — das Personenverzeichnis
ist kein Ersatz dafiir und die Kapiteliiberschriften sind zu poetisch, um eindeutige
Anbhaltspunkte zu geben — ist wohl der grofite Mangel der vier Bande. Dariiber
hinaus ist es auch nicht schwer, aus dem Mosaik der ,Exégése médiévale® einzelne
schadhafte Steine herauszuklauben. Die ,Deutsche Mystik“ wird stiefmitterlich
behandelt, was damit zusammenhingt, dafl de Lubac die moderne deutschsprachige
Literatur weniger beriicksichtigt (vgl. iiber H. Schlier, II, 2, 164). Die ironischen
Seiten iiber die moderne Exegese — ,Wenn ein R. Bultmann uns als einen Pro-
grammpunkt der Entmythologisierung vorschligt, das Bild einer Welt in drei Etagen
abzubauen . . ., sind wir versucht ibm zu antworten: Das ist lingst geschehen“ — und
auch deren positive Wiirdigung konnten von den Bemithungen um die ,Probleme
alttestamentlicher Hermeneutik“ her neu geschrieben werdenit.

Doch man wiirde dem Werk de Lubacs mit solcher Kritik Unrecht tun. Sein An-
liegen ist, etwas von der Einheit und Fille des Schriftverstdndnisses des Mittelalters
fir unsere Zeit wiederzugewinnen. Einheit: ,Das ganze Geheimnis aller heiligen
Schriften, Christus und die Kirche® (Augustinus); Fiille: Exegese, Dogmatik und
Moral umfassend und in der Spiritualitit gipfelnd. De Lubac weifl natiirlich, dafl die
konkreten Wege der Vergangenheit fiir uns ungangbar sind; aber der Geist dieses
Schriftverstandnisses ist unaufgebbar, und in diesem Geist miissen wir auch heute
mit Augustinus wissen: ,Es gibt in der Schrift nichts, das nicht Christus hérbar macht,
wenn iiberhaupt das Ohr hort.“

2. Als Versuch einer solch integralen und deshalb spirituellen Glaubenslehre fiir
unsere Zeit mufl Hans Urs von Balthasars auf drei Bande berechnete ,Herrlichkeit“12

11 Vgl. den gleichnamigen Sammelband, Miinchen 1960, oder die Lebensarbeit Gerhard
von Rads, die augenblicklich gerade von der Problematik des typologischen Schriftver-
stindnisses her viel diskutiert wird.

12 Hans Urs von Balthasar: Herrlichkeit. Eine theologische Asthetik. Johannes-
Verlag Einsiedeln. 1. Band: Schau der Gestalt. (1961), 664 S., Ln. DM 387,—. 2. Band: Ficher



Literaturbericht 391

bewertet werden. Auch Balthasar steht wie manch anderer erschrocken vor dem
Auseinanderbrechen des christlichen Lebens in eine wachsende Vielzahl von Einzel-
disziplinen und Einzelauffassungen. Die Einheit, die er zuriickerobern méchte, liegt
aber nicht auf der Linie eines christlichen Universalismus in der Art Alberts des
Groflen, Nikolaus’ von Kues oder Leibniz’ — er war wohl der letzte aus dieser
Reihe, obgleich auch die Wissensfiille Balthasars an einen solchen Universalismus
gemahnt —, sie liegt in der spirituellen Vertiefung, die dem ,Einfiltigen“ (1 Kor
1, 23) leichter zugéngig ist als dem gelehrten Wissen des Professors.

Der erste Band beschreibt die subjektive Seite des Christentums mit deren Ver-
ankerung im objektiven Glauben, also das, was im Christen, der sich gliubig der
Offenbarung zuwendet, vor sich geht: die ,Schau der Gestalt. Der eigentliche Ge-
halt der Offenbarung steht nicht dem rechnenden, rationalen Verstand oder der
vorwirtsstiirmenden Tatkraft offen, er kann auch nicht blind — im Widerstand gegen
die Sehnsucht des Menschen nach Verstehen — angenommen werden, sondern ist eine
»Gestalt®, die der Gldubige schaut. Gestalt aber meint geordnete Ganzheit mit einer
Mitte, die dem Ganzen seinen Sinn gibt. Diese Mitte ist Christus: ,Das Christliche
am Christen ist Christus selbst“ (602, nach Augustinus); Balthasar hat dem Herrn
wunderbare Seiten seines Werkes gewidmet. Gestalt meint aber auch einen Reichtum
der Tiefe: Die Lehre vom trinitarischen Leben Gottes ist so eng mit der Mitte der
Glaubens-,Gestalt“ verkniipft, dafl sie nur als Hintergrund der Menschwerdungs-
lehre aufleuchten kann; aber auch umgekehrt kann die Gestalt Jesu Christi niemals
voll und rund erstellt werden, wenn sie nicht in ihrer trinitarischen Bezogenheit
erkannt wird. Gestalt meint zuletzt Uermittlung in den ,Schauenden” hinein. Schrift,
Kirche, Heilige, Sakramente usw. sind keine Barrieren zwischen Christus und dem
Christen, sondern notwendige Entfaltungen, die die unmittelbare Begegnung mit
Christus erst ermdglichen. Hier findet das Geheimnis des trinitarischen Lebens seinen
welthaften-sakramentalen Niederschlag. Denn auch der Vater kann nur erblickt wer-
den durch die Gestalt des Sohnes in der Liebe des Heiligen Geistes, ja er ist nur er
selbst in der Selbstpreisgabe an den vermittelnden Logos und in dem einenden Band
des Geistes. Ebenso ist auch der Zugang zum Menschgewordenen nur in den ver-
mittelnden Gestalten von Schrift und Sakrament méglich, durch die der Herr sich aus
tiefster Demut in die Breite des Raumes und die Dauer der Zeit einstiftet.

Diese ,Gestalt“ des christlichen Glaubens ist ein lebendiges Ganzes, das sich jeder
zergliedernden Analyse widersetzt, und birgt einen solchen Reichtum in sich, daf}
nur der ganze Mensch ihrer Ganzheit entgegentreten kann. Es ist nicht so, als ob
man erst einige Aspekte und Bruchstiicke des Glaubens ,beweisen® und von dort sich
Schritt fiir Schritt in das Herz des Glaubens hineinarbeiten kénnte — das Zeugnis
des Vaters, der Geschichte, der Schrift, des Kosmos hat einen ganz andern Sinn —,
jeder Teil an dieser ,,Gestalt® 1483t sich nur erfassen, wenn man die ganze ,Gestalt*
begreift. Auch die ,Geheimnisse“ des Glaubens sind kein dunkler Hintergrund, von
dem sich das , Verstindliche® im Glauben hell absetzt, sondern alles durchdringende
und auch alles zum Leuchten bringende Ziige des einen Glaubens.

Dieser ,objektiven Evidenz® (413—657) entspricht im Christen die ,subjektive
Evidenz“ (123—410) des Glaubens, die ,,Schau”. Hier entwirft Balthasar seine Lehre

der Stile. (1962), 888 S., Ln. DM 58,—. ,Asthetik“ meint bei Balthasar, 3hnlich wie in der
mittelalterlichen Scholastik, deren Tradition bis in den deutschen Idealismus hineinreicht,
nicht irgend eine subjektive Erfahrung im Sinn von ,Uber Geschmack 1afit sich nicht dis-
putieren®, sondern die letzte, intensive Begegnung mit dem Sein, in der alles Vorhergehende
wie Metaphysik und Moral zusammengefafit wird zur ,Schau der Gestalt*.



392 Literaturbericht

von der Kontemplation, die im Ansatz schon in der ,Wahrheit* (1947) erkennbar
war und deren schonste Frucht das Biichlein {iber ,Das betrachtende Gebet“ (1959)
bildet. ,Schau” ist fiir Balthasar ein ganzmenschlicher Begriff und umschliefit immer
schon die beiden Seiten von ,Pistis“ und ,,Gnosis“, vom dunklen Jasagen und lichtem
Uerstehen, von zagendem Beginn und freudigem Besitz. Diese ,biblische Einheit von
Wissen (Sehen) und Glauben (Nichtsehen)“ (424) ist irgendwie Thema des ganzen
Buches. In diese ,Schau“ einbeschlossen ist das typisch dsthetische Element des Hin-
gerissenwerdens, des Verzicktseins von der Schonheit der Gestalt, wie Balthasar in
einer groflartigen Exegese der Weihnachtsprifation zeigt (112 ff), und zu dieser
»ochau“ gehort ebenso das Element der Uerantwortung und der Freiheit, das im
Licht der freien SelbsterschlieBung Gottes auf den Menschen zukommt und das Bal-
thasar besonders an der Gestalt des Anselm von Canterbury beschreibt.

Diese Schau richtet sich auf das ,Fleischgewordene” Gottes, auf die Offenbarung;
die ,Conversio ad scripturam, die Hinwendung zur Schrift und den objektiven,
sinnlich gegebenen Daten der Offenbarung ist ein Unterscheidungsmerkmal der
christlichen Kontemplation von jeder andern religiésen Versenkung. In ihr spricht
sich auch das ekstatische Element der Schau aus, die den Gegenstand nicht in der
eigenen Innerlichkeit versinken 1488t, sondern in einer ,Ekstasis der Liebe aus sich
heraus“-geht (209). Das andere Element der Schau, das Bei-sich-bleiben wird in dem
zentralen Kapitel der ,Glaubenserfahrung® (211—410) beschrieben. Hier kann Bal-
thasar auf die Tradition zuriickgreifen, die bis in die Barockscholastik hinein ein
erfahrendes Wissen als selbstverstindlichen Bestandteil des Glaubens festgehalten
hat. Aber diese ,Erfahrung” lebt aus der Spannung einer subjektiven Innerlichkeit,
die doch ganz aus sich herausgehen mufl und in der immer sichtbarer und reicher
werdenden ,,Gestalt” des Glaubens allein, in der Person Christi, ihre Evidenz findet.
An dieser Stelle entwickelt Balthasar eine Typologie der Gotteserfahrung, angefan-
gen von der Gotteserfahrung Jesu, iiber die Goiteserfahrung des Alten Bundes, bis
zur Erfahrung der Kirche und des Christen. An dieser Stelle spricht er auch von den
»geistlichen Sinnen” und der kirchlichen Mystik, die nichts anderes ist als ,das
(besondere) Ausdriicklichwerden einer allgemeinen, sozusagen ,normalen‘ Erfahrung
des Christen, der ernsthaft seinen Glauben zu leben versucht“ (286), als ,die Ver-
tiefung und Verlebendigung des (lebendigen, Liebe und Hoffnung einschlieBenden)
Glaubensaktes als die Entfaltung des lebendigen Gottesgeistes im Menschen® (159).
Auch die ,dunkle Nacht® der Mystik ist nur die gnadenhafte Intensivierung des
»Bodenverlierens des Ich in der echten Liebe, jener beseligende Schauer der Selbst-
preisgabe, die jeder Glaubende grundsitzlich zu erfahren gewillt ist, und den der
Mystiker dann tatséchlich hinnieden schon erfihrt: als Verlassen des eigenen Hauses
in die dunkle Nacht“ (185—186). Von dieser Erfahrung des Glaubens her, die nicht
um sich selbst kreist, sondern sich der ,Gestalt“ der Offenbarung hingibt, und in der
Gegenstand und Vollzug zwar zu unterscheiden, aber nie zu trennen sind (178), ist
fiir Balthasar eine ,blofle personale Mystik® ebenso undenkbar wie eine ,bloR
funktionelle Charismatik oder Prophetie“ (895); von hier aus wird auch deutlich,
dafl diese Glaubenserfahrung mit dem Gekreuzigten im Leid ihr Zerbrechen, ihr
Dunkelwerden erfahren muf, um mit dem Auferstandenen in der eschatologischen
Verheiflung ihr volles Licht zu ersehnen.

Theologie aber ist aus dieser Sicht der Contemplatio nichts anderes als ein satz-
miéfliger Niederschlag und eine wissenschaftliche Differenzierung der ,Schau der
Gestalt®, und sie darf niemals ehrlich den Namen ,Theologie“ tragen, wenn sie
nicht durch das Medium der Schau hindurchgegangen ist.



Literaturbericht 393

Dafl Balthasar seine Theologie, oder sagen wir besser ,Schau der Gestalt® am
breiten Material der Geistesgeschichte gewinnt, wird jeder wissen, der seine Biicher
kennt. Schon im ersten Buch finden sich neben vielen eingestreuten (eher zu sehr als
zu wenig in das Ganze der Darlegungen integrierten) Riick- und Vor-blicken léingere
Exkurse iiber Gestalten und Episoden der christlichen Geistesgeschichte. Der zweite
Band machte sich eine , Typologie® der christlichen Kiinder der ,Herrlichkeit* zum
Thema; behandelt werden diejenigen, die nicht nur als Denker und Schriftsteller
(also keine bildenden Kiinstler und Musiker) zur groflen ,Schau“ gelangt sind,
sondern deren Einfluf zugleich auch fiir ihre Bedeutung spricht. Hervorhebung ein-
zelner kénnte hier nur auf die Kosten der vielen andern wichtigen Analysen gehen.
Vielleicht ist manches zu bewuflt eingeordnet in das historische ,Gemilde“ vom
Verlust der theologisch-dsthetischen Schau bei den Fachtheologen der letzten 600
Jahre und vom Zerbrechen der alten Einheit, was sich christlich gesehen am klarsten
in der Reformation zeigt. Aber Balthasar besitzt die Gabe der ,,Gestaltenschau®, und
die souverdne Beherrschung der Sekundarliteratur zeigt, dafl er es sich bei diesen
zwolf ,Typen“ nicht leicht gemacht hat. Auch die Mannigfaltigkeit dieser ,Schau-
ungen® auf die ,Herrlichkeit® des christlichen Glaubens 1ifit erkennen, daf hier
licbevoll auf die Einzelgestalt eingegangen und .ihr kein vorgefertigtes Netz
theologischer Begrifflichkeit éibergeworfen wurde. Den Vorwurf, den man Balthasar
auf Grund fritherer Biicher gemacht hatte, dafl er in Gefahr sei, seine eigene Theolo-
gie in die zu beschreibende Gestalt hineinzutragen, wird man an den zweiten Band
der Asthetik nicht mehr so leicht richten konnen.

Aber die Grundschau, in der Balthasar auf die Gestalt des Glaubens blickt, bleibt
die Heilige Schrifl. Ihr ,geistlicher, kontemplativer Sinn“ ist ,norma normans fiir
die ganze Gestalt der kirchlichen Dogmatik® und Asthetik (I, 569). Hier trifft
Balthasar sich ganz mit dem Anliegen de Lubacs und gibt dessen geschichtlichen
Forschungen eine noch betontere, noch gegenwartsbezogenere theologische Ausdriick-
lichkeit. Er zeigt, dafl schon in der Schrift selbst, in den Weisheitsbiichern (1, 40), bei
Johannes (I, 466), anch im Hohenlied (I, 826) ein vom Geist getragener, kontem-
plativer Glaube sich in die Geistigkeit (was keine Abstraktion bedeutet I, 527) der
Heilsgeschichte hinein versenkte (I, 40). Der Ubergang vom Alten zum Neuen Testa-
ment ist auch bei Balthasar die ,Basis der Schriftauslegung®, weil hier ,jene radikale
Neuschépfung alles Sinnes durch den Tod des Logos Gottes“ geschieht. Gerade die
moderne Exegese kann ein Stimulus zum Eindringen in die Innerlichkeit der Offen-
barung werden (I, 436). Gewifl mufl der ,geistliche, kontemplative Sinn der Hei-
ligen Schrift* fiir uns heute ,eingekdrpert sein in Philologie“ (I, 569); aber diese
Philologie selbst entdeckt schon im Buchstaben der Schrift Tiefenschichten, Entwick-
lungen, theologische Reflexionen und Ausdeutungen, die der betenden Kontemplation
den Zugang zum Reichtum der Gestalt erdffnen. Nur diese eine Forderung ist an sie
zu stellen, daf sie in dieser Vielfalt immer wieder die Einheit der Gestalt sicht, die
Jesus Christus ist: ,Die Schrift muf§ von ihrer Einheit her ausgelegt werden® (II, 42,
Irendus); und hierin sind die Viter, trotz ihrer mangelnden Kenntnisse des Buch-
stabens, den Modernen immer noch Vorbild.

Eines allerdings stort diese begeisternde Schau Balthasars; ebenso wie de Lubac
macht er keinen Versuch, weder durch ein detailliertes Inhaltsverzeichnis noch durch
einen Sachindex, dem armen Leser einen Wegweiser durch sein Werk zu geben.
Vielleicht bietet der letzte Band noch Gelegenheit, diesem Mangel abzuhelfen, Hier
diirfte aber keine Flickarbeit geleistet werden.

Josef Sudbrack S}





