
LITERATUR    BERICHT 

Um den Stellenwert der Spiritualität im Gesamt der Theologie 

Wer sidi ernsthaft mit Theologie beschäftigt, weiß, daß ein wichtiges Bemühen in 
ihr darum geht, den einzelnen Traktaten • der Lehre von Christus, vom Drei- 
einigen Gott, von den Sakramenten usw. • ihren genuinen Platz in der Gesamt- 
systematik der Wissenschaft von der Offenbarung anzuweisen1. Wie bestimmend für 
den einzelnen Traktat dieser sein •theologischer Ort" sein kann, zeigt sich z. B. bei 
den in unsern Tagen viel verhandelten Fragen der Mariologie. Es ist eigentlich 
falsch, hier von dogmatischem Minimalismus oder Maximalismus zu sprechen. K. Rah- 
ner zeigte noch kürzlich, •daß, nüchtern gesehen, die sachlichen Meinungsverschieden- 
heiten in diesen Fragen unter den Katholiken wohl nicht so groß sind, wie vielleicht 
eine affektgeladene Beurteilung auf beiden Seiten zuerst meinen könnte"2. •Nicht 
so sehr in der dogmatisch auszusagenden Sache selbst", sondern •in der Mentalität"3 

sind die Differenzen zu suchen, die sich bei der bekannten Abstimmung vom 29. Ok- 
tober 1963 auf dem Konzil offenbarten: mit 17 Stimmen Mehrheit wurde beschlossen, 
die Mariologie nicht in einem eigenen Schema zu behandeln, sondern •die Lehre 
über Maria in das Lehrdekret über die Kirche" einzugliedern4. Ganz offensichtlich 
war es für die Kirchenversammlung von hoher Bedeutung, an welcher •systema- 
tischen" Stelle • bei aller sachlichen Übereinstimmung • die Botschaft von der 
Gottesmutter zur Sprache kommen soll. 

Etwas Entsprechendes ist nun auch von der •Spiritualität" zu sagen. Auch für sie 
muß man den genuinen •Ort" im Gesamtaufbau der Theologie suchen; und je nach- 
dem, wo man diesen Ort findet, gewinnt die Spiritualität • bei gleichbleibenden 
dogmatischen Grundaussagen • ein anderes Gesicht. Schon die vieldeutigen Namen 
für das Gemeinte: Spiritualität, Aszese und Mystik, Lehre vom christlichen Voll- 
kommenheitsstreben usw., lassen dies ahnen. Die bisherigen Versuche lassen sich 
etwas vereinfacht wohl auf zwei Richtungen zurückführen. A. Tanquerey z. B. spricht 
in seinem •Grundriß der aszetischen und mystischen Theologie"5, der mit seinen 
vielen Übersetzungen unter ähnlichen Büchern der letzten hundert Jahre wohl die 
höchste Auflage erreicht hat, von der Dogmatik als Glaubenslehre, von der Moral 
als Lebensantwort auf diese Lehre und von der Aszetik dann als der vollkomme- 
neren Antwort auf das Liebesangebot Gottes; diese vollkommene Antwort, die sich 
nicht mit dem bloß Gebotenen begnügen möchte, wird durch die Mystik bis zur ein- 
gegossenen Beschauung weitergeführt: Aszese und Mystik oder Spiritualität wird 
somit als eine Intensivierung des moralischen Lebens aufgefaßt. Auch moderne 
Autoren denken ähnlich; z. B. R. Hofmann6 oder Kolping in seiner letzten Auflage 
der Einführung in die Katholische Theologie (1963): •Die Vielfältigkeit des mensch- 

1 Die Geschichte dieser Bemühungen ist fast ebenso alt wie die Systematische Theologie; 
im Mittelalter nannte man solche Einleitungen •Accessus", Zugang zum Autor oder zum 
Stoff. 

s Zur konziliaren Mariologie, StdZt 174 (1964) 92. 
» Ebda., 98. * Ebda., 87. 
s Deutsche Ausgabe, Paris -Tournai - Rom 1931; vgl. GuL 2 (1927) 185•187; der ver- 

schiedene Reflexionsgrad, Aszese oder Aszetik, interessiert uns hier nicht. 
• Vgl. GuL 37 (1964) 157. 



388 Literaturbericht 

lichen Lebens begünstigt gerade in der Moraltheologie eine Entfaltung eigener Teil- 
disziplinen (dritten Grades), der Kasuistik ..., der Aszetik als Lehre vom christlichen 
Vollkommenheitsstreben, der Mystik als Lehre von der Erfahrung und Praxis des 
Gnadenlebens, der christlichen Soziallehre ...". 

Stärker dogmatisch ausgerichtete Theologen, wie Gardeil oder Garrigou-Lagrange 
und deren Schulen7, sind mit dieser Eingliederung der Spiritualität in die Moral 
nicht einverstanden. Für sie ist, wie Garrigou-Lagrange schreibt, •die lehrhafte 
Mystik... die letzte Krönung der gesamten erworbenen theologischen Wissenschaft"; 
sie vollendet das Zentralanliegen der Dogmatik durch die Lehre, wie •die Seele 
durch Übung der Tugend und Folgsamkeit gegen den Heiligen Geist nicht nur dazu 
gelangt, die geoffenbarten Geheimnisse zu glauben, sondern sie zu verkosten ...". 

Der Unterschied dieser beiden Grundtendenzen ist nicht nur von wissenschafts- 
theoretischen Bedeutung. Auf den ersten Blick könnte man zwar meinen, daß es gleich- 
gültig sei, wo man von Spiritualität spricht; j a man könnte nicht ohne Grund zeigen, daß 
die zweite Richtung bei begrifflich genauer Fassung sich der ersteren sehr stark an- 
nähern müßte. Doch auf die •Mentalität", die sich in dieser •Orts"-anweisung 
äußert, kommt es an. Wie gebieterisch diese Frage oder das, was mit ihr angezielt 
wird, heute dem Theologen sich aufdrängt und wie notwendig und auch für unser 
tägliches geistliches Leben fruchtbringend sie sein kann, mag ein Blick in zwei 
bedeutende theologische Neuerscheinungen lehren. Beide scheinen • was symptoma- 
tisch für die moderne Spiritualität ist • sich in Bereichen zu bewegen, die, wenig- 
stens nach der eben skizzierten ersten Grundtendenz, nicht zur Spiritualität gehören, 
aber beide führen nicht nur in sie hinein, sondern stehen von der ersten Seite an 
mitten in ihren Fragebereichen. 

1. Henri de Lubac SJ hat mit der vierbändigen •Exegese medievale"8 seinem 
zentralen theologischen Anliegen9 einen an Material und ideengeschichtlichen Durch- 
blicken überreichen Ausdruck verliehen10. 

Band I, 1 ist eine großangelegte Einführung in die Problematik: Der geistliche 
Sinn der Heiligen Schrift ist der Quell, aus dem die junge Christenheit ihr dogma- 
tisches und spirituelles Selbstbewußtsein schöpfte. An der Formel von den vier 
Schriftsinnen kann man die um die Heilige Schrift kreisende ganzheitliche Auffas- 
sung der ersten anderthalb Jahrtausende des Christentums ablesen. In die Sprache 
unserer Zeit übersetzt • mit einigen leichten Verschiebungen • meint nämlich das 

7 Vgl. GuL, Registerband unter den beiden Namen; ferner unter den Stichworten Aszetik, 
Mystik, Theologia spiritualis; die Zitate stammen aus Garrigou-Lagrange, Des 
Christen Weg zu Gott. Aszetik und Mystik nach den drei Stufen des geistlichen Lebens; 
vgl. GuL 27 (1954) 391. 

8 Henri de Lubac, Exegese medievale. Les quatre sens de Vecriture. Paris, Aubier 
1959•1964. 712, 562, 566 S. 

* Schon in •Katholizismus als Gemeinschaft" (Einsiedeln 1943) 145•188, besonders aber 
in seinem Origenesbuch •Histoire et Esprit. L'intellegence de l'Ecriture d'apres Origene" 
(Paris 1950), woraus das Schlußkapitel in die Übersetzung einiger seiner Aufsätze •Der gei- 
stige Sinn der Schrift" (Einsiedeln 1952), aufgenommen wurde. Aber auch für die Studie 
•Surnaturel" (Paris 1946) und das Werk •Corpus mystkum. L'Eucharistie et l'Eglise au 
moyen äge" (Paris 19401) ist die Frage nach dem Schriftverständnis und der Exegese der 
Väter ein Schlüssel zur Problematik. 

10 Vgl. den ausgezeichneten Buchbericht des evangelischen Theologen H. K a r p p , Die 
Bibel in der mittelalterlichen Kirche, Theol. Runds. N. F. 29 (1963) 301•334; über De Lubac, 
312•314; entsprechende katholische Würdigungen in Deutschland sind uns, außer gelegent- 
lichen Bemerkungen bei Kleinadam und Balthasar, nicht bekannt geworden. 



Literaturbericht 389 

Distichon, um das de Lubac seine Untersuchung gliedert (Litera gesta docet, quid 
credas Allegoria, Moralis quid agas, quo tendas Anagogia) die Gesamtheit des 
Christentums: Litera = der Wortlaut der Heiligen Schrift und das geschichtliche 
Ereignis der Offenbarung Gottes; Allegoria = das dogmatische Verständnis der 
Heilstatsachen; Moralis = deren existentielle Verwirklichung im kirchlichen und 
persönlichen Leben (Luthers •Quid ad me?"); Anagogia = eschatologisch-spiritueller 
Ausblick auf die Erfüllung in Gott. De Lubac geht dem Sinn, den Differenzierungen 
und dem Ursprung (Origenes) dieser Schrift-•Exegese" nach und zeigt im letzten 
Kapitel, daß das Verhältnis von Altem und Neuem Testament den Schlüssel zum 
Verständnis bietet. Das Alte Testament wurde weniger als ein religiöses Dokument 
einer Entwicklung der Verheißungen Gottes auf die Fülle der Zeiten hin, denn als 
typische Vorherbildung und Prophetie der Inkarnation Gottes in Jesus Christus 
angesehen. Jesus Christus ist der Punkt, wo alles mündet: •Die ganze Schrift ist ein 
Buch, und dies eine Buch ist Christus; denn die ganze göttliche Schrift spricht von 
Christus und die ganze göttliche Schrift erfüllt sich in Christus" (Hugo v. St. V.). 

Der zweite Teil läßt dann den Reichtum dieser •Exegese" vor unsern Augen 
erstehen, ein Reichtum, aus dem Glaube, Wissenschaft, Kultur, Spiritualität und das 
ganze menschliche Leben sich ihre Schätze entleihen. Das Alte Testament muß über- 
schritten werden zu seiner eigentlichen Wahrheit, zu Jesus Christus, doch Er, das 
menschgewordene Wort Gottes, ist unüberschreitbar, kann und muß zwar immer 
tiefer verstanden und persönlicher angeeignet und in der eschatologisch-kosmolo- 
gischen Bedeutung erschlossen werden, darf aber niemals nur Durchgang zu einem 
höheren Ziel- bilden. In diesem Einschärfen von Tod und Auferstehung des Herrn 
als Anfang und Ende aller Schriftdeutung zeigt sich der Unterschied zu jeder nicht- 
christlichen Exegese. Im Verständnis des •Geistes" dieser geschichtlichen Tatsachen 
fanden die Väter den Glauben in seiner dogmatischen Fülle. Und dieser Glaube war 
keine dogmatische Lehre, sondern in ihm ist •die Schrift ganz und gar das Wort 
Gottes an uns, dieses Wort Gottes, das sich an jeden einzelnen hie et nunc und 
ebenso an die ganze Kirche wendet und jedem das sagt, was er für sein Leben 
bedarf (566 mit Gregor dem Großen). Das ist, wie de Lubac es nennt, •La tropolo- 
gie mystique", die innere Ergriffenheit vom Wort Gottes, aus der •quotidie • 
täglich", wie eine Kapitelüberschrift heißt, das christliche Leben wachsen muß. Das 
letzte Kapitel •Anagogie et eschatologie" bringt noch klarer die spirituelle Ausrich- 
tung dieser Exegese zum Vorschein. Im Blick auf Jesus Christus und das Gotteswort 
der Schrift liegt immer auch schon die Schau (Contemplatio) auf die Vollendung der 
Offenbarung verborgen, also die sehnsuchtsvolle Erwartung des eschatologischen 
Heils und zugleich der beglückende Besitz dieses Heils in der Gnade Jesu Christi. 
•Die konkrete • man würde heute sagen .existentielle' • Anagogie ist somit, als 
Gipfel einer Pyramide, das Zusammenstreben • man muß sogar sagen das Zusam- 
menfließen • vom Verstehen der Heiligen Schrift und von mystischer Schau" (636). 

Im 1. Teil des zweiten Bandes beschäftigt sich de Lubac ausführlich mit einigen 
Vertretern der mittelalterlichen Exegese; wenn hier auch moderne Kontroversen um 
den geistlichen Sinn der Schrift Ausgangspunkt gewesen sind, so dokumentiert doch 
gerade dieser Band die Selbstverständlichkeit, mit der man die Bibel geistlich zu 
verstehen suchte und dabei die gesamte Breite des Christentums fand. 

Der letzte Teilband entwickelt, ausgehend von der abstrakt scheinenden Zahlen- 
symbolik, noch einmal den Sinn dieses altchristlichen Schriftverständnisses, grenzt es 
gegen viele Mißdeutungen ab und konfrontiert es mit der modernen Exegese. Dann 
wird der Faden der geschichtlichen Entwicklung wieder aufgenommen und bis zum 



390 Literaturbericht 

Zerfall und den Erneuerungsversuchen des späten Mittelalters weitergesponnen. Der 
Zerfall scheint nach de Lubac zwei Gründe zu haben: Das scholastische Zergliedern 
und Zerreden in Subtilitäten hinein, das den großen Zusammenhang, der letztlich 
Christus heißt, aus den Augen verlor, und eine buchstäbliche Exegese, die nicht mehr 
die geistigen Tiefen der Schrift erschloß, sondern die •vier Sinne" grobsinnlich in die 
Geschichte hineininterpretierte; so mündete z. B. der anagogische Sinn nicht mehr 
wie bei Bernhard in die Hohelied-Mystik, sondern in die Naherwartung des 
geschichtlichen Reiches des Heiligen Geistes, wie z. B. bei Joachim von Fiore. 

Das abschließende Kapitel ordnet noch einmal ausdrücklich die Spiritualität in 
dieses Gesamtgebäude der vier geistlichen Sinne ein. De Lubac geht der Entwick- 
lung nach, in der die Spiritualität, die einmal der Höhepunkt der Schriftbetrachtung 
war, sich langsam von Exegese und Dogmatik scheidet. Der Einfluß des Ps. Dionysius 
und der •mystique speculative" spielen dabei eine verhängnisvolle Rolle. Ein 
Durchblick durch die Geschichte der •Gottesgeburt im Herzen" (dazu Bd. 1,558•566) 
bildet den Abschluß: •0 ewiges Wort des Vaters, Sohn Gottes und Mariens, erneuere 
in der Herzenstiefe das wunderbare Zeichen Deiner Geburt" (Johannes XXIII.). 

Man steht nach dem Studium dieser fast 1800 Seiten wie trunken da: Eine Fülle 
von theologischen und geschichtlichen Durchblicken, von geistvollen Deutungen und 
vornehmen Auseinandersetzungen mit modernen Autoren, belegt durch eine in 
dieser Breite einmalige Zitatenfülle, die nicht als Ballast mitgeschleppt wird, sondern 
in dem lebendigen, anschaulichen Stil als selbstverständlicher Besitz des Verfassers 
erscheint! Daß dieser Reichtum nicht aufgeschlüsselt wird • das Personenverzeichnis 
ist kein Ersatz dafür und die Kapitelüberschriften sind zu poetisch, um eindeutige 
Anhaltspunkte zu geben • ist wohl der größte Mangel der vier Bände. Darüber 
hinaus ist es auch nicht schwer, aus dem Mosaik der •Exegese m£dievale" einzelne 
schadhafte Steine herauszuklauben. Die •Deutsche Mystik" wird stiefmütterlich 
behandelt, was damit zusammenhängt, daß de Lubac die moderne deutschsprachige 
Literatur weniger berücksichtigt (vgl. über H. Schlier, II, 2, 164). Die ironischen 
Seiten über die moderne Exegese • •Wenn ein R. Bultmann uns als einen Pro- 
grammpunkt der Entmythologisierung vorschlägt, das Bild einer Welt in drei Etagen 
abzubauen ..., sind wir versucht ihm zu antworten: Das ist längst geschehen" • und 
auch deren positive Würdigung könnten von den Bemühungen um die •Probleme 
alttestamentlicher Hermeneutik" her neu geschrieben werden11. 

Doch man würde dem Werk de Lubacs mit solcher Kritik Unrecht tun. Sein An- 
liegen ist, etwas von der Einheit und Fülle des Schriftverständnisses des Mittelalters 
für unsere Zeit wiederzugewinnen. Einheit: •Das ganze Geheimnis aller heiligen 
Schriften, Christus und die Kirche" (Augustinus); Fülle: Exegese, Dogmatik und 
Moral umfassend und in der Spiritualität gipfelnd. De Lubac weiß natürlich, daß die 
konkreten Wege der Vergangenheit für uns ungangbar sind; aber der Geist dieses 
Schriftverständnisses ist unaufgebbar, und in diesem Geist müssen wir auch heute 
mit Augustinus wissen: •Es gibt in der Schrift nichts, das nicht Christus hörbar macht, 
wenn überhaupt das Ohr hört." 

2. Als Versuch einer solch integralen und deshalb spirituellen Glaubenslehre für 
unsere Zeit muß Hans Urs von Balthasars auf drei Bände berechnete •Herrlichkeit"12 

11 Vgl. den gleichnamigen Sammelband, München 1960, oder die Lebensarbeit Gerhard 
von Rads, die augenblicklich gerade von der Problematik des typologischen Schriftver- 
ständnisses her viel diskutiert wird. 

12 Hans Urs von Balthasar: Herrlichkeit. Eine theologische Ästhetik. Johannes- 
Verlag Einsiedeln. 1. Band: Schau der Gestalt. (1961), 664 S., Ln. DM 37,•. 2. Band: Fächer 



Literaturbericht 391 

bewertet werden. Auch Balthasar steht wie manch anderer erschrocken vor dem 
Auseinanderbrechen des christlichen Lebens in eine wachsende Vielzahl von Einzel- 
disziplinen und Einzelauffassungen. Die Einheit, die er zurückerobern möchte, liegt 
aber nicht auf der Linie eines christlichen Universalismus in der Art Alberts des 
Großen, Nikolaus' von Kues oder Leibniz' • er war wohl der letzte aus dieser 
Reihe, obgleich auch die Wissensfülle Balthasars an einen solchen Universalismus 
gemahnt •, sie liegt in der spirituellen Vertiefung, die dem •Einfältigen" (1 Kor 
1, 23) leichter zugängig ist als dem gelehrten Wissen des Professors. 

Der erste Band beschreibt die subjektive Seite des Christentums mit deren Ver- 
ankerung im objektiven Glauben, also das, was im Christen, der sich gläubig der 
Offenbarung zuwendet, vor sich geht: die •Schau der Gestalt". Der eigentliche Ge- 
halt der Offenbarung steht nicht dem rechnenden, rationalen Verstand oder der 
vorwärtsstürmenden Tatkraft offen, er kann auch nicht blind • im Widerstand gegen 
die Sehnsucht des Menschen nach Verstehen • angenommen werden, sondern ist eine 
•Gestalt", die der Gläubige schaut. Gestalt aber meint geordnete Ganzheit mit einer 
Mitte, die dem Ganzen seinen Sinn gibt. Diese Mitte ist Christus: •Das Christliche 
am Christen ist Christus selbst" (602, nach Augustinus); Balthasar hat dem Herrn 
wunderbare Seiten seines Werkes gewidmet. Gestalt meint aber auch einen Reichtum 
der Tiefe: Die Lehre vom trinitarischen Leben Gottes ist so eng mit der Mitte der 
Glaubens-•Gestalt" verknüpft, daß sie nur als Hintergrund der Menschwerdungs- 
lehre aufleuchten kann; aber auch umgekehrt kann die Gestalt Jesu Christi niemals 
voll und rund erstellt werden, wenn sie nicht in ihrer trinitarischen Bezogenheit 
erkannt wird. Gestalt meint zuletzt Vermittlung in den •Schauenden" hinein. Schrift, 
Kirche, Heilige, Sakramente usw. sind keine Barrieren zwischen Christus und dem 
Christen, sondern notwendige Entfaltungen, die die unmittelbare Begegnung mit 
Christus erst ermöglichen. Hier findet das Geheimnis des trinitarischen Lebens seinen 
welthaften-sakramentalen Niederschlag. Denn auch der Vater kann nur erblickt wer- 
den durch die Gestalt des Sohnes in der Liebe des Heiligen Geistes, ja er ist nur er 
selbst in der Selbstpreisgabe an den vermittelnden Logos und in dem einenden Band 
des Geistes. Ebenso ist auch der Zugang zum Menschgewordenen nur in den ver- 
mittelnden Gestalten von Schrift und Sakrament möglich, durch die der Herr sich aus 
tiefster Demut in die Breite des Raumes und die Dauer der Zeit einstiftet. 

Diese •Gestalt" des christlichen Glaubens ist ein lebendiges Ganzes, das sich jeder 
zergliedernden Analyse widersetzt, und birgt einen solchen Reichtum in sich, daß 
nur der ganze Mensch ihrer Ganzheit entgegentreten kann. Es ist nicht so, als ob 
man erst einige Aspekte und Bruchstücke des Glaubens •beweisen" und von dort sich 
Schritt für Schritt in das Herz des Glaubens hineinarbeiten könnte • das Zeugnis 
des Vaters, der Geschichte, der Schrift, des Kosmos hat einen ganz andern Sinn •, 
jeder Teil an dieser •Gestalt" läßt sich nur erfassen, wenn man die ganze •Gestalt" 
begreift. Auch die •Geheimnisse" des Glaubens sind kein dunkler Hintergrund, von 
dem sich das •Verständliche" im Glauben hell absetzt, sondern alles durchdringende 
und auch alles zum Leuchten bringende Züge des einen Glaubens. 

Dieser •objektiven Evidenz" (413•657) entspricht im Christen die •subjektive 
Evidenz" (123•410) des Glaubens, die •Schau". Hier entwirft Balthasar seine Lehre 

der Stile. (1962), 888 S., Ln. DM 58,•. •Ästhetik" meint bei Balthasar, ähnlich wie in der 
mittelalterlichen Scholastik, deren Tradition bis in den deutschen Idealismus hineinreicht, 
nicht irgend eine subjektive Erfahrung im Sinn von •Über Geschmack läßt sich nicht dis- 
putieren", sondern die letzte, intensive Begegnung mit dem Sein, in der alles Vorhergehende 
wie Metaphysik und Moral zusammengefaßt wird zur •Schau der Gestalt". 



392 Literaturbericht 

von der Kontemplation, die im Ansatz schon in der •Wahrheit" (1947) erkennbar 
war und deren schönste Frucht das Büchlein über •Das betrachtende Gebet" (1959) 
bildet. •Schau" ist für Balthasar ein ganzmenschlicher Begriff und umschließt immer 
schon die beiden Seiten von •Pistis" und •Gnosis", vom dunklen Jasagen und lichtem 
Verstehen, von zagendem Beginn und freudigem Besitz. Diese •biblische Einheit von 
Wissen (Sehen) und Glauben (Nichtsehen)" (424) ist irgendwie Thema des ganzen 
Buches. In diese •Schau" einbeschlossen ist das typisch ästhetische Element des Hin- 
gerissenwerdens, des Verzücktseins von der Schönheit der Gestalt, wie Balthasar in 
einer großartigen Exegese der Weihnachtspräfation zeigt (112 ff), und zu dieser 
•Schau" gehört ebenso das Element der Verantwortung und der Freiheit, das im 
Licht der freien Selbsterschließung Gottes auf den Menschen zukommt und das Bal- 
thasar besonders an der Gestalt des Anselm von Canterbury beschreibt. 

Diese Schau richtet sich auf das •Fleischgewordene" Gottes, auf die Offenbarung; 
die •Conversio ad scripturam", die Hinwendung zur Schrift und den objektiven, 
sinnlich gegebenen Daten der Offenbarung ist ein Unterscheidungsmerkmal der 
christlichen Kontemplation von jeder andern religiösen Versenkung. In ihr spricht 
sich auch das ekstatische Element der Schau aus, die den Gegenstand nicht in der 
eigenen Innerlichkeit versinken läßt, sondern in einer •Ekstasis der Liebe aus sich 
heraus"-geht (209). Das andere Element der Schau, das Bei-sidi-bleiben wird in dem 
zentralen Kapitel der •Glaubenserfahrung" (211•410) beschrieben. Hier kann Bal- 
thasar auf die Tradition zurückgreifen, die bis in die Barockscholastik hinein ein 
erfahrendes Wissen als selbstverständlichen Bestandteil des Glaubens festgehalten 
hat. Aber diese •Erfahrung" lebt aus der Spannung einer subjektiven Innerlichkeit, 
die doch ganz aus sich herausgehen muß und in der immer sichtbarer und reicher 
werdenden •Gestalt" des Glaubens allein, in der Person Christi, ihre Evidenz findet. 
An dieser Stelle entwickelt Balthasar eine Typologie der Gotteserfahrung, angefan- 
gen von der Gotteserfahrung Jesu, über die Gotteserfahrung des Alten Bundes, bis 
zur Erfahrung der Kirche und des Christen. An dieser Stelle spricht er auch von den 
•geistlichen Sinnen" und der kirchlichen Mystik, die nichts anderes ist als •das 
(besondere) Ausdrücklichwerden einer allgemeinen, sozusagen .normalen' Erfahrung 
des Christen, der ernsthaft seinen Glauben zu leben versucht" (286), als •die Ver- 
tiefung und Verlebendigung des (lebendigen, Liebe und Hoffnung einschließenden) 
Glaubensaktes als die Entfaltung des lebendigen Gottesgeistes im Menschen" (159). 
Auch die •dunkle Nacht" der Mystik ist nur die gnadenhafte Intensivierung des 
•Bodenverlierens des Ich in der echten Liebe, jener beseligende Schauer der Selbst- 
preisgabe, die jeder Glaubende grundsätzlich zu erfahren gewillt ist, und den der 
Mystiker dann tatsächlich hinnieden schon erfährt: als Verlassen des eigenen Hauses 
in die dunkle Nacht" (185•186). Von dieser Erfahrung des Glaubens her, die nicht 
um sich selbst kreist, sondern sich der •Gestalt" der Offenbarung hingibt, und in der 
Gegenstand und Vollzug zwar zu unterscheiden, aber nie zu trennen sind (173), ist 
für Balthasar eine •bloße personale Mystik" ebenso undenkbar wie eine •bloß 
funktioneile Charismatik oder Prophetie" (395); von hier aus wird auch deutlich, 
daß diese Glaubenserfahrung mit dem Gekreuzigten im Leid ihr Zerbrechen, ihr 
Dunkelwerden erfahren muß, um mit dem Auferstandenen in der eschatologischen 
Verheißung ihr volles Licht zu ersehnen. 

Theologie aber ist aus dieser Sicht der Contemplatio nichts anderes als ein satz- 
mäßiger Niederschlag und eine wissenschaftliche Differenzierung der •Schau der 
Gestalt", und sie darf niemals ehrlich den Namen •Theologie" tragen, wenn sie 
nicht durch das Medium der Schau hindurchgegangen ist. 



Literaturbericht 393 

Daß Balthasar seine Theologie, oder sagen wir besser •Schau der Gestalt" am 
breiten Material der Geistesgeschichte gewinnt, wird jeder wissen, der seine Bücher 
kennt. Schon im ersten Buch finden sich neben vielen eingestreuten (eher zu sehr als 
zu wenig in das Ganze der Darlegungen integrierten) Rück- und Vor-blicken längere 
Exkurse über Gestalten und Episoden der christlichen Geistesgeschichte. Der zweite 
Band machte sich eine •Typologie" der christlichen Künder der •Herrlichkeit" zum 
Thema; behandelt werden diejenigen, die nicht nur als Denker und Schriftsteller 
(also keine bildenden Künstler und Musiker) zur großen •Schau" gelangt sind, 
sondern deren Einfluß zugleich auch für ihre Bedeutung spricht. Hervorhebung ein- 
zelner könnte hier nur auf die Kosten der vielen andern wichtigen Analysen gehen. 
Vielleicht ist manches zu bewußt eingeordnet in das historische •Gemälde" vom 
Verlust der theologisch-ästhetischen Schau bei den Fachtheologen der letzten 600 
Jahre und vom Zerbrechen der alten Einheit, was sich christlich gesehen am klarsten 
in der Reformation zeigt. Aber Balthasar besitzt die Gabe der •Gestaltenschau", und 
die souveräne Beherrschung der Sekundärliteratur zeigt, daß er es sich bei diesen 
zwölf •Typen" nicht leicht gemacht hat. Auch die Mannigfaltigkeit dieser •Schau- 
ungen" auf die •Herrlichkeit" des christlichen Glaubens läßt erkennen, daß hier 
liebevoll auf die Einzelgestalt eingegangen und ihr kein vorgefertigtes Netz 
theologischer Begrifflichkeit übergeworfen wurde. Den Vorwurf, den man Balthasar 
auf Grund früherer Bücher gemacht hatte, daß er in Gefahr sei, seine eigene Theolo- 
gie in die zu beschreibende Gestalt hineinzutragen, wird man an den zweiten Band 
der Ästhetik nicht mehr so leicht richten können. 

Aber die Grundschau, in der Balthasar auf die Gestalt des Glaubens blickt, bleibt 
die Heilige Schrift. Ihr •geistlicher, kontemplativer Sinn" ist •norma normans für 
die ganze Gestalt der kirchlichen Dogmatik" und Ästhetik (1,569). Hier trifft 
Balthasar sich ganz mit dem Anliegen de Lubacs und gibt dessen geschichtlichen 
Forschungen eine noch betontere, noch gegenwartsbezogenere theologische Ausdrück- 
lichkeit. Er zeigt, daß schon in der Schrift selbst, in den Weisheitsbüchern (1, 40), bei 
Johannes (I, 466), auch im Hohenlied (I, 326) ein vom Geist getragener, kontem- 
plativer Glaube sich in die Geistigkeit (was keine Abstraktion bedeutet I, 527) der 
Heilsgeschichte hinein versenkte (I, 40). Der Übergang vom Alten zum Neuen Testa- 
ment ist auch bei Balthasar die •Basis der Schriftauslegung", weil hier •jene radikale 
Neuschöpfung alles Sinnes durch den Tod des Logos Gottes" geschieht. Gerade die 
moderne Exegese kann ein Stimulus zum Eindringen in die Innerlichkeit der Offen- 
barung werden (I, 436). Gewiß muß der •geistliche, kontemplative Sinn der Hei- 
ligen Schrift" für uns heute •eingekörpert sein in Philologie" (1,569); aber diese 
Philologie selbst entdeckt schon im Buchstaben der Schrift Tiefenschichten, Entwick- 
lungen, theologische Reflexionen und Ausdeutungen, die der betenden Kontemplation 
den Zugang zum Reichtum der Gestalt eröffnen. Nur diese eine Forderung ist an sie 
zu stellen, daß sie in dieser Vielfalt immer wieder die Einheit der Gestalt sieht, die 
Jesus Christus ist: •Die Schrift muß von ihrer Einheit her ausgelegt werden" (II, 42, 
Irenäus); und hierin sind die Väter, trotz ihrer mangelnden Kenntnisse des Buch- 
stabens, den Modernen immer noch Vorbild. 

Eines allerdings stört diese begeisternde Schau Balthasars; ebenso wie de Lubac 
macht er keinen Versuch, weder durch ein detailliertes Inhaltsverzeichnis noch durch 
einen Sachindex, dem armen Leser einen Wegweiser durch sein Werk zu geben. 
Vielleicht bietet der letzte Band noch Gelegenheit, diesem Mangel abzuhelfen. Hier 
dürfte aber keine Flickarbeit geleistet werden. 

Josef Sudbrack SJ 




