
Das Wort ist Fleisch geworden 

Weihnachtspredigt zum Prolog des Johannesevangeliums 

Von Karl Hermann S c h e 1 k 1 e , Tübingen 

Seit nun wohl nahezu 500 Jahren zeigt das große Siegel der Universität 
Tübingen die Gestalt des predigenden und segnenden Christus über zwei 
Büchern, die die Bibel des Alten und Neuen Testamentes bedeuten. Ein darum 
geschlungenes Schriftband sagt: Ego sum via, veritas et vita. Niemand sage, 
dies sei ein vergessenes Überbleibsel aus dem Mittelalter und seiner selbst- 
verständlich von der Kirche geordneten Welt. Die Hochschule, die unaufhör- 
lich die Grundlagen ihres Denkens und Lebens erforscht und prüft, hätte den 
Mut, das Zeichen zu ändern, wenn sie es nicht mehr anerkennen wollte. Viel- 
mehr besagt dieses Siegel einst wie heute, daß die Universität weiß, unter 
den vielen Büchern, die in ihr gelesen und erklärt werden, ist die Heilige 
Schrift das Buch der Bücher und Christus ist der Lehrer der Lehrer. 

In ihrer anderen Weise sagen dies auch Epistel und Evangelium der 
Christgeburtsmesse, wenn sie verkünden, daß Gott zuvor durch viele Lehrer, 
die Propheten, zu den Vätern gesprochen hat, nun aber zuletzt durch seinen 
einen Sohn (Hebr 1, 1 f), ja daß der Sohn nicht bloß Gottes Wort gelehrt hat, 
sondern Gottes Wort in seiner Person ist (Joh 1,14). 

Wenn das Evangelium sagt, daß Christus das Wort Gottes ist, so konnten 
die ersten Leser und Hörer des Evangeliums diese Botschaft wohl verstehen. 
Denn Johannes sprach nicht als erster vom Wort Gottes. In den Jahrhunder- 
ten des Weltenadvents hatten die Menschen danach ausgehorcht, ob Gott 
ihnen sein helfendes, tröstendes, offenbarendes Wort zuspräche. Sie sprachen 
ahnend von Gottes Wort als dem Engel, dem Boten, dem Bild, ja dem Sohn 
Gottes und hofften, daß Gott sein Wort aussende. Allen, die so auf Gottes 
Botschaft warteten, verkündete nun der Evangelist: Was ihr ahntet und 
hofftet, ist Wahrheit geworden (Apg 17, 24). Gott hat seine Ferne und Ver- 
borgenheit verlassen. Er ist aus seinem Schweigen herausgetreten. Jesus Chri- 
stus, Gottes Sohn hat uns Gottes Botschaft überbracht. Ja, er hat Gottes Wort 
nicht bloß gesprochen und dieses ist durch ihn nicht bloß hörbar geworden, 
sondern in ihm ist Gottes Wort unter uns sichtbar geworden. Denn in ihm ist 
Gottes Wort Mensch unter Menschen geworden. 

Das Christgeburtsevangelium spricht von der langen Geschichte des Wor- 
tes Gottes vor der Zeit und in der Zeit. Das Wort war bei Gott und Gott war 
das Wort. So war es ewig bei Gott vor aller Schöpfung (Joh 1, 1 f). Gewiß 
ist dies gleichnishaft gesagt. Denn auch Johannes hat nicht gesagt, wie Gott 
ist, sondern auch er nur, wie er es vermochte, da ein Mensch von Gott gespro- 
chen hat (Augustinus in der Erklärung des Johannesprologes). Suchen wir 
das Evangelium danach zu verstehen, was uns unser Wort ist. In unserem 
Wort sprechen wir uns aus und stellen wir uns dar. Im Wort geht unsere 



402 Karl Hermann Schelkle 

Hingabe zum anderen Menschen, zu dem zumal, der uns im Verstehen und 
in Liebe zugehört als das Du zu unserem Ich. Die Antwort auf unser Wort 
kehrt zu uns zurück als Nähe, Treue, Liebe. 

Der ewige Gott hat, so sagt Johannes, vor aller Zeit sein Wort gesprochen 
und sich in seinem Wort ausgesprochen. Zu wem sollte das ewige göttliche 
Wort gehen? Niemand konnte es ja doch in jener Ewigkeit vor aller Schöp- 
fung hören und niemand war würdig und groß genug, es zu hören und auf- 
zunehmen als der ewige Gott allein. So stellte Gott in seinem Wort sich selber 
dar. Und dieses kehrte zu ihm selber zurück. Ein Wort, das wir sprechen, ver- 
hallt und vergeht wie ein flüchtiger Hauch. Gottes Wort aber kann nicht so 
vergehen, sondern muß bestehen. Indem Gott sein ewiges Wort sprach, 
erhielt es bleibende Gestalt und ward Wesen und Person. Das Wort Gottes 
war und ist von aller Ewigkeit her der Sohn des Vaters, mit ihm in der Ein- 
heit und Liebe des Heiligen Geistes zur göttlichen Dreifaltigkeit vereinigt. So 
war im Anfang das Wort und das Wort war bei Gott und Gott war das 
Wort. 

Auf ihrem ersten Blatt spricht die Heilige Schrift ebenfalls von einem Wort 
Gottes, jenem schaffenden Wort, aus dem Welt und Zeit ihren Anfang nah- 
men. Er sprach und alles ward (Gen 1). Das Evangelium aber hört beide 
Worte in einem: Jenes Wort, das seit Ewigkeit Gottes Sohn ist, wie jenes 
Wort, das Grund der Welt ist. Alles ist durch dieses Wort geworden, und 
ohne es wurde nichts. In ihm war alles, was nun Leben ist (Joh 1, 3 f). 

So wurde die Welt, so wurde auch das Menschengeschlecht. Das bedeutet 
aber, daß die Welt und daß das Leben auf ihr nicht nur aus einem fühllosen 
Urgrund stammt und nicht etwa durch blinden Zufall entstanden ist. Die 
Schöpfung ist gerufen durch Gottes Wort und sie bleibt es. Sie trägt das 
Kennzeichen des Rufes und des Rufers an sich als Gottes Siegel. Darum kann 
der Schöpfer aus der Schöpfung erahnt werden. Weil aber ein jedes Wort 
Offenbarung der Sorge und Liebe dessen ist, der es spricht, kommt auch die 
Welt aus Gottes Liebe. Gott hat darum die Welt nicht bloß ins Dasein geru- 
fen, sondern seine sorgende Liebe bleibend in sie hineingesagt. Er war immer 
in der Welt als ihr Licht und Leben. Er hat die Welt nie ohne sein immer 
neues Wort gelassen. Er hat dieses Wort Israel zugesprochen durch seine 
Propheten und Lehrer, die das Volk leiteten, mahnten, läuterten und stärk- 
ten. Aber auch die Heiden hat Gott nicht ohne sein Wort gelassen. Wohl ver- 
ehrten sie viele Götter und Götzen, aber in der Vielheit der Gestalten ahnten 
die Edelsten doch den einen Gott, den sie sogar den Vater oder das Gute zu 
nennen vermochten. Gottes Wort war immer in der Welt als ihr Licht und 
ihr Leben (Joh 1,4.10). 

Das festliche Evangelium sagt aber endlich von der Geschichte des Wortes 
Gottes: Das Wort ist Fleisch geworden und hat unter uns gewohnt (Joh 1,14). 
Christus ist das volle und ganze Wort Gottes an die Welt, an alle ihre Ge- 
schlechter, an uns. Durch ihn machte Gott kund, wer und wie er ist. Erst aus 
Christi Mund wissen die Menschen, daß Gott in Wahrheit wie der Vater ist. 
Christus hat es offenbar gemacht, daß Gott der ist, der sich aller in Liebe an- 



Das Wort ist Fleisch geworden 403 

nimmt, in seiner Sorge an ihnen handelt und keinen vergißt. Ja, Gott ist der, 
der sich in besonderer Weise zum Menschen in seinem Versagen, seiner 
Schuld und Sünde neigt. Es wäre Dreistigkeit, wenn wir das alles von uns 
aus so denken wollten. Gott ist der Reine und Heilige schlechthin. Wie dürfte 
der Sünder sich getrauen, ihm zu nahen? Aber Christus hat es im Gleichnis 
gelehrt, daß Gott der Vater ist, der dem verlorenen Sohn entgegengeht, ihn 
sucht, um ihn wieder aufzunehmen (Luk 15, 11•32). Und so hat Christus 
seine Jünger gelehrt, Gott im Gebet den Vater zu nennen. Von Christus hat 
diese Lehre sein großer Apostel Paulus aufgenommen und sie weitergegeben. 
Dies ist unsere Zuversicht, sagt er, daß wir Gottes Kinder sind, die rufen 
dürfen: Vater, lieber Vater! Wenn wir in der Gemeinschaft des Gebetes ver- 
weilen • und die ganze Kirche betet das Vaterunser als Ausdruck ihrer Kind- 
schaft vor Gott • und wenn wir von Herzen mitbeten, dann bezeugt es der 
Geist einem jeden von uns, daß wir in Wahrheit Gottes Kinder sind (Rom 
8, 15 f). 

Christus hat nicht nur verkündet, wer Gott ist. Er hat uns nicht nur das 
Wort Gottes überbracht. Sondern er ist in seiner Person, in seinem Werk und 
Leben Gottes Offenbarung und Wort an alle Menschen. Er ist Gottes Sohn 
und als der Sohn ist er Abbild des Vaters. In seinem Leben macht er kund, 
wie Gott ist. Er vermag von sich zu sagen: •Wer mich sieht, sieht den Vater'' 
(Joh 14, 9). Und dieser Christus hat von sich gesagt: •Der Geist Gottes ist 
auf mir und er hat mich gesalbt. Er hat mich gesandt, den Armen die Bot- 
schaft des Heiles auszurichten, den Gefangenen Befreiung zu verkünden und 
den Blinden Licht zu bringen" (Lk 4, 18). So wie Christus ist der Vater: er 
hilft, heilt, befreit und erlöst. Wir aber sind die, an denen das Heil geschieht. 
Wir sind arm, gefangen und blind, wir die Armen, die Gott mit seinem 
Reichtum beschenken will, wir gefangen in unserer Unzulänglichkeit und Un- 
zufriedenheit, verwundet durch die Schuld, blind in unserem Unglauben. 
Aber Christus ist unser hilfreicher Bruder neben uns und mit uns. Darum 
gilt, was Paulus einmal sagt: •Der seinen Sohn für uns hingegeben hat, wie 
sollte er mit ihm nicht auch alles andere uns geben?" (Rom 8, 32). 

In diese Herrlichkeit des Weihnachtsevangeliums fallen aber auch dunkle 
Schatten. Es berichtet weiter von der Geschichte des Wortes Gottes unter den 
Menschen: Das Wort Gottes war in der Welt. Aber die Welt hat es nicht 
erkannt. Es war das Licht, aber die Finsternis ließ es nicht ein. Der Sohn 
Gottes kam in die Welt, sein Eigentum. Doch die Welt nahm ihn nicht auf. 
Denen freilich, die ihn aufnahmen, gab er Macht, Kinder Gottes zu werden 
(Joh 1, 10-12). 

Man kann Gottes Wort ablehnen und abweisen. Man kann ihm den Glau- 
ben versagen. In aller Offenbarung ist Gott doch auch immer der Verborgene. 
Er geht durch die Zeit, er ruft und beruft, aber er zwingt und nötigt nicht. 
Die Heilige Schrift des Alten Bundes erzählt dies in ihrer Weise in einer ihrer 
großartig einfachen Geschichten aus dem Leben des Moses. Moses, der große, 
vertraute Freund Gottes, bat Gott: Laß mich dein Angesicht sehen! Aber 
Gott antwortete ihm: Du kannst mein Angesicht nicht schauen. Denn kein 



404 Karl Hermann Schelkle 

Mensch, der mich schaut, könnte am Leben bleiben. Doch siehe, meine Herr- 
lichkeit soll an dir vorbeigehen. Ich will dich in eine Felsenkluft stellen und 
meinen Schutz über dich halten, wenn ich vorübergehe. Und so geschah es. 
Die Herrlichkeit Gottes ging an Moses vorbei, doch Gottes Angesicht konnte 
er nicht sehen. Aber er hörte Gottes Stimme, die rief: Ich bin, der gnädig ist 
und barmherzig (Exodus 33, 18•23). 

Der offenbare Gott ist für den Glauben doch auch immer der Verborgene. 
Es ist uns nur sein Wort gegeben, das uns ruft. Der Glaube bekennt und weiß 
Christus als Gottes Sohn und unseren Heiland. Aber wir sehen ihn nur als 
Mensch unter Menschen. Wie ein hilfloses Kind liegt der Sohn Gottes in der 
Armut der Krippe. Wohl berichtet der Evangelist auch von Wundern. Aber 
wenn einer behaupten will, das seien fromme Legenden, wie sie sich an das 
Leben heiliger Männer anschließen, so kann man ihn kaum vom Gegenteil 
überzeugen. Der Kreuzestod Christi hingegen, eine Katastrophe ohnegleichen, 
ist unbestreitbar; er liegt im offenen Licht der Geschichte, allen sichtbar. Die 
göttliche Herrlichkeit Jesu blieb in seiner Menschlichkeit verborgen. 

Verborgen ist Gottes Offenbarung in der Kirche. Wohl ist sie Gottes beru- 
fene Gemeinde. Wohl beginnt in ihr Gottes Reich in dieser Zeit. Aber ihre 
göttliche Herrlichkeit ist verborgen unter ihrer menschlichen Unzulänglich- 
keit. Gott ist verborgen in der Geschichte. Verläuft sie nicht nach den ihr 
eigenen Gesetzen ihrer Politik, deren oberstes das Streben nach Macht ist? 
Wo ist in dieser Geschichte Raum für Gottes Heilsplan? Gott ist verborgen 
in unserem Leben. Ein jedes Leben hat seine dunklen Stunden, in denen wir 
fragen, ob Gottes Fürsorge wirklich bei uns ist. 

Denen aber, die ihn aufnahmen, gab er Macht, Kinder Gottes zu werden, 
die an ihn glauben, die aus Gott geboren sind (Joh 1, 12 f). Das Evangelium 
fordert von uns den Glauben, aber es sagt auch, daß es nicht nur unsere 
eigene Entscheidung und Tat ist, ob wir Gottes Wort und Heil aufnehmen 
wollen. Nur jene vermögen es, die aus Gott geboren sind. Unserem guten 
Willen geht Gottes Tat voraus. Dies ist wahrhaft tröstliche Botschaft. Gott 
ruft den Menschen, er erwählt, er macht ihn zu seinem Kind. Wir dürfen und 
müssen das wahrmachen, was wir durch seine Gnade schon sind. 

Gott ruft. Es ist seine Liebe, wenn wir in der Eucharistiefeier der Hl. Nacht 
das Evangelium der Christgeburt hören und annehmen. Ob uns sein Ruf auch 
morgen noch und immer wieder erreicht? Darum gilt die eindringliche Mah- 
nung, die das Neue Testament uns Christen zuruft: •Heute, wenn ihr seine 
Stimme hört, verhärtet eure Herzen nicht" (Hebr 3, 7 und 4, 7). 




