Das Wort ist Fleisch geworden

Weihnachtspredigt zum Prolog des Johannesevangeliums

Von Karl Hermann Schelkle, Tibingen

Seit nun wohl nahezu 500 Jahren zeigt das grofie Siegel der Universitit
Tibingen die Gestalt des predigenden und segnenden Christus iiber zwei
Biichern, die die Bibel des Alten und Neuen Testamentes bedeuten. Eindarum
geschlungenes Schriftband sagt: Ego sum via, veritas et vita. Niemand sage,
dies sei ein vergessenes Uberbleibsel aus dem Mittelalter und seiner selbst-
verstandlich von der Kirche geordneten Welt. Die Hochschule, die unaufhor-
lich die Grundlagen ihres Denkens und Lebens erforscht und priift, hitte den
Mut, das Zeichen zu dndern, wenn sie es nicht mehr anerkennen wollte. Viel-
mehr besagt dieses Siegel einst wie heute, dafl die Universitit weif}, unter
den vielen Biichern, die in ihr gelesen und erkldrt werden, ist die Heilige
Schrift das Buch der Biicher und Christus ist der Lehrer der Lehrer.

In ihrer anderen Weise sagen dies auch Episte]l und Evangelium der
Christgeburtsmesse, wenn sie verkiinden, dafl Gott zuvor durch viele Lehrer,
die Propheten, zu den Vatern gesprochen hat, nun aber zuletzt durch seinen
einen Sohn (Hebr 1, 1 f) Ja dafl der Sohn nicht blofl Gottes Wort gelehrt hat,
sondern Gottes Wort in seiner Person ist (Joh I, 14).

Wenn das Evangelium sagt, dafl Christus das Wort Gottes ist, so konnten
die ersten Leser und Horer des Evangeliums diese Botschaft wohl verstehen.
Denn Johannes sprach nicht als erster vom Wort Gottes. In den Jahrhunder-
ten des Weltenadvents hatten die Menschen danach ausgehorcht, ob Gott
ihnen sein helfendes, trostendes, offenbarendes Wort zuspriche. Sie sprachen
ahnend von Gottes Wort als dem Engel, dem Boten, dem Bild, ja dem Sohn
Gottes und hofften, dafl Gott sein Wort aussende. Allen, die so auf Gottes
Botschaft warteten, verkiindete nun der Evangelist: Was ihr ahntet und
hofftet, ist Wahrheit geworden (Apg 17, 24). Gott hat seine Ferne und Ver-
borgenheit verlassen. Er ist aus seinem Schweigen herausgetreten. Jesus Chri-
stus, Gottes Sohn hat uns Gottes Botschaft iiberbracht. Ja, er hat Gottes Wort
nicht blof} gesprochen und dieses ist durch ihn nicht blof hérbar geworden,
sondern in ihm ist Gottes Wort unter uns sichtbar geworden. Denn in ihm ist
Gottes Wort Mensch unter Menschen geworden.

Das Christgeburtsevangelium spricht von der langen Geschichte des Wor-
tes Gottes vor der Zeit und in der Zeit. Das Wort war bei Gott und Gott war
das Wort. So war es ewig bei Gott vor aller Schopfung (Joh 1, 1 f). Gewil
ist dies gleichnishaft gesagt. Denn auch Johannes hat nicht gesagt, wie Gott
ist, sondern auch er nur, wie er es vermochte, da ein Mensch von Gott gespro-
chen hat (Augustinus in der Erklirung des Johannesprologes). Suchen wir
das Evangelium danach zu verstehen, was uns unser Wort ist. In unserem
Wort sprechen wir uns aus und stellen wir uns dar. Im Wort geht unsere



402 Karl Hermann Schelkle

Hingabe zum anderen Menschen, zu dem zumal, der uns im Verstehen und
in Liebe zugehort als das Du zu unserem Ich. Die Antwort auf unser Wort
kehrt zu uns zuriick als Nihe, Treue, Liebe.

Der ewige Gott hat, so sagt Johannes, vor aller Zeit sein Wort gesprochen
und sich in seinem Wort ausgesprochen. Zu wem sollte das ewige gottliche
* Wort gehen? Niemand konnte es ja doch in jener Ewigkeit vor aller Schop-
fung héren und niemand war wiirdig und grofl genug, es zu horen und auf-
zunehmen als der ewige Gott allein. So stellte Gott in seinem Wort sich selber
" dar. Und dieses kehrte zu ihm selber zurtick. Ein Wort, das wir sprechen, ver-
hallt und vergeht wie ein flichtiger Hauch. Gottes Wort aber kann nicht so
vergehen, sondern mufl bestehen. Indem Gott sein ewiges Wort sprach,
erhielt es bleibende Gestalt und ward Wesen und Person. Das Wort Gottes
war und ist von aller Ewigkeit her der Sohn des Vaters, mit ihm in der Ein-
heit und Liebe des Heiligen Geistes zur gattlichen Dreifaltigkeit vereinigt. So
war im Anfang das Wort und das Wort war bei Gott und Gott war das
Wort.

Auf ihrem ersten Blatt spricht die Heilige Schrift ebenfalls von einem Wort
Gottes, jenem schaffenden Wort, aus dem Welt und Zeit ihren Anfang nah-
men. Er sprach und alles ward (Gen 1). Das Evangelium aber hort beide
Worte in einem: Jenes Wort, das seit Ewigkeit Gottes Sohn ist, wie jenes
Wort, das Grund der Welt ist. Alles ist durch dieses Wort geworden, und
ohne es wurde nichts. In ihm war alles, was nun Leben ist (Joh 1, 3 ).

So wurde die Welt, so wurde auch das Menschengeschlecht. Das bedeutet
aber, daf} die Welt und daf das Leben auf ihr nicht nur aus einem fiithllosen
Urgrund stammt und nicht etwa durch blinden Zufall entstanden ist. Die
Schopfung ist gerufen durch Gottes Wort und sie bleibt es. Sie tragt das
Kennzeichen des Rufes und des Rufers an sich als Gottes Siegel. Darum kann
der Schopfer aus der Schépfung erahnt werden. Weil aber ein jedes Wort
Offenbarung der Sorge und Liebe dessen ist, der es spricht, kommt auch die
Welt aus Gottes Liebe. Gott hat darum die Welt nicht blo ins Dasein geru-

" fen, sondern seine sorgende Liebe bleibend in sie hineingesagt. Er war immer
in der Welt als ihr Licht und Leben. Er hat die Welt nie ohne sein immer
neues Wort gelassen. Er hat dieses Wort Israel zugesprochen durch seine
Propheten und Lehrer, die das Volk leiteten, mahnten, lduterten und stark-
ten. Aber auch die Heiden hat Gott nicht ohne sein Wort gelassen. Wohl ver-
ehrten sie viele Gotter und Gotzen, aber in der Vielheit der Gestalten ahnten
die Edelsten doch den einen Gott, den sie sogar den Vater oder das Gute zu

nennen vermochten. Gottes Wort war immer in der Welt als ihr Licht und

- ihr Leben (Joh 1, 4.10).

Das festliche Evangelium sagt aber endlich von der Geschichte des Wortes
Gottes: Das Wort ist Fleisch geworden und hat unter uns gewohnt (Joh 1, 14).
Christus ist das volle und ganze Wort Gottes an die Welt, an alle ihre Ge-
schlechter, an uns. Durch ithn machte Gott kund, wer und wie er ist. Erst aus
Christi Mund wissen die Menschen, dafl Gott in Wahrheit wie der Vater ist.
Christus hat es offenbar gemacht, dafl Gott der ist, der sich aller in Liebe an-



Das Wort ist Fleisch geworden 403

nimmt, in seiner Sorge an ihnen handelt und keinen vergifit. Ja, Gott ist der,
der sich in besonderer Weise zum Menschen in seinem Versagen, seiner
Schuld und Siinde neigt. Es wiére Dreistigkeit, wenn wir das alles von uns
aus so denken wollten. Gott ist der Reine und Heilige schlechthin. Wie diirfte
der Stinder sich getrauen, ihm zu nahen? Aber Christus hat es im Gleichnis
gelehrt, dafl Gott der Vater ist, der dem verlorenen Sohn entgegengeht, ihn
sucht, um ihn wieder aufzunehmen (Luk 15, 11—32). Und so hat Christus -
seine Jiinger gelehrt, Gott im Gebet den Vater zu nennen. Von Christus hat
diese Lehre sein grofer Apostel Paulus aufgenommen und sie weitergegeben.
Dies ist unsere Zuversicht, sagt er, dal wir Gottes Kinder sind, die rufen
diirfen: Vater, lieber Vater! Wenn wir in der Gemeinschaft des Gebetes ver-
weilen — und die ganze Kirche betet das Vaterunser als Ausdruck ihrer Kind-
schaft vor Gott — und wenn wir von Herzen mitbeten, dann bezeugt es der
Geist einem jeden von uns, dafl wir in Wahrheit Gottes Kinder sind (Rém
8, 15 f).

Christus hat nicht nur verkiindet, wer Gott ist. Er hat uns nicht nur das
Wort Gottes liberbracht. Sondern er ist in seiner Person, in seinem Werk und
Leben Gottes Offenbarung und Wort an alle Menschen. Er ist Gottes Sohn
und als der Sohn ist er Abbild des Vaters. In seinem Leben macht er kund,
wie Gott ist. Er vermag von sich zu sagen: , Wer mich sieht, sicht den Vater*
(Joh 14, 9). Und dieser Christus hat von sich gesagt: ,Der Geist Gottes ist
auf mir und er hat mich gesalbt. Er hat mich gesandt, den Armen die Bot-
schaft des Heiles auszurichten, den Gefangenen Befreiung zu verkiinden und -
den Blinden Licht zu bringen“ (Lk 4, 18). So wie Christus ist der Vater: er
hilft, heilt, befreit und erlost. Wir aber sind die, an denen das Heil geschieht.
Wir sind arm, gefangen und blind, wir die Armen, die Gott mit seinem
Reichtum beschenken will, wir gefangen in unserer Unzulidnglichkeit und Un-
zufriedenheit, verwundet durch die Schuld, blind in unserem Unglauben.
Aber Christus ist unser hilfreicher Bruder neben uns und mit uns. Darum
gilt, was Paulus einmal sagt: ,Der seinen Sohn fiir uns hingegeben hat, wie
sollte er mit ihm nicht auch alles andere uns geben?*“ (Rom 8, 32).

In diese Herrlichkeit des Weihnachtsevangeliums fallen aber auch dunkle
Schatten. Es berichtet weiter von der Geschichte des Wortes Gottes unter den
Menschen: Das Wort Gottes war in der Welt. Aber die Welt hat es nicht
erkannt. Es war das Licht, aber die Finsternis lief es nicht ein. Der Sohn
Gottes kam in die Welt, sein Eigentum. Doch die Welt nahm ihn nicht auf.
Denen freilich, die ihn aufnahmen, gab er Macht, Kinder Gottes zu werden
(Joh 1, 10—12). .

Man kann Gottes Wort ablehnen und abweisen. Man kann ihm den Glau-
ben versagen. In aller Offenbarung ist Gott doch auch immer der Verborgene.
Er geht durch die Zeit, er ruft und beruft, aber er zwingt und nétigt nicht.
Die Heilige Schrift des Alten Bundes erzihlt dies in ihrer Weise in einer ihrer
groflartig einfachen Geschichten aus dem Leben des Moses. Moses, der grofie,

vertraute Freund Gottes, bat Gott: Lal mich dein Angesicht sehen! Aber

Gott antwortete ihm: Du kannst mein Angesicht nicht schauen. Denn kein



404 Karl Hermann Schelkle

Mensch, der mich schaut, konnte am Leben bleiben. Doch siehe, meine Herr-
lichkeit soll an dir vorbeigehen. Ich will dich in eine Felsenkluft stellen und
meinen Schutz Giber dich halten, wenn ich vortibergehe. Und so geschah es.
Die Herrlichkeit Gottes ging an Moses vorbei, doch Gottes Angesicht konnte
er nicht sehen. Aber er horte Gottes Stimme, die rief: Ich bin, der gnéadig ist
und barmherzig (Exodus 33, 18—23).

Der offenbare Gott ist fiir den Glauben doch auch immer der Verborgene.
Es ist uns nur sein Wort gegeben, das uns ruft. Der Glaube bekennt und weif}
Christus als Gottes Sohn und unseren Heiland. Aber wir sehen ihn nur als
Mensch unter Menschen. Wie ein hilfloses Kind liegt der Sohn Gottes in der
Armut der Krippe. Woh! berichtet der Evangelist auch von Wundern. Aber
wenn einer behaupten will, das seien fromme Legenden, wie sie sich an das
Leben heiliger Manner anschlieffen, so kann man ihn kaum vom Gegenteil
iiberzeugen. Der Kreuzestod Christi hingegen, eine Katastrophe ohnegleichen,
ist unbestreitbar; er liegt im offenen Licht der Geschichte, allen sichtbar. Die
gottliche Herrlichkeit Jesu blieb in seiner Menschlichkeit verborgen.

Verborgen ist Gottes Offenbarung in der Kirche. Wohl ist sie Gottes beru-
fene Gemeinde. Wohl beginnt in ihr Gottes Reich in dieser Zeit. Aber ihre
gottliche Herrlichkeit ist verborgen unter ihrer menschlichen Unzuldnglich-
keit. Gott ist verborgen in der Geschichte. Verlauft sie nicht nach den ihr
eigenen Gesetzen ihrer Politik, deren oberstes das Streben nach Macht ist?
Wo ist in dieser Geschichte Raum fur Gottes Heilsplan? Gott ist verborgen
in unserem Leben. Ein jedes Leben hat seine dunklen Stunden, in denen wir
fragen, ob Gottes Fiirsorge wirklich bei uns ist.

Denen aber, die ihn aufnahmen, gab er Macht, Kinder Gottes zu werden,
die an ihn glauben, die aus Gott geboren sind (Joh 1, 12 ). Das Evangelium
fordert von uns den Glauben, aber es sagt auch, daf es nicht nur unsere
eigene Entscheidung und Tat ist, ob wir Gottes Wort und Heil aufnehmen
wollen. Nur jene vermdogen es, die aus Gott geboren sind. Unserem guten
Willen geht Gottes Tat voraus. Dies ist wahrhaft trostliche Botschaft. Gott
ruft den Menschen, er erwihlt, er macht ihn zu seinem Kind. Wir diirfen und
missen das wahrmachen, was wir durch seine Gnade schon sind.

Gott ruft. Es ist seine Liebe, wenn wir in der Eucharistiefeier der H1. Nacht
das Evangelium der Christgeburt horen und annehmen. Ob uns sein Ruf auch
morgen noch und immer wieder erreicht? Darum gilt die eindringliche Mah-
nung, die das Neue Testament uns Christen zuruft: ,Heute, wenn ihr seine
Stimme hért, verhartet eure Herzen nicht® (Hebr 3, 7 und 4, 7).





