Wer seinen Bruder liebt, liebt auch Geott
Von Friedrich Wulf SJ, Miinchen

In der Verkiindigung Jesu und der Apostel bilden Gottes- und Néchstenliebe eine
unldsbare Einheit. Das Doppelgebot ist im Grunde nur ein einziges: ,Das andere ist
diesem gleich: Du sollst deinen Néchsten lieben wie dich selbst® (Mt 22, 39). Die
Gottesliebe mufl notwendig von der Nichstenliebe begleitet sein, anders wire sie
nicht echt. Johannes, der Evangelist, wird nicht miide, das zu betonen. ,Wer Gott
liebt, muf} auch seinen Bruder lieben® (1 Jo 4, 21). ,Wer seinen Bruder nicht liebt,
ist nicht aus Gott“ (ebda. 3, 10). Er gibt auch den Grund fiir die notwendige Ver-
kniipfung der einen Liebe mit der anderen an: , Jeder, der glaubt, daf Jesus der
Christus ist, ist aus Gott gezeugt, und jeder, der seinen Erzeuger liebt, liebt (auch)
den (Mit-)erzeugten aus ihm“ (ebda. 5, 1). Das ist nicht nur natiirlich; es kann gar
nicht anders sein. Denn es ist die gleiche, in der Einwohnung des Heiligen Geistes
gnadenhaft geschenkte Liebe Gottes zu uns (vgl. Rom 5, 5), mit der wir Gott und
den Néchsten lieben. ,Mit ein und derselben Liebe®, sagt Augustinus (De Trin 8, 12),
lieben wir beide. Ahnlich Thomas von Aquin: ,Der Akt, mit dem wir Gott licben
und mit dem wir den Nachsten lieben, ist ein und derselben Art* (SThII,2q25,a1).

Dennoch fallen Gottes- und Néichstenliebe nicht einfach zusammen, wie die Ost-
lichen Religionen unterstellen. Christus spricht ausdriicklich vom ,ersten® und vom
~zweiten® Gebot (Mt 22, 88 £.). Die Gottesliebe ist das erste, die Voraussetzung und
Quelle aller Liebe zum Néchsten. Die Néchstenliebe ist in dieser Sicht die Folge,
die Frucht der Gottesliebe, die Antwort des Menschen auf die erfahrene Licbe
Gottes. Der von Gott Geliebte steigt gleichsam mit Gott zum Mitmenschen herab,
um sich ihm liebend zuzuneigen. ,Wer die Giiter der Welt hat und seinen Bruder
Not leiden sieht und sein Herz gegen ihn verschlieit, wie kann da die Liebe Gottes
in ihm bleiben?“ (1 Jo 3, 17). Hier wird der Nichste ,um Gottes willen* geliebt.
Darin sieht die einhellige Uberlieferung die Vollkommenheit der Nichstenlicbe.
»Der Grund, den Néchsten zu lieben*, sagt Thomas von Aquin (STh II, 2 q25,al),
»ist Gott; denn das miissen wir im Néachsten lieben, dal er in Gott sei.“ Je inniger
sich einer mit Gott einlaflt, in ihm und aus ihm lebt, bei ihm verweilt, sich mit allem,
was er hat, ihm hinschenkt, sich auf ihn allein stiitzt, sich auf ihn hin fallen 138t,
wenn die Not {iber ihn hereinbricht, um so stirker bricht sein Herz auch fiir die Liebe
zum Nichsten auf. Denn die Gottesliebe, und nur sie, erlost den Menschen von seiner
Selbstsucht, sprengt den Kreis, in den die Siinde ihn gebannt hat, 6ffnet die Tiiren
und Fenster des Gefdngnisses, in dem er sich selbst gefangen hilt und aus dem er
sich aus eigener Kraft nicht befreien kann. Man kann darum das Wort des Evan-
gelisten abwandeln und sagen: Wer Gott liebt, muf8 nicht nur, sondern wird ganz
von selbst auch seinen Bruder lieben. Die eine ohne die andere Licbe ist gar nicht
moglich.

Aber da erhebt sich gleich eine Frage: Wer weifl denn schon wirklich, ob er aus
der Liebe Gottes lebt? Die ,Frommigkeit* allein entscheidet jedenfalls dariber
nicht. Das bestdtigt die tigliche Erfahrung. Es kann einer viel beten und der Mei-



406 Friedrich Wulf

nung sein, er lebe ganz mit Gott, es kann einer ein kontemplatives Leben fithren
und dennoch die Wirklichkeit Gottes verfehlen. Der Téuschungen im religiésen
Leben gibt es ungezihlte. Zwar wissen wir heute wieder mehr als frither um den
Wert und die Notwendigkeit geistlicher Erfahrung. Ohne sie konnen wir in einer
welthaften Welt, der Gott fern zu sein scheint, als Christen gar nicht mehr leben.
Unser Glaube wiirde ermatten. Aber gerade hier hat die Tauschung ihren Ort. Es
gilt die Geister, von denen die Secle bewegt wird, zu unterscheiden, und wer vermag
das schon? Es gibt nur ein untriigliches Zeichen fiir die Echtheit unserer Gottesliebe:
die titige Nachstenliebe. Auch dafir ist der Evangelist Johannes der grofie Zeuge.
Er wiederholt hier nur, was er vom Herrn selbst vernommen hat (Jo13,35;15,8.10):
»Daran erkennen wir, daff wir ihn erkannt haben, wenn wir seine Gebote halten
(die im Gebot der Liebe ihre Mitte haben). Wer sagt, er habe ihn erkannt, und hilt
seine Gebote nicht, ist ein Liigner, und in ihm ist die Wahrheit nicht. Wer aber sein
Wort hélt, in dem ist wahrhaft die Liebe Gottes vollkommen. Daran erkennen wir,
dafl wir in ihm sind“ (1 Jo 2,8—5). ,Wer seinen Bruder liebt, bleibt im Licht“
(ebda. 2, 10). ,Wer seinen Bruder, den er gesehen hat, nicht liebt, kann Gott nicht
lieben, den er nicht geschen hat“ (ebda. 4, 20). ,Daran erkennen wir, daf§ wir in ihm
bleiben und er in uns, dafl er uns von secinem Geist (der Liebe) gegeben hat®
(ebda. 4, 13).

In dieser Sicht ist die Néchstenliebe nicht in erster Linie die Frucht (die sie immer
bleibt), sondern der Erweis echter Gottesliebe. Das ist von entscheidender Bedeu-
tung. Uber sein Verhiltnis zu Gott, den man nicht sieht, kann man sich tiuschen,
nicht so leicht aber iiber sein Verhiltnis zum Nachsten, den man sicht, dem man im
Raum der geistig-sinnenhaften, gegenstindlichen und darum reflex unmittelbar
einholbaren, kontrollierbaren Erfahrung begegnet. Hier erweist sich, ob und in
welchem Mafle einer wirklich ein Liebender ist, von der Liebe Gottes getragen und
bestimmt wird. Ja, hier, in der Begegnung mit dem Nachsten, ist die eigentliche
Einbruchsstelle, an der der lebendige Gott der Liebe personal in das Leben des
Menschen eintritt. In der Kommunikation mit einem Du, das selbst schon von der
Liebe Gottes, wenigstens grundsitzlich, umfangen ist, tritt uns Gott selbst entgegen.
Vorausgesetzt ist allerdings, dafl wir uns auf den Nachsten wirklich einlassen, zu ihm,
in seine Welt hiniiberwandern — und das heifit immer in irgendeiner Weise die
eigene verlassen —, fiir ihn da sein und leben wollen. In einem analogen Sinn ist
dem Nachsten gegeniiber dasselbe gefordert, was Christus gegeniiber gefordert ist.
Wer im anderen den Bruder finden will, muf sich selbst verleugnen und das Seine
aufgeben, das Leben des Bruders annchmen und sein Schicksal teilen.

Die Nachstenliebe ist also nicht nur ein der Gottesliebe duBerlich bleibendes
Zeichen, das diese anzeigt und als echt erweist, sondern die Einiibung der Gottesliche
selbst. Von da her diec Unbedingtheit der Nichstenliebe. Sie fordert die ganze
Existenz des Menschen, und niemand wird von ihr dispensiert. An ihr entscheidet
sich konkret das Schicksal eines jeden. Nur danach wird er im Gericht gefragt wer-
den, wie er dem Nichsten begegnet ist. Von da her auch die Schwere der Nichsten-
liebe. Von sich aus ist der Mensch ihr nicht gewachsen, muf er an ihr scheitern. Nur
von der Gnade Gottes getragen, vermag er sich langsam und in einem miihevollen
Ringen von der Selbstsucht frei zu machen und sein Herz absichtslos, ohne auf das



Wer seinen Bruder liebt, liebt auch Gott 407"

Eigene zu schauen, zu verschenken. Im stindigen Scheitern ruft der Mensch nach
Gott, auch wenn er ihn noch nicht kennt. Im Grunde meint er Thn schon immer, wenn
er zum Nichsten hin aufbricht. Denn die Liebe zum anderen Menschen weist iiber
sich hinaus, sie findet hier auf Erden keine Erfiillung. Darum bleibt sie immer ein
Versuch, ein tiglich nenes Beginnen, ein Wandern auf die Ewigkeit zu. Im Nachsten
ist Gott immer der Nahe und Ferne, was am starksten dort erfahren wird, wo eine
hohe Stufe der Nichstenliebe erreicht ist. Eine selige und schmerzliche Erfahrung
zugleich.

Um das Geheimnis der Nachstenliebe weifl im Grunde nur der Christ. Der Glaube
an die Menschwerdung Gottes erschlieft es ithm. Hier leuchtet ihm auf, warum ihm
Gott im Nachsten begegnet, warum die tatige Nachstenliebe, und schon das Bemithen
um sie, wahre Gottesliebe ist und zu Gott hinfinden 1afit. In Christus ist Gott mit
dem Menschen einen unléslichen Bund eingegangen, hat er zum Menschen trotz all
seiner Schuld endgiiltig ja gesagt, thn in sein Herz hineingenommen. In Christus
umfingt Gott alle Menschen. In allen Menschen begegnet man darum Christus und
in Christus Gott. Es scheint, dafl dieses Geheimnis heute eine besondere Aktualitit
erhalten hat. Denn Gott ist uns der Ferne geworden. Wir konnen nicht mehr so
unmittelbar, wie es frithere Generationen geglaubt haben, bei Gott verweilen. Der
Zweifel der Tauschung nagt an uns. Aber Gott ist unserem Nichtvermégen entgegen-
gekommen. Er ist vom Himmel herabgestiegen und Mensch geworden. Wir aber
kénnen mit Thm, dem Menschen und in allen Menschen, zu Thm aufsteigen. Der
Glaube an den menschgewordenen Gott treibt uns zur Nachstenliebe an. Und die
Erfahrung der Nichstenliebe hinwiederum starkt den Glauben an den, der unseret-
willen Mensch geworden ist. Ein wunderbarer Kreislauf der Liebe. ,Wenn Gott uns
so geliebt hat, dann miissen auch wir einander lieben (1 Jo 4, 11). Und wenn wir
einander lieben, dann lieben wir ganz unmittelbar und in aller Wirklichkeit Gott.
Das ist die Frohe Botschaft von der Erlésung.






