Auf der Suche nach der Einheit von Theologie und geistlichem Leben 421

in die Vollendung. Hier wird die glidubige Gemeinde mit hinecingenommen in die
Heilskraft des Opfers und vorbereitet fiir die Vollendung, ,bis (der Herr) kommt*
(1 Kor 11, 26). Hier hat Christus selber in der Gestalt seiner Niedrigkeit beim letz-
ten Mahle dem Vater Dank gesagt (Mt 26, 26—28 und Parallelen). Hier stimmt auch
die Kirche ihr Danklied an, die Eucharistia schlechthin: In Wahrheit ist es wiirdig
und recht, billig und heilsam, Dir immer und {iberall Dank zu sagen, Herr, Heiliger
Vater, allmachtiger, ewiger Gott: durch Christus unseren Herrn!

Auf der Suche nach der Einheit von Theologie und
geistlichem Leben

Zum Werk des spdtmittelalterlichen Benediktiners Johannes von Kastl*

Von Josef Sudbrack SJ, Miinchen

Das Stigma der Spaltung

Nicht erst in unsern Tagen ist das Wort ,Einheit* zu einem Leitmotiv des kirch-
lichen Bemiihens geworden. Man méchte es fast fiir ein Stigma der Kirche halten,
immer auf der Suche nach der Einheit zu sein, sehnsuchtsvoll Ausschan zu halten
nach der letzten, eschatologischen Erfiillung der Bitte des Herrn: ,.... daf sie alle
eins seien; wie Dn Vater in Mir bist und Ich in Dir bin, so lafl auch sie in Uns eins
sein® (Joh 17,21). Gewif}, in der Gnade unseres Glaubens sind wir immer schon
»auf dem Grund der Apostel und der Propheten auferbaut . . . zu dem einen Tempel
im Herrn* (Eph 2, 20), sind wir schon die eine Herde des einen Hirten (Joh 10, 8 ff.),
sind wir in der Verschiedenheit unserer Gnaden ein cinziger Leib (1 Kor 12,4—27;
Eph 1,22{.), der sich von einem einzigen Brot nihrt (1 Kor 10,16 f.). Aber wer wiifite
nicht, daf er immer schon hinter dem Imperativ, der sich aus dieser Glaubensaus-
sage ergibt, zuriickgeblieben ist. Wer wird zu behaupten wagen, daf} er in seinem
Leben zu dieser Einheit, zur Erfillung des einzigen Gebotes des Herrn — , ein neues
Gebot gebe Ich euch, dafl ihr einander liebt; wie Ich ench geliebt habe, so sollt anch
ihr einander lieben® (Joh 18, 34) —, schon geniigend beigetragen habe? In wessen
Leben hat diese Einheit schon so sieghaft Gestalt gewonnen, dafi an ihr, wie der
Herr es verhiefi, ,die Welt glauben kann, daff Du {der Vater) Mich gesandt hast“?
(Joh 17,21).

Was vom cinzelnen Christen gilt, ist in dhnlicher Weise von der ganzen Kirche zu
sagen. Ihre Geschichte lehrt es. Schon die eben angefiihrten Worte Jesu, die Johannes

* Der vorliegende Aufsatz verwertet einige Ergebnisse meiner 1962 in Bonn eingereichten
Dissertation. Da diese in Kiirze bei Aschendorff, Miinster, mit einem Erginzungsband , Texte
und Untersuchungen* erscheinen wird, glaubte ich an dieser Stelle von genaueren Zitationen
absehen zu diirfen.



422 Josef Sudbrack

nach langer Meditation uns aufschrieb, lassen die Sorge des Lieblingsjiingers
erahnen, daB ,die Gesamtheit der zum Glauben Gekommenen ein Herz und eine
Seele® (Apg 4, 32) sei. Noch deutlicher wird die Angst um die Finheit der Kirche in
den Paulusbriefen: ,Ich ermahne euch aber, liebe Briider, unter Hinweis auf den
Namen unseres Herrn Jesus Christus: Fiihrt allesamt einerlei Rede und laft keine
Spaltungen unter euch herrschen, sondern steht in gleicher Gesinnung und in der-
selben Uberzeugung festgeschlossen da!“ (1 Kor 1, 10). Das stete Ringen um diese
Einheit zeigt sich in den inneren Kdmpfen der Kirche um die Reinheit der Lehre und
in ihren Bemithungen nach auflen, alle trennenden Mauern niederzureiffen und alle
Menschen zum Herrn zu fithren, ,der unser Friede ist. . ., der in seinem Fleisch das
Gesetz ... weggerdumt hat, um so als der Friede die beiden (Juden und Heiden) in
seiner Person zu einem einzigen neuen Menschen umzugestalten und die beiden mit
Gott in einem Leib durch das Kreuz zu verséhnen* (Eph 2, 15—16).

Vielleicht war die Sehnsucht nach dieser Einheit bis herauf zu unseren Tagen
niemals bewufiter als im Ausgang des Mittelalters, vor der Reformation, der end-
giiltigen Spaltung des abendlindischen Christentums. Nicht nur Kaiser und Papst,
Fiirsten und Konige lagen im Kampf miteinander, das Papsttum selbst schien zu
zerfallen. Zwei oder gar noch mehr nannten sich gleichzeitig einzige Nachfolger des
hl. Petrus, Statthalter Christi und schleuderten auf den Gegner und dessen Partei
den Bannstrahl der Verfluchung. In den grofen Orden und an den Universititen,
den Trigern des geistigen Lebens, rivalisierten Parteien und Gruppen um die Vor-
herrschaft; fast jeder der grofen Orden spaltete sich in Observanten und Konven-
tualen (oder wie immer sie sich nannten), die sich gegenseitig bekimpften. Man
braucht nur die Schriften der Grofien dieser Zeit, vom Kanzler der Pariser Univer-
sitdt, Gerson, bis zum Kardinal Nikolaus von Cues aufzuschlagen, um zu wissen, wie
schwer die Sorge um die Einheit auf der Kirche lastete.

Doch gerade bei den eben genannten, den wohl gréfiten Theologen des 15. Jahr-
hunderts, zeigt sich auch die vertiefte Einsicht, daf Einheit nicht zuerst eine diploma-
tische oder kirchenpolitische Aufgabe, nicht einmal eine dogmatische Forderung ist,
sondern aus der Einheit der Glaubensiiberzeugung des einzelnen wie der Gemein-
schaft, aus dem christlichen Leben und Tun erwachsen mufl. Schon Meister Eckhart
wollte ,Lebe“-meister und nicht nur ,Lese“-meister sein. Bei dem Cusaner hat es
das verflossene fiinfhundertste Gedachtnisjahr seines Todes wieder herausgestellt,
wie sehr er bei allen politischen Bemiihungen immer der Theologe geblieben ist, der
den christlichen Glauben aus der Einheitssicht des ,Zusammenfalls der Gegensitze*
(coincidentia oppositorum) neu zu iiberdenken suchte, der Theologe, dessen vielleicht
wichtigste, wenn auch der Nachwelt am wenigsten fafibare Titigkeit die des Seel-
sorgers war, im Mihen um die kleinsten Angelegenheiten der Pfarreien und zu
visitierenden Kléster wie in einer unermiidlichen Predigttitigkeit.

Noch deutlicher ist dieses Bemithen, vom Wesentlichen des Christentums, von der
Spiritualitdt her, eine neue Einheit der Christenheit aufzubauen, bei Gerson. Com-
bes schreibt von dessen Titigkeit auf dem ,Einheits“-Konzil zu Konstanz: ,Gerson
ist zwar, so weit wir feststellen konnen, noch kein Mystiker im vollen Sinn des Wor-
tes. Aber er ist ein Theologe, der nicht nur iiberzeugt ist vom Primat der Theologie,
sondern, zentraler noch, von der Vorzugsstellung der Spiritualitit* (La Théologie



Auf der Suche nach der Einheit von Theologie und geistlichem Leben 423

mystique de Gerson I, Paris 1963, 234 f.). Er zeigt, dafl schon die ,Bekehrung®
Gersons ausgelost wurde durch die Einsicht in den Vorrang des ,Geistlichen®, der
»Theologia mystica“ und ,practica®, vor der ,Theologia speculativa“ und ,theore-
tica“. Aus dieser Einsicht heraus suchte der Pariser Professor dem Vorlesungsbetrieb
einen neuen Geist einzuhauchen. Und Combes macht glaubhaft, daff von hier her
und nur von hier her der grofle Einfluf} des Kanzlers in Konstanz zu verstehen ist.

»Le divorce entre la théologie et la mystique“

Schon viele Theologen — besonders solche, die einen Sinn fiir geschichtliche
Realitat und zugleich fiir ideelle Zusammenhinge haben wie de Lubac oder Chenu
— sind der Auflésung der Einheit von Spiritualitat und Theologie, von gelebtem
Leben und gelehrter Doktrin, die Gerson zu heilen versuchte, nachgegangen. Van-
denbroucke nennt diesen Zerfall, der einer der tiefsten Griinde fiir den Zerfall der
dufleren Einheit der Kirche war, ,le divorce“, den Ehebruch zwischen Theologie und
Mystik. Bei den Kirchenlehrern und Theologen des ersten christlichen Jahrtausends
gab es noch keine Trennung von Lehre und ,Erbauung®, gab es noch keinen , theolo-
gischen Systementwurf*, der in glasklarer Objektivitit niedergeschrieben wurde und
literarisch wie inhaltlich scharf getrennt war von der Frommigkeitsliteratur, die dem
affektiven Leben des Christen dienen sollte. Bei Augustinus z. B. steht ungefzhr alles,
was er schreibt, Predigt oder Apologetik, im unmittelbaren Dienst der Seelsorge;
und wenn er einmal in einem héheren Grad der Reflexion iiber die Glaubenswahr-
heiten nachsinnt, dann ist dies untrennbar cins mit dem Dialog mit Gott und mit den
Gebetsstufen: es ist selbst schon Gebet. Noch bei Anselm von Canterbury, den man
den ersten Scholastiker genannt hat, erlebt man voll Erstaunen, wie seine abstrakten,
heute fast rationalistisch anmutenden kleinen Traktate in tiefempfundene Gebete
ausminden. In dieser Zeit ist es eigentlich selbstverstindlich, daff der ,Theologe®
ein ,Heiliger® ist, dal der Kirchenlehrer auf die Altire erhoben wird. Vielleicht
(oder sicherlich!} war man gelegentlich vorschnell mit dem Pridikat der Heiligkeit,
und der Vorwurf der falschen Lehre galt fast als identisch mit dem eines schlechten
Lebens. Aber all das ist aus dem Ideal der Einheit von Leben und Lehre zu ver-
stehen.

Quellgrund dieser Einheit aber war das Leben und Denken aus und in der Hei-
ligen Schrift, mit ihren Worten, ihren Bildern, ihren Sitzen und ihren Gedanken-
gangen. Theologie war einfachhin ,Heilige Schrift“. Noch bis iiber das Mittelalter
hinaus war der Doktor ,Sacrae Paginae“, der Schrift, austauschbar mit dem der
Theologie, und seine wichtigste Vorlesung blieb die Kommentierung der Bibel.
Ebenso war frommes Leben einfachhin ,Heilige Schrift“. Johannes von Kastl wan-
delt den schénen alten Ménchsspruch (Vita Antonii, verbreitet tiber das Decretum
Gratiani) von den Ménchen, die in der Zelle wie die Fische im Wasser leben, um zu
dem von den Monchen, die ,im Wasser der Heiligen Schriften ihr Lebenselement
haben. Die Lectio Divina, das meditierende Lesen der Heiligen Schrift, das in der
gemeinsamen Liturgie den Héhepunkt hat, ist identisch mit Beten.

Doch zu Beginn des zweiten Jahrtausends zeigen sich immer deutlicher Risse, die
diese Einheit von Schrift und Theologie gefihrden. (In der &stlichen Kirche findet
man dhnliche Anzeichen schon frither; doch bei der grofien konservativen — andere
sagen stagnierenden — Kraft des Ostens wirkten sie sich nic zu der radikalen Kluft



424 Josef Sudbrack

aus wie im Westen.) Es mufl ein grofles Erstaunen ausgebrochen sein, als Manner
und Lehrer auftraten, die Theologen, aber keine Heiligen sein wollten. Bernhard,
der in seinem Hoheliedkommentar die Einheit von Schrift und Theologie zu unver-
gleichlicher Innerlichkeit gefiithrt hat, sieht sich Abilard oder Gilbert von Poitiers
gegeniiber, die nur Dialektiker, nur — wie Bernhard glaubte — Denker sein wollten.
Die theologische Arbeit verlagert sich von den Klgstern, Kanzeln, Kathedralschulen
und Bischofsstihlen zur Universitat, wo sie auf eine Linie (wenn auch noch als Héhe-
punkt) neben das Recht, die Mathematik, die Medizin oder die Grammatik gestellt
wird; und das heilsgeschichtliche, biblische Denken, das z. B. noch bei Hugo von St.
Viktor dessen Hauptwerk ,De Sacramentis® durchzieht, mufl den philosophisch auf-
gebauten ,Summen® weichen. Die Theologie trennt sich von der Frémmigkeit,
ebenso wie das wissenschaftliche Leben den Handen der Kléster entgleitet und sich
abseits von ihnen an den Universititen ansiedelt. Und beide, Theologie wie From-
migkeit, verlieren ihr lebendiges Verhaltnis zur Schrift. Die Theologie sieht in ihr
immer deutlicher ein Lehrsystem, vergleichbar mit dem des Aristoteles, und bemiiht
sich durch ,Glossen (sie entsprangen dem antiken Bemithen um die Lexikographie
und drangen Gber die Juristerei in die Theologie ein), ,Konkordanzen“ und ,Bi-
stinktionen“ (eine Art Systematik der Schriftsinne) ihren dogmatischen Gehalt aus-
zuschopfen. Die Frommigkeit aber zieht sich immer weltferner in ihre cigene Subjek-
tivitdt zurtick. Das Lesen der Heiligen Schrift wird zur Vorstufe fiir das betende Ver-
weilen bei Gott, fiir die Kontemplation; ja, es setzt sich immer mehr die Meinung
durch, dafl eine vollkommene Frémmigkeit chne Schrift und ohne liturgische Ge-
meinschaft bei Gott zu weilen habe.

Uniiberbriickbar scheint der Riff im Spatmittelalter zu klaffen. Wer sich einmal in
die Sentenzen-Kommentare oder die akademischen Schriftinterpretationen dieser
Zeit mit all ihren Subtilitdten und Verstiegenheiten vertieft hat, weify, dafl sich von
hier aus keine echte Frommigkeit mehr entfalten konnte. Und umgekehrt zeigt die
gleichzeitige Frommigkeitsliteratur mit ihrem Moralisieren und ihren gemitvollen
Erbebungen, dafl damals schon der Typ einer Erbauungsliteratur im Entstehen ist,
der uns Heutigen wegen seiner dogmatischen Bldsse und seinem Gefiihlsiiberschwang
abstoflend geworden ist.

Natiirlich kann diese Entwicklung hier nur {beraus grob und einscitig skizziert
werden. Man mifite z. B. den fir unser Anliegen der Einheit von Theologie und
geistlichem Leben verhdngnisvollen Einflufl der aristotelischen und pseudo-diony-
sischen Schriften berlicksichtigen; man miifite zeigen, daf vielleicht eine innere,
geschichtliche Notwendigkeit in dieser Bewegung zur Spezialisierung obwaltet, die
die schirfer erfafiten Elemente fiir eine ncue, reichere Synthese bereitstellen sollte;
man mifite deshalb auch die positiven Aspekte dieser Entwidklung herausarbeiten,
nicht nur die ausdriicklicher werdende Wissenschaftlichkeit, sondern mehr noch das
(bis heute noch nicht zur Ruhe gekommene) Ringen um die Erfassung des Einzel-
menschen in seiner unaufhebbaren Wiirde und Verantwortung vor Gott. Aber an
dieser Stelle mufl es geniigen, die negative Seite des Bruches von Theologie und
Spiritualitit aufgezeigt zu haben.

Denn worum es uns geht, ist dies: Von einer modernen Sicht der Problematik
kommend, vermégen wir manches in der Vergangenheit zu sehen, was dieser selbst



Auf der Suche nach der Einheit von Theologie und geistlichem Leben 425

noch gar nicht bewufit sein konnte. Erst eine solche Sicht ermoglicht es uns, Lehren
aus der Vergangenheit zu ziehen. Wir kénnen untersuchen, warum es zu diesem Zer-
fall der Einheit gekommen ist, und ebenso gut zeigen, wo damals schon Ansatzstellen
aufscheinen, von denen aus eine Uberbriickung der Kluft méglich gewesen wire. Als
moderne Menschen, deren Sehnsucht so stark auf die Einheit von Glaube und Leben,
von gewufiter Lehre und existentiellem Vollzug gerichtet ist, finden wir gerade im
Spatmittelalter, das Jedin als Zeitalter der Reformen bis ins 17. Jahrhundert aus-
dehnen will, viele unserer Probleme schon vorbereitet, wenn nicht gar in aller Aus-
dricklichkeit gestellt. Man kdnnte diese Fragen gewifl an einem der grofien Minner
studieren, wie es oft schon geschehen ist. Aber auch ein Mann der zweiten Garnitur,
wie der Benediktiner Johannes von Kastl, dem wir im folgenden unsere Aufmerk-
samkeit zuwenden, kann uns belehren. In ihm findet sich zwar nicht die Genialitit
eines die Jahrhunderte iiberragenden Geistes, spiegelt sich aber die Zeit, die Durch-
schnittstheologie und die gemeinhin geiibte Frommigkeit viel unverfilschter ab. Und
man muf sich immer wieder fragen, ob es nicht vielleicht gerade diese Durchschnitts-
theologie war, die mit den Anstofl zur Glaubensspaltung gab und vielleicht auch
heute ein gréferes Hindernis fiir das Werk der Einheit bedeutet, als man allgemein
glaubt.

Der Benedikiinermonch aus der Oberpfalz

Johannes von Kastl war sicher ein solcher Durchschnittstheologe. Soweit wir heute sein
Leben rekonstruieren kénnen, war er es, der nach den Matrikeln der Prager Universitit 1388
zur Priifung des Bakkalaureats an der artistischen Fakultit zugelassen wurde. Der Abt und
Humanist Johannes von Trittenheim, wie auch die gelehrten Ménche von Tegernsee stellen
seine theologische Bildung heraus; die tiberlieferten Schriften und die Kastler Notizen tiber-
liefern den Titel des Doktors oder Bakkalaureus; besonders eindeutig zeigen aber Form und
Inhalt seiner Schriften, dafl wir es mit einem theologisch ausgebildeten Mann zu tun haben.
Moglicherweise hingt sein Studium mit der ,Benedictina® zusammen, einer Reformkonsti-
tution des Papstes Benedikt XII. von 1836 fiir die schwarzen Ménche; dort heiflt es, dafl von
je 20 Ménchen cines Klosters einer zur Universitét zu schicken sei.

Der wohl bedeutendste Kastler Abt, Georg Kemnater, findet bei seiner Wah] 1399 den
Prior und Magister Johannes vor: es wird unser Ménch sein, der dann bis 1415 éfters in
Kastler Urkunden erwihnt wird. Mit dem Benediktiner Johannes von Kastl, dem man 1418
- bei der Reform von Weihenstephan begegnet, kann wiederum nur unser Ménch gemeint sein;
denn 1426, bei einer Visitation von Weihenstephan gilt ein Johannes von Kastl als gelehrter
Patriarch, den der nachmals beriihmte Johannes, Propst von Indersdorf (er verfafite wichtige
deutsche Schriften und vermittelte nach dem Tod der Agnes Bernauer zwischen dem Herzog
und seinem Sohn), einer der drei Visitatoren, um eine Schrift fiir seine Augustinerchorherren
bittet.

Auch die Schriften Johannes' geben nicht mehr an biographischen Daten her, als die von
Woéhrmiiller, Grabmann, Sturm, Weigl, Bosl und Weiflenberger durchgearbeiteten Archi-
valien. Ja, man konnte vom Literarischen her den Verdacht hegen, dafl der iiberdimensio-
nierte Regetkommentar (allein die Kommentierung des 7. Kapitels umfait in meiner Abschrift
iber 160 engbeschriebene Schreibmaschinenseiten) und die ,kleinen Schriften®, wie man finf
groflere und einige kleine bis kleinste, auch stilistisch zusammengehorende Traktate nennen
darf, verschiedene Verfasser hatten. Wiederum auflerhalb dieser Schriften steht der Brief-
traktat, den Johannes dem Propst von Indersdorf widmete, das ,Clenodium®, ein ,Kleinod*,
wie Johannes den Titel erkldrt, aus den Perlen der Autorititen — Schrift und Tradition —
im Gold der Liebe zusammengeschmiedet.

Der letztere Hinweis, den uns der auf dem Hohepunkt seines Ruhmes stehende Magister
aus Prag auf seine Arbeitsmethode gibt, 6ffnet uns einen Zugang zu der verwirrenden Vielfalt,



426 Josef Sudbrack

die uns aus seinen Schriften anblickt. Heute wiirde man diese Art zu schreiben einfachhin
skompilieren®, abschreiben, nennen. Der Regelkommentar ist z. B. so aufgebaut, dafl Exzerpte
aus dem ungedruckten juristischen Regelkommentar des Petrus Boerius das Geriist bilden;
es sind die Kurzkommentierungen der einzelnen Verse, nicht mehr als eine Paraphrase der
Regelworte oder eine mit ,d. h.“ eingeleitete Sinnerklarung. Zwischen diesen kommentierten
Versen oder Versbruchstiicken sind grofle Erérterungen eingeschoben, von denen nur ein
Bruchteil aus der Hand unseres Monches stammen wird. Es sind z. B. Schriftworte oder Vater-
zitate oder auch antike Verse und Spriiche, die um ein bestimmtes Stichwort gereiht werden:
Stolz, Eitelkeit, Demut, auch Essen, Erholung, Baden usw. Es sind lingere Abschnitte aus den
Schriften des hl. Bernhard oder des hl. Thomas, die oft, aber nicht immer mit Namen genannt
werden. Meist fehlt der Name der Quelle, aus der diese Erdrterung stammt, aber der Leser
spiirt sofort, daf} hier irgend jemand zu Wort kommt, der nicht Johannes von Kastl heifit.
Den Léwenanteil an diesen oft seitenlangen anonymen Zitaten hat der Bischof von Paris,
Wilhelm von Auvergne, dessen Einfluff auf die spitmittelalterliche Spiritualitit nicht grof
genug angesetzt werden kann, obgleich seine Bedeutung nicht untersucht und noch kaum
beachtet worden ist. Sein Name taucht gliicklicherweise auch gelegentlich im Text auf. Aber
andere, wie Robert Holkot OP mit seinem fiir den praktischen Gebrauch bestimmten Sapien-
tialkommentar, Rudolf von Biberach OFM und sein Werk ,Die Sieben Wege zur Ewigkeit®,
das ebenfalls zu den wichtigsten Schriften des deutschen Spatmittelalters gehort, oder der
Wiener Rektor Heinrich Heinbuche von Langenstein mit mehreren kleineren Traktaten wer-
den als ,Zeitgenossen®, die noch nicht den Rang von unbestrittenen Autoritdten erlangt
haben, nach der damaligen Gewohnheit ohne Namensnennung einfachhin ausgeschrieben.

Eine Unzahl anderer Autoren ist in diesem Regelkommentar, der eine Art von Lebensbuch
darstellt, in dem der Ménch iber alles und jedes, was sein Leben betrifft, orientiert wird,
noch mitverwertet worden. Je mehr man sich in ihn hineinvertieft, um so stirker wird der
Verdacht, daf} er vollstindig in seine Quellenschriften auflésbar ist und daf fiir Johannes von
Kastl nicht mehr dbrig bleibt als die verbindenden Worte zu diesen Zitierungen. Diese Quel-
len aber représenticren die gesamte Weite der Tradition: Predigt und Wissenschaft, Lehre
und Ermahnung, Gebet und Exempel, angefangen von der Antike und der Viterzeit hinauf
bis zu den Zeitgenossen, und alles das durchwirkt mit immer neuen Schriftzitaten. Eine voll-
kommene Quellenanalyse ist praktisch unméglich, zumal Johannes gern mit Exzerpten
arbeitet. Bisweilen namlich zitiert er eine Schrift — cine Predigt des hl. Bernhard oder ein
Buch des Rudolf von Biberach — nur in der Art einer knappen Inhaltsangabe. Fiinf, sechs,
siehen Punkte werden angegeben, oft sehr willkiirlich und fiir unsere Begriffe unlogisch
zusammengestellt, aber sie stehen fiir eine Vielzahl von Seiten irgendeiner der Autorititen.

Doch es wire vollig falsch, unseren Ménch und Magister der Unselbstindigkeit zu zeihen.
Damals hatte man noch einen anderen Begriff von schriftstellerischer Originalitdt als heute.
Warum sollte das einmal von irgend jemand — auch von einem selbst — Gut-Gesagte nicht
mit den gleichen Worten wiederholt werden? Mancher mittelalterliche Autor rithmt sich sogar
dessen, dafl er keine eigenmichtigen Gedanken in die Welt gesetzt, sondern nur das Erbe
der Viter weitergegeben habe. Die Individualitdt war noch kein eifersiichtig gehiitetes Gut
wie heute; man wuflte, da geistliche Giiter, wie Johannes schreibt, durch Verschenken und
Sich-Ausbreiten nicht nur Eigenbesitz des urspriinglichen Autors bleiben, sondern fiir ihn
vermehrt und bereichert werden. Geistiger Besitz ist, in dieser platonisch ausgeformten Auf-
fassung, von seinem Wesen her schon Allgemeinbesitz. Der eigentiimliche Reiz, der im Nach-
gehen solcher Uberlieferungsstrome besteht, wo iiber Jahrhunderte hinweg Worte, Formulie-
rungen, Sitze und Gedankenginge fast gleichlantend weitergegeben werden, liegt in der
Entdeckung des Unterschieds, der langsam, bei aller buchstiblichen Gleichheit, von einem
neuerwachenden oder auch sterbenden Geist zeugt. So tragt z. B. ein langer Bonaventuratext
im Zusammenhang, in dem er bei Johannes von Kastl steht, deutlich ein thomistisches Ge-
prige, und bei den vielen Thomastexten ist man immer wieder versucht, nominalistische
Akzentuierungen zu entdecken.

Die ,Kompilations“-Technik dieser Zeit ist kein seelenloses Abschreiben und unpersénliches
Tradieren; sie ist ein Zeugnis fiir das lebendige Weiterwirken der Tradition; fiir das Arbei-
ten und die theologische Neubesinnung innerhalb des Reichtums der Uberlieferung. Erst mit



Auf der Suche nach der Einheit von Theologie und geistlichem Leben 427

dem Zeitpunkt, da der Strom der Tradition gefriert, wird die ,Kompilations“-Technik ein
Zeichen der Unselbstindigkeit; fiir Johannes von Kastl aber ist sie ein lebendiges, bewufites
Stehen im geistigen Leben der Kirche, das iiber Jahrhunderte reicht und nicht auf diese oder
jene Zeit festgelegt werden darf.

Die Einheit von Theologie und Spiritualitit

Von hier aus muf} man, meiner Meinung nach, auch die auf den ersten Blick verwirrenden
Unterschiede der verschiedenen Schaffensperioden des Johannes von Kastl verstehen. Wenn
er, wofir alle Wahrscheinlichkeit spricht, seinen Regelkommentar noch ganz unter dem Ein-
flul des Universitdtsstudiums geschrieben hat, dann ist es selbstverstiandlich, dafl die akade-
mische Luft auch die Atmosphére seines schriftstellerischen Wirkens bildet. Doch im Lauf der
Jahre, von den Néten und Sorgen seiner Mitbriider wachgehalten, durch stetes Studieren und
Forschen angeregt und weitergefiihrt, konnte er sich vielleicht stetig und kaum bemerkbar
umorientieren; nicht so, wie man es als moderner Mensch erwarten mochte, dafl eine neune
Erkenntnis plotzlich nene Horizonte eréffnet hatte, sondern so, dafl er in dem einen, breiten
Flufibett der Tradition langsam von anderen Strémungen erfafit und von neuen Moglich- -
keiten einer geistlichen Theologie angezogen wurde; dafl ihm neues Schrifttum begegnete, dafl
er hieraus neue und tiefere Einsichten fiir eine ,spirituelle Theologie* schépfte, dal auch er
selbst sich unter diesen neuen Sichten langsam wandelte. Und so schaut uns aus den ,kleinen
Traktaten®, die den Niederschlag dieser Wandlung bilden, ein in irgendwelcher Hinsicht
ncuer , Johannes von Kastl“ an.

Der Katalysator dieser Umwandlung, die wir annehmen miissen, wenn wir an der bezeug-
ten Einheit des Verfassers festhalten wollen, kann aber nach Ausweis der Schriften nur die
praktische, auf Seelsorge oder Seclenfithrung ausgerichtete Haltung des Johannes von Kastl
gewesen sein. Wenn auch aus all seinen Schriften die akademisch grundgelegte, umfassende
theologische Bildung spricht, so zeigt sich ebenso deutlich die unbedingte Hinordnung dieser
Bildung auf das gelebte Christentum. Unfruchtbare gelehrte Erorterungen werden kategorisch
abgewiesen. ,Quantum ad praesens® — ,soweit es hierhin gehdrt“ ist eine stehende Formel,
mit der er in den kleinen Schriften auf ein umfangreicheres Wissen zariickweist, aus dem nur
das fiir diese Stelle Erhebliche angefiihrt wird. Im Regelkommentar entschuldigt sich Johan-
nes sogar bei seinen weniger gebildeten Lesern fiir eine gelegentliche, wissenschaftliche Ab-
schweifung. Wenn man versuchen wollte, sein Publikum zu kennzeichnen, so wendet sich der
Regelkommentar natiirlich an eine Ménchsgemeinde. Vielleicht kénnte man an Novizenunter-
richt des gelehrten Priors Johannes denken, doch dazu scheint mir das Niveau zu hoch und
der Katalog der behandelten Fragen zu reich zu sein. Uberdies ist es auffillig, wie oft und
wie breit die Pflichten (viel mehr als die Rechte!) des Abtes untersucht werden. Es ist wohl
die ganze Ménchsgemeinde angesprochen gewesen — manchmal geht der Kommentar auch in
direkte Rede itber; doch wird dies das Relikt irgendeiner der Quellschriften sein —, und eine
benediktinische Monchsgemeinde hat ein wesentliches Zentrum in der hierarchischen Institu-
tion des Abtes. Die kleinen Traktate hingegen — abgesehen vom Psalmenkommentar, der
eine praktische Hilfe fiir das Brevierbeten sein will — sind nicht so sehr ermahnend und
belehrend an ein bestimmtes Publikum gerichtet, sondern stehen in sich selbst, als Reflexion
iiber das geistliche Leben — auch ein Zug, der die innere Entwicklung ihres Autors anzeigt.
Sie sind zwar fiir ein bestimmtes Publikum geschrieben, und manche Passagen leben aus den
konkreten Schwierigkeiten der Leser — darum heifit es z. B.: ,Wenn aber einer sagt...,
dann antworten wir...“ —, aber der Ton ist gegeniiber dem Regelkommentar ein neuer. -
Hier stehen wir nicht mehr, um ein modernes Bild zu gebrauchen, vor einer Schaufenster-
anlage mit Reklame, Anpreisungen und Ermahnungen, sondern in einem Innen-Raum, der
nach einer eigenstindigen architektonischen Gesetzlichkeit eingerichtet und nicht auf Publi-
kumswirkung aus ist. Mit einer Terminologie, die aus der Umwelt des Jobhannes genommen
ist, m6chte man sagen, hier spricht nicht mehr der Volksprediger oder der reformeifrige
Ménch, sondern ein weise gewordener Lehrer, der in Traktaten, die auch formal manche
Anklinge an die Traktatsliteratur der sogenannten deutschen Mystik besitzen (vgl. die Unter-
suchungen von Schifer und Quint), seine eigene, theologisch-spirituelle Innenwelt darstellt



428 Josef Sudbrack

und weifl, dafl von diesem ,splendor veritatis“, ,Glanz der Wahrheit“ (wie Thomas das
Schéne definiert) eine gréflere Wirkung ausgeht, als von direkten Aufrufen zu Reform und
Bufle.

Natiirlich haben wir in dieser kurzen Skizzierung den Unterschied der Entwick-
lungsstufen des Johannes zu extrem betont. Er bleibt immer eine einzige Personlich-
keit, die sich in beiden Schaffensperioden duflert — auch hierfiir gibt es bei genau-
erem Hinsehen literarische Belege —; und es ist, was wohl noch mehr wiegt, immer
der eine, grofle Strom der Tradition, von dessen verschiedenen Strémungen sich
Johannes tragen lafit. Aber die Unterschiede, die wir auch im weiteren betont her-
ausarbeiten wollen, sind fiir unser Thema der Einheit von Theologie und Spirituali-
tit das Interessante. Auch der ahnungslose Leser wird sie sofort herausspiiren. Die -
eine Klasse der Schriften wird ihn verhiltnismafig kalt lassen; es ist zur Hauptsache
der Regelkommentar. Er wird iiber dies oder jenes verwundert sein, vielleicht
Freude an interessanten Ausfithrungen haben, aber nur selten wird er so beeindruckt
werden, wie es z. B. Martin Grabmann von den ,kleinen Schriften® schildert: , Fiille
und Erhabenheit des Inhalts ... spekulative Gedankentiefe und mystische Innig-
keit ... Ideengehalt und mystische Wirkkraft“. Diese etwas iiberschwengliche Be-
geisterung kann man dem grofien Forscher leicht nachfithlen, wenn man sich selbst
in die ,kleinen Schriften® vertieft. Der Grund aber, oder vorsichtiger gesagt, einer
der Griinde fiir diesen neuen Geist besteht darin, daff Johannes in den ,kleinen
Traktaten“ seiner Lebensaufgabe, dem Ideal der Einheit von Theologie und Spiri-
tualitdt, ndher gekommen ist als im Regelkommentar.

Auch der Regelkommentar will diese Einheit. Aber Johannes stand noch zu sehr
unter dem einseitigen Einfluf des Wissenschaftsideals der Universitit. Praktische
Erfahrung vielleicht, sicherlich aber neues Schrifttum sind die Ursache dafar, dafl in
den ,kleinen Traktaten® die Synthese vollkommener gelungen ist. Johannes von
Kastl ist damit ein Stiick des Weges geschritten, auf dem auch hente die Spiritualitit
und die Theologie sich entgegengehen miissen. Keine von beiden darf etwas von
dem aufgeben, das sie sich im Laufe der Jahrhunderte in oft miihsamem Alleingang
giiltig erarbeitet hat, aber das Ideal der Einheit von Lehre und Leben bleibt das
unaufgebbare Ziel. Einige Wegweiser zu diesem Ziel kann uns der wissenschaftliche
Lebensweg des Johannes von Kastl setzen.

1. Der theologische Neuansatz

Schon in seinem Regelkommentar will Johannes nicht irgendwelche frommen An-
mutungen sammeln, sondern mochte dem Leser eine echte Theologie des geistlichen
Lebens vorlegen. Das kunstvoll angelegte ,Prothema“ — nach der Art der spit-
mittelalterlichen, akademischen Predigten — stellt den Kommentar in den Raum
zwischen dem Erst-Autor der Regel, Gott, und dem Ziel der Regel, dem ewigen Heil
des Menschen. Deshalb erhebe sich die Regel des hl. Benedikt iiber ihre Voraus-
setzungen, Moralphilosophie und Recht, hinaus und mochte den, der sie auf sich
nimmt, ,zur Erkenntnis der Wahrheit ... zum Erlangen der wahren Ehre. .. zum
Besitz des ewigen Lebens® fithren. Dieses Programm meint ganz deutlich: Theologie
des geistlichen Lebens. Im Kommentar tauchen dann Namen wie Thomas, Durandus
de S. Porciano, Wilhelm von Auvergne usw. auf, er selbst ist an vielen Stellen nach
den Regeln der scholastischen ,Quaestio” aufgebaut, ja er spricht sogar ausdriicklich



Auf der Suche nadz der Einheit von Theologie und geistlichem Leben 429

und immer wieder vom Studium; alles das zeigt die theologische Ausrichtung des
Autors. Seine Theologie selbst aber muf enttauschen. Schon das Stichwortverzeichnis,
wohl von Johannes selbst angefertigt, bezeugt die Einseitigkeit: Die Themen von
Gott und den Letzten Dingen, mehr noch von Christus, den Sakramenten und der
Kirche fehlen oder stehen ganz am Rande, um Platz zu machen fiir das fast einzige
Thema der Gnade. Etwa sechzigmal kommt Johannes auf die Gnade zu sprechen,
oftmals ist es ein ganzer Traktat von mehreren Seiten, und immer wieder geht die
Erorterung auf schwierige, subtile Probleme der Gnadentheologie ein.

Wenn man nun weiterhin die Aussagen tiber die Gnade analysiert, so meint Gnade
fir Johannes zuerst: ,eine von Gott geschenkte Hilfe, um verdienstlich zu handeln®.
Also nicht die seinshafte Wirklichkeit der Gnade, in der uns neues, gottliches Leben
geschenkt wird, steht im Zentrum der Vorstellung, sondern — um es pointiert aus-
zudriicken — die moralische Wirkung, die es uns erméglicht, so zu handeln, wie es
zum Heil notwendig ist. Im frihen Mittelalter, als die heiligmachende, erhebende
Gnade noch nicht reflex von der helfenden Gnade unterschieden wurde, stand hinter
einem solchen dynamischen, auf das Tun ausgerichteten Gnadenbegriff eine ,theolo-
gische Existenzerhellung des Menschen® (J. Auer); aber bei einem Theologen des
14./15. Jahrhunderts kann eine solche Orientierung an der moralisch-meritorischen
Seite der Gnade nur bedeuten, dafl sein Interesse einseitig auf die Frage von Schuld
und Verdienst, auf das Tun des Menschen und dessen Lohn gelenkt ist. An vielen
Stellen verbessert Johannes z. B. ein Zitat des hl. Thomas durch das Wértchen
~meritorie“, ,verdienstlich®, als ob er damit das Wesenselement der Gnade aus-
driicklich hervorheben wolle.

Hinter dieser einseitigen Betrachtung der Gnade steht eine Daseinshaltung des
spiten Mittelalters, steht die angstvolle Beklemmung, die sich in den Totentinzen,
in der ,Weltverachtungs“-Literatur usw. Ausdruck verschafft, steht die Frage nach
der Heilssicherheit des Menschen, die Frage nach dem ,gnidigen Gott“, die spater
Luther stellte. Auch dies sind Probleme, die man immer wieder im Regelkommentar
findet. Und dahinter wieder steht der Gottesbegriff eines absoluten, machtigen Herrn
und Richters, das dogmatische Thema, das nach der Gnade am haufigsten, wenn
auch viel seltener, von Johannes behandelt wird.

Dieses nicht unbedingt falsche aber sehr einseitige Bild von Gott und seinem
Heilshandeln wird in den kleinen Traktaten neu konzipiert. Schon der Titel der
zwei Traktate, die wiederum die Gnade zum Thema haben, deutet die Anderung
an: ,Traktat vom Licht der Gnade und der Glorie“ (in der vermutlichen Letztfas-
sung) oder anderswo ,Traktat vom geschaffenen Gnadenlicht* und als Gegengewicht
dazu der ,Traktat vom ungeschaffenen Licht“. Sogar die Zitation des hl. Thomas
zeigt die Verschiebung an. Im Regelkommentar wurden die moralischen Teile seiner
Summa herangezogen, wihrend in Gnadenfragen viel lieber Wilhelm von Auvergne
oder Nominalisten zur Sprache kamen; jetzt aber ist Thomas (wahrscheinlich iiber
eine Bearbeitung aus zweiter Hand) die unbestrittene Autoritit in Gnadenfragen.

Das Einheitsband der Gnadenlehre ist jetzt das Bild oder besser das ,Symbol“
des Lichtes: , Es gibt (nur) ein Licht, Gott, das vollig durchlichtet ist; und die géttliche
Gnade ist eine Erleuchtung; und die Gnadengaben selbst erleuchten die, die an ihnen
teilhaben; und die Gnade steigt von einer Quelle und Wurzel herab; und alle



430 Josef Sudbrack

Erleuchtung kommt von einem Licht; und es gibt (zwar) viele Lichtstrahlen und (nur)
ein Licht“. Die beiden oben genannten Schriften sind nichts anderes als eine theolo-
gisch-spirituelle Entfaltung dieser Gedankenginge Hugos von St. Viktor. Der
Mensch und die Schépfung in ihrer Ganzheit sind Lichtstrahlen oder Bilder des einen
und einzigen Lichtes; die Aufgabe des Menschen ist nur, diese Strahlen zu ihrer
Quelle zuriickzuverfolgen.

»INun aber ist nichts unserer Vernunft (nach Bonaventura ,mens’, Seelenfiinklein)
niher als Gott unser Herr, der eben dieses Licht ist, . . . das alles umfaf}t und erfiillt,
besonders aber das Wesen der Seele wesenhaft heimsucht; und dennoch wird es nur
von den wenigsten in dieser Nahe und Innigkeit erfait®, wie es dem Licht ent-
sprechen miifite. Schuld daran trigt die Fleischlichkeit des Menschen, die in der
Siinde ihre pervertierende Uberspitzung erfihrt. Man darf sich nicht an solchen
manichdischen Uberbleibseln stoflen. Sie sind ein nur selten verlassener Untergrund
der gesamten christlichen spirituellen Tradition. Aber auch hier sucht, wie wir noch
sehen werden, eine Offenbarungswahrheit ihren genuinen worthaften Ausdruck,
auch dann, wenn die Begrifflichkeit nicht ganz dem entspricht, was eigentlich von der
Offenbarung her gesagt werden sollte.

Da nun weiter der gefallene Mensdch, ,obgleich mit so reichem Glanz berschiittet,
dennoch aus eigener Kraft nicht zur Schau jenes Lichtes der ewigen Weisheit gefihrt
werden kann“, begliickte ihn Gott mit dem Licht der Menschwerdung, ,damit wir so
durch das geschaffene Licht (der Menschheit Christi) zu ebendemselben (Christus)
gelangen, der das ungeschaffene Licht ist®. ,Das war das gesamte Gut des Menschen,
dafl er beim Eingehen oder beim Ausgehen in seinem Schopfer Jesus Christus die
Weide finde und so durch die Weide der Menschheit eintrete zur Weide der Gott-
heit, durch die Pforte des gekreuzigten und verwundeten Menschen zur Leidlosigkeit
seiner inneren Gottheit, durch den Weg, sage ich, und das Licht seines menschlichen
Lebens zum Licht der Wahrheit und des Lebens seiner géttlichen Wiirde und Un-
endlichkeit und Ewigkeit, die sich in ihm verbirgt.“ Diese Christologie scheint das
Persénlichste zu sein, das Johannes zu den kleinen Traktaten beigesteuert hat;
nirgendwo in der Literatur fand ich sie in dieser Prézision und konsequenten Durch-
fiihrung. Sie ist aber auch der eigentliche Kern seiner spirituellen Theologie.

Christus ist Licht, und zwar ,in seiner Gottheit, die ein und dieselbe in drei Per-
sonen und das eine ungeschaffene Licht ist“, und in seiner Menschheit als das geschaf-
fene Licht. Durch die Menschheit Jesu, durch seine Wunden ist uns der Weg geéffnet
zu dem ungeschaffenen Licht ,Deiner innerlichen und in Dir verborgenen Gottheit®,
die ebenderselbe Herr ist, der uns in seiner Menschheit begegnet (Johannes braucht
das Verb ,personare®). ,Das vorziiglichste und letzte Objekt ist somit das ungeschaf-
fene Licht, die erste Wahrheit, der Herr und Gott, die heilige Dreifaltigkeit; das
Mittel aber und die Bereitung dazu ist die Menschheit Christi, das geschaffene Licht,
sei es das der Natur, der Gnade oder der Glorie.“ Damit setzt Johannes in einer fast
modernen Kiihnheit die Menschheit des Herrn in eine irgendwie geartete ontolo-
gische I1dentitdt mit dem natiirlichen Licht des Verstandes, das uns Weg zu Gott sein
sollte, mit der Gnade, unserer neugeschaffenen Méglichkeit Gott zu erkennen, und
mit dem Glorienlicht. Was ndmlich ,hier auf dem Wege in unvollkommener Weise
beginnt durch das Gnadenlicht, vollendet sich in der ewigen Heimat im Glorien-



Auf der Suche nach der Einheit von Theologie und geistlichem Leben 431

licht, in dem jeder der Seligen erkennt, dafl der Herr und Gott ihn selbst und die
anderen mit ihm mehr liebt, als einer sich selbst liebt.“

Es ist ein grofler Gedanke, der den Leser schnell gefangen nimmt: Licht! In seinem -
Ursprung ist es das ungeschaffene gottliche Sein; in seiner Ausbreitung aber der
Glanz (splendor), durch den die geschaffene Welt durchsichtig wird zu Gott. Dieser
Glanz besitzt seinen Ausgangs- und Kristallisationspunkt in der geschaffenen -
Menschheit Jesu Christi; er realisiert sich in den Menschen durch das Licht der
Gnade, das schon den Anbruch des Glorienlichtes bedeutet. Unsere Aufgabe ist es,
durch das Medium des geschaffenen Lichtes, in dem die Menschheit Christi, die
Gnade und die Glorie eine Einheit bilden, hinzustreben zu dem ,Herrn und Gott,
der das wesenhafte, ungeschaffene, unendliche Licht ist, das ganze Gute, der alles
umfaflt und erfiillt, die Gesamtheit unbeweglich in strahlender Kraft bleibend schaut,
aber nur von wenigen oder gar niemandem gesehen wird“,

Die vielen Prazisierungen, aber auch Ungenauigkeiten und Unbeholfenheiten bei
Johannes von Kastl, auch die Gefahrenzonen seiner Lehre diirfen hier unbeachtet
bleiben. Eines aber ist deutlich: dieser genuin theologische Mittelpunkt seiner Spiri-
tualitdt, von dem aus zu jeder anderen dogmatischen Aussage ein Zugang méglich
ist, macht die Anziehungskraft der ,kleinen Traktate“ aus. Es ist ein Bild von fast
asthetischer Schonheit, das vor uns ersteht, und nicht mehr nur eine abstrakte Be-
griffspyramide. In dieses Bild pafit die ganze Spiritualitit des Menschen hinein, ja
sie gehort zur Vollstindigkeit des Bildes, denn das Licht ist doch dazu da, um uns
Menschen zu erleuchten, um ,mich® existentiell zu erhellen.

2. Der existentielle Neuansatz

Die eben angedeutete Groflartigkeit des Denkens, die die Gesamtheit der Wirk-
lichkeit von einem Einheitspunkt her zu erfassen sucht, provoziert fast einen Ver-
gleich mit modernen Denkern, die ebenfalls gerade dadurch spirituell anziehend
wirken, daf} sich in ihnen die Einheitssehnsucht des Menschen bestétigt findet. Aber
bei Teilhard de Chardin z. B. sieht die Einheit ganz anders aus; er méchte die Welt
in ihrer Eigenstindigkeit fiir das Christentum zuriickerobern und 1488t deshalb die
Entwicklung dieser Welt auf das ,hochste Personale, den Universellen-Christus®
hinstreben. Bei Johannes aber wird die Eigenstindigkeit des Geschaffenen fast auf-
gelost in den Strahlenausgang des einen wahren Lichtes, das Gott ist. Aufgabe der
Welt bleibt eigentlich nur noch, den Pol zu bilden, von dem aus ich zuriickblicken
kann auf Gott hin, nur noch eine Pforte zu sein, durch die ich zum Ausgang meines
Seins zuriickkehre. V. Lossky hat dies von Meister Eckhart beschrieben, dessen
Theologie ,einem Grundanspruch seiner spirituellen Lehre entspricht: Um sich in
der géttlichen Einheit zu finden, muf der Mensch sich in seiner Geschépflichkeit zu
einem Nichts entleeren®.

Auch im Regelkommentar begegnet man den traditionellen Anweisungen von der
Selbstpreisgebung, von der Abtotung, auch von der ,Vernichtung“ des eigenen Ichs,
um dadurch das ,Alles“, das Gott ist, zu finden. Aber das Menschenbild ist nicht auf
dieser Spannung von Alles und Nichts aufgebaut, sondern auf einem Ordnungs-
system. Man steigt von den geringen weltlichen Dingen zur eigenen Korperlichkeit,
von dem eigenen materiellen weiter zum geistigen Ich, vom geistigen Ich zum per-



432 Josef Sudbrack

sonal-geistlichen, dann zum krénenden Prinzip der Ordnung, zu Gott. Aufgabe des
Menschen ist es, diese Ordnung zu bewahren und, weil sie durch die Siinde zerstdrt
wurde, wiederherzustellen. Spirituelles Leben ist dabei von dieser Wiederherstel-
lung der Ordnung her konzipiert. Andere Auffassungen klingen ebenfalls an, kom-
men aber nicht zum tragen.

In den kleinen Traktaten aber ist ein anderes Leitbild herrschend. Hier ist Gott
nicht mehr nur der iiber seine gnadenhaft erhobenen Geschépfe regierende Herr und
Meister, sondern hier versinkt das Geschépf ins Nichts und Gott ist der, der ,alle
Vollkommenbheit ist, alle Kraft, der allein alles aus dem Nichts hebt . . .; er ist das
Gut, ohne das nichts Gutes und in dem alles Gute ist“. Aufgabe des Menschen ist
damit auch nicht mehr so sehr, sein Leben zu ordnen (diese Aufgabe bleibt, aber der
Akzent liegt anderswo), sondern ,dorthin mit Fleif§ zu eilen, wo den Meister einmal
gesehen zu haben bedeutet: alles gelernt, ergriffen und sich angeeignet zu haben*
{nach Heinrich Heinbuche von Langenstein).

Durch diese Konzentration auf das , Jetzt der Ewigkeit und jenes Eine, das der
Herr im Evangelium notwendig nennt“, gewinnen die kleinen Traktate eine mit-
reiflende Spannung. Uber den einen Pol dieser Spannung, iiber Gott und Jesus Chri-
stus, kann sich Johannes von Kastl fast nicht genug tun, alles Grofie und Wirkliche
auszusagen. ,Dieses ungeschaffene Licht, Jesus Christus, ist selbst seine gottliche
Natur, Macht, Weisheit, Gutheit, Leben, Glorie, ungeschaffene Seligkeit, alle Kraft,
alles Gute, Vollkommenheit und Selbstgeniigsamkeit, alles umfassend, das Gesamte
und das Einzelne erfiillend, Sinngrund und Regel von allem, usw.“ (das ,usw.*
gehort mit zu der sich dberschlagenden Preisung Gottes). Vom Menschen aber kann
es dann nur noch mit dem hl. Anselm heiflen: ,Warum also schweifst du Menschlein
umher und suchst das Gut deiner Seele und deines Kérpers? Liebe das eine Gute,
das alles Gute ist, und es ist genug; ersehne das einfache Gute, das das héchste Gut
ist, und es geniigt.”

Fir den Menschen und seine Welt bleibt also nichts Eigenes mehr iibrig aufler
dieser Anspannung auf Gott hin. Und durch die Siinde, ,,meine“ personliche und die
Adams, wird die Spannung zur Unertraglichkeit noch weiter verstiarkt. Schon ohne
Sinde kann man von allem ,Sinnlichen und Gegenwértigen“ (wie Johannes die
Welt zu nennen liebt) nur sagen: , Verachtung oder Geringschatzung oder Verlassen
der Dinge, die diesseits (dies ,citra® stammt vielleicht von Meister Eckhart) von
Gott sind, ist die gebiihrende Atmosphire fiir diese Dinge; denn sie sind aus Nichts
von Gott geschaffen, mit Nichtigkeiten umgeben und aus sich selbst ins Nichts zuriick-
strebend, das menschliche Verlangen nur aufreizend aber nicht erfiillend.* ,Sie ver-
halten sich zum Wirken Gottes wie das Nichts zum Etwas, wie das Endliche zum
Unendlichen.“ Durch seine Siinde aber ist der Mensch noch unter die Nichtigkeit der
andern Geschopfe gesunken, ist ,mehr als Nichts* geworden. ,Ich bin ganz und gar
noch schlimmer als zum Laster gewnrden®; ,alles was ich bin, nach innen wie nach
auflen ist umgewandelt zu Schlacken des Lasters® (Is 1, 22).

Man darf diese Aussagen der menschlichen Nichtigkeit, die sich besonders in dem
»,Gebet” stindig Gberbieten, nicht ohne weiteres als Manichdismus (Lehre von der
Leiblichkeit als dem bosen Prinzip) abwerten; ebenso sollte man vorsichtig sein,
dahinter nichts- oder wenig-sagende, zeitgemifile literarische Formen oder irgend-



Auf der Suche nach der Einheit von Theologie und geistlichem Leben 433

eine psychologische Verdrangung zu suchen. Das alles mag bei Johannes von Kastl
oder wenigstens in seiner Zeit auch vorhanden gewesen sein, aber es ist nicht das
Wesentliche. Wenn wir die christliche Haltung aufspiiren, die hinter diesen Aus-
sagen steht, dann ist es einfachhin das existentielle Sich-Bewufitwerden des Men-
schen, dafl er vor Gott steht, und daff Gottes Grofe und Macht nicht mit statischen
oder gar quantitativen Vorstellungen gemessen werden kann, nicht einmal mit den
Begriffen der Ordnung, die im Regelkommentar noch vorherrschen, sondern daf
jedes Mafl und jede Aussage, die wir von Gott machen, immer von neuem iiberboten
werden mufl durch ihre Verneinung und eine noch gréfere Aussage iber Ihn. Das
moderne ,je* des Existentialismus (je-gréBer, je-michtiger), das sich in einer dhn-
lichen Bedeutung schon bei Eckhart findet, hat hier seinen Platz. Bei Johannes findet
es sich ausgedriickt durch eine Vielzahl von Komperativen (gréfer, mehr, demiitiger,
armseliger). Diesen Prozeff der immer neuen Gott-Begegnung, die immer neu nach
Ausdruck ringt und jedes Wort durch ein noch tieferes, noch absoluteres und umgrei-
fenderes ersetzen will, finden wir z. B. in den gewaltigen Berufungsszenen des Alten
Testaments, in der negativen Theologie der Griechen oder in der ,via eminentiae”,
dem Weg des ,Nochmals-Ubersteigens“ (nach der via positiva und der via negativa)
des hl. Thomas. Bei Johannes von Kastl spiegelt sich dieses Ergriffenwerden von der
Grofle Gottes in einem immer Kleiner-werden des Menschen, einem immer tiefer-
ins-Nichts-Zuriicktreten. Die aristotelische Niichternheit, die den Menschen auf-
gliedert in Substanz und Akzidenz, in die akzidentiellen Seelenkrifte und deren
Titigkeit, und dann eigentlich nur in dieser Titigkeit den Prozef§ der Gotteserkennt-
nis sich abspielen laflt, wird durch die Macht dieses Gotteserlebnisses vollig iiber-
flutet. Bis ins Wesen trifft jetzt den Menschen Gottes Blick, denn er ist ,durch seine
Wesenheit jedem Ding naher und gegenwirtiger als dieses sich selbst“. Das Stehen
vor dem je-grofieren Gott heifit ein je-geringer-Werden.

Ganz von diesem Geist beherrscht ist die ,geistliche Philosophie“, derjenige der
kleinen Traktate, mit dem Johannes von Kastl seine Zeitgenossen am meisten an-
sprach. In diesen 19 oder 23 Kapiteln, in denen Johannes irgendwie das anthro-
pologisch-moralische Gegenbild der Dunkelheit zur Gnadenlehre vom Licht Gottes
aufbaut, systematisiert er die Nichtigkeit des Menschen. Angefangen von einer
»theoretischen® Einleitung iiber den Nutzen und die Schwierigkeit der Selbst-
erkenntnis, iiber die dueren und inneren Schwichen und das Versagen des Men-
schen, bis dahin, dafl ,der Mensch selbst sich im Vergleich zu allem anderen als den
Schlechtesten und den Elendsten weif3®. Wiederum, eine Aussage, dic nach stati-
stisch-quantitativen Begriffen schlechthin falsch und verlogen wire, die aber im
existentiellen Erleben des je-grofier-Werden-Gottes und des je-mehr-Verschwinden
der eigenen, existentiell sich gewirtigen Person ihre ontologische Wahrheit besitzt.
Es ist nicht nur ,die Demut, die die Erkenntnis der Wahrheit gebiert, aber keine
Wirme hat, auch nicht nur ,die Demut, die das Glithen der Gotteserfahrung und
der Liebe gebiert, und die den Menschen entflammt®; sondern iiber diese mehr ,ari-
stotelisch® oder mehr ,erbaulich aufgefafite Haltung hinaus ist es ,die Demut, die
aus der Schau der Gottheit hervorbricht; und sie erleuchtet, entflammt und schenkt
nahrende Kraft“, wie Johannes in einer Erweiterung eines Bernhardzitats schreibt. Er
zeigt darin deutlich, daf} er aus dem personalen Gegeniiber zu Gott, der Schau Got-



484 Josef Sudbrack

tes, die Berechtigung ableitet, von der Nichtigkeit, der Demut des Menschen zu
schreiben. Es sind nicht nur {romme Ubertreibungen, die z. B. aus den Antithesen
des ,,Gebets“ sprechen: ,Du, Gut alles Guten und Vollkommenheit aller Vollkom-
menheit und Selbstgentgsamkeit . . . ich hingegen, von Dir abgewandt, bin wahrhaft
schlecht, schlechter, am schlechtesten, am schindlichsten, am verworfensten.“ Es ist
der existentiell wahre Ausdruck der durch die Siinde pervertierten totalen Abhin-
gigkeit des Geschéples von Gott: ,Die menschliche Natur ist, wenn man sie fiir sich
betrachtet, Dunkelheit; denn aus sich hat sie kein Licht, nicht das der Gnade, noch
das der Glorie, nicht einmal das der Natur.“ Deshalb gilt fiir den Menschen einfach-
hin die von Johannes Kassian iiberlieferte Monchsweisheit: ,, Je reiner einer im Her-
zen ist, desto unreiner sieht er sich und erkennt mehr Griinde fir Demut als fiir
Selbstschatzung.”

Aus dieser, gewifl einseitigen, aber genuines christliches Gut wiedergebenden Hal-
tung heraus sind auch die Mahnungen zu verstehen, die sich besonders in dem Biich-
lein von der religiésen Vollkommenheit finden, das bisher filschlich unter dem
Namen des Albertus Magnus laufend mit dem Titel , Wie man Gott anhidngen soll®
bekannt war. ,Fiirwahr, jenes Eine ist dir dann am nichsten, wenn du dich entblo8t
hast von Sinnenvorstellungen und — was fiir welche es auch seien — anderen Ver-
strickungen; bald wirst du spiiren, dafl es so ist, dafl du mit freiem und bereitem
Herzen Gott offenstehst und anhingst.“ Johannes geht so weit, daf} er, dhnlich wie
sein Zeitgenosse Heinrich Egher von Kalkar, die alte Lehre vom ,engelgleichen
Leben® aufnimmt und in scholastisch durchgeformter Begrifflichkeit verlangt, daf§
der Monch sich so verhalten soll, , wie die vom Kérper getrennte Seele; ,so verhalte
auch du dich zu deinem Leib, als seiest du schon nicht mehr in deinem Leib; und
denke immer an die Ewigkeit deiner Seele in Gott und richte deine Gedanken mit
Fleif auf jenes Eine“, das Gott ist.

Hier kommt es nur darauf an, die bleibende Wahrheit zu erkennen, die sich in den
inadaequaten philosophischen Vorstellungen Ausdruck gesucht hat. Diese aber lau-
tet: Gott ist die Wirklichkeit, von der alles andere erst Dasein und Namen erhalten
hat und stindig erhilt. Die existentielle Realisierung dieser Wahrheit aber ist die
Grundlage des christlichen Lebens; nichts anderes will das Wort des Evangeliums
besagen: , Trachtet zuerst nach dem Reich Gottes und seiner Gerechtigkeit*.

Es ist trotz des unbeholfenen Lateins und trotz der veralteten metaphysischen
Vorstellung noch heute zu verspiiren, wie die Darstellung dieser und dhnlicher Ge-
dankenginge bei Johannes den Leser immer dringlicher beansprucht; nicht weil es
Predigt oder Aufruf ist, sondern einfachhin weil der Gedankengang gar nicht durch-
gedacht werden kann, ohne daf} der Leser personliche Stellung bezieht.

Noch deutlicher wird das Einswerden von spiritueller Haltung und dogmatischem
Wissen in einem andern Zug, der dem Leser der kleinen Traktate wohl zuerst auf-
fallen mufl. Das bekannte Dreierschema, Reinigung — Liuterung — Vereinigung
bat in der existentiellen Haltung, die wir eben beschrieben, keine rechte Daseins-
méglichkeit. Wenn diberhaupt etwas, dann hat der augustinische Ternar hier seinen
Platz: Abkehr (von den Dingen), Einkehr (in sich selbst), Uberkehr (iiber sich hinaus
zu Gott). Bei Johannes lautet dies etwa folgendermafien: , Vollkommene Loslosung
seiner selbst von allem andern, Sammlung seiner selbst in sich hinein in Jesus, wahr-



Auf der Suche nach der Einheit von Theologie und geistlichem Leben 435

hafte Selbsterkenntnis und Demiitigung, Verachtung aller Gegenwirtigkeiten und
Weltlichkeiten; Liebe aber und Sehnsucht nach dem Goéttlichen und dem Geist-
lichen.“ Mindestens zwd6lfmal taucht in den kleinen Traktaten eine terminologisch
gleich geprigte, durch ihre sprachliche wie inhaltliche Uberladenheit auffallende
andere Wendung auf: ,Wenn der Mensch aller anderen Beschaftigungen los und
ledig, sich ganz in sich selbst zuriickzicht, wenn er alles und jedes ausschlieft und
vergifit, wenn der Geist allein vor Jesus Christus, schweigenden Mundes, scine Sehn-
siichte erhdrungssicher und vertrauensvoll dem Herrn und Gott vorlegt, und damit,
in der Glut des Herzens und der Liebe mit dem innersten Wesen aller seiner Krifte
ganz rein und ganz vollkommen sich in Ihn ergiefit und versenkt, in Thm aufgeht,
sich weitet und sich entflammt und sich auflést...“ Hier wird eine Innerlichkeit
deutlich (das ,intra se“, ,in se“ kommt auf jeder Seite der kleinen Schriften ein
paarmal vor), die in dieser metaphysisch begriindeten Intensitit ecines der Charak-
teristika des Johannes von Kastl und der spirituellen Literatur des 14. Jahrhunderts
ist. Es ist Innerlichkeit, wir wiirden heute sagen, existentielles Angesprochensein,
aber es ist zugleich Metaphysik, denn dort in meinem Innern, in meinem Wesen,
finde ich ja Gott und Jesus Christus, die mir niher sind als ich mir selbst.

Auch hier braucht die Einseitigkeit, die die Konsequenz der oben beschriebenen
metaphysisch-religiosen Voraussetzung ist, nicht betont zu werden. Groflartig kommt
aber zum Ausdrudk, dafl cine fast ideale Einheit von Dogma und Existenz, Lehre und
Leben erreicht ist. Das theologische Weltbild dieser Auffassung wei}, daf ein sich
Frei-machen von allem, was nicht Gott ist, ein Eintreten in die letzte Ungeschiitztheit
der eigenen Innerlichkeit, zugleich das Realisieren der Heilsordnung ist. Umgekehrt
ist die denkerische Bewiltigung dieses theologischen Weltbildes gar nicht moglich,
ohne den geistlichen Vollzug des Sich-Freimachens von allem, was nicht Gott ist. Nur
wenn der Mensch sich existentiell abkehrt von den hindernden Sinnesvorstellungen,
gelangt er zur ,geistlichen Philosophie®, zur Selbsterkenntnis, und nur wenn er in
immer tiefergehender Selbsterkenntnis alles eigene hinter sich 148t, findet er licbend
und erkennend Gott, der das Innerste seines eigenen Wesens ist.

3. Der Neuansatz des Symboldenkens

An den letzten Zitaten, in denen der Riickgang in die eigene Innerlichkeit betont
wurde, konnte man schon eine Korrektur ablesen, die die Gefahren des neuplatonisch
beeinflulten Weltbildes abwehrte. In ahnlicher Weise wird immer wieder das ,in
sich eingehen® mit dem ,in Jesus eingehen® gleichgesetzt. ,Um es kurz anf einen
Nenner zu bringen, nachdem alles und jedes ausgeschlossen und, was dich
anbelangt, fiir Nichts erachtet ist, schaue angespannt im Schweigen der dufieren und
in der Ruhe der inneren Dinge, die iiber alles andere zu achten sind, véllig frei auf
den Grund des ganzen Lebens und deines Heils, du, als ganzer, mit Anspannung
deines ganzen Wesens, innerhalb deiner selbst, vor dem Licht und im Licht der
‘Wabhrheit, im Glanz Seiner Wunden . . .“.

Die reine Innerlichkeitsreligiositit war ecine der groflen Gefahren des spiten
Mittelalters. Nicht umsonst gilt auch fiir Johannes von Kastl die Denkart der ,,Sekte
vom freien Geist” als eine wesenhafte Verkehrung des geistlichen Lebens. Sie setzt
die Innerlichkeit so absolut, dafl alles Aufere, jedes Gesetz, jedes Sakrament und



436 Josef Sudbrack

letztlich auch Gott, insofern er vor dem Menschen steht, anfgeldst wird in die eigene
Innerlichkeit. Nicht umsonst stand Meister Edkhart, der dhnliche Gedanken wie
Johannes von Kastl in letzter Konsequenz durchzudenken versuchte, unter dem Ver-
dacht der Hiresie; fitir manche Glaubige war der Unterschied von ihm zur Sekte vom
freien Geist kaum bemerkbar. Was fehlt, ist die Hinwendung zur in Jesus Christus
erlosten Welt, zu Jesus Christus, oder in moderner Philosophie ausgedriickt, das
dialogische Element; der Mensch kann ndmlich nur zu sich selbst, zu seiner eigenen
Innerlichkeit kommen, in der Begegnung mit dem anderen; und dieser andere ist
zuerst und unaufhebbar der Mitmensch, der in der Gnade mein Bruder in Christus
geworden ist.

a. Diese Korrektur an der Einheits- und Innerlichkeits-Metaphysik ist das A und O
ihrer Christlichkeit. Bei Johannes wird sie in etwas naiver Weise angebracht, indem
das ,in sich® ergédnzt wird durch ein ,in Jesus“. Dahinter aber steht wiederum das
Theologumenon, in dem wir schon die Einheit von Theologie und Spiritualitit
fanden, Jesus Christus als unser Licht; nur in diesem Licht, das Jesus Christus ist,
kann fir Johannes der Mensch sein eigenes Innere finden, und nur in diesem Licht
kann er weiter zuriickschreitend im eigenen Inneren (und zugleich in der Menschheit
des Herrn) Gott finden. ,Und so soll man eifrig und beharrlich durch Christus zu
Christus streben, das heifit, durch den Menschen Christus zum Gott Christus, durch
die Wunden seiner Menschheit zum Innersten seiner Gottheit.“ Solche Sitze sind
nur vereinbar mit dem Innerlichkeitsstreben, in dem der Mensch ,alle Dinge als
unpassend, schiddlich und verderblich griindlich von sich abschiittelt, sich dann ganz
in sich selbst hinein zuriickzieht”, wenn man sich bewuft bleibt, dafl Jesus Christus
Licht ist, und daf er der Weg ist, durch den wir ,durch die Scherbe zum Licht
durch die Vermittlung . .. seiner Menschheit zu ebendemselben gelangen, der eben
dies Licht der Wahrheit ist“.

Dieses Licht-Symbol vermittelt also die theologische Vertiefung, die in der Kon-
zentration auf die wesentlichen, objektiven Tatsachen der Offenbarung bestand, mit
der existentiellen Vertiefung, die den Wesenskern des Menschen in das Stehen vor
der Schopferallmacht Gottes hineinzog, so wie es schon Johannes der Evangelist
lehrte, dafl Jesus Christus das Licht ist (objektiv-theologische Aussage), das in die
Finsternis leuchtet (in die Existenz des Menschen hinein, nach einer Auslegung
Johannes’ von Kastl). Auch in diesem Symboldenken kann man einen deutlichen
Fortschritt vom Regelkommentar zu den kleinen Traktaten feststellen.

Im Regelkommentar findet man die fast kindliche Freude der damaligen Moral-
predigten und Monchsspiegel, alles, was vorkommt, allegorisch auszudeuten. Das
Kloster mit der Pforte, seinen Raumen und seinen Bewohnern wird nach einer weit-
verbreiteten Allegorese auf die Seele, mit ihren Seelenkriften, ihren Tugenden und
Lastern usw. angewandt; dhnliches gilt vom Schlaf, vom Brot, vom Dorn, vom Essen,
aber auch von den Hosen, vom Bett, vom Wirtshaus, und immer wieder von der
Leiter, die zu Gott fiihrt, oder von der Klosterzelle. Schon die Fiille zeigt, daf hier
keine seinshezogenen Aussagen gemacht werden, sondern dafl es mehr oder weniger
geistreiche Spiele sind, die im fabulierenden Geist geboren, keinerléi Stiitze in der
Wirklichkeit haben. Wenn der Regelkommentar von Gott, Christus, dem Geist,
Maria oder der Gnade das Licht pradiziert, dann trigt dieses Reden den Stempel



Auf der Suche nach der Einheit von Theologie und geistlichem Leben 437

der rhetorisch-erbaulichen Ausschmiickung, mit der das Wort ,Licht* des Regel-
textes kommentiert wird. Einmal wird sogar rein des Wortklanges halber das Gesetz
(lex) mit dem Licht (lux) und das Licht mit dem Fithrer (dux) kombiniert. Und wo
man eine etwas tiefere Verwurzelung des Bildes vom Licht in der Wirklichkeit
vermuten konnte, wie z. B. bei der schénen Stelle iiber den hl. Benedikt als ,amator
lucis“, Liebhaber des Lichts, dann steht im Hintergrund eine literarische Quelle,
in diesem Falle der kaum erforschte, ungedruckte Kommentar des Stephan von Paris.

Eine ganz andere Bedeutung gewinnt das ,Licht“ in den kleinen Traktaten. Schon
der (vielleicht in der zweiten Redaktion hinzugekommene) Eingang zum Traktat
vom geschaffenen Licht doziert mit scholastischer Genauigkeit: ,Ein Doppeltes ist es,
das uns selig macht: namlich das Licht der Gnade — und das (beseligt) informie-
rend —, (und) das andere, das als Objekt, als Ursache beseligt. Das erste heifit und
ist ,geschaffenes Licht’, das zweite ist das ungeschaffene Licht; das erste disponiert
zum zweiten, das zweite verursacht und vollendet das erste; das erste ist ein Akzi-
denz oder ein ,habitus’ und eine geschaffene Qualitit, das zweite ist die schaffende,
gottliche Wesenheit; ohne das erste gelangt man nicht zum zweiten, aber ohue das
erste beseligt das zweite auch nicht.“ Hier in den kleinen Traktaten findet man nicht
die Licht-Metaphysik, die Baeumker in seinem ,, Witelo“ bearbeitet hat. Metaphysik
hiefle, dafl man das Licht als eine Wirklichkeit ansihe, die in ihrer ontologischen
Struktur, wenn auch vertieft oder entleert, ohne Ubersetzung von der geschaffenen
und ungeschaffenen Gnade ausgesagt werden miifite. Fiir Johannes von Kastl ist das
Licht ein ,Realsymbol®, eine sinnliche Erscheinung, die als der ontologisch entspre-
chende Ausdruck einer geistigen Wirklichkeit angesehen wird und auch aus irgend-
einer Einheit mit dieser geistigen Wirklichkeit erwachsen ist, ihnlich wie ja auch die
korperliche Erscheinung des Menschen der seinsgerechte Ausdrudk, das Realsymbol,
seiner geistig-seelischen Wirklichkeit ist.

Mit dieser Lichtsymbolik gelingt es Johannes von Kastl, eine weitere Einheit im
geistlichen Leben zu stiften. Das spite Mittelalter war eine Zeit, in der sich der
sinnenhafte Ausdruck und die geistige Durchdringung des Religiésen auf zwei aus-
einanderlaufenden Bahnen bewegte. Religion fiel auf der einen Seite fast mit Brauch-
tum zusammen: Hostienwunder, Messe als ,,Schau“-spiel, Visionen und wunderbare
Begebenheiten, Wallfahrten, Geifllerziige, und damit Hand in Hand gehend eine
sinnlich-materialistische Auffassung von der Wirkung der Sakramente, des Ablasses
usw. Auf der andern Seite aber bewegte sich die Theologie in solch sinnen-fernen
Weiten, dafl das Volk fast notwendig in eine sinnenhafte Religion getrieben wurde.
Selbst die Heilige Schrift, die man mit Fug und Recht eine ,Real“-Symbolik des
gottlichen Heilshandelns nennen kann, wurde zu einem akademischen Lehrbuch mit
Thesen, Sdtzen, Untersitzen und weiteren subtilen Distinktionen ,entsinnlicht®.
Chenu schreibt dariiber: ,Diese Rationalisierung des Textes hemmt nicht nur alle
fromme Ursprunglichkeit, sondern erliegt auch einer kiinstlichen Subtilitéit, die die
literarische und psychologische Lebendigkeit jedes Textes, besonders der hlstorlschen
Berichte oder der Briefe verkennt.“

Durch die Lichtsymbolik des Johannes von Kastl wird aber eine Einheit von bild-
hafter Ausdruckskriftigkeit und geistigem Aussagegehalt gewonnen. Schon sprach-
lich wird die Kluft zwischen Materie und Geist {iberwunden. Das sinnliche Element



438 Josef Sudbrack

des Religiosen ist auf seine eigentliche Bedeutung zuriickgedringt worden, einen
geistigen Inhalt auszusagen; und der geistige Inhalt ist in die Macht einer bildkraf-
tigen Sprache hinein entbunden. Man braucht den dogmatischen Erérterungen, die
sich in abstrakten Lehrsdtzen bewegten, nun keine moralische Anwendung fiir die
konkrete Welt anzuhidngen, sondern die Symbolkraft der dogmatischen Aussage
spricht fir sich selbst, sie riittelt auf und berithrt den Menschen in seiner Existenz.
Es ist etwas Ahnliches geschehen, wie das, was Gott selbst als formgebenden Mittel-
punkt des Glaubens durch die Menschwerdung seines Sohnes in die Welt hinein-
gestiftet hat: der geistigste und personalste Inhalt ist in die letzte sinnlich-geschicht-
liche Gestalt eingegangen: Gott wurde Mensch aus Maria der Jungfrau, ,und sie
wickelte ihn in Windeln ein und legte ihn in eine Krippe©.

b. Damit ist schon eine weitere Eigentiimlichkeit der kleinen Traktate erwihnt: sie
sprechen an, berithren und ergreifen, ohne daf} sie predigen und moralisieren. Einer
* der Griinde ist das Symbol-denken, das eben nicht ohne den Mitvollzug des Lesers
zu erfassen ist. Grund ist auch das demiitige Zuriicktreten des Autors vor der dar-
gestellten Heilswirklichkeit Gottes. Wir wiesen schon éfter auf diese Eigentiimlich-
keit hin.

4. Der sprachliche Neuansatz

Eng verbunden mit diesem Symboldenken, das in einer untrennbaren Einheit mit
der Symbolsprache steht, gibt es noch andere sprachliche Eigentiimlichkeiten, die in
den kleinen Traktaten den Unterschied zum Regelkommentar kennzeichnen.

a. Einen solchen sprachlichen Zug konnte man im Anschluf} an den von G. Miiller
und H. Brinkmann in die Germanistik eingefithrten Terminus ,Gradualismus® der
Sprache nennen. Was sich in einer vergangenen Zeit noch im Weltbild verdichtete,
ist hier sprachlich niedergeschlagen: die Worte werden durchsichtig, werden inner-
lich gestuft. Z. B. hat das von Johannes immer wieder gebrauchte Wort ,nudus®,
nackt, das durch den hl. Hieronymus zum Terminus technicus der spirituellen Litera-
tur geworden ist, eine fast unausschopfliche Bedeutungsfiille. Grundlage ist die
emotionell empfundene personale Scham; aber gerade sein Innerstes muff der
Mensch Gott eréffnen und deshalb von allem andern sich entbléflen: hier liegt ein
Grundansatz der Aszese verborgen. Auflerdem ist der Mensch vor Gott in metaphy-
sischer Wirklichkeit nackt, blof}, hilflos; die Gnadentheologie, durch die wir wissen,
dafl wir nur in Gott etwas sind, verbindet sich mit der Aszese, die auf die eigene
Anstrengung verweist. In diesem letzten, bloflen, ,nackten® Kern seiner Selbst aber
trifft der Mensch das Innerste Gottes, das ebenso rein und blof, fast mdchte man
sagen intim-ungeschiitzt, vor ihm steht. Das eine Wértchen ,nudus® verbindet alle
diese Bereiche. An manchem anderen Begriff konnte man dhnliches aufzeigen; und
gerade die ,kleinen Traktate®, im Unterschied zum Regelkommentar, leben aus
diesem ,Gradualismus“ der Sprache.

b. Ich glaube, daf auch die vielfachen sprachlichen Wiederholungen, die wiederum
ein Kennzeichen der kleinen Traktate sind, auf einer dhnlichen Ebene liegen. Sie
kénnen ermiiden, besonders wenn sie in ungeschicktem Latein niedergeschrieben
sind. Sie konnen aber auch zu einer intensiven Erfassung des im Wort eigentlich
Ausgesagten fithren. Die kleine schon erwihnte Praposition ,in“, ,intra® wird durch



Auf der Suche nach der Einheit von Theologie und geistlichem Leben 439

die stindige Wiederholung, durch das stiindige Umspielen mit dhnlichen oder auch
gleichen Ideen bei Johannes fast zu einer Weltanschauung. Oder das immer wieder
auftauchende ,alles und jedes“ 6ffnet sich immer mehr zu der radikalen Haltung des
Christen, der weifl: Gott durchdringt ,alles und jedes, der Mensch aber hat Gott
»alles und jedes“ darzubringen.

¢. Durchbrochen aber wird die ,Licht“-Theologie, die in ihrem Entwurf ein
geschlossenes System bildet, in das sich die oben angedeuteten sprachlichen Erschei-
nungen liickenlos eingliedern, durch die Sprachform der vielen Attribute, die Johan-
nes ohne irgendeine erlduternde Verbindung aneinanderzureihen liebt. Wir haben
schon einige solcher Stellen zitiert: ,,Gott der Herr ist drei und einer, ewig, unendlich,
unverinderlich, unzusammengesetzt, einfach, unvermischt, unteilbar, alles aus Nichts
urstindig hervorbringend, leitend, bewahrend und regierend, alles umfassend und
erfilllend, und so weiter mit allen Aussagen, die eine Vollkommenheit beinhalten.“
Hier, wie an all den andern dhnlichen Stellen mit ihrem typischen ,usw.“, kommt
zum Ausdruck, dafl die menschliche Sprache im letzten doch nicht geeignet ist, das
gottliche Geheimnis adaequat auszusprechen, so dafl das menschliche Bemithen um
Gott zuletzt doch scheitern mufl. Auch die ,Licht“-Symbolik ist keine Denkform, die
Verfligung tiber Gott gewdhrt. In diesen Attributen kommt sprachlich zum Aus-
druck, was in der Theologiegeschichte ,negative® Theologie heifit (Johannes zitiert
einen langen Abschnitt aus Thomas tiber diese Problematik); hier hat das Platz, was
sich bei Johannes in der Aufnahme der ps.-dionysischen Uberlieferung ausdriickt:
der letzte Grad der Gottesbegegnung ist ,,das Eintreten in die Dunkelheit. .. denn
es gibt eine Erkenntnis, die nicht intellektuell, sondern affektiv und in der kostenden
Erfahrung angesiedelt ist“. Damit aber ist die ,Licht“-symbolik als ungeniigend fiir
die letzten Aussagen verworfen.

Das erste und letzte Thema: die Liebe

Diese Auflgsung der Lichtsymbolik kann man in dem Traktat vom ungeschaffenen
Licht Kapitel fiir Kapitel verfolgen. Zuerst wird die Liebe, dhnlich wie bei Hugo
von St. Viktor, in die Strahlkraft des Lichtes einbezogen; aber langsam 16st sie sich
aus dieser intellektuellen Umklammerung, Liebe und Erkennen stehen nebeneinan-
der. Und zuletzt spricht Johannes fast nur noch von der Liebe als Gottes-begegnung,
»denn wo der Verstand erkaltet, dringt die Liebe ein, wo jener zuriickgestoflen wird,
wird diese zugelassen“. Solche Zitate haben in dem Zusammenhang bei Johannes
von Kastl ganz deutlich einen anti-intellektuellen Zug, eben den Zug, der sich auch
bei den groflen, von Johannes benutzten Dionysiuskommentatoren findet, bei Robert
Grosseteste oder Thomas Gallus.

Damit aber spannt sich der Bogen {iber das gesamte Schrifttum des Johannes von
Kastl. Was im Regelkommentar oft ungeschickt und in moralischen Ermahnungen
sich duflernd wichtigstes Thema aller 1500 handgeschriebenen Folioseiten war, was
in den kleinen Traktaten ausgesprochen oder unausgesprochen behandelt wurde —
»denn das Ziel der ganzen christlichen Vollkommenheit ist die Liebe, worin wir
Gott dem Herrn anhangen® —, wird in der letzten Schrift, dem ,Clenodium®, zum
einzigen Gegenstand.



440 Josef Sudbrack

»Denn fiir alles, was wir Gott verdanken und wofiir wir ihm schuldig sind, wird
er nichts als Gegengabe annechmen, denn Liebe. Es konnte einer aber sagen: Was
nitzt also die Kérglichkeit in unserer Speise, die Armlichkeit in unserer Kleidung,
die Strenge in unserer Regelbeobachtung? ... Die Antwort: Die Liebe enthilt alles
Gute in sich, so sehr, daf} alles, was auflerhalb ihrer geschieht, den Wert des Guten
verliert.“ Und dann entwickelt Johannes in drei Merkmalen der Liebe eine Theo-
logie des geistlichen Lebens. Die drei Merkmale aber heifien: Nuditas (Nacktheit,
also ein von allem losgelSstes Ausgeliefertsein an Gott), Totalitas (Ganzheit), Inte-
gritas (Vollstindigkeit, die alles umfafit).

Vielleicht kann diese Theologie der Liebe, in die uns die Dynamik der Werke des
Johannes von Kastl ebenso stofit, wie sie wohl auch ihren Autor selbst gestoflen hat,
eine Antwort auf die Frage geben, die uns bei den obigen Ausfithrungen 6fters
bedringen mufite; Johannes von Kastl konnte damals noch, vor 500 Jahren, in der
Licht-Symbolik ein einigendes Band zwischen Theologie und Spiritualitit finden.
Doch wo kénnen wir heute, in unserer symbolfeindlichen Welt, den Einheitspunkt
entdecken? Man darf wohl sagen, dafl tatsiichlich alle echte Symbolik aus unserem
Leben entschwunden ist oder doch entschwindet, aufler aber an einer Stelle, dem
Menschen selbst. Hier, wo die ,Realsymbolik ihre letzte Dichte erreicht, begegnet
jeder von uns auch heute noch immer dem ,Zeichen“ der Korperlichkeit, das den
geistigen ,Inhalt* der Person offenbart. Hier stehen wir auch heute noch vor dieser
Spannweite des Symbols, das Geist und Materie in die urspriingliche Einheit zuriick-
bindet. Hier stehen wir auch heute noch am Ursprungsort der Sprache, die in geheim-
nisvoller Identitit die Prazision der Aussage mit dem nie ganz zu erfassenden
Hintergrund des nicht Mitgesagten aber Mitgemeinten zusammenbindet. Hier im
Menschen, in seinem je-personlichen existentiellen Einsatz, ist fiur uns heute, wie die
moderne Philosophie lehrt, der Zugang zur Objektivitiit gegeben. Und hier, in dem
Menschen Jesus Christus, findet sich auch der Einheitspunkt jeder christlichen
Theologie.

An dieser Stelle soll nur ein Ausblick auf die moderne Problematik gegeben sein.
Aber jeder, der die echte spirituelle Literatur unserer Tage kennt, wird wissen,
dafl die, wie wir sie nannten, ,Real-symbolik“ des Menschen tatsichlich die griin-
dende Form ist, die uns hinfithrt zum Zentrum des Christentums, zu Jesus Christus;
und hier ist auch die Gestalt, die es dem Theologen erméglicht, seine Fachsprache zur
echten spirituellen Aussage zu vertiefen; er spricht ja von dem einen Menschen Jesus
Christus, ,,in dem alles einheitlich zusammengefafit ist, was in den Himmeln und
was auf der Erde ist“, in dem ,auch wir des Heilsbesitzes teilhaftig geworden sind“
(Eph 1, 10. 11), er spricht von dem einen Namen, in dem ,sich jedes Knie aller derer
beugt, die im Himmel und auf Erden und unter der Erde sind*“ (Phil 2, 10).





