
Auf der Suche nach der Einheit von Theologie und geistlichem Leben 421 

in die Vollendung. Hier wird die gläubige Gemeinde mit hineingenommen in die 
Heilskraft des Opfers und vorbereitet für die Vollendung, •bis (der Herr) kommt" 
(1 Kor 11, 26). Hier hat Christus selber in der Gestalt seiner Niedrigkeit beim letz- 
ten Mahle dem Vater Dank gesagt (Mt 26,26•28 und Parallelen). Hier stimmt auch 
die Kirche ihr Danklied an, die Eucharistia schlechthin: In Wahrheit ist es würdig 
und recht, billig und heilsam, Dir immer und überall Dank zu sagen, Herr, Heiliger 
Vater, allmächtiger, ewiger Gott: durch Christus unseren Herrn! 

Auf der Suche nach der Einheit von Theologie und 
geistlichem Leben 

Zum Werk des spätmittelalterlichen Benediktiners Johannes von Kastl* 

Von Josef Sudbrack SJ, München 

Das Stigma der Spaltung 

Nicht erst in unsern Tagen ist das Wort •Einheit" zu einem Leitmotiv des kirch- 
lichen Bemühens geworden. Man möchte es fast für ein Stigma der Kirche halten, 
immer auf der Suche nach der Einheit zu sein, sehnsuchtsvoll Ausschau zu halten 
nach der letzten, eschatologischen Erfüllung der Bitte des Herrn: •... daß sie alle 
eins seien; wie Du Vater in Mir bist und Ich in Dir bin, so laß auch sie in Uns eins 
sein" (Joh 17,21). Gewiß, in der Gnade unseres Glaubens sind wir immer schon 
•auf dem Grund der Apostel und der Propheten auferbaut... zu dem einen Tempel 
im Herrn" (Eph 2,20), sind wir schon die eine Herde des einen Hirten (Joh 10,3 ff.), 
sind wir in der Verschiedenheit unserer Gnaden ein einziger Leib (1 Kor 12,4•27; 
Eph 1, 22 f.), der sich von einem einzigen Brot nährt (1 Kor 10,16 f.). Aber wer wüßte 
nicht, daß er immer schon hinter dem Imperativ, der sich aus dieser Glaubensaus- 
sage ergibt, zurückgeblieben ist. Wer wird zu behaupten wagen, daß er in seinem 
Leben zu dieser Einheit, zur Erfüllung des einzigen Gebotes des Herrn • •ein neues 
Gebot gebe Ich euch, daß ihr einander liebt; wie Ich euch geliebt habe, so sollt auch 
ihr einander lieben" (Joh 13, 34) •, schon genügend beigetragen habe? In wessen 
Leben hat diese Einheit schon so sieghaft Gestalt gewonnen, daß an ihr, wie der 
Herr es verhieß, •die Welt glauben kann, daß Du (der Vater) Mich gesandt hast"? 
(Joh 17,21). 

Was vom einzelnen Christen gilt, ist in ähnlicher Weise von der ganzen Kirche zu 
sagen. Ihre Geschichte lehrt es. Schon die eben angeführten Worte Jesu, die Johannes 

* Der vorliegende Aufsatz verwertet einige Ergebnisse meiner 1962 in Bonn eingereichten 
Dissertation. Da diese in Kürze bei Aschendorff, Münster, mit einem Ergänzungsband •Texte 
und Untersuchungen" erscheinen wird, glaubte ich an dieser Stelle von genaueren Zitationen 
absehen zu dürfen. 



422 Josef Sudbrack 

nach langer Meditation uns aufschrieb, lassen die Sorge des Lieblingsjüngers 
erahnen, daß •die Gesamtheit der zum Glauben Gekommenen ein Herz und eine 
Seele" (Apg 4, 32) sei. Noch deutlicher wird die Angst um die Einheit der Kirche in 
den Paulusbriefen: •Ich ermahne euch aber, liebe Brüder, unter Hinweis auf den 
Namen unseres Herrn Jesus Christus: Führt allesamt einerlei Rede und laßt keine 
Spaltungen unter euch herrschen, sondern steht in gleicher Gesinnung und in der- 
selben Überzeugung festgeschlossen da!" (1 Kor 1,10). Das stete Ringen um diese 
Einheit zeigt sich in den inneren Kämpfen der Kirche um die Reinheit der Lehre und 
in ihren Bemühungen nach außen, alle trennenden Mauern niederzureißen und alle 
Menschen zum Herrn zu führen, •der unser Friede ist..., der in seinem Fleisch das 
Gesetz ... weggeräumt hat, um so als der Friede die beiden (Juden und Heiden) in 
seiner Person zu einem einzigen neuen Menschen umzugestalten und die beiden mit 
Gott in einem Leib durch das Kreuz zu versöhnen" (Eph 2, 15•16). 

Vielleicht war die Sehnsucht nach dieser Einheit bis herauf zu unseren Tagen 
niemals bewußter als im Ausgang des Mittelalters, vor der Reformation, der end- 
gültigen Spaltung des abendländischen Christentums. Nicht nur Kaiser und Papst, 
Fürsten und Könige lagen im Kampf miteinander, das Papsttum selbst schien zu 
zerfallen. Zwei oder gar noch mehr nannten sich gleichzeitig einzige Nachfolger des 
hl. Petrus, Statthalter Christi und schleuderten auf den Gegner und dessen Partei 
den Bannstrahl der Verfluchung. In den großen Orden und an den Universitäten, 
den Trägern des geistigen Lebens, rivalisierten Parteien und Gruppen um die Vor- 
herrschaft; fast jeder der großen Orden spaltete sich in Observanten und Konven- 
tualen (oder wie immer sie sich nannten), die sich gegenseitig bekämpften. Man 
braucht nur die Schriften der Großen dieser Zeit, vom Kanzler der Pariser Univer- 
sität, Gerson, bis zum Kardinal Nikolaus von Cues aufzuschlagen, um zu wissen, wie 
schwer die Sorge um die Einheit auf der Kirche lastete. 

Doch gerade bei den eben genannten, den wohl größten Theologen des 15. Jahr- 
hunderts, zeigt sich auch die vertiefte Einsicht, daß Einheit nicht zuerst eine diploma- 
tische oder kirchenpolitische Aufgabe, nicht einmal eine dogmatische Forderung ist, 
sondern aus der Einheit der Glaubensüberzeugung des einzelnen wie der Gemein- 
schaft, aus dem christlichen Leben und Tun erwachsen muß. Schon Meister Eckhart 
wollte •Lebe"-meister und nicht nur •Lese"-meister sein. Bei dem Cusaner hat es 
das verflossene fünfhundertste Gedächtnisjahr seines Todes wieder herausgestellt, 
wie sehr er bei allen politischen Bemühungen immer der Theologe geblieben ist, der 
den christlichen Glauben aus der Einheitssicht des •Zusammenfalls der Gegensätze" 
(coincidentia oppositorum) neu zu überdenken suchte, der Theologe, dessen vielleicht 
wichtigste, wenn auch der Nachwelt am wenigsten faßbare Tätigkeit die des Seel- 
sorgers war, im Mühen um die kleinsten Angelegenheiten der Pfarreien und zu 
visitierenden Klöster wie in einer unermüdlichen Predigttätigkeit. 

Noch deutlicher ist dieses Bemühen, vom Wesentlichen des Christentums, von der 
Spiritualität her, eine neue Einheit der Christenheit aufzubauen, bei Gerson. Com- 
bes schreibt von dessen Tätigkeit auf dem •Einheits"-Konzil zu Konstanz: •Gerson 
ist zwar, so weit wir feststellen können, noch kein Mystiker im vollen Sinn des Wor- 
tes. Aber er ist ein Theologe, der nicht nur überzeugt ist vom Primat der Theologie, 
sondern, zentraler noch, von der Vorzugsstellung der Spiritualität" (La Theologie 



Auf der Suche nach der Einheit von Theologie und geistlichem Leben 423 

mystique de Gerson I, Paris 1963, 234 f.). Er zeigt, daß schon die •Bekehrung" 
Gersons ausgelöst wurde durch die Einsicht in den Vorrang des •Geistlichen", der 
•Theologia mystica" und •practica", vor der •Theologia speculativa" und •theore- 
tica". Aus dieser Einsicht heraus suchte der Pariser Professor dem Vorlesungsbetrieb 
einen neuen Geist einzuhauchen. Und Combes macht glaubhaft, daß von hier her 
und nur von hier her der große Einfluß des Kanzlers in Konstanz zu verstehen ist. 

•he divorce entre la theologie et la mystique" 

Schon viele Theologen • besonders solche, die einen Sinn für geschichtliche 
Realität und zugleich für ideelle Zusammenhänge haben wie de Lubac oder Ghenu 
• sind der Auflösung der Einheit von Spiritualität und Theologie, von gelebtem 
Leben und gelehrter Doktrin, die Gerson zu heilen versuchte, nachgegangen. Van- 
denbroucke nennt diesen Zerfall, der einer der tiefsten Gründe für den Zerfall der 
äußeren Einheit der Kirche war, •le divorce", den Ehebruch zwischen Theologie und 
Mystik. Bei den Kirchenlehrern und Theologen des ersten christlichen Jahrtausends 
gab es noch keine Trennung von Lehre und •Erbauung", gab es noch keinen •theolo- 
gischen Systementwurf", der in glasklarer Objektivität niedergeschrieben wurde und 
literarisch wie inhaltlich scharf getrennt war von der Frömmigkeitsliteratur, die dem 
affektiven Leben des Christen dienen sollte. Bei Augustinus z. B. steht ungefähr alles, 
was er schreibt, Predigt oder Apologetik, im unmittelbaren Dienst der Seelsorge; 
und wenn er einmal in einem höheren Grad der Reflexion über die Glaubenswahr- 
heiten nachsinnt, dann ist dies untrennbar eins mit dem Dialog mit Gott und mit den 
Gebetsstufen: es ist selbst schon Gebet. Noch bei Anselm von Canterbury, den man 
den ersten Scholastiker genannt hat, erlebt man voll Erstaunen, wie seine abstrakten, 
heute fast rationalistisch anmutenden kleinen Traktate in tiefempfundene Gebete 
ausmünden. In dieser Zeit ist es eigentlich selbstverständlich, daß der •Theologe" 
ein •Heiliger" ist, daß der Kirchenlehrer auf die Altäre erhoben wird. Vielleicht 
(oder sicherlich!) war man gelegentlich vorschnell mit dem Prädikat der Heiligkeit, 
und der Vorwurf der falschen Lehre galt fast als identisch mit dem eines schlechten 
Lebens. Aber all das ist aus dem Ideal der Einheit von Leben und Lehre zu ver- 
stehen. 

Quellgrund dieser Einheit aber war das Leben und Denken aus und in der Hei- 
ligen Schrift, mit ihren Worten, ihren Bildern, ihren Sätzen und ihren Gedanken- 
gängen. Theologie war einfachhin •Heilige Schrift". Noch bis über das Mittelalter 
hinaus war der Doktor •Sacrae Paginae", der Schrift, austauschbar mit dem der 
Theologie, und seine wichtigste Vorlesung blieb die Kommentierung der Bibel. 
Ebenso war frommes Leben einfachhin •Heilige Schrift". Johannes von Kastl wan- 
delt den schönen alten Mönchsspruch (Vita Antonii, verbreitet über das Decretum 
Gratiani) von den Mönchen, die in der Zelle wie die Fische im Wasser leben, um zu 
dem von den Mönchen, die •im Wasser der Heiligen Schriften" ihr Lebenselement 
haben. Die Lectio Divina, das meditierende Lesen der Heiligen Schrift, das in der 
gemeinsamen Liturgie den Höhepunkt hat, ist identisch mit Beten. 

Doch zu Beginn des zweiten Jahrtausends zeigen sich immer deutlicher Risse, die 
diese Einheit von Schrift und Theologie gefährden. (In der östlichen Kirche findet 
man ähnliche Anzeichen schon früher; doch bei der großen konservativen • andere 
sagen stagnierenden • Kraft des Ostens wirkten sie sich nie zu der radikalen Kluft 



424 Josef Sudbrack 

aus wie im Westen.) Es muß ein großes Erstaunen ausgebrochen sein, als Männer 
und Lehrer auftraten, die Theologen, aber keine Heiligen sein wollten. Bernhard, 
der in seinem Hoheliedkommentar die Einheit von Schrift und Theologie zu unver- 
gleichlicher Innerlichkeit geführt hat, sieht sich Abälard oder Gilbert von Poitiers 
gegenüber, die nur Dialektiker, nur • wie Bernhard glaubte • Denker sein wollten. 
Die theologische Arbeit verlagert sich von den Klöstern, Kanzeln, Kathedralschulen 
und Bischofsstühlen zur Universität, wo sie auf eine Linie (wenn auch noch als Höhe- 
punkt) neben das Recht, die Mathematik, die Medizin oder die Grammatik gestellt 
wird; und das heilsgeschichtliche, biblische Denken, das z. B. noch bei Hugo von St. 
Viktor dessen Hauptwerk •De Sacramentis" durchzieht, muß den philosophisch auf- 
gebauten •Summen" weichen. Die Theologie trennt sich von der Frömmigkeit, 
ebenso wie das wissenschaftliche Leben den Händen der Klöster entgleitet und sich 
abseits von ihnen an den Universitäten ansiedelt. Und beide, Theologie wie Fröm- 
migkeit, verlieren ihr lebendiges Verhältnis zur Schrift. Die Theologie sieht in ihr 
immer deutlicher ein Lehrsystem, vergleichbar mit dem des Aristoteles, lind bemüht 
sich durch •Glossen" (sie entsprangen dem antiken Bemühen um die Lexikographie 
und drangen über die Juristerei in die Theologie ein), •Konkordanzen" und •Di- 
stinktionen" (eine Art Systematik der Schriftsinne) ihren dogmatischen Gehalt aus- 
zuschöpfen. Die Frömmigkeit aber zieht sich immer weltferner in ihre eigene Subjek- 
tivität zurück. Das Lesen der Heiligen Schrift wird zur Vorstufe für das betende Ver- 
weilen bei Gott, für die Kontemplation; ja, es setzt sich immer mehr die Meinung 
durch, daß eine vollkommene Frömmigkeit ohne Schrift und ohne liturgische Ge- 
meinschaft bei Gott zu weilen habe. 

Unüberbrückbar scheint der Riß im Spätmittelalter zu klaffen. Wer sich einmal in 
die Sentenzen-Kommentare oder die akademischen Schriftinterpretationen dieser 
Zeit mit all ihren Subtilitäten und Verstiegenheiten vertieft hat, weiß, daß sich von 
hier aus keine echte Frömmigkeit mehr entfalten konnte. Und umgekehrt zeigt die 
gleichzeitige Frömmigkeitsliteratur mit ihrem Moralisieren und ihren gemütvollen 
Erhebungen, daß damals schon der Typ einer Erbauungsliteratur im Entstehen ist, 
der uns Heutigen wegen seiner dogmatischen Blässe und seinem Gefühlsüberschwang 
abstoßend geworden ist. 

Natürlich kann diese Entwicklung hier nur überaus grob und einseitig skizziert 
werden. Man müßte z. B. den für unser Anliegen der Einheit von Theologie und 
geistlichem Leben verhängnisvollen Einfluß der aristotelischen und pseudo-diony- 
sischen Schriften berücksichtigen; man müßte zeigen, daß vielleicht eine innere, 
geschichtliche Notwendigkeit in dieser Bewegung zur Spezialisierung obwaltet, die 
die schärfer erfaßten Elemente für eine neue, reichere Synthese bereitstellen sollte; 
man müßte deshalb auch die positiven Aspekte dieser Entwicklung herausarbeiten, 
nicht nur die ausdrücklicher werdende Wissenschaftlichkeit, sondern mehr noch das 
(bis heute noch nicht zur Ruhe gekommene) Ringen um die Erfassung des Einzel- 
menschen in seiner unaufhebbaren Würde und Verantwortung vor Gott. Aber an 
dieser Stelle muß es genügen, die negative Seite des Bruches von Theologie und 
Spiritualität aufgezeigt zu haben. 

Denn worum es uns geht, ist dies: Von einer modernen Sicht der Problematik 
kommend, vermögen wir manches in der Vergangenheit zu sehen, was dieser selbst 



Auf der Suche nach der Einheit von Theologie und geistlichem Leben 425 

noch gar nicht bewußt sein konnte. Erst eine solche Sicht ermöglicht es uns, Lehren 
aus der Vergangenheit zu ziehen. Wir können untersuchen, warum es zu diesem Zer- 
fall der Einheit gekommen ist, und ebenso gut zeigen, wo damals schon Ansatzstellen 
aufscheinen, von denen aus eine Überbrückung der Kluft möglich gewesen wäre. Als 
moderne Menschen, deren Sehnsucht so stark auf die Einheit von Glaube und Leben, 
von gewußter Lehre und existentiellem Vollzug gerichtet ist, finden wir gerade im 
Spätmittelalter, das Jedin als Zeitalter der Reformen bis ins 17. Jahrhundert aus- 
dehnen will, viele unserer Probleme schon vorbereitet, wenn nicht gar in aller Aus- 
drücklichkeit gestellt. Man könnte diese Fragen gewiß an einem der großen Männer 
studieren, wie es oft schon geschehen ist. Aber auch ein Mann der zweiten Garnitur, 
wie der Benediktiner Johannes von Kastl, dem wir im folgenden unsere Aufmerk- 
samkeit zuwenden, kann uns belehren. In ihm findet sich zwar nicht die Genialität 
eines die Jahrhunderte überragenden Geistes, spiegelt sich aber die Zeit, die Durch- 
schnittstheologie und die gemeinhin geübte Frömmigkeit viel unverfälschter ab. Und 
man muß sich immer wieder fragen, ob es nicht vielleicht gerade diese Durchschnitts- 
theologie war, die mit den Anstoß zur Glaubensspaltung gab und vielleicht auch 
heute ein größeres Hindernis für das Werk der Einheit bedeutet, als man allgemein 
glaubt. 

Der Benediktinermönch aus der Oberpfalz 

Johannes von Kastl war sicher ein solcher Durchschnittstheologe. Soweit wir heute sein 
Leben rekonstruieren können, war er es, der nach den Matrikeln der Prager Universität 1388 
zur Prüfung des Bakkalaureats an der artistischen Fakultät zugelassen wurde. Der Abt und 
Humanist Johannes von Trittenheim, wie auch die gelehrten Mönche von Tegernsee stellen 
seine theologische Bildung heraus; die überlieferten Schriften und die Kastler Notizen über- 
liefern den Titel des Doktors oder Bakkalaureus; besonders eindeutig zeigen aber Form und 
Inhalt seiner Schriften, daß wir es mit einem theologisch ausgebildeten Mann zu tun haben. 
Möglicherweise hängt sein Studium mit der •Benedictina" zusammen, einer Reformkonsti- 
tution des Papstes Benedikt XII. von 1336 für die schwarzen Mönche; dort heißt es, daß von 
je 20 Mönchen eines Klosters einer zur Universität zu schicken sei. 

Der wohl bedeutendste Kastler Abt, Georg Kemnater, findet bei seiner Wahl 1399 den 
Prior und Magister Johannes vor: es wird unser Mönch sein, der dann bis 1415 öfters in 
Kastler Urkunden erwähnt wird. Mit dem Benediktiner Johannes von Kastl, dem man 1418 
bei der Reform von Weihenstephan begegnet, kann wiederum nur unser Mönch gemeint sein; 
denn 1426, bei einer Visitation von Weihenstephan gilt ein Johannes von Kastl als gelehrter 
Patriarch, den der nachmals berühmte Johannes, Propst von Indersdorf (er verfaßte wichtige 
deutsche Schriften und vermittelte nach dem Tod der Agnes Bernauer zwischen dem Herzog 
und seinem Sohn), einer der drei Visitatoren, um eine Schrift für seine Augustinerchorherren 
bittet. 

Auch die Schriften Johannes' geben nicht mehr an biographischen Daten her, als die von 
Wöhrmüller, Grabmann, Sturm, Weigl, Bosl und Weißenberger durchgearbeiteten Archi- 
valien. Ja, man könnte vom Literarischen her den Verdacht hegen, daß der überdimensio- 
nierte Regelkommentar (allein die Kommentierung des 7. Kapitels umfaßt in meiner Abschrift 
über 160 engbeschriebene Schreibmaschinenseiten) und die •kleinen Schriften", wie man fünf 
größere und einige kleine bis kleinste, auch stilistisch zusammengehörende Traktate nennen 
darf, verschiedene Verfasser hätten. Wiederum außerhalb dieser Schriften steht der Brief- 
traktat, den Johannes dem Propst von Indersdorf widmete, das •Clenodium", ein •Kleinod", 
wie Johannes den Titel erklärt, aus den Perlen der Autoritäten • Schrift und Tradition • 
im Gold der Liebe zusammengeschmiedet. 

Der letztere Hinweis, den uns der auf dem Höhepunkt seines Ruhmes stehende Magister 
aus Prag auf seine Arbeitsmethode gibt, öffnet uns einen Zugang zu der verwirrenden Vielfalt, 



426 Josef Sudbrack 

die uns aus seinen Schriften anblickt. Heute würde man diese Art zu schreiben einfachhin 
•kompilieren", abschreiben, nennen.Der Regelkommentar ist z.B. so aufgebaut, daß Exzerpte 
aus dem ungedruckten juristischen Regelkommentar des Petrus Boerius das Gerüst bilden; 
es sind die Kurzkommentierungen der einzelnen Verse, nicht mehr als eine Paraphrase der 
Regelworte oder eine mit •d. h." eingeleitete Sinnerklärung. Zwischen diesen kommentierten 
Versen oder Versbruchstücken sind große Erörterungen eingeschoben, von denen nur ein 
Bruchteil aus der Hand unseres Mönches stammen wird. Es sind z. B. Schriftworte oder Väter- 
zitate oder auch antike Verse und Sprüche, die um ein bestimmtes Stichwort gereiht werden: 
Stolz, Eitelkeit, Demut, auch Essen, Erholung, Baden usw. Es sind längere Abschnitte aus den 
Schriften des hl. Bernhard oder des hl. Thomas, die oft, aber nicht immer mit Namen genannt 
werden. Meist fehlt der Name der Quelle, aus der diese Erörterung stammt, aber der Leser 
spürt sofort, daß hier irgend jemand zu Wort kommt, der nicht Johannes von Kastl heißt. 
Den Löwenanteil an diesen oft seitenlangen anonymen Zitaten hat der Bischof von Paris, 
Wilhelm von Auvergne, dessen Einfluß auf die spätmittelalterliche Spiritualität nicht groß 
genug angesetzt werden kann, obgleich seine Bedeutung nicht untersucht und noch kaum 
beachtet worden ist. Sein Name taucht glücklicherweise auch gelegentlich im Text auf. Aber 
andere, wie Robert Holkot OP mit seinem für den praktischen Gebrauch bestimmten Sapien- 
tialkommentar, Rudolf von Biberach OFM und sein Werk •Die Sieben Wege zur Ewigkeit", 
das ebenfalls zu den wichtigsten Schriften des deutschen Spätmittelalters gehört, oder der 
Wiener Rektor Heinrich Heinbuche von Langenstein mit mehreren kleineren Traktaten wer- 
den als •Zeitgenossen", die noch nicht den Rang von unbestrittenen Autoritäten erlangt 
haben, nach der damaligen Gewohnheit ohne Namensnennung einfachhin ausgeschrieben. 

Eine Unzahl anderer Autoren ist in diesem Regelkommentar, der eine Art von Lebensbuch 
darstellt, in dem der Mönch über alles und jedes, was sein Leben betrifft, orientiert wird, 
noch mitverwertet worden. Je mehr man sich in ihn hineinvertieft, um so stärker wird der 
Verdacht, daß er vollständig in seine Quellenschriften auflösbar ist und daß für Johannes von 
Kastl nicht mehr übrig bleibt als die verbindenden Worte zu diesen Zitierungen. Diese Quel- 
len aber repräsentieren die gesamte Weite der Tradition: Predigt und Wissenschaft, Lehre 
und Ermahnung, Gebet und Exempel, angefangen von der Antike und der Väterzeit hinauf 
bis zu den Zeitgenossen, und alles das durchwirkt mit immer neuen Schriftzitaten. Eine voll- 
kommene Quellenanalyse ist praktisch unmöglich, zumal Johannes gern mit Exzerpten 
arbeitet. Bisweilen nämlich zitiert er eine Schrift • eine Predigt des hl. Bernhard oder ein 
Buch des Rudolf von Biberach • nur in der Art einer knappen Inhaltsangabe. Fünf, sechs, 
sieben Punkte werden angegeben, oft sehr willkürlich und für unsere Begriffe unlogisch 
zusammengestellt, aber sie stehen für eine Vielzahl von Seiten irgendeiner der Autoritäten. 

Doch es wäre völlig falsch, unseren Mönch und Magister der Unselbständigkeit zu zeihen. 
Damals hatte man noch einen anderen Begriff von schriftstellerischer Originalität als heute. 
Warum sollte das einmal von irgend jemand • auch von einem selbst • Gut-Gesagte nicht 
mit den gleichen Worten wiederholt werden? Mancher mittelalterliche Autor rühmt sich sogar 
dessen, daß er keine eigenmächtigen Gedanken in die Welt gesetzt, sondern nur das Erbe 
der Väter weitergegeben habe. Die Individualität war noch kein eifersüchtig gehütetes Gut 
wie heute; man wußte, daß geistliche Güter, wie Johannes schreibt, durch Verschenken und 
Sich-Ausbreiten nicht nur Eigenbesitz des ursprünglichen Autors bleiben, sondern für ihn 
vermehrt und bereichert werden. Geistiger Besitz ist, in dieser platonisch ausgeformten Auf- 
fassung, von seinem Wesen her schon Allgemeinbesitz. Der eigentümliche Reiz, der im Nach- 
gehen solcher Überlieferungsströme besteht, wo über Jahrhunderte hinweg Worte, Formulie- 
rungen, Sätze und Gedankengänge fast gleichlautend weitergegeben werden, liegt in der 
Entdeckung des Unterschieds, der langsam, bei aller buchstäblichen Gleichheit, von einem 
neuerwachenden oder auch sterbenden Geist zeugt. So trägt z. B. ein langer Bonaventuratext 
im Zusammenhang, in dem er bei Johannes von Kastl steht, deutlich ein thomistisches Ge- 
präge, und bei den vielen Thomastexten ist man immer wieder versucht, nominalistische 
Akzentuierungen zu entdecken. 

Die •Kompilations"-Technik dieser Zeit ist kein seelenloses Abschreiben und unpersönliches 
Tradieren; sie ist ein Zeugnis für das lebendige Weiterwirken der Tradition; für das Arbei- 
ten und die theologische Neubesinnung innerhalb des Reichtums der Überlieferung. Erst mit 



Auf der Suche nach der Einheit von Theologie und geistlichem Leben 427 

dem Zeitpunkt, da der Strom der Tradition gefriert, wird die •Kompilations"-Technik ein 
Zeichen der Unselbständigkeit; für Johannes von Kastl aber ist sie ein lebendiges, bewußtes 
Stehen im geistigen Leben der Kirche, das über Jahrhunderte reicht und nicht auf diese oder 
jene Zeit festgelegt werden darf. 

Die Einheit von Theologie und Spiritualität 

Von hier aus muß man, meiner Meinung nach, auch die auf den ersten Blick verwirrenden 
Unterschiede der verschiedenen Schaffensperioden des Johannes von Kastl verstehen. Wenn 
er, wofür alle Wahrscheinlichkeit spricht, seinen Regelkommentar noch ganz unter dem Ein- 
fluß des Universitätsstudiums geschrieben hat, dann ist es selbstverständlich, daß die akade- 
mische Luft auch die Atmosphäre seines schriftstellerischen Wirkens bildet. Doch im Lauf der 
Jahre, von den Nöten und Sorgen seiner Mitbrüder wachgehalten, durch stetes Studieren und 
Forschen angeregt und weitergeführt, konnte er sich vielleicht stetig und kaum bemerkbar 
umorientieren; nicht so, wie man es als moderner Mensch erwarten möchte, daß eine neue 
Erkenntnis plötzlich neue Horizonte eröffnet hätte, sondern so, daß er in dem einen, breiten 
Flußbett der Tradition langsam von anderen Strömungen erfaßt und von neuen Möglich- 
keiten einer geistlichen Theologie angezogen wurde; daß ihm neues Schrifttum begegnete, daß 
er hieraus neue und tiefere Einsichten für eine •spirituelle Theologie" schöpfte, daß auch er 
selbst sich unter diesen neuen Sichten langsam wandelte. Und so schaut uns aus den •kleinen 
Traktaten", die den Niederschlag dieser Wandlung bilden, ein in irgendwelcher Hinsicht 
neuer •Johannes von Kastl" an. 

Der Katalysator dieser Umwandlung, die wir annehmen müssen, wenn wir an der bezeug- 
ten Einheit des Verfassers festhalten wollen, kann aber nach Ausweis der Schriften nur die 
praktische, auf Seelsorge oder Seelenführung ausgerichtete Haltung des Johannes von Kastl 
gewesen sein. Wenn auch aus all seinen Schriften die akademisch grundgelegte, umfassende 
theologische Bildung spricht, so zeigt sich ebenso deutlich die unbedingte Hinordnung dieser 
Bildung auf das gelebte Christentum. Unfruchtbare gelehrte Erörterungen werden kategorisch 
abgewiesen. •Quantum ad praesens" • •soweit es hierhin gehört" ist eine stehende Formel, 
mit der er in den kleinen Schriften auf ein umfangreicheres Wissen zurückweist, aus dem nur 
das für diese Stelle Erhebliche angeführt wird. Im Regelkommentar entschuldigt sich Johan- 
nes sogar bei seinen weniger gebildeten Lesern für eine gelegentliche, wissenschaftliche Ab- 
schweifung. Wenn man versuchen wollte, sein Publikum zu kennzeichnen, so wendet sich der 
Regelkommentar natürlich an eine Mönchsgemeinde. Vielleicht könnte man an Novizenunter- 
richt des gelehrten Priors Johannes denken, doch dazu scheint mir das Niveau zu hoch und 
der Katalog der behandelten Fragen zu reich zu sein. Überdies ist es auffällig, wie oft und 
wie breit die Pflichten (viel mehr als die Rechte!) des Abtes untersucht werden. Es ist wohl 
die ganze Mönchsgemeinde angesprochen gewesen • manchmal geht der Kommentar auch in 
direkte Rede über; doch wird dies das Relikt irgendeiner der Quellschriften sein •, und eine 
benediktinische Mönchsgemeinde hat ein wesentliches Zentrum in der hierarchischen Institu- 
tion des Abtes. Die kleinen Traktate hingegen • abgesehen vom Psalmenkommentar, der 
eine praktische Hilfe für das Brevierbeten sein will • sind nicht so sehr ermahnend und 
belehrend an ein bestimmtes Publikum gerichtet, sondern stehen in sich selbst, als Reflexion 
über das geistliche Leben • auch ein Zug, der die innere Entwicklung ihres Autors anzeigt. 
Sie sind zwar für ein bestimmtes Publikum geschrieben, und manche Passagen leben aus den 
konkreten Schwierigkeiten der Leser • darum heißt es z.B.: •Wenn aber einer sagt..., 
dann antworten wir..." •, aber der Ton ist gegenüber dem Regelkommentar ein neuer. 
Hier stehen wir nicht mehr, um ein modernes Bild zu gebrauchen, vor einer Schaufenster- 
anlage mit Reklame, Anpreisungen und Ermahnungen, sondern in einem Innen-Raum, der 
nach einer eigenständigen architektonischen Gesetzlichkeit eingerichtet und nicht auf Publi- 
kumswirkung aus ist. Mit einer Terminologie, die aus der Umwelt des Johannes genommen 
ist, möchte man sagen, hier spricht nicht mehr der Volksprediger oder der reformeifrige 
Mönch, sondern ein weise gewordener Lehrer, der in Traktaten, die auch formal manche 
Anklänge an die Traktatsliteratur der sogenannten deutschen Mystik besitzen (vgl. die Unter- 
suchungen von Schäfer und Quint), seine eigene, theologisch-spirituelle Innenwelt darstellt 



428 Josef Sudbrack 

und weiß, daß von diesem •splendor veritatis", •Glanz der Wahrheit" (wie Thomas das 
Schöne definiert) eine größere Wirkung ausgeht, als von direkten Aufrufen zu Reform und 
Buße. 

Natürlich haben wir in dieser kurzen Skizzierung den Unterschied der Entwick- 
lungsstufen des Johannes zu extrem betont. Er bleibt immer eine einzige Persönlich- 
keit, die sich in beiden Schaffensperioden äußert • auch hierfür gibt es bei genau- 
erem Hinsehen literarische Belege •; und es ist, was wohl noch mehr wiegt, immer 
der eine, große Strom der Tradition, von dessen verschiedenen Strömungen sich 
Johannes tragen läßt. Aber die Unterschiede, die wir auch im weiteren betont her- 
ausarbeiten wollen, sind für unser Thema der Einheit von Theologie und Spirituali- 
tät das Interessante. Auch der ahnungslose Leser wird sie sofort herausspüren. Die 
eine Klasse der Schriften wird ihn verhältnismäßig kalt lassen; es ist zur Hauptsache 
der Regelkommentar. Er wird über dies oder jenes verwundert sein, vielleicht 
Freude an interessanten Ausführungen haben, aber nur selten wird er so beeindruckt 
werden, wie es z. B. Martin Grabmann von den •kleinen Schriften" schildert: •Fülle 
und Erhabenheit des Inhalts ... spekulative Gedankentiefe und mystische Innig- 
keit... Ideengehalt und mystische Wirkkraft". Diese etwas überschwengliche Be- 
geisterung kann man dem großen Forscher leicht nachfühlen, wenn man sich selbst 
in die •kleinen Schriften" vertieft. Der Grund aber, oder vorsichtiger gesagt, einer 
der Gründe für diesen neuen Geist besteht darin, daß Johannes in den •kleinen 
Traktaten" seiner Lebensaufgabe, dem Ideal der Einheit von Theologie und Spiri- 
tualität, näher gekommen ist als im Regelkommentar. 

Auch der Regelkommentar will diese Einheit. Aber Johannes stand noch zu sehr 
unter dem einseitigen Einfluß des Wissenschaftsideals der Universität. Praktische 
Erfahrung vielleicht, sicherlich aber neues Schrifttum sind die Ursache dafür, daß in 
den •kleinen Traktaten" die Synthese vollkommener gelungen ist. Johannes von 
Kastl ist damit ein Stück des Weges geschritten, auf dem auch heute die Spiritualität 
und die Theologie sich entgegengehen müssen. Keine von beiden darf etwas von 
dem aufgeben, das sie sich im Laufe der Jahrhunderte in oft mühsamem Alleingang 
gültig erarbeitet hat, aber das Ideal der Einheit von Lehre und Leben bleibt das 
unaufgebbare Ziel. Einige Wegweiser zu diesem Ziel kann uns der wissenschaftliche 
Lebensweg des Johannes von Kastl setzen. 

1. Der theologische Neuansatz 

Schon in seinem Regelkommentar will Johannes nicht irgendwelche frommen An- 
mutungen sammeln, sondern möchte dem Leser eine echte Theologie des geistlichen 
Lebens vorlegen. Das kunstvoll angelegte •Prothema" • nach der Art der spät- 
mittelalterlichen, akademischen Predigten • stellt den Kommentar in den Raum 
zwischen dem Erst-Autor der Regel, Gott, und dem Ziel der Regel, dem ewigen Heil 
des Menschen. Deshalb erhebe sich die Regel des hl. Benedikt über ihre Voraus- 
setzungen, Moralphilosophie und Recht, hinaus und möchte den, der sie auf sich 
nimmt, •zur Erkenntnis der Wahrheit. . . zum Erlangen der wahren Ehre . . . zum 
Besitz des ewigen Lebens" führen. Dieses Programm meint ganz deutlich: Theologie 
des geistlichen Lebens. Im Kommentar tauchen dann Namen wie Thomas, Durandus 
de S. Porciano, Wilhelm von Auvergne usw. auf, er selbst ist an vielen Stellen nach 
den Regeln der scholastischen •Quaestio" aufgebaut, ja er spricht sogar ausdrücklich 



Auf der Suche nadi der Einheit von Theologie und geistlichem Leben 429 

und immer wieder vom Studium; alles das zeigt die theologische Ausrichtung des 
Autors. Seine Theologie selbst aber muß enttäuschen. Schon das Stichwortverzeichnis, 
wohl von Johannes selbst angefertigt, bezeugt die Einseitigkeit: Die Themen von 
Gott und den Letzten Dingen, mehr noch von Christus, den Sakramenten und der 
Kirche fehlen oder stehen ganz am Rande, um Platz zu machen für das fast einzige 
Thema der Gnade. Etwa sechzigmal kommt Johannes auf die Gnade zu sprechen, 
oftmals ist es ein ganzer Traktat von mehreren Seiten, und immer wieder geht die 
Erörterung auf schwierige, subtile Probleme der Gnadentheologie ein. 

Wenn man nun weiterhin die Aussagen über die Gnade analysiert, so meint Gnade 
für Johannes zuerst: •eine von Gott geschenkte Hilfe, um verdienstlich zu handeln". 
Also nicht die seinshafte Wirklichkeit der Gnade, in der uns neues, göttliches Leben 
geschenkt wird, steht im Zentrum der Vorstellung, sondern • um es pointiert aus- 
zudrücken • die moralische Wirkung, die es uns ermöglicht, so zu handeln, wie es 
zum Heil notwendig ist. Im frühen Mittelalter, als die heiligmachende, erhebende 
Gnade noch nicht reflex von der helfenden Gnade unterschieden wurde, stand hinter 
einem solchen dynamischen, auf das Tun ausgerichteten Gnadenbegriff eine •theolo- 
gische Existenzerhellung des Menschen" (J. Auer); aber bei einem Theologen des 
14./15. Jahrhunderts kann eine solche Orientierung an der moralisch-meritorischen 
Seite der Gnade nur bedeuten, daß sein Interesse einseitig auf die Frage von Schuld 
und Verdienst, auf das Tun des Menschen und dessen Lohn gelenkt ist. An vielen 
Stellen verbessert Johannes z. B. ein Zitat des hl. Thomas durch das Wörtchen 
•meritorie", •verdienstlich", als ob er damit das Wesenselement der Gnade aus- 
drücklich hervorheben wolle. 

Hinter dieser einseitigen Betrachtung der Gnade steht eine Daseinshaltung des 
späten Mittelalters, steht die angstvolle Beklemmung, die sich in den Totentänzen, 
in der •Weltverachtungs"-Literatur usw. Ausdruck verschafft, steht die Frage nach 
der Heilssicherheit des Menschen, die Frage nach dem •gnädigen Gott", die später 
Luther stellte. Auch dies sind Probleme, die man immer wieder im Regelkommentar 
findet. Und dahinter wieder steht der Gottesbegriff eines absoluten, mächtigen Herrn 
und Richters, das dogmatische Thema, das nach der Gnade am häufigsten, wenn 
auch viel seltener, von Johannes behandelt wird. 

Dieses nicht unbedingt falsche aber sehr einseitige Bild von Gott und seinem 
Heilshandeln wird in den kleinen Traktaten neu konzipiert. Schon der Titel der 
zwei Traktate, die wiederum die Gnade zum Thema haben, deutet die Änderung 
an: •Traktat vom Licht der Gnade und der Glorie" (in der vermutlichen Letztfas- 
sung) oder anderswo •Traktat vom geschaffenen Gnadenlicht" und als Gegengewicht 
dazu der •Traktat vom ungeschaffenen Licht". Sogar die Zitation des hl. Thomas 
zeigt die Verschiebung an. Im Regelkommentar wurden die moralischen Teile seiner 
Summa herangezogen, während in Gnadenfragen viel lieber Wilhelm von Auvergne 
oder Nominalisten zur Sprache kamen; jetzt aber ist Thomas (wahrscheinlich über 
eine Bearbeitung aus zweiter Hand) die unbestrittene Autorität in Gnadenfragen. 

Das Einheitsband der Gnadenlehre ist jetzt das Bild oder besser das •Symbol" 
des Lichtes: •Es gibt (nur) ein Licht, Gott, das völlig durchlichtet ist; und die göttliche 
Gnade ist eine Erleuchtung; und die Gnadengaben selbst erleuchten die, die an ihnen 
teilhaben; und die Gnade steigt von einer Quelle und Wurzel herab; und alle 



430 Josef Sudbrack 

Erleuchtung kommt von einem Licht; und es gibt (zwar) viele Lichtstrahlen und (nur) 
ein Licht". Die beiden oben genannten Schriften sind nichts anderes als eine theolo- 
gisch-spirituelle Entfaltung dieser Gedankengänge Hugos von St. Viktor. Der 
Mensch und die Schöpfung in ihrer Ganzheit sind Lichtstrahlen oder Bilder des einen 
und einzigen Lichtes; die Aufgabe des Menschen ist nur, diese Strahlen zu ihrer 
Quelle zurückzuverf olgen. 

•Nun aber ist nichts unserer Vernunft (nach Bonaventura ,mens', Seelenfünklein) 
näher als Gott unser Herr, der eben dieses Licht ist,... das alles umfaßt und erfüllt, 
besonders aber das Wesen der Seele wesenhaft heimsucht; und dennoch wird es nur 
von den wenigsten in dieser Nähe und Innigkeit erfaßt", wie es dem Licht ent- 
sprechen müßte. Schuld daran trägt die Fleischlichkeit des Menschen, die in der 
Sünde ihre pervertierende Überspitzung erfährt. Man darf sich nicht an solchen 
manichäischen Überbleibseln stoßen. Sie sind ein nur selten verlassener Untergrund 
der gesamten christlichen spirituellen Tradition. Aber auch hier sucht, wie wir noch 
sehen werden, eine Offenbarungswahrheit ihren genuinen worthaften Ausdruck, 
auch dann, wenn die Begrifflichkeit nicht ganz dem entspricht, was eigentlich von der 
Offenbarung her gesagt werden sollte. 

Da nun weiter der gefallene Mensch, •obgleich mit so reichem Glanz überschüttet, 
dennoch aus eigener Kraft nicht zur Schau jenes Lichtes der ewigen Weisheit geführt 
werden kann", beglückte ihn Gott mit dem Licht der Menschwerdung, •damit wir so 
durch das geschaffene Licht (der Menschheit Christi) zu ebendemselben (Christus) 
gelangen, der das ungeschaffene Licht ist". •Das war das gesamte Gut des Menschen, 
daß er beim Eingehen oder beim Ausgehen in seinem Schöpfer Jesus Christus die 
Weide finde und so durch die Weide der Menschheit eintrete zur Weide der Gott- 
heit, durch die Pforte des gekreuzigten und verwundeten Menschen zur Leidlosigkeit 
seiner inneren Gottheit, durch den Weg, sage ich, und das Licht seines menschlichen 
Lebens zum Licht der Wahrheit und des Lebens seiner göttlichen Würde und Un- 
endlichkeit und Ewigkeit, die sich in ihm verbirgt." Diese Christologie scheint das 
Persönlichste zu sein, das Johannes zu den kleinen Traktaten beigesteuert hat; 
nirgendwo in der Literatur fand ich sie in dieser Präzision und konsequenten Durch- 
führung. Sie ist aber auch der eigentliche Kern seiner spirituellen Theologie. 

Christus ist Licht, und zwar •in seiner Gottheit, die ein und dieselbe in drei Per- 
sonen und das eine ungeschaffene Licht ist", und in seiner Menschheit als das geschaf- 
fene Licht. Durch die Menschheit Jesu, durch seine Wunden ist uns der Weg geöffnet 
zu dem ungeschaffenen Licht •Deiner innerlichen und in Dir verborgenen Gottheit", 
die ebenderselbe Herr ist, der uns in seiner Menschheit begegnet (Johannes braucht 
das Verb •personare"). •Das vorzüglichste und letzte Objekt ist somit das ungeschaf- 
fene Licht, die erste Wahrheit, der Herr und Gott, die heilige Dreifaltigkeit; das 
Mittel aber und die Bereitung dazu ist die Menschheit Christi, das geschaffene Licht, 
sei es das der Natur, der Gnade oder der Glorie." Damit setzt Johannes in einer fast 
modernen Kühnheit die Menschheit des Herrn in eine irgendwie geartete ontolo- 
gische Identität mit dem natürlichen Licht des Verstandes, das uns Weg zu Gott sein 
sollte, mit der Gnade, unserer neugeschaffenen Möglichkeit Gott zu erkennen, und 
mit dem Glorienlicht. Was nämlich •hier auf dem Wege in unvollkommener Weise 
beginnt durch das Gnadenlicht, vollendet sich in der ewigen Heimat im Glorien- 



Auf der Suche nach der Einheit von Theologie und geistlichem Leben 431 

licht, in dem jeder der Seligen erkennt, daß der Herr und Gott ihn selbst und die 
anderen mit ihm mehr liebt, als einer sich selbst liebt." 

Es ist ein großer Gedanke, der den Leser schnell gefangen nimmt: Licht! In seinem 
Ursprung ist es das ungeschaffene göttliche Sein; in seiner Ausbreitung aber der 
Glanz (splendor), durch den die geschaffene Welt durchsichtig wird zu Gott. Dieser 
Glanz besitzt seinen Ausgangs- und Kristallisationspunkt in der geschaffenen 
Menschheit Jesu Christi; er realisiert sich in den Menschen durch das Licht der 
Gnade, das schon den Anbruch des Glorienlichtes bedeutet. Unsere Aufgabe ist es, 
durch das Medium des geschaffenen Lichtes, in dem die Menschheit Christi, die 
Gnade und die Glorie eine Einheit bilden, hinzustreben zu dem •Herrn und Gott, 
der das wesenhafte, ungeschaffene, unendliche Licht ist, das ganze Gute, der alles 
umfaßt und erfüllt, die Gesamtheit unbeweglich in strahlender Kraft bleibend schaut, 
aber nur von wenigen oder gar niemandem gesehen wird". 

Die vielen Präzisierungen, aber auch Ungenauigkeiten und Unbeholfenheiten bei 
Johannes von Kastl, auch die Gefahrenzonen seiner Lehre dürfen hier unbeachtet 
bleiben. Eines aber ist deutlich: dieser genuin theologische Mittelpunkt seiner Spiri- 
tualität, von dem aus zu jeder anderen dogmatischen Aussage ein Zugang möglich 
ist, macht die Anziehungskraft der •kleinen Traktate" aus. Es ist ein Bild von fast 
ästhetischer Schönheit, das vor uns ersteht, und nicht mehr nur eine abstrakte Be- 
griffspyramide. In dieses Bild paßt die ganze Spiritualität des Menschen hinein, ja 
sie gehört zur Vollständigkeit des Bildes, denn das Licht ist doch dazu da, um uns 
Menschen zu erleuchten, um •mich" existentiell zu erhellen. 

2. Der existentielle Neuansatz 

Die eben angedeutete Großartigkeit des Denkens, die die Gesamtheit der Wirk- 
lichkeit von einem Einheitspunkt her zu erfassen sucht, provoziert fast einen Ver- 
gleich mit modernen Denkern, die ebenfalls gerade dadurch spirituell anziehend 
wirken, daß sich in ihnen die Einheitssehnsucht des Menschen bestätigt findet. Aber 
bei Teilhard de Chardin z. B. sieht die Einheit ganz anders aus; er möchte die Welt 
in ihrer Eigenständigkeit für das Christentum zurückerobern und läßt deshalb die 
Entwicklung dieser Welt auf das •höchste Personale, den Universellen-Christus" 
hinstreben. Bei Johannes aber wird die Eigenständigkeit des Geschaffenen fast auf- 
gelöst in den Strahlenausgang des einen wahren Lichtes, das Gott ist. Aufgabe der 
Welt bleibt eigentlich nur noch, den Pol zu bilden, von dem aus ich zurückblicken 
kann auf Gott hin, nur noch eine Pforte zu sein, durch die ich zum Ausgang meines 
Seins zurückkehre. V. Lossky hat dies von Meister Eckhart beschrieben, dessen 
Theologie •einem Grundanspruch seiner spirituellen Lehre entspricht: Um sich in 
der göttlichen Einheit zu finden, muß der Mensch sich in seiner Geschöpflichkeit zu 
einem Nichts entleeren". 

Auch im Regelkommentar begegnet man den traditionellen Anweisungen von der 
Selbstpreisgebung, von der Abtötung, auch von der •Vernichtung" des eigenen Ichs, 
um dadurch das •Alles", das Gott ist, zu finden. Aber das Menschenbild ist nicht auf 
dieser Spannung von Alles und Nichts aufgebaut, sondern auf einem Ordnungs- 
system. Man steigt von den geringen weltlichen Dingen zur eigenen Körperlichkeit, 
von dem eigenen materiellen weiter zum geistigen Ich, vom geistigen Ich zum per- 



432 Josef Sudbrack 

sonal-geistlichen, dann zum krönenden Prinzip der Ordnung, zu Gott. Aufgabe des 
Menschen ist es, diese Ordnung zu bewahren und, weil sie durch die Sünde zerstört 
wurde, wiederherzustellen. Spirituelles Leben ist dabei von dieser Wiederherstel- 
lung der Ordnung her konzipiert. Andere Auffassungen klingen ebenfalls an, kom- 
men aber nicht zum tragen. 

In den kleinen Traktaten aber ist ein anderes Leitbild herrschend. Hier ist Gott 
nicht mehr nur der über seine gnadenhaft erhobenen Geschöpfe regierende Herr und 
Meister, sondern hier versinkt das Geschöpf ins Nichts und Gott ist der, der •alle 
Vollkommenheit ist, alle Kraft, der allein alles aus dem Nichts hebt. . .; er ist das 
Gut, ohne das nichts Gutes und in dem alles Gute ist". Aufgabe des Menschen ist 
damit auch nicht mehr so sehr, sein Leben zu ordnen (diese Aufgabe bleibt, aber der 
Akzent liegt anderswo), sondern •dorthin mit Fleiß zu eilen, wo den Meister einmal 
gesehen zu haben bedeutet: alles gelernt, ergriffen und sich angeeignet zu haben" 
(nach Heinrich Heinbuche von Langenstein). 

Durch diese Konzentration auf das •Jetzt der Ewigkeit und jenes Eine, das der 
Herr im Evangelium notwendig nennt", gewinnen die kleinen Traktate eine mit- 
reißende Spannung. Über den einen Pol dieser Spannung, über Gott und Jesus Chri- 
stus, kann sich Johannes von Kastl fast nicht genug tun, alles Große und Wirkliche 
auszusagen. •Dieses ungeschaffene Licht, Jesus Christus, ist selbst seine göttliche 
Natur, Macht, Weisheit, Gutheit, Leben, Glorie, ungeschaffene Seligkeit, alle Kraft, 
alles Gute, Vollkommenheit und Selbstgenügsamkeit, alles umfassend, das Gesamte 
und das Einzelne erfüllend, Sinngrund und Regel von allem, usw." (das •usw." 
gehört mit zu der sich überschlagenden Preisung Gottes). Vom Menschen aber kann 
es dann nur noch mit dem hl. Anselm heißen: •Warum also schweifst du Menschlein 
umher und suchst das Gut deiner Seele und deines Körpers? Liebe das eine Gute, 
das alles Gute ist, und es ist genug; ersehne das einfache Gute, das das höchste Gut 
ist, und es genügt." 

Für den Menschen und seine Welt bleibt also nichts Eigenes mehr übrig außer 
dieser Anspannung auf Gott hin. Und durch die Sünde, •meine" persönliche und die 
Adams, wird die Spannung zur Unerträglichkeit noch weiter verstärkt. Schon ohne 
Sünde kann man von allem •Sinnlichen und Gegenwärtigen" (wie Johannes die 
Welt zu nennen liebt) nur sagen: •Verachtung oder Geringschätzung oder Verlassen 
der Dinge, die diesseits (dies •citra" stammt vielleicht von Meister Eckhart) von 
Gott sind, ist die gebührende Atmosphäre für diese Dinge; denn sie sind aus Nichts 
von Gott geschaffen, mit Nichtigkeiten umgeben und aus sich selbst ins Nichts zurück- 
strebend, das menschliche Verlangen nur aufreizend aber nicht erfüllend." •Sie ver- 
halten sich zum Wirken Gottes wie das Nichts zum Etwas, wie das Endliche zum 
Unendlichen." Durch seine Sünde aber ist der Mensch noch unter die Nichtigkeit der 
andern Geschöpfe gesunken, ist •mehr als Nichts" geworden. •Ich bin ganz und gar 
noch schlimmer als zum Laster geworden"; •alles was ich bin, nach innen wie nach 
außen ist umgewandelt zu Schlacken des Lasters" (Is 1, 22). 

Man darf diese Aussagen der menschlichen Nichtigkeit, die sich besonders in dem 
•Gebet" ständig überbieten, nicht ohne weiteres als Manichäismus (Lehre von der 
Leiblichkeit als dem bösen Prinzip) abwerten; ebenso sollte man vorsichtig sein, 
dahinter nichts- oder wenig-sagende, zeitgemäße literarische Formen oder irgend- 



Auf der Suche nach der Einheit von Theologie und geistlichem Leben 433 

eine psychologische Verdrängung zu suchen. Das alles mag bei Johannes von Kastl 
oder wenigstens in seiner Zeit auch vorhanden gewesen sein, aber es ist nicht das 
Wesentliche. Wenn wir die christliche Haltung aufspüren, die hinter diesen Aus- 
sagen steht, dann ist es einfachhin das existentielle Sich-Bewußtwerden des Men- 
schen, daß er vor Gott steht, und daß Gottes Größe und Macht nicht mit statischen 
oder gar quantitativen Vorstellungen gemessen werden kann, nicht einmal mit den 
Begriffen der Ordnung, die im Regelkommentar noch vorherrschen, sondern daß 
jedes Maß und jede Aussage, die wir von Gott machen, immer von neuem überboten 
werden muß durch ihre Verneinung und eine noch größere Aussage über Ihn. Das 
moderne •je" des Existentialismus (je-größer, je-mächtiger), das sich in einer ähn- 
lichen Bedeutung schon bei Eckhart findet, hat hier seinen Platz. Bei Johannes findet 
es sich ausgedrückt durch eine Vielzahl von Komperativen (größer, mehr, demütiger, 
armseliger). Diesen Prozeß der immer neuen Gott-Begegnung, die immer neu nach 
Ausdruck ringt und jedes Wort durch ein noch tieferes, noch absoluteres und umgrei- 
fenderes ersetzen will, finden wir z. B. in den gewaltigen Berufungsszenen des Alten 
Testaments, in der negativen Theologie der Griechen oder in der •via eminentiae", 
dem Weg des •Nochmals-Übersteigens" (nach der via positiva und der via negativa) 
des hl. Thomas, Bei Johannes von Kastl spiegelt sich dieses Ergriffenwerden von der 
Größe Gottes in einem immer Kleiner-werden des Menschen, einem immer tiefer- 
ins-Nichts-Zurücktreten. Die aristotelische Nüchternheit, die den Menschen auf- 
gliedert in Substanz und Akzidenz, in die akzidentiellen Seelenkräfte und deren 
Tätigkeit, und dann eigentlich nur in dieser Tätigkeit den Prozeß der Gotteserkennt- 
nis sich abspielen läßt, wird durch die Macht dieses Gotteserlebnisses völlig über- 
flutet. Bis ins Wesen trifft jetzt den Menschen Gottes Blick, denn er ist •durch seine 
Wesenheit jedem Ding näher und gegenwärtiger als dieses sich selbst". Das Stehen 
vor dem je-größeren Gott heißt ein je-geringer-Werden. 

Ganz von diesem Geist beherrscht ist die •geistliche Philosophie", derjenige der 
kleinen Traktate, mit dem Johannes von Kastl seine Zeitgenossen am meisten an- 
sprach. In diesen 19 oder 23 Kapiteln, in denen Johannes irgendwie das anthro- 
pologisch-moralische Gegenbild der Dunkelheit zur Gnadenlehre vom Licht Gottes 
aufbaut, systematisiert er die Nichtigkeit des Menschen. Angefangen von einer 
•theoretischen" Einleitung über den Nutzen und die Schwierigkeit der Selbst- 
erkenntnis, über die äußeren und inneren Schwächen und das Versagen des Men- 
schen, bis dahin, daß •der Mensch selbst sich im Vergleich zu allem anderen als den 
Schlechtesten und den Elendsten weiß". Wiederum, eine Aussage, die nach stati- 
stisch-quantitativen Begriffen schlechthin falsch und verlogen wäre, die aber im 
existentiellen Erleben des je-größer-Werden-Gottes und des je-mehr-Verschwinden 
der eigenen, existentiell sich gewärtigen Person ihre ontologische Wahrheit besitzt. 
Es ist nicht nur •die Demut, die die Erkenntnis der Wahrheit gebiert, aber keine 
Wärme hat", auch nicht nur •die Demut, die das Glühen der Gotteserfahrung und 
der Liebe gebiert, und die den Menschen entflammt"; sondern über diese mehr •ari- 
stotelisch" oder mehr •erbaulich" aufgefaßte Haltung hinaus ist es •die Demut, die 
aus der Schau der Gottheit hervorbricht; und sie erleuchtet, entflammt und schenkt 
nährende Kraft", wie Johannes in einer Erweiterung eines Bernhardzitats schreibt. Er 
zeigt darin deutlich, daß er aus dem personalen Gegenüber zu Gott, der Schau Got- 



434 Josef Sudbrack 

tes, die Berechtigung ableitet, von der Nichtigkeit, der Demut des Menschen zu 
schreiben. Es sind nicht nur fromme Übertreibungen, die z. B. aus den Antithesen 
des •Gebets" sprechen: •Du, Gut alles Guten und Vollkommenheit aller Vollkom- 
menheit und Selbstgenügsamkeit... ich hingegen, von Dir abgewandt, bin wahrhaft 
schlecht, schlechter, am schlechtesten, am schändlichsten, am verworfensten." Es ist 
der existentiell wahre Ausdruck der durch die Sünde pervertierten totalen Abhän- 
gigkeit des Geschöpfes von Gott: •Die menschliche Natur ist, wenn man sie für sich 
betrachtet, Dunkelheit; denn aus sich hat sie kein Licht, nicht das der Gnade, noch 
das der Glorie, nicht einmal das der Natur." Deshalb gilt für den Menschen einfach- 
hin die von Johannes Kassian überlieferte Mönchsweisheit: •Je reiner einer im Her- 
zen ist, desto unreiner sieht er sich und erkennt mehr Gründe für Demut als für 
Selbstschätzung." 

Aus dieser, gewiß einseitigen, aber genuines christliches Gut wiedergebenden Hal- 
tung heraus sind auch die Mahnungen zu verstehen, die sich besonders in dem Büch- 
lein von der religiösen Vollkommenheit finden, das bisher fälschlich unter dem 
Namen des Albertus Magnus laufend mit dem Titel •Wie man Gott anhängen soll" 
bekannt war. •Fürwahr, jenes Eine ist dir dann am nächsten, wenn du dich entblößt 
hast von Sinnenvorstellungen und • was für welche es auch seien • anderen Ver- 
strickungen; bald wirst du spüren, daß es so ist, daß du mit freiem und bereitem 
Herzen Gott offenstehst und anhängst." Johannes geht so weit, daß er, ähnlich wie 
sein Zeitgenosse Heinrich Egher von Kaikar, die alte Lehre vom •engelgleichen 
Leben" aufnimmt und in scholastisch durchgeformter Begrifflichkeit verlangt, daß 
der Mönch sich so verhalten soll, •wie die vom Körper getrennte Seele"; •so verhalte 
auch du dich zu deinem Leib, als seiest du schon nicht mehr in deinem Leib; und 
denke immer an die Ewigkeit deiner Seele in Gott und richte deine Gedanken mit 
Fleiß auf jenes Eine", das Gott ist. 

Hier kommt es nur darauf an, die bleibende Wahrheit zu erkennen, die sich in den 
inadaequaten philosophischen Vorstellungen Ausdruck gesucht hat. Diese aber lau- 
tet: Gott ist die Wirklichkeit, von der alles andere erst Dasein und Namen erhalten 
hat und ständig erhält. Die existentielle Realisierung dieser Wahrheit aber ist die 
Grundlage des christlichen Lebens; nichts anderes will das Wort des Evangeliums 
besagen: •Trachtet zuerst nach dem Reich Gottes und seiner Gerechtigkeit". 

Es ist trotz des unbeholfenen Lateins und trotz der veralteten metaphysischen 
Vorstellung noch heute zu verspüren, wie die Darstellung dieser und ähnlicher Ge- 
dankengänge bei Johannes den Leser immer dringlicher beansprucht; nicht weil es 
Predigt oder Aufruf ist, sondern einfachhin weil der Gedankengang gar nicht durch- 
gedacht werden kann, ohne daß der Leser persönliche Stellung bezieht. 

Noch deutlicher wird das Einswerden von spiritueller Haltung und dogmatischem 
Wissen in einem andern Zug, der dem Leser der kleinen Traktate wohl zuerst auf- 
fallen muß. Das bekannte Dreierschema, Reinigung • Läuterung • Vereinigung 
hat in der existentiellen Haltung, die wir eben beschrieben, keine rechte Daseins- 
möglichkeit. Wenn überhaupt etwas, dann hat der augustinische Ternar hier seinen 
Platz: Abkehr (von den Dingen), Einkehr (in sich selbst), Überkehr (über sich hinaus 
zu Gott). Bei Johannes lautet dies etwa folgendermaßen: •Vollkommene Loslösung 
seiner selbst von allem andern, Sammlung seiner selbst in sich hinein in Jesus, wahr- 



Auf der Suclie nach der Einheit von Theologie und geistlichem Leben 435 

hafte Selbsterkenntnis und Demütigung, Verachtung aller Gegenwärtigkeiten und 
Weltlichkeiten; Liebe aber und Sehnsucht nach dem Göttlichen und dem Geist- 
lichen." Mindestens zwölfmal taucht in den kleinen Traktaten eine terminologisch 
gleich geprägte, durch ihre sprachliche wie inhaltliche Überladenheit auffallende 
andere Wendung auf: •Wenn der Mensch aller anderen Beschäftigungen los und 
ledig, sich ganz in sich selbst zurückzieht, wenn er alles und jedes ausschließt und 
vergißt, wenn der Geist allein vor Jesus Christus, schweigenden Mundes, seine Sehn- 
süchte erhörungssicher und vertrauensvoll dem Herrn und Gott vorlegt, und damit, 
in der Glut des Herzens und der Liebe mit dem innersten Wesen aller seiner Kräfte 
ganz rein und ganz vollkommen sich in Ihn ergießt und versenkt, in Ihm aufgeht, 
sich weitet und sich entflammt und sich auflöst..." Hier wird eine Innerlichkeit 
deutlich (das •intra se", •in se" kommt auf jeder Seite der kleinen Schriften ein 
paarmal vor), die in dieser metaphysisch begründeten Intensität eines der Charak- 
teristika des Johannes von Kastl und der spirituellen Literatur des 14. Jahrhunderts 
ist. Es ist Innerlichkeit, wir würden heute sagen, existentielles Angesprochensein, 
aber es ist zugleich Metaphysik, denn dort in meinem Innern, in meinem Wesen, 
finde ich ja Gott und Jesus Christus, die mir näher sind als ich mir selbst. 

Auch hier braucht die Einseitigkeit, die die Konsequenz der oben beschriebenen 
metaphysisch-religiösen Voraussetzung ist, nicht betont zu werden. Großartig kommt 
aber zum Ausdruck, daß eine fast ideale Einheit von Dogma und Existenz, Lehre und 
Leben erreicht ist. Das theologische Weltbild dieser Auffassung weiß, daß ein sich 
Frei-machen von allem, was nicht Gott ist, ein Eintreten in die letzte Ungeschütztheit 
der eigenen Innerlichkeit, zugleich das Realisieren der Heilsordnung ist. Umgekehrt 
ist die denkerische Bewältigung dieses theologischen Weltbildes gar nicht möglich, 
ohne den geistlichen Vollzug des Sich-Freimachens von allem, was nicht Gott ist. Nur 
wenn der Mensch sich existentiell abkehrt von den hindernden Sinnesvorstellungen, 
gelangt er zur •geistlichen Philosophie", zur Selbsterkenntnis, und nur wenn er in 
immer tiefergehender Selbsterkenntnis alles eigene hinter sich läßt, findet er liebend 
und erkennend Gott, der das Innerste seines eigenen Wesens ist. 

3. Der Neuansatz des Symboldenkens 

An den letzten Zitaten, in denen der Rückgang in die eigene Innerlichkeit betont 
wurde, konnte man schon eine Korrektur ablesen, die die Gefahren des neuplatonisch 
beeinflußten Weltbildes abwehrte. In ähnlicher Weise wird immer wieder das •in 
sich eingehen" mit dem •in Jesus eingehen" gleichgesetzt. •Um es kurz auf einen 
Nenner zu bringen, nachdem alles und jedes ausgeschlossen und, was dich 
anbelangt, für Nichts erachtet ist, schaue angespannt im Schweigen der äußeren und 
in der Ruhe der inneren Dinge, die über alles andere zu achten sind, völlig frei auf 
den Grund des ganzen Lebens und deines Heils, du, als ganzer, mit Anspannung 
deines ganzen Wesens, innerhalb deiner selbst, vor dem Licht und im Licht der 
Wahrheit, im Glanz Seiner Wunden ...". 

Die reine Innerlichkeitsreligiosität war eine der großen Gefahren des späten 
Mittelalters. Nicht umsonst gilt auch für Johannes von Kastl die Denkart der •Sekte 
vom freien Geist" als eine wesenhafte Verkehrung des geistlichen Lebens. Sie setzt 
die Innerlichkeit so absolut, daß alles Äußere, jedes Gesetz, jedes Sakrament und 



436 Josef Sudbrack 

letztlich auch Gott, insofern er vor dem Menschen steht, aufgelöst wird in die eigene 
Innerlichkeit. Nicht umsonst stand Meister Eckhart, der ähnliche Gedanken wie 
Johannes von Kastl in letzter Konsequenz durchzudenken versuchte, unter dem Ver- 
dacht der Häresie; für manche Gläubige war der Unterschied von ihm zur Sekte vom 
freien Geist kaum bemerkbar. Was fehlt, ist die Hinwendung zur in Jesus Christus 
erlösten Welt, zu Jesus Christus, oder in moderner Philosophie ausgedrückt, das 
dialogische Element; der Mensch kann nämlich nur zu sich selbst, zu seiner eigenen 
Innerlichkeit kommen, in der Begegnung mit dem anderen; und dieser andere ist 
zuerst und unaufhebbar der Mitmensch, der in der Gnade mein Bruder in Christus 
geworden ist. 

a. Diese Korrektur an der Einheits- und Innerlichkeits-Metaphysik ist das A und O 
ihrer Christlichkeit. Bei Johannes wird sie in etwas naiver Weise angebracht, indem 
das •in sich" ergänzt wird durch ein •in Jesus". Dahinter aber steht wiederum das 
Theologumenon, in dem wir schon die Einheit von Theologie und Spiritualität 
fanden, Jesus Christus als unser Licht; nur in diesem Licht, das Jesus Christus ist, 
kann für Johannes der Mensch sein eigenes Innere finden, und nur in diesem Licht 
kann er weiter zurückschreitend im eigenen Inneren (und zugleich in der Menschheit 
des Herrn) Gott finden. •Und so soll man eifrig und beharrlich durch Christus zu 
Christus streben, das heißt, durch den Menschen Christus zum Gott Christus, durch 
die Wunden seiner Menschheit zum Innersten seiner Gottheit." Solche Sätze sind 
nur vereinbar mit dem Innerlichkeitsstreben, in dem der Mensch •alle Dinge als 
unpassend, schädlich und verderblich gründlich von sich abschüttelt, sich dann ganz 
in sich selbst hinein zurückzieht", wenn man sich bewußt bleibt, daß Jesus Christus 
Licht ist, und daß er der Weg ist, durch den wir •durch die Scherbe zum Licht 
durch die Vermittlung. .. seiner Menschheit zu ebendemselben gelangen, der eben 
dies Licht der Wahrheit ist". 

Dieses Licht-Symbol vermittelt also die theologische Vertiefung, die in der Kon- 
zentration auf die wesentlichen, objektiven Tatsachen der Offenbarung bestand, mit 
der existentiellen Vertiefung, die den Wesenskern des Menschen in das Stehen vor 
der Schöpferallmacht Gottes hineinzog, so wie es schon Johannes der Evangelist 
lehrte, daß Jesus Christus das Licht ist (objektiv-theologische Aussage), das in die 
Finsternis leuchtet (in die Existenz des Menschen hinein, nach einer Auslegung 
Johannes' von Kastl). Auch in diesem Symboldenken kann man einen deutlichen 
Fortschritt vom Regelkommentar zu den kleinen Traktaten feststellen. 

Im Regelkommentar findet man die fast kindliche Freude der damaligen Moral- 
predigten und Mönchsspiegel, alles, was vorkommt, allegorisch auszudeuten. Das 
Kloster mit der Pforte, seinen Räumen und seinen Bewohnern wird nach einer weit- 
verbreiteten Allegorese auf die Seele, mit ihren Seelenkräften, ihren Tugenden und 
Lastern usw. angewandt; ähnliches gilt vom Schlaf, vom Brot, vom Dorn, vom Essen, 
aber auch von den Hosen, vom Bett, vom Wirtshaus, und immer wieder von der 
Leiter, die zu Gott führt, oder von der Klosterzelle. Schon die Fülle zeigt, daß hier 
keine seinsbezogenen Aussagen gemacht werden, sondern daß es mehr oder weniger 
geistreiche Spiele sind, die im fabulierenden Geist geboren, keinerlei Stütze in der 
Wirklichkeit haben. Wenn der Regelkommentar von Gott, Christus, dem Geist, 
Maria oder der Gnade das Licht prädiziert, dann trägt dieses Reden den Stempel 



Auf der Suche nach der Einheit von Theologie und geistlichem Leben 437 

der rhetorisch-erbaulichen Ausschmückung, mit der das Wort •Licht" des Regel- 
textes kommentiert wird. Einmal wird sogar rein des Wortklanges halber das Gesetz 
(lex) mit dem Licht (lux) und das Licht mit dem Führer (dux) kombiniert. Und wo 
man eine etwas tiefere Verwurzelung des Bildes vom Licht in der Wirklichkeit 
vermuten könnte, wie z. B. bei der schönen Stelle über den hl. Benedikt als •amator 
lucis", Liebhaber des Lichts, dann steht im Hintergrund eine literarische Quelle, 
in diesem Falle der kaum erforschte, ungedruckte Kommentar des Stephan von Paris. 

Eine ganz andere Bedeutung gewinnt das •Licht" in den kleinen Traktaten. Schon 
der (vielleicht in der zweiten Redaktion hinzugekommene) Eingang zum Traktat 
vom geschaffenen Licht doziert mit scholastischer Genauigkeit: •Ein Doppeltes ist es, 
das uns selig macht: nämlich das Licht der Gnade • und das (beseligt) informie- 
rend •, (und) das andere, das als Objekt, als Ursache beseligt. Das erste heißt und 
ist geschaffenes Licht', das zweite ist das ungeschaffene Licht; das erste disponiert 
zum zweiten, das zweite verursacht und vollendet das erste; das erste ist ein Akzi- 
denz oder ein ,habitus' und eine geschaffene Qualität, das zweite ist die schaffende, 
göttliche Wesenheit; ohne das erste gelangt man nicht zum zweiten, aber ohne das 
erste beseligt das zweite auch nicht." Hier in den kleinen Traktaten findet man nicht 
die Licht-Metaphysik, die Baeumker in seinem •Witelo" bearbeitet hat. Metaphysik 
hieße, daß man das Licht als eine Wirklichkeit ansähe, die in ihrer ontologischen 
Struktur, wenn auch vertieft oder entleert, ohne Übersetzung von der geschaffenen 
und ungeschaffenen Gnade ausgesagt werden müßte. Für Johannes von Kastl ist das 
Licht ein •Realsymbol", eine sinnliche Erscheinung, die als der ontologisch entspre- 
chende Ausdruck einer geistigen Wirklichkeit angesehen wird und auch aus irgend- 
einer Einheit mit dieser geistigen Wirklichkeit erwachsen ist, ähnlich wie ja auch die 
körperliche Erscheinung des Menschen der seinsgerechte Ausdruck, das Realsymbol, 
seiner geistig-seelischen Wirklichkeit ist. 

Mit dieser Lichtsymbolik gelingt es Johannes von Kastl, eine weitere Einheit im 
geistlichen Leben zu stiften. Das späte Mittelalter war eine Zeit, in der sich der 
sinnenhafte Ausdruck und die geistige Durchdringung des Religiösen auf zwei aus- 
einanderlaufenden Bahnen bewegte. Religion fiel auf der einen Seite fast mit Brauch- 
tum zusammen: Hostienwunder, Messe als •Schau"-spiel, Visionen und wunderbare 
Begebenheiten, Wallfahrten, Geißlerzüge, und damit Hand in Hand gehend eine 
sinnlich-materialistische Auffassung von der Wirkung der Sakramente, des Ablasses 
usw. Auf der andern Seite aber bewegte sich die Theologie in solch sinnen-fernen 
Weiten, daß das Volk fast notwendig in eine sinnenhafte Religion getrieben wurde. 
Selbst die Heilige Schrift, die man mit Fug und Recht eine •Real"-Symbolik des 
göttlichen Heilshandelns nennen kann, wurde zu einem akademischen Lehrbuch mit 
Thesen, Sätzen, Untersätzen und weiteren subtilen Distinktionen •entsinnlicht". 
Chenu schreibt darüber: •Diese Rationalisierung des Textes hemmt nicht nur alle 
fromme Ursprünglichkeit, sondern erliegt auch einer künstlichen Subtilität, die die 
literarische und psychologische Lebendigkeit jedes Textes, besonders der historischen 
Berichte oder der Briefe verkennt." 

Durch die Lichtsymbolik des Johannes von Kastl wird aber eine Einheit von bild- 
hafter Ausdruckskräftigkeit und geistigem Aussagegehalt gewonnen. Schon sprach- 
lich wird die Kluft zwischen Materie und Geist überwunden. Das sinnliche Element 



438 Josef Sudbrack 

des Religiösen ist auf seine eigentliche Bedeutung zurückgedrängt worden, einen 
geistigen Inhalt auszusagen; und der geistige Inhalt ist in die Macht einer bildkräf- 
tigen Sprache hinein entbunden. Man braucht den dogmatischen Erörterungen, die 
sich in abstrakten Lehrsätzen bewegten, nun keine moralische Anwendung für die 
konkrete Welt anzuhängen, sondern die Symbolkraft der dogmatischen Aussage 
spricht für sich selbst, sie rüttelt auf und berührt den Menschen in seiner Existenz. 
Es ist etwas Ähnliches geschehen, wie das, was Gott selbst als formgebenden Mittel- 
punkt des Glaubens durch die Menschwerdung seines Sohnes in die Welt hinein- 
gestiftet hat: der geistigste und personalste Inhalt ist in die letzte sinnlich-geschicht- 
liche Gestalt eingegangen: Gott wurde Mensch aus Maria der Jungfrau, •und sie 
wickelte ihn in Windeln ein und legte ihn in eine Krippe". 

b. Damit ist schon eine weitere Eigentümlichkeit der kleinen Traktate erwähnt: sie 
sprechen an, berühren und ergreifen, ohne daß sie predigen und moralisieren. Einer 
der Gründe ist das Symbol-denken, das eben nicht ohne den Mitvollzug des Lesers 
zu erfassen ist. Grund ist auch das demütige Zurücktreten des Autors vor der dar- 
gestellten Heilswirklichkeit Gottes. Wir wiesen schon öfter auf diese Eigentümlich- 
keit hin. 

4. Der sprachliche Neuansatz 

Eng verbunden mit diesem Symboldenken, das in einer untrennbaren Einheit mit 
der Symbolsprache steht, gibt es noch andere sprachliche Eigentümlichkeiten, die in 
den kleinen Traktaten den Unterschied zum Regelkommentar kennzeichnen. 

a. Einen solchen sprachlichen Zug könnte man im Anschluß an den von G. Müller 
und H. Brinkmann in die Germanistik eingeführten Terminus •Gradualismus" der 
Sprache nennen. Was sich in einer vergangenen Zeit noch im Weltbild verdichtete, 
ist hier sprachlich niedergeschlagen: die Worte werden durchsichtig, werden inner- 
lich gestuft. Z. B. hat das von Johannes immer wieder gebrauchte Wort •nudus", 
nackt, das durch den hl. Hieronymus zum Terminus technicus der spirituellen Litera- 
tur geworden ist, eine fast unausschöpfliche Bedeutungsfülle. Grundlage ist die 
emotioneil empfundene personale Scham; aber gerade sein Innerstes muß der 
Mensch Gott eröffnen und deshalb von allem andern sich entblößen: hier liegt ein 
Grundansatz der Aszese verborgen. Außerdem ist der Mensch vor Gott in metaphy- 
sischer Wirklichkeit nackt, bloß, hilflos; die Gnadentheologie, durch die wir wissen, 
daß wir nur in Gott etwas sind, verbindet sich mit der Aszese, die auf die eigene 
Anstrengung verweist. In diesem letzten, bloßen, •nackten" Kern seiner Selbst aber 
trifft der Mensch das Innerste Gottes, das ebenso rein und bloß, fast möchte man 
sagen intim-ungeschützt, vor ihm steht. Das eine Wörtchen •nudus" verbindet alle 
diese Bereiche. An manchem anderen Begriff könnte man ähnliches aufzeigen; und 
gerade die •kleinen Traktate", im Unterschied zum Regelkommentar, leben aus 
diesem •Gradualismus" der Sprache. 

b. Ich glaube, daß auch die vielfachen sprachlichen Wiederholungen, die wiederum 
ein Kennzeichen der kleinen Traktate sind, auf einer ähnlichen Ebene liegen. Sie 
können ermüden, besonders wenn sie in ungeschicktem Latein niedergeschrieben 
sind. Sie können aber auch zu einer intensiven Erfassung des im Wort eigentlich 
Ausgesagten führen. Die kleine schon erwähnte Präposition •in", •intra" wird durch 



Auf der Suche nach der Einheit von Theologie und geistlichem Leben 439 

die ständige Wiederholung, durch das ständige Umspielen mit ähnlichen oder auch 
gleichen Ideen bei Johannes fast zu einer Weltanschauung. Oder das immer wieder 
auftauchende •alles und jedes" öffnet sich immer mehr zu der radikalen Haltung des 
Christen, der weiß: Gott durchdringt •alles und jedes", der Mensch aber hat Gott 
•alles und jedes" darzubringen. 

c. Durchbrochen aber wird die •Lichf'-Theologie, die in ihrem Entwurf ein 
geschlossenes System bildet, in das sich die oben angedeuteten sprachlichen Erschei- 
nungen lückenlos eingliedern, durch die Sprachform der vielen Attribute, die Johan- 
nes ohne irgendeine erläuternde Verbindung aneinanderzureihen liebt. Wir haben 
schon einige solcher Stellen zitiert: •Gott der Herr ist drei und einer, ewig, unendlich, 
unveränderlich, unzusammengesetzt, einfach, unvermischt, unteilbar, alles aus Nichts 
urständig hervorbringend, leitend, bewahrend und regierend, alles umfassend und 
erfüllend, und so weiter mit allen Aussagen, die eine Vollkommenheit beinhalten." 
Hier, wie an all den andern ähnlichen Stellen mit ihrem typischen •usw.", kommt 
zum Ausdruck, daß die menschliche Sprache im letzten doch nicht geeignet ist, das 
göttliche Geheimnis adaequat auszusprechen, so daß das menschliche Bemühen um 
Gott zuletzt doch scheitern muß. Auch die •Licht"-Symbolik ist keine Denkform, die 
Verfügung über Gott gewährt. In diesen Attributen kommt sprachlich zum Aus- 
druck, was in der Theologiegeschichte •negative" Theologie heißt (Johannes zitiert 
einen langen Abschnitt aus Thomas über diese Problematik); hier hat das Platz, was 
sich bei Johannes in der Aufnahme der ps.-dionysischen Überlieferung ausdrückt: 
der letzte Grad der Gottesbegegnung ist •das Eintreten in die Dunkelheit.. . denn 
es gibt eine Erkenntnis, die nicht intellektuell, sondern äff ektiv und in der kostenden 
Erfahrung angesiedelt ist". Damit aber ist die •Lichf'-symbolik als ungenügend für 
die letzten Aussagen verworfen. 

Das erste und letzte Thema: die Liebe 

Diese Auflösung der Lichtsymbolik kann man in dem Traktat vom ungeschaffenen 
Licht Kapitel für Kapitel verfolgen. Zuerst wird die Liebe, ähnlich wie bei Hugo 
von St. Viktor, in die Strahlkraft des Lichtes einbezogen; aber langsam löst sie sich 
aus dieser intellektuellen Umklammerung, Liebe und Erkennen stehen nebeneinan- 
der. Und zuletzt spricht Johannes fast nur noch von der Liebe als Gottes-begegnung, 
•denn wo der Verstand erkaltet, dringt die Liebe ein, wo jener zurückgestoßen wird, 
wird diese zugelassen". Solche Zitate haben in dem Zusammenhang bei Johannes 
von Kastl ganz deutlich einen anti-intellektuellen Zug, eben den Zug, der sich auch 
bei den großen, von Johannes benutzten Dionysiuskommentatoren findet, bei Robert 
Grosseteste oder Thomas Gallus. 

Damit aber spannt sich der Bogen über das gesamte Schrifttum des Johannes von 
Kastl. Was im Regelkommentar oft ungeschickt und in moralischen Ermahnungen 
sich äußernd wichtigstes Thema aller 1500 handgeschriebenen Folioseiten war, was 
in den kleinen Traktaten ausgesprochen oder unausgesprochen behandelt wurde • 
•denn das Ziel der ganzen christlichen Vollkommenheit ist die Liebe, worin wir 
Gott dem Herrn anhangen" •, wird in der letzten Schrift, dem •Clenodium", zum 
einzigen Gegenstand. 



440 Josef Sudbrack 

•Denn für alles, was wir Gott verdanken und wofür wir ihm schuldig sind, wird 
er nichts als Gegengabe annehmen, denn Liebe. Es könnte einer aber sagen: Was 
nützt also die Kärglichkeit in unserer Speise, die Ärmlichkeit in unserer Kleidung, 
die Strenge in unserer Regelbeobachtung? ... Die Antwort: Die Liebe enthält alles 
Gute in sich, so sehr, daß alles, was außerhalb ihrer geschieht, den Wert des Guten 
verliert." Und dann entwickelt Johannes in drei Merkmalen der Liebe eine Theo- 
logie des geistlichen Lebens. Die drei Merkmale aber heißen: Nuditas (Nacktheit, 
also ein von allem losgelöstes Ausgeliefertsein an Gott), Totalitas (Ganzheit), Inte- 
gritas (Vollständigkeit, die alles umfaßt). 

Vielleicht kann diese Theologie der Liebe, in die uns die Dynamik der Werke des 
Johannes von Kastl ebenso stößt, wie sie wohl auch ihren Autor selbst gestoßen hat, 
eine Antwort auf die Frage geben, die uns bei den obigen Ausführungen öfters 
bedrängen mußte; Johannes von Kastl konnte damals noch, vor 500 Jahren, in der 
Licht-Symbolik ein einigendes Band zwischen Theologie und Spiritualität finden. 
Doch wo können wir heute, in unserer symbolfeindlichen Welt, den Einheitspunkt 
entdecken? Man darf wohl sagen, daß tatsächlich alle echte Symbolik aus unserem 
Leben entschwunden ist oder doch entschwindet, außer aber an einer Stelle, dem 
Menschen selbst. Hier, wo die •Realsymbolik" ihre letzte Dichte erreicht, begegnet 
jeder von uns auch heute noch immer dem •Zeichen" der Körperlichkeit, das den 
geistigen •Inhalt" der Person offenbart. Hier stehen wir auch heute noch vor dieser 
Spannweite des Symbols, das Geist und Materie in die ursprüngliche Einheit zurück- 
bindet. Hier stehen wir auch heute noch am Ursprungsort der Sprache, die in geheim- 
nisvoller Identität die Präzision der Aussage mit dem nie ganz zu erfassenden 
Hintergrund des nicht Mitgesagten aber Mitgemeinten zusammenbindet. Hier im 
Menschen, in seinem je-persönlichen existentiellen Einsatz, ist für uns heute, wie die 
moderne Philosophie lehrt, der Zugang zur Objektivität gegeben. Und hier, in dem 
Menschen Jesus Christus, findet sich auch der Einheitspunkt jeder christlichen 
Theologie. 

An dieser Stelle soll nur ein Ausblick auf die moderne Problematik gegeben sein. 
Aber jeder, der die echte spirituelle Literatur unserer Tage kennt, wird wissen, 
daß die, wie wir sie nannten, •Real-symbolik" des Menschen tatsächlich die grün- 
dende Form ist, die uns hinführt zum Zentrum des Christentums, zu Jesus Christus; 
und hier ist auch die Gestalt, die es dem Theologen ermöglicht, seine Fachsprache zur 
echten spirituellen Aussage zu vertiefen; er spricht ja von dem einen Menschen Jesus 
Christus, •in dem alles einheitlich zusammengefaßt ist, was in den Himmeln und 
was auf der Erde ist", in dem •auch wir des Heilsbesitzes teilhaftig geworden sind" 
(Eph 1, 10. 11), er spricht von dem einen Namen, in dem •sich jedes Knie aller derer 
beugt, die im Himmel und auf Erden und unter der Erde sind" (Phil 2, 10). 




