Welt in Christus - Christus in Welt
Darstellung und Deutung der geistlichen Lehre bei Teilhard de Chardin
Von Adolf Haas SJ, Pullach bei Miinchen
Iv, 2
Die Erscheinung des Christlichen 11: ,Welt in Christus®
I. Uom ,Universellen Christus“ zu scinem ,Mystischen Leib®

Nachdem wir im vorausgegangenen Abschnitt unserer Arbeit tber das ,Auf-
tauchen Christi“, also ,Christus in Welt® (den historischen und den universellen
Christus), gesprochen haben, kehren wir die Blickrichtung jetzt um und betrachten
»Welt und Menschheit in Christus, das heifit den Prozef der Fingliederung der
Menschheit in den in der Geschichte dieser Weltzeit fortlebenden und fortwirkenden
Christus. Brennpunkt dieser christologisch bestimmten Geschichte ist der ,Mystische
Leib Christi“, das heifit konkret die Kirche Jesu Christi, in der der ,Universelle
Christus“ Welt und Menschheit im Laufe dieser Weltzeit zam ewigen Vater heim-
fiihrt. Natiirlich lassen sich beide Gesichtspunkte (Christus in Welt und Welt in
Christus) nicht streng voneinander trennen, sondern bilden im konkreten Prozef der
Geschichte eine unauflésliche Einheit. Da im Eingliederungsprozefl von Menschheit
und Welt in Christus nicht nur von einem Zeitabschnitt der Weltzeit die Rede ist,
sondern diese in ihrer Ganzheit bis zum Ende aller Tage gemeint ist, hat das Pro-
blem der Zukunft der Menschheit — fiir Teilhard so einzigartig wichtig — gerade
hier seinen theologischen Ort. Die Entfaltungslinie geht also vom historischen Chri-
stus und seiner konkreten und immer konkret bleibenden Greifbarkeit oder ,Beriihr-
barkeit (tangibilité) aus und fithrt durch die fortwihrend in Welt und Menschheit
ausstrahlende Schépfungs- und Erlésungstitigkeit des Gottmenschen zum , Univer-
sellen Christus®, der sich die von Ihm beriihrte und angezogene Welt und Menschheit
eingliedert und so in dem universellen und realen ,Mystischen Leib* Seiner Kirche
im Laufe der fortschreitenden Weltzeit alles dem Ewigen Vater iibergibt, damit am
Ende Gott sei: Alles in allem (1 Kor 15,28).

Freilich, mit dieser Kennzeichnung der Entfaltungslinien haben wir die Teilhard-
sche Schau des Mysteriums Christi noch keineswegs adiquat gekennzeichnet, denn es
fehlt gerade ein sehr bezeichnendes Moment: das Zusammentreffen dieser eben
gezeichneten Entfaltungslinie mit einer anderen Entfaltungslinie, die fiir ihn gleich-
falls mehr oder weniger christologisch bestimmt ist, nimlich mit der Entfaltungslinie
emnes auf den Menschen hin konvergierenden Kosmos und einer im Personalen sich
vereinigenden und auf hochste Personalitat hin konvergierenden Menschheit, einer
Menschheit also, die den Eindruck erweckt, als sei sie von einem ihr zugleich iiber-
und eingeordneten hdchsten personalen Zentrum angezogen. Diese Entfaltungslinie
ist insofern auch christologisch bestimmt, als Christus ehen auch der Schépfer ist, der
in seiner schopferischen Titigkeit als Ewiges WORT sich in einer auf den Geist
konvergenten Schépfung ecine Menschheit bereitet, in die er sich durch die Inkar-
nation eingliedern will und eingliedern wird. Diese schopferische Tatigkeit des



442 Adolf Haas

Ewigen Wortes ist mit der Entstehung des Menschen im Laufe der Evolution keines-
wegs abgeschlossen; sie ist auch nicht abgeschlossen, nachdem das WORT Fleisch
geworden ist. Im Gegenteil: in der absolut gnadenhaften Offenbarung durch die
Menschwerdung des WORTES und vor allem in der erlésenden Befreiung vom Joch
der Siinde wird es tiberhaupt méglich, die vorbereitenden Entfaltungslinien in der
Geschichte der Schépfung wieder zu entdecken: Kosmos auf den Menschen hin —
Mensch auf Menschheit hin — Menschheit auf Christus hin.

Hier ist es nun wichtig, zu erkennen, daf es fiir Teilhard absolut nicht belanglos
ist, wie das schopferische WORT sich im Laufe der Evolution eine Menschheit
bereitet, in die es sich eingliedern will; daf es ferner nicht belangslos ist, wie diese
Menschheit sich weiterentfaltet, nachdem das WORT einmal Fleisch geworden ist
und in dieser Menschheit wohnt, um sich den ,Mystischen Leib* aus ihr zu bereiten.
Auch der ,Universelle Christus“ entfaltet in seinem »Mystischen Leib“ noch seine
schopferische Titigkeit, denn der Mensch, der sich diesem Leib cingliedern will, muf§
zuerst geboren werden, er mufl nach Geburt und Taufe sein Leben in eben jenem
Entwicklungszustand der Menschheit leben, den diese Menschheit gerade erreicht
hat, und er wird sich unweigerlich vor das Problem gestellt schen, wie er sein
Menschsein in einer Welt, die den Menschen immer mehr fiir jhre » Welthaftigkeit®
einsetzt — ob er das will oder nicht, darum kiimmern sich diese geschichtsimmanen-
ten Entwicklungen nicht —, als ,Sein in Christus® leben kann. Das heifit aber nichts
anderes, als dafl die Schopfungs- und Menschheitsentwicklungen fiir den sich bilden-
den ,Leib Christi“ von einer gewissen Bedeutung sind, die wir gerade in den stiir-
mischen Entwicklungen unserer Tage nicht ungestraft itbersehen diirfen. Auf eine
kurze Formel gebracht, sieht nun Teilhard das Jnatiirliche” Wachstum der Welt und
Menschheit zu ihrer ,Fiille® (das natiirliche , Pleroma® von Kosmos und Mensch) als
den Mutterboden an, als die Voraussetzung, die sich der LOGOS-Schépfer selbst
geschaffen bat fiir das ibernatiirliche ,Pleroma® des »Mystischen Leibes Christi*,
der sich in dieses natiirliche Pleroma einfiigt und alle Schopfungskrafte an sich zieht.

Dieser Prozef der Eingliederung von Welt und Mensch in Christus ist, wie Teil-
hard selbst betont, ein Entscheidungs- und Aussonderungsprozel. Aber Kosmos und
Mensch werden in diesem Prozeff der Aussonderung nicht ent-weltlicht {(unkosmisch
gemacht) oder entmenscht, sondern ausgeschieden werden die Siinde und die Michte
des Bésen. Dieser ProzeR der Eingliederung in den ,Leib Christi* steht also unter
dem Zeichen von Kreuz und Auferstehung, was aber nicht besagen muf}, dafl der
Kosmos und die in ihm sich immer mehr engagierende Menschheit erst total in die
»Briiche® gehen muf}, damit daraus ein vollig unkosmischer ,Leib Christi“ werden
konne. Wir glauben im Gegenteil, dafl dieser Eingliederungsprozefl im Zeichen von
Kreuz und Auferstehung, in einer leidenden, streitenden und schlieflich triumphie-
renden Kirche (als dem mystischen Leib Christi), die Welt und die Menschheit auch
zu ihrer vom Schopfer bestimmten natiirlichen Vollendung (dem natiirlichen ,Ple-
roma“) kommen l4fit.

Das natiirliche ,Pleroma“ von Welt und Mensch ist selbstverstindlich im »Ple-
roma“ des Leibes Christi in {ibernatiirlicher Weise erneuert (,wunderbar gegriindet*
— ,wunderbarer erneuert”) und auf ein schlechthin ibernatiirliches Ziel hin, die
Auferstehung des Fleisches, ansgerichtet. Das Problem, das sich uns hier stellt, ist



Welt in Christus — Christus in Welt 443

also zuerst einmal die Frage, in welcher Weise Menschheit und Kosmos dem ,,Uni-
versellen Christus“ eingliederbar sind, so daf der gegliederte ,Organismus® des
mystischen Leibes Christi entsteht. Oder anders ausgedriickt: wie begegnen sich das
vom schopferischen WORT hervorgerufene und in einer ,fortgesetzten Schépfung®
(creatio continua) erhaltene und geleitete und sich in einer Entwicklung auf den
Menschen hin erfiillende ,natirliche Pleroma“ — und das vom ,Universellen
Christus® sich in eben diesem Menschen-Kosmos ausbreitende ,iibernatiirliche Ple-
roma“, das die Fille des mystischen Leibes Christi meint? Da die grundlegende
Antwort Teilhards auf diese Frage lautet: beide Entfaltungslinien, die natiirliche
wie die tibernatirliche, laufen nicht voneinander weg, sondern aufeinander zu,
vereinigen sich schlieRlich und fithren die verchristlichte Menschheit und ihr Univer-
sum! zu dem einen natiirlich-iibernatiirlichen Endziel; da somit die Hauptfrage bei
Teilhard die Eingliederung des natiirlichen Pleroma in das iibernatiirliche durch den
universellen Christus (als Alpha-Schopfer und als Omega-Haupt) ist, wollen wir
zuerst diese grundlegende Frage erortern.

Exkurs: Der Universelle Christus und seine Beziehung zu Menschleit und Univer-
sum nach M. ]. Scheeben.

Es wire aber cin Irrtum, zu mcinen, die christliche Theologie habe bislang diesen wesent-
lichen Aspekt der Offenbarung von einer Einbeziehung der geschaffenen Welt in den uni-
versellen Christus iibersehen. In der Lehre der griechischen Viter, in den philosophisch-
theologischen Systemen des Hochmittelalters, in der Enzyklika ,Mystici Corporis“ fand das
stindige Bemiihen, die Erldsung und Begnadung des Universums — des Menschen und der
nicht-menschlichen Natur — denkerisch zu bewiltigen, seinen Niederschlag. Wohl kein Theo-
loge der Neuzeit hat mit dhnlich systematischer Kraft die Beziehungen des Gottmenschen zum
Menschengeschlecht dargestellt wie Scheeben. Ein schematischer Aufrifi seiner Lehre mag
daher als Basis zum besseren Verstindnis der Teilhardschen Christologie dienlich sein.
(Zitate nach M. J. Sch eeb en, Die Mysterien des Christentums. 19512 [hrsg. von J. Hofer]
Freiburg, S. 301—384.)

Die Grundthese Scheebens lautet: ,Der Gottmensch ist das Haupt der ganzen Schipfung
und des Menschengeschlechts insbesondere; damit ist das ganze Mysterium seiner Stellung in
der Welt, eine ganze Reihe der hichsten und erhabensten Mysterien ausgesprochen® (301 f.).

A. Die Stellung des Gottmenschen zur Menschheit

1. Der Gottmensch ist Haupt des Menschengeschlechts, das nicht nur eines ist durch die
Gleichheit der Natur, sondern das auch durch Deszendenz von einem Stammuater ein einziges
Geschlecht bildet: Die Menschen sind einander nicht nur vollkommen ihnlich durch die Ein-
heit ihres Menschseins, sondern mehr noch durch die Einheit der Abstammung. Der erste
Mensch Adam war das , Wurzelprinzip der ganzen Natur® und als solcher ,auch das natiir-
liche Haupt des Geschlechtes“. In dicse Gemeinschaft tritt Christus ein. ,Wenn die Menschen
nicht schon von Natur aus ein Ganzes bildeten, trite der Gottmensch dadurch, daf er wird
wie einer aus ihnen, nicht als Glied in einen Kérper ein, kénnte also auch nicht im vollen
Sinne ihr Haupt werden® (303).

2. Wesen und Weise des Hauptseins: Adam war das Haupt dadurch, ,dafl das ganze Ge-
schlecht aus ihm hervorging und, von ihm ausgehend, mit ihm verbunden blieb; der Gott-
mensch hat (die Stellung als Haupt) dadurch, dafl er das ganze Geschlecht . .. durch seinen
Eintritt in dasselbe in sich aufnahm, mit sich verband und sich aneignete ... Adam... geht
seinerseits im Geschlecht auf, obgleich er am Anfang steht. Christus steht absolut fiber dem

! L’Univers christifié — so genannt in ,Le Christique®, Mirz 1955, unveréffentlicht.



444 Adolf Haas

Geschlecht, weil seine géttliche Person nicht nur die Zeugerin, sondern die Schopferin des
Geschlechtes ist ... sie eignet sich blof eine menschliche Natur an, um sie zu beherrschen,
um sie ihrer Persdnlichkeit einzuverleiben, und so kann sie auch, indem sie ein Glied des
Geschlechtes ganz in sich aufgehen 14ft, das ganze Geschlecht an sich ziehen, sich einverleiben
und beherrschen® (304). Scheeben belegt diese These mit vielen Viterzeugnissen. Adam
ist ,blof der Ausgangspunkt, nicht der wirkliche Triger des entfalteten Geschlechtes®,
Christus dagegen nimmt ,das Geschlecht eben in seiner Entfaltung in sich auf“; ,das ganze
menschliche Geschlecht wird der Leib des Sohnes Gottes, wenn ein Glied desselben dem Sohne
Gottes einverleibt wird* (304—305).

8. »Das ganze menschliche Geschlecht verhilt sich somit in analoger Weise zu der Person
des Sohnes wie die von ihm in sich aufgenommene Menschheit“: Scheeben sagt ausdriicklich,
dafl er damit nicht nur eine moralische Einheit der Menschheit mit der Person des Wortes
meint, und fithrt zur Erhértung Zengnisse von Hilarius von Poitiers und Leo dem Grofen
an. ,Wie die Geschlechtseinheit trotz der persénlichen Selbstindigkeit und in derselben fort-
besteht, wie diese keine isolierte, abgeschlossene ist: so konnen auch die dem Geschlecht
angehdrenden Personen in einer héheren, in geheimnisvoller Weise das ganze Geschlecht
durchherrschenden Person aufgenommen, mit ihrer eigenen Personlichkeit dieser héheren
angeeignet, von ihr umspannt und durchdrungen werden, so daf} sie ihr mehr angehéren als
sich selbst, und in weiterem Sinne auf ihnliche Weise mit ihr eine Person bilden, wie die
ibrer Selbstindigkeit génzlich beraubte ureigene Menschheit Christi“ (305 £.).

Die Einheit des Menschengeschlechtes mit Christus ist also — analog zur Einheit der
menschlichen Natur mit der Person des ewigen Wortes — eine personelle Einheit, die das
Personsein des einzelnen Menschen nicht ausléscht, sondern erst richtig einsetzt und eine
Einheit der menschlichen Personen mit der Person des menschlichen WORTES stiftet. Auch
A.Wikenhauser legt die Lehre des hl. Paulus so aus, daf ,die Christen zusammen mit
Christus eine personelle Einheit“ bilden, und wehrt sich dagegen, dafl man diese ,mystische®
Person als eine nur ,moralische* Einheit verstehe (Die Kirche als der mystische Letb Christi
nach dem Apostel Paulus. Minster, 1937, 122—128). Dieses ,mystisch® fiir die Einheit der
Menschen mit Christus und dieses ,real“ fiir die Einheit des Worts mit seiner Menschennatur
diirfen nach Scheeben nicht als Gegensitze angesehen werden. Denn auch die Einheit der
Menschheit Christi mit seiner géttlichen Person ist geheimnisvoll, iibernatiirlich, mystisch;
und umgekehrt ist ,die Einheit des Geschlechtes mit Christus eine reale, objektive, in der
realen Einheit des Geschlechtes an sich fufende, und partizipiert... an der Realitit der
hypostatischen Union, ohne jedoch dieselbe in ihrer ganzen Fiille zu erreichen® (307).

4. Die personale Einheit der Menschen mit Christus wird dargestellt als »eine-Person-mit-
Ihm-Sein®: Panlus lehrt, dafl wir uns selbst mit unserem Leib als Glied Christi, als durch die
Wiirde der Person Christi geheiligt betrachten sollen (1 Kor 6, 15), Christus leidet in uns
dhnlich, wie er in seiner Menschheit gelitten hat (Kol 1, 24). Umgekehrt sind auch die Zu-
stinde, die Leiden und die Tétigkeiten Christi unsere Leiden und Titigkeiten (Rém 6, 4—6;
Eph 2, 5—6). ,Kurz, zwischen vuns und Christus findet ... eine dhnliche ,communicatio idio-
matum’ (Austausch der Eigentiimlichkeiten) statt wie zwischen seiner eigenen Menschheit und
der géttlichen Person; und dieser Aunstausch der Eigentiimlichkeiten ist der beste Beweis der
wunderbaren geheimnisvollen Einheit, die zwischen dem Menschengeschlechte und dem in
seinen Schof} eingetretenen Sohne Gottes besteht” (308f.). Dieser Austausch der Eigentiim-
lichkeiten, die Ubertragung der Aussagen fiber die Menschheit Christi auf den menschgewor-
denen Gottessohn, und derjenigen fiber seine Gottheit anf die historische Person Jesu Christi,
besteht also in analoger Weise auch zwischen Christus und seinem mystischen Leib der Kirche.

a) Das aber heifit: ,Die géttliche Wiirde und Kraft Christi, die seine eigene Menschheit
salbte und durch die Vereinigung mit thr den Christus machte, muf sich in ihrer géttlichen
Grofie und Erhabenheit iiber das ganze Menschengeschlecht ausbreiten und in demselhen
geltend machen, um die Glieder durch die Einlieit mit ihrem Haupte zu erheben, zu verkliren,
zu vergéttlichen® (813). Bei einer weiteren Aufgliederung dieses Gedankens ergibt sich dann:
1} durch die Eingliederung in Christus wird gottliche Wiirde dem Menschen mitgeteilt, das
beifit ein Recht ,auf die dieser Wiirde entsprechende géttliche Verklirung seiner Natur®



Welt in Christus — Christus in Welt 445

(814). 2) Gottes Sohn ist (nach den Worten der Viter) Mensch geworden, damit der Mensch
Kind Gottes wiirde. 3) Durch die Inkarnation werden wir in Wahrheit der Person des Sohnes
eingegliedert. Gott sieht uns also nicht mehr blof} in der Wiirde unserer eigenen Person, son-
dern in seinem Sohn und seinen Sohn in uns; ,er sieht uns in einer substantiellen Einheit und
Verwandtschafl mit seinem Sohn* (317). 4) In der Menschheit Christi ist die Aushreitung der
gottlichen trinitarischen Vaterschaft iiber das Menschengeschlecht begriindet, und als Glieder
des Sohnes stehen wir auch in einer tieferen, persénlichen Beziehung zum Heiligen Geist, dem
Geist unseres Hauptes (319).

b) Das Haupt teilt aber seinen Gliedern nicht nar seine Wiirden und Rechte mit, sondern
ist zugleich Lebensquelle fir die Glieder. ,Indem der Sohn Gottes seine eigene Menschheit
mit seiner gottlichen Person verband..., legte er in sie hinein den Samen géttlichen
Lebens. . ., und so muflte das Leben seiner Menschheit ein {ibernatiirliches, gottliches Leben
werden. Da aber durch seine Menschheit im weiteren Sinn das ganze Menschengeschlecht der
Leib des Sohnes Gottes wurde, so konnte der géttliche Lebensstrom in jener nicht stchen
bleiben; er muflte durch sie und in ihr iber alle Glieder des Leibes sich verbreiten, alle
Glieder erfiillen und durchdringen .. .“ (323).

B. Der Gotimensch als Haupt des ganzen Universums

Da im Menschen als Mikrokosmos ,beide Hilften des Universums, die geistige und die
materielle Natur® zusammenflieRen, tritt Christus durch seine Menschwerdung mit dem gan-
zen Kosmos in Verbindung. Er wird ,zunichst auch das Haupt der materiellen Natur, deren
natiirliches Haupt eben der Mensch ist; aber zugleich wird er anch das Haupt der Engel,
indem er seiner géttlichen Wiirde nach unendlich hoch iiber sie hinausragt und ... so doch
durch die Ahnlichkeit der Natur und die organische Einheit des Universums mit ihnen in
Verbindung tritt — ,er ist das Haupt jeglicher Herrschaft und Gewalt® (Kol 2, 10). ,Der Erst-
geborene aller Kreatur’ (Kol 1, 15) vereinigt in sich und um sich die ganze Kreatur zu einem
mystischen Leibe und ecinem heiligen Tempel “ (382 f.).

Im einzelnen heifit das nach Scheeben: 1) Die ganze Schépfung ist ,Tempel des Heiligen
Geistes® und ,.ein unendlicher Hymnus zu Ehren des ewigen Vaters, dessen ewiges Wort sich
mit ihren Ténen verschmolzen hat“ (838). 2) Christus als Haupt der ganzen Schopfung ist die
Verwirklichung der héchsten Idee, die Gott in seinen Werken nach auflen haben kann, ,die
Idee der héchsten und umfangreichsten Mitteilung seiner selbst an die Geschépfe und die
Idee der hochsten und umfangreichsten Verherrlichung seiner selbst durch die Geschépfe®
(834). 8) Der Gottmensch ist der wesenhafte Mittler zwischen dem trinitarischen Gott und der
Welt, ,erstens mehr physisch als eine Briicke oder ein Kanal, der Gott und die Kreatur in
Beriihrung bringt . . . zweitens als cine gewisse wechselseitige, reale Uerpfiandung Gottes und
der Kreatur, womit beiderseitig die innigste, erhabenste und unwandelbarste Freundschaft
und Liebe begriindet und sichergestellt wird“ (336—338).

Zusammenfassend darf man also 4) nach Scheeben sagen: Christus ist das Herz der Schip-
fung. ,Wie die Sonne in der Mitte der Planeten, steht Christus inmitten der Kreaturen als
das Herz der Schopfung ... Dem Augenscheine nach... schen wir die Sonne nur als eine
zum Wohle der Erde bestimmte Hilfsquelle an, und so pflegen wir auch Christus aufzufassen
als den uns von Gott gesandten Helfer und Befreier... Wie aber im Laufe der Zeit die
Wissenschaft nachgewiesen hat, dafl nicht die Erde die Sonne anzieht, sondern die Sonne die
Erde, so mufl die wissenschaftliche Theologie, um die ganze Bedeutung Christi zu erfassen,
dazu vordringen, daf sie ihn als den Schwerpunkt der ganzen Weltordnung betrachtet und
so den vollen Sinn des Wortes versteht: ,traham omnia ad me ipsum*“ (844), ,ich werde alles
an mich ziehen“ (Joh 12, 82).

I1. Die Kirche als kosmisch-charismatischer Organismus nach Teilhard de Chardin
A. Der Kosmosbegriff bei Teilhard

Es hat m. E. keinen Sinn, die Teilhardsche Christologie mit der Leib-Christi-Vor-
stellung des hl. Paulus, die ,Christogenese” bei Teilhard mit dem kosmischen Chri-



446 Adolf Haas

stus bei Paulus zu vergleichen, ohne sich bewuflt geworden zu sein, daf§ bei Teilhard
ein ganz und gar neuer Kosmosbegriff vorliegt. Es geniigt auch nicht, zuerst fleiig
das System Teilhards darzustellen und dann dieses System dem paulinischen Chri-
stushild einfachhin zu konfrontieren, um dann an den verschiedensten Stellen Mi3-
stimmigkeiten herauszustellen, die bei einer solchen Methode von vornherein zu
erwarten sind. Denn bei Teilhard liegt schon auf der Ebene der natiirlichen Tat-
sachen ein ganz anderes Menschen- und Kosmosbild vor als bei Paulus. Was not-
wendig ist, um das Christusbild Teilhards mit dem des hl. Paulus iiberhaupt ver-
gleichen zu kénnen, ist das Verstindnis der modernen kosmologischen Einkleidung
paulinischer Gedanken bei Teilhard. Wir haben also zuerst die Aufgabe, Kosmos-
und Menschenbild bei Teilhard im Hinblick auf die Menschwerdung Christi noch-
mals zu bedenken. Die fritheren Darlegungen iiber diesen Punkt miissen dabei vor-
ansgesetzt werden.

1. Der an die ,Christogenese” priadaptierte evolutive Kosmos

Claude Tresmontant formuliert zusammenfassend?: ,Die Welt ist vor-angepafit
an ihre ubernatirliche Bestimmung: darauf wollte uns Teilhard aufmerksam
machen.“ Damit erhilt ein evolutiver Kosmos, in dem die Menschwerdung des Men-
schen konstruktives Thema ist, cine ganz bestimmte Bedeutung fiir dic Mensch-
werdung Gottes, die sich in eben diesem Kosmos, wenn auch auf iibernatiirliche
Weise, so doch als eine Geburt aus einer menschlichen Frau, ereignen soll. In einem
statisch verstandenen Kosmos hat das Erscheinen des Menschen sowohl wie des
Gottmenschen keine eigentlich konstruktiven raum-zeitlichen Vorbedingungen. An-
ders ausgedriickt: das natiirliche Fundament, das die gnadenhafte Wirklichkeit
voraussetzt, ist in einer statischen Weltschau so wenig von Bedeutung, dafl man von
einer ,Interesselosigkeit” gegeniiber diesem Fundament sprechen kann. Wenn aufer-
dem sich diese statische Weltschan in eine mythische oder gnostische Kosmologie
verwandelt, erhilt die Uninteressiertheit an ihr noch einen negativen, ablehnenden
Akzent. Die Situation wird schliefllich dadurch noch verschirft, da man — was an
seiner Stelle durchaus zu Recht geschieht — von der Heiligen Schrift keine kosmolo-
gischen Aussagen als Offenbarungsgehalt annehmen darf. Man meint damit aber
auch im gleichen Atemzug, ein evolutiver Kosmos sei eine moderne Wissenschafts-
Mythologie, die nicht nur von wenig Interesse fiir christliche Aussagen, sondern als
moderne Mythologie auch mit negativem Vorzeichen zu versehen sei. Hier erliegt
man aber einer gerade auch fiir das Verstandnis des Christlichen fundamentalen Tiu-
schung: die statische Weltschau ist gerade durch den Entwicklungsgedanken in einem
heute noch nicht abgeschlossenen, geschichtlich sehr schwer wiegenden Prozef ent-
mythologisiert worden. Die evolutive Weltsicht ist das Ergebnis eines geistes-
geschichtlich leider viel zu grob und nachléssig unterschidtzten Entmythologisierungs-
prozesses, der die fundamentalen Voraussetzungen einer fiir die Gnade als Funda-
ment dienenden Natur betrifft. Man kann in einer evolutiven Weltschau deshalb
nicht mehr in gleichem Mafle von Uninteressiertheit an ihrer Struktur sprechen, wie
das gegeniiber einer statischen Welt geschah. Wenn der evolutive Kosmos kon-
struktiv am Menschen beteiligt ist und das absolut keine gnostische oder mytholo-

2 Einfiihrung in das Denken Teilhard de Chardins. Freiburg/Miinchen 1961, S. 102.



Welt in Christus — Christus in Welt 447

gische Aussage ist (sondern gerade das Gegenteil), so ist damit fiir den Menschen
und seinen Kosmos etwas ausgesagt, das von nicht zu unterschitzender Bedeutung
tir die christliche Offenbarung ist, die sich ja vor allem heilsgeschichtlich fiir eben
diesen Menschen interessiert. Die Evolution enthiillt uns nicht mehr und nicht weni-
ger als einen konstruktiv auf den Menschen ausgerichteten Kosmos und damit einen
auf den Gottmenschen vorangepafiten Kosmos, denn nichts anderes als diese Men-
schennatur wird der Logos als die Seine annehmen. Daraus ergeben sich einige wich-
tige Folgerungen:

a. Die Geburt des Menschen und auch die des Gottmenschen ist nur an einer
bestimmten Raum-Zeitstelle der Entwicklung des Kosmos méglich. Die ganze davor-
liegende Entwicklung erhdlt ihren Sinn durch den Menschen und den Gottmenschen,
auf deren Erscheinen hin die kosmische Entwicklung ausgerichtet war, und zwar: die
kosmische Entfaltung in natiirlicher Bestimmung zum Menschen hin — und die
menschliche Geschichte in natiirlicher und iibernatiirlicher Bestimmung auf die
Menschwerdung des Logos hin.

b. Der menschgewordene Gott ist aber auch der, welcher den Anfang dieser
Schépfung auf den Menschen hin schopferisch durch sein Wort gesetzt hat. Dieses
sein Schépfungswort ist ewig, jeglicher Raum-Zeitstelle des sich in Raum und Zeit
entfaltenden Kosmos gleicherweise gegenwirtig, anwesend. Das heifit aber nichts
anderes als: derselbe Logos, der Anfang ist, ist auch das Ende dieses einen , Welt-
geschépfes; der Logos ist das Alpha und das Omega der Schopfung. Da er aber an
bestimmter Raum-Zeitstelle, nimlich als der Kosmos zu seiner Fiille (»Pleroma“) im
Menschen gekommen war, diese Menschennatur als seine zweite Natur angenommen
hat, ist dieser Gott-Mensch das Omega aller Zeiten. Da der Gottmensch aber keinen
Scheinleib angenommen hat, er also wirklicher Mensch und wirklicher Gott ist, st
die weitere Geschichte des Menschen bis zum Punkt Omega in einer fundamentalen
Weise von diesem Gottmenschen betroffen: und zwar in seiner Ganzheit bis zum
Punkt der Parusie und vom Gottmenschen in seiner Ganzheit, d. h. in seinem Leben,
Sterben und Auferstehen und Sitzen zur Rechten des Vaters.

c. Da in einem evolutiven Kosmos nun aber auch die Geschichte des Menschen
strukturell mit dem Werden des Kosmos etwas zu tun hat und sie nicht einfach
statisch dem kosmischen Werden aufgepfropft ist, sondern die Evolution ein Wachsen
zur kosmischen Fiille (,Pleroma“) des Menschen ist, sie vom Menschen her also auch
ihren Sinn erhilt; da ferner der Gottmensch echter Mensch ist, ja in ihm die Fiille
des Menschseins gegeben ist, erhilt die kosmische Geschichte auch gerade von ihm
her ihren Sinn: in Thm ist gegenwirtig und geeint das doppelte Pleroma, das
Pleroma der kosmischen Geschichte im Menschsein und das Pleroma der Gottheit.
Das Pleroma der kosmischen und menschlichen, auf die Freiheit der Person gegriin-
deten Geschichte hat aber eine bestimmte Struktur, die sich heute immer mehr offen-
bart: es ist die Fortfihrung der Verinnerlichung des Stoffes in einem immer mehr
ihn beherrschenden Bewufitsein (Zentro-Komplexititsgesetz bei Teilhard). Die
Bewegung der wachsenden geistigen Zentrierung und stofflichen Komplizierung
beherrscht auch die auf die Freiheit gegriindete Geschichte des Menschen, und zwar
immer mehr. So strebt auch und gerade die menschliche Geschichte einem héchsten
Punkt, einem letzten Zentrum héchsten personalen Bewufltseins und tiefster Ver-



448 Adolf Haas

innerlichung des Weltstoffes zu. Das heifit: die Menschheitsgeschichte hat schon auf
der natiirlichen Ebene einen fernen Zielpunkt letzter Reife und Fiille, wenn die
Bewegungen und Entwicklungen, in denen wir bereits stehen, iiberhaupt einen Sinn
haben sollen. Diesen Punkt letzter Reife des natirlichen, menschlichen und kosmi-
schen Pleroma nennt Teilhard: den Punkt Omega. Und es taucht die Frage auf: An
welchem Punkt kann der auferstandene Gottmensch einzig und allein die Thm
gebiihrende Stelle finden — in einem so strukturierten evolutiven Kosmos und einer
so strukturierten Menschheitsgeschichte? So wie das Auftauchen des Menschen und
das des Gottmenschen in einem evolutiven Kosmos keine uninteressierende Beliebig-
keit hat (aufler in einer statischen Weltschau) ~— so hat auch der Auferstandene als
das Herz der Geschichte und Heilsgeschichte der Menschheit in einem auf je tiefere
Geistigkeit in Einheit mit je verinnerlichterer Stofflichkeit konvergierenden Uni-
versum seinen Ihm zugehdrigen Raum-Zeitpunkt. Dieser Raum-Zeitpunkt kann nur
der Punkt Omega sein, von dem aus der Auferstandene das im Menschen personali-

_sierte Universum an sich zieht. So ist der Punkt Omega zugleich auch der ,iber-
natiirliche Punkt“, von dem die Auferstehungskrifte des Gottmenschen in die
Geschichte und Heilsgeschidhte des Menschen ausstrahlen. Wir kénnen diesen Punkt
weder raum-zeitlich noch sachlich-innerweltlich ndher umschreiben, denn all das liegt
in der Gnadenherrlichkeit des Schnes Gottes beschlossen, der selbst Alpha und

Omega der Schopfung ist. Aber gerade hier darf man nicht vergessen, dafl dieses
Alpha und Omega audh Fiille des Menschen ist, weil der Gottmensch auch gerade in
seiner mit dem gottlichen Logos personal geeinten Menschheit die Heilsfille, das
menschliche Pleroma darstellt und Menschsein eben schon vorn der natiirlichen Ebene
der Schopfung her ganz bestimmte kosmisch-evolutive und personal-geschichtliche
Strukturen aufweist, die durch die Uber-Natur nicht ausgeloscht werden — ja in
einer evolutiven Weltschau von konstruktiver Bedeutung sind. So ist in der kon-
kreten Geschichte und Heilsgeschichte das natiirliche Pleroma des Menschen und das
libernatirliche Pleroma Christi eine konkrete Finheit (ich sage nicht Identitat!). Das
eine baut auf dem anderen auf, iiberhdht es, verwandelt es auf die wunderbarste
Weise. Natur und Ubernatur kénnen keine zwei verschiedenen Hiupter haben,
konnen nicht ,bicephal® sein.

,Man mag die Dinge drehen und wenden, wie man will, das Universum kann
nicht zwei Kopfe haben — es kann nicht ,bicephal® sein. Mag infolgedessen das
synthetisierende Wirken, welches das Dogma fiir das menschgewordene Wort bean-
sprucht, letzten Endes noch so iibernatiirlich sein, es wird dieses in seinen Auswir-
kungen nicht von der natiirlichen Konvergenz der Welt abweichen diirfen, wie wir
sie oben beschrieben haben. Ein christliches Weltzentrum, das die Theologie be-
stimmt, und ein kosmisches Weltzentrum, das die Anthropogenese postuliert: die
beiden Brennpunkte fallen in dem historischen Milieu, in das wir gestellt sind,

" letzten Endes notwendig zusammen (oder sie decken sich mindestens wieder). Chri-
stus wire nicht. der einzige Motor, der einzige Ausgang des Universums, wenn sich
das Universum auf irgendeine Weise, wenn auch auf einer niederen Stufe, aufler-
halb von ihm zusammenordnen kénnte. Christus wire dariiber hinaus anscheinend
physisch nicht imstande gewesen, das Universum iibernatiirlicherweise auf sich zu
zentrieren, wenn dieses der Inkarnation nicht einen bevorzugten Punkt eingerdumt
hatte, wo alle kosmischen Fasern ihrer natiirlichen Struktur nach zusammenlaufen.

Also wenden sich unsere Augen tatsichlich Christus zu, wenn wir auf irgendeiner
Stufe der Anndherung nach einem héheren Pol von Humanisation und Personali-



Welt in Christus — Christus in Welt 449

sation vorwdrtsblicken, In Stellung und Funktion hat Christus fiir uns hic et nunc
den Platz des Punktes Omega inne®s.

2. Der antike und biblische Kosmosbegriff und T eilhards organisch-psychisches Uni-
versum

»lch bin weder Philosoph noch Theologe, sondern einer, der das ,Phinomen‘
studiert, ein Physiker im alten griechischen Sinn des Wortes“ — hat Teilhard einmal
gesagtt. Dieses Wort gilt vor allem fiir den Kosmosbegriff bei Teilhard, weshalb wir
besonders auch den auflerbiblischen Kosmosbegriff beriicksichtigen miissens. Das
Wort Kosmos bildet seit Homer einen festen Bestandteil des griechischen Wort-
schatzes. Urspriinglich scheint sich der Begriff des Einrichtens, Herstellens, Auf-
bavens mit dem der Ordnung zu verbinden (das aus Teilen kunstreich Hergestellte,
dann auch die zwischen Menschen bestehende Ordnung, bes. hiufig im allgemeinen
Sinn: nach der rechten Ordnung, wie es sich gehort, und schlieBlich im Sinne des
Schonen, des Schmuckes). Alle diese Bedeuntungen klingen mit in dem Begriff Kos-
mos-Welt (Weltordnung, Welt-system, Weltall, anch Himmel), der ,zu einem der
wichtigsten Termini der griechischen Philosophie geworden ist, von hoher Bedeutung
nicht nur fiir die allgemeine Geistesgeschichte, sondern auch fir die Religions-
geschichte des Altertums® (Sasse, S. 869). Das ilteste Zeugnis fiir Welt als Kosmos
ist wohl Fragment 2 von Anaximenes: ,Wie unsere Seele Luft ist und uns dadurch -
zusammenhilt, so umspannt Odem und Luft die ganze Welt.“ Bereits bei Anaximan-
der (etwa 610—547) liegt sachlich dieser Kosmosbegriff vor: ,Woraus aber dem
Seienden sein Ursprung sei, dahinein miisse auch sein Untergang sein nach Schick-
salsbestimmung. Denn es miisse eines dem andern Strafe und Bufle zahlen nach dem
Richtspruch der Zeit“ (Sasse, S. 869). Die Ordnung der Dinge entspricht also der
zwischen den Menschen bestehenden Rechtsordnung, und die Einzeldinge liegen
gleichsam in einem Rechtsstreit miteinander, in dem die Zeit den Urteilsspruch fallt.
Wic beim Menschen die immanente Gerechtigkeit (dike) den Ausgleich schafft, so
verwirklicht sich auch an allen Dingen der Welt der ewige Ausgleich. Eine immanente
Weltnorm ordnet die Dinge zum Ganzen. Die Welt als Ganzes ist also Kosmos ,als
cine Rechtsgemeinschaft der Dinge“s. Es scheint mir auflerordentlich wichtig, fest-
zuhalten, dafl urspriinglich Kosmos noch nicht Welt im rdumlichen Sinn (Welt-
system als Weltall und dann noch eine weitere rdumliche und zugleich wertende
Aufgliederung dieses Weltalls) meint, sondern , Welt-Ordnung® als die »Ordnung,
durch welche die Summe der Einzeldinge zu einem Ganzen zusammengefafit wird“7.
Vollendet ist die rdumliche Bedeutung von Kosmos (also Kosmos-Weltall) bei Plato.
Der Kosmos ist das Universum, in dem alle Einzeldinge und Einzelwesen, Himmel
und Erde, Gotter und Menschen durch eine universale Ordnung zur Einheit zusam-
mengefaflt werden; er ist die Erscheinung der Idee in Raum und Zeit, das sinnlich-

3 Super-Humanité, 1943; zitiert bei Tresmontant,a.a. 0. S. 100f.

4 Nouvelles Littéraires, 11, 1. 1951, Zit. bei Tresmontant, a.a. O.S. 24.

5 Zum Kosmosbegriff vgl. vor allem: ThWNT (1938) S. 867—898, Artikel »Kosmos*, verf.
von Sasse; wir zitieren im folgenden einfach ,,Sasse® mit Seitenzahl.

8 W. Jaeger, Paideia 1, 1934, S. 219.

"Sasse, S. 870, vgl. dort auch Hinweise uber die Geschichte des raumlichen Kosmos-
begriffes.



- 450 ‘ Adolf Haas

veranderliche Abbild des Ewigen. Der Kosmos ist fiir Plato ein beseelter Leib (soma).

“In den Schlulworten des Timaios sagt Plato iiber den Kosmos: ,Mit sterblichen
und unsterblichen Lebewesen ausgestattet und erfiillt, ist dieser Kosmos ein sicht-
bares Lebewesen geworden, das Sichtbare umfassend, Abbild dessen, was nur mit
der Vernunft erkannt werden kann, ein sinnlich wahrnehmbarer Gott, der grofite
und beste, schonste und vollkommenste, eben diese eine und eingeborene Welt.*

Kosmos und Himmel (ourands) werden fast wie Synonyma gebraucht, eine Gleich-
setzung, die auch Aristoteles mitmacht. Himmel wird also nicht nur im engeren Sinn
(Region der Himmelskérper) gebraucht, sondern auch als Weltall (to pan, to holon).
Die Kritik des Aristoteles an der Ideenlehre Platos fithrt natiirlich auch zu einem
. Wandel im Kosmosbegriff; was Plato im Reich der ldeen fand, mufl nun im sicht-
baren Kosmos gefunden werden. Der Kosmos ist fiir Aristoteles ein kugelférmiger
¢ Kérper, in dessen Mitte die kugelférmige Erde liegt, die unbewegt ist und von den
Welt- und Himmelsphéren umgeben wird. ,Die Autoritdt des grofien Gelehrten,
die in diesem Falle noch durch das Ansehen Platos und der Stoa gestiitzt wurde, hat
den besseren Erkenntnissen eines Aristarch v. Samos u. a. zum Trotz dies geozen-
. trische Weltbild dem Abendland fir 1800 Jahre aufgezwungen® (Sasse, S. 872). Der
Kérper der Welt wird nicht mehr als beseelter Leib (soma empsychon) verstanden,
eine platonische Weltseele kennt Aristoteles nicht. Beseelt und von Vernunft durch-
waltet sind nur die Himmelssphéren. Der Kosmos umfafit alles, was an Raum und
Zeit gebunden ist. Das Uberweltliche, Transzendente ist ohne Ort und Zeit.

Der griechische Kosmosbegriff hat gegeniiber anderen Weltbegriffen folgende
Merkmale (Sasse, S. 873): 1. Zum Wesen des Kosmos gehort Einheit. 2. Eine voll-
kommene Einheit ist der Kosmos durch die ihm immanente Norm (bei Anaximander
als Rechtsnorm verstanden, bei Pythagoras als Zahl und Proportion, bei Heraklit als
Logos). 3. Die Schonheit des Kosmos (gepriesen von den éltesten milesischen Denkern
bis zu den Enneaden Plotins; der Kosmos als der Inbegriff von Ordnung und Schén-
heit, in Form {Kugel] und Bewegung [Kreis] der vollkommenste und schénste Leib
= Soma). 4. Eine wesentliche Beziehung zwischen Mensch und Kosmos. (Zwischen dem
Kosmos der Welt, dem Kosmos der menschlichen Gesellschaft und dem Kosmos des
Menschen besteht ein tiefer Wesenszusammenhang, weshalb der Mensch iiberhaupt
Welt erkennen kann. Der Mensch ist ,Mikrokosmos®, so zuerst bei Demokrit fr 34
[I1 72, 7. 12 Diels], dann Aristoteles Phys VIII 2 p 252 b 26.)

Uns interessiert hier vor allem noch die Frage nach dem Verhéltnis von Gott und

- Mensch bei den Griechen. Far Heraklit gibt es nur einen einzigen und ewigen
Kosmos (fr 80: ,Diese Weltordnung, dieselbige fiir alle Wesen, hat kein Gott und
kein Mensch gemacht, sondern sie war immerdar und ist und wird sein allzeit leben-
diges Feuer, nach Maflen erglimmend und nach Maflen erloschend®). Es gibt zwar
ein Werden (genesis) der Welt aus einem Urstoff oder dem ,apeiron®, aus dem ein
gottlicher ,Architekt” (demiurgos, architekton) den Kosmos gebildet hat -— aber eine
eigentliche Schépfung ist dem griechischen Denken fremd. — Auch Platon kennt nur
einen Demiurgos, der die Welt nach der Idee des vollkommenen Lebewesens im
leeren Raum, dem ,Mutterschof} alles Werdens” (Timaios 49a), einer Art bildsamer
Materie, geformt hat. Der Demiurg ist also nicht Gott im strengen Sinn, und der
Kosmos ist nicht Kreatur im eigentlichen Sinn (ja er nennt den Kosmos einen ,theos
aisthetés®, vgl. Schlufl von Timaios). — Aristoteles lebrt die Anfangs- und End-
losigkeit der Welt; Gott ist nicht Bildner der Welt, sondern reiner Geist (nous), der
bewegt, ohne zu bilden und zu handeln, der selbst unbewegt bleibt und der aufier
sich keinen Zweck hat, dem aber alles zustrebt. Er bewegt die Welt, nicht indem



Welt in Christus — Christus in Welt 451

er sie liebt (ein Gott, der die Menschen liebt, ist nach Aristoteles kein Gott mehr),
sondern indem er von ihnen geliebt wird. — Die Stoa lehrt die ewige Wiederkehr
des Gleichen, Gott und Kosmos werden oft pantheistisch gleichgesetzt (Gott ist Welt-
seele, die als Hauch-Pneuma oder geistiges Feuer alles durchdringt).

»Die Geschichte des Kosmos-Begriffs, die bei den jonischen Denkern begann und
in den grofien Schulen von Athen ihren Héhepunkt erlebte, endet wie die Geschichte
des griechischen Denkens iberhaupt, in Alexandria. Dort ist das Wost und damit
auch der Begriff des Kosmos vom Judentum iibernommen und in die griechische
Bibel aufgenommen worden. Dort haben auch die letzten Denker des Hellenismus
die philosophische Arbeit am Begriff des Kosmos zu Ende gefiihrt. Diese beiden -
geistesgeschichtlichen Leistungen werden représentiert durch Philo“ (Sasse, S. 876).
Was mir aber besonders wichtig erscheint: Philo bezeichnet die Ideen nun auch als
Kosmos und setzt diesen Ideen-Kosmos (kosmos noetos) als geistiges Urbild dem
empirischen Kosmos (kosmos aisthetos) oder ,diesem Kosmos“ (kosmos houtos) ent-
gegen. Zwar ist ,dieser Kosmos® eine geordnete Welt, Abbild des Ideen-Kosmos,
er ist cin lebendiges, besecltes Wesen — aber der cine Kosmos ist doch damit ausein-
andergerissen und im statischen Weltbild gleichsam auf verschiedene geographische
Réaume verteilt. Dazu kommt noch die eigenartige Logos-Spekulation: zwischen dem
transzendenten Schépfergott und der Welt vermittelt der Logos, der Demiurg,
»Architekt® (architekton, technites), Kénig (basileus), Kiinstler ist — aber auch Vater
genannt wird. Dieser Logos schafft aus einem vorgegebenen Stoff, nicht aus dem
Nichts. :

Die Entwicklungslinie endet dann im Neuplatonismus, vor allem in Plotins Lehre
von den beiden Welten, dem intelligiblen Kosmos (kosmos ckeinos) und dem Er-
scheinungs-Kosmos (kosmos houtos); beide werden heillos auseinandergerissen: in
ergreifenden Worten preist Plotin (Enn. V 1,4) die Schonheit des intelligiblen
Kosmos (kosmos noctos), des ,archetypos“ der empirischen Welt (kosmos aisthetos),
die ihre Grofle, Schonheit, Ordnung und Einheit von jener Welt hat. Die Materie
wird zum Nicht-Sein (to me on), sogar zum ,ersten Bésen“ (to proton kakon, Enn.
18,3 ff.). Dennoch lobt Plotin die Abbild-Schénheit des empirischen Kosmos und
verteidigt sie gegen den Pessimismus christlicher Gnostiker.

Im Neuen Testament bedeutet Kosmos ,Welt“, wobei der urchristliche Sprach-
gebrauch auch hier dem hellenistischen Judentum entspricht (Sasse, S. 882). Kosmos
wird einmal als Weltall, Inbegriff des Geschaffenen (mit einer Fiille kosmologischer
Einzelvorstellungen, die selbstverstindlich nicht Botschaft des Evangeliums sind),
dann als Wohnstétte der Menschen, Schauplatz der Geschichte bezeichnet und schlie3-
lich als gefallene Schépfung und Schauplatz der Heilsgeschichte. ,Der Kosmos ist
der Inbegriff der durch den Siindenfall zerriitteten und unter dem Gericht stehenden
Schopfung Gottes, in welcher Jesus Christus als der Erloser erscheint“ (Sasse, S. 893).

Vergleichen wir mit den bisher erérterten Kosmosbegriffen denjenigen Teilhards,
so konnen wir die verschiedensten Elemente des griechischen Kosmosverstindnisses
bei ihm wiederfinden, zugleich aber auch den entscheidenden Gegensatz erkennen,
der im wesentlichen durch den Evolutionsgedanken und ein neues Schopfungsver- -
standnis verursacht ist. Der Vergleich, der keineswegs vollstandig sein will, ergibt
folgendes:



452 Adolf Haas

1. Wie der griechische Kosmosbegriff zuerst einmal durch Einheit charakterisiert
ist, so ist Teilhards Begriff ebenfalls zuerst von der Einheit her zu sehen. Er kennt
im Grunde genommen nur eine Welt, einen Kosmos oder besser: ein Weltgeschopf.
Dieses eine kosmische Geschopf bietet in raum-zeitlicher Entfaltung dar, was der
eine Logos-Schépfer in seinem einen, mit Thm selbst identischen Schépfungshefehl
ins Dasein ruft. Es kann in diesem Sinn nicht mehrere, total verschiedene Welten
geben. Selbst von einer mir zuerst vielleicht unzugdnglichen Welt mifite ich, wenn
ich iiberhaupt etwas aussagen will, behaupten, daf sie sei. Wenn sie ist, ist sie aber
sofort damit ins Reich der Seienden einbegriffen und gehért zur einen Schopfung, ist
Glied des einen Weltgeschopfes.

2. Der Kosmos als das eine Welt-Geschopf ist wie bei den Griechen reich struktu-
riert, wird aber zur Einheit durch eine dem Ganzen immanente Norm (entweder im
Sinne einer Rechtsnorm gefafit, oder als mathematische Norm, die zugleich dsthe-
tische ist, oder schlieflich als Logos). Ahnlich konnen wir bei Teilhard den Kosmos
zweiseitig strukturiert erkennen: ein stoffliches Aufien und ein bewuftseinsanaloges
Innen. Da das Stoffliche das Prinzip der Vielheit ist, wird es durch das Bewufitseins-
analogon als Prinzip der Einheit zum Ganzen zusammengefiigt. Da dieser Kosmos
aber wesentlich evolutiv ist, ist diese Zweiseitigkeit in einem Prozefl zu sehen, bei
dem das ,Bewufitsein“ immer mehr den Stoff konzentriert, ,einrollt“, verinnerlicht,
dabei aber selbst immer mehr zu sich kommt, bis im leib-geist-einen Menschen die
Spitze und Sinngestalt des Kosmos erreicht ist.

3. Der Kosmos ist in seiner Ganzheit und Einheit ein sich selbst in einer Univer-
sal-Entwicklung organisierendes Wesen, das iber Kosmo-, Bio- und Anthropogenese
zu seiner Vollendung schreitet. Man konnte diesen Teilhardschen Kosmos, dessen
Geschichte die Entwicklung eines wachsenden Bewufitseins darstellt und der sich im
Selbstbewufitsein und der Freiheit des Menschen gleichsam ,personalisiert®, einen
kosmischen Organismus oder kosmischen Leib nennen, Dieses psychisch-organische
Universum hat seine vom Schépfer ihm gegebene, natiirliche ,Fille® (das natiirliche
Pleroma des Welt-Leibes), die es durch wachsendes Bewufitsein und wachsende Ver-
innerlichung seines Weltstoffes in einer irreversiblen Entwicklung anstrebt. Die
Entwicklungsgeschichte dieses kosmischen Leibes, der im Menschen seine Sinngestalt
hat, ist das natiirliche Fundament fiir den iibernatiirlichen ,mystischen Leib Christi*.

4. In scharfem Gegensatz zu der griechischen Leib(soma)-Idee des Kosmos muf}
aber festgestellt werden:

a. Der kosmische Leib in der Teilhardschen Weltschau ist Geschopf Gottes, aus
dem Nichts geschaffen durch einen seinsverleihenden Akt. Dieser Schépfer ist auch
mit der Welt seiner Ideen nicht fern seinem , Welt-Geschopf“. Die Transzendenz
Gottes ist gleichsam unrdumlich verstanden, also nicht in bestimmte ,geographische”
Sphiren verwiesen; es gibt bei Teilhard im Kosmos nicht einen Ideen-Kosmos
(kosmos noetos), der ,wert-geographisch® absolut getrennt ist vom materiellen
Kosmos. Im einen Weltgeschopf ist Materie und Bewufitsein — obwohl prinzipiell
wesensverschieden — konkret vereinigt, und beide entfalten sich in einer substantiel-
len Bindung aneinander. Diese Entfaltung in einer universalen Evolution ist nichts
anderes als die raum-zeitliche Seite des Schopfungsgeschehens; denn gerade ein nicht
raum-zeitlicher Schopfer kann erst jeder Raum-Zeitstelle seiner von ihm aus-



Welt in Christus — Christus in Welt . 453

gehenden Schépfung in grofiter seinsspendender Intimitat nahe sein. So ist die
Schopfung ,ein Akt, der der Dauer der Welt koextensiv ist . . . sie hat niemals auf-
gehort ... sie enthiillt sich als eine grofle fortgesetzte Geste, die sich tiber die Totalitat
der Zeit erstreckt: sie dauert immer noch an, und unaufhérlich, wenn auch unfafilich,
steigt die Welt ein wenig mehr aus den Tiefen des Nichts empor“s.

b. Durch die Entdeckung der Raum-Zeit in der Moderne und die immer tiefere
Erfassung derselben im Evolutionsgedanken ist aber nicht nur der Schopfer wieder
dem Geschépf und dieses dem Schopfer in einer ,fortgesetzten Schopfung® (creatio
continua) zuriickgegeben worden, sondern auch der in einen Geist-Kosmos und
Materie-Kosmos auseinandergerissene ,, Welt-Leib“ ist wieder tiefer in seiner Ein-
heit erfafit worden. Damit hingt dann schlieflich noch zusammen, dafl auch Gut und
Bose nicht mehr in einer falsch verstandenen statischen , Transzendenz-Geographie®
(das Gute oben — das Schlechte unten und zwar auf die Bezirke des statischen
Kosmos verteilt) auf Materie (bei Plotin Prinzip des Bosen) und Geist verteilt
werden konnen. Das Neue wird sofort sichtbar, wenn wir daran denken, daf} schon
Ignatius von Loyola Gott in den Dingen suchen und finden lifit, daf Teilhard von
»der geistigen Potenz der Materie“ spricht und daf auch die moderne Naturwissen-
schaft (bes. die Molekularbiologie) das , Bewufitseinsanalogon® im genetischen Code
der Desoxyribonukleinsdure bereits entdeckt hat.

¢. Wenn Teilhard auch von einem Kosmos, eigentlich von einem , Welt-Geschopf“
spricht, so braucht er doch nicht fiir diesen Welt-Leib eine fir das griechische Den-
ken und die spitere romantische Naturphilosophie naheliegende , Weltseele®. Schon
bei Aristoteles ist die platonische Weltseele abgeschafft. Aber auch bei Teilhard sind
die Dinge, so sehr sie ,Elemente” der einen Welf sind, echte Individuen, und vor
allem der Mensch ist bei ihm Person mit Freiheit und Geschichte. Das besagt nichts
gegen die Zentrierungsbewegung, die in der Geschichte des Kosmos zu beobachten
ist. Hier gilt das von Teilhard oft wiederholte Gesetz: ,Die Vereinigung differen-
ziert“, und beim Menschen: ,Die Vereinigung personalisiert”.

5. Die Geschichte des Kosmos hat nach Teilhard zwei Grundkennzeichen: sie ist
organisch-sozial und geistig-konvergent. Die ,Organizitit® wird von Teilhard
geradezu als ,neue Dimension“? gewertet. Unter ,Organizitit® versteht Teilhard
eine lebendig-soziale Verbindung, und unter dem Sinn fiir das Organische jene
Titigkeit, die ,aus dem Nebencinander, das die Oberfliche darbietet, die natiirlichen
Zusammenhinge und die strukturelle Zusammengehdorigkeit des Nacheinander und
des Miteinander herausfindet“!®. Auch die grundlegenden Gemeinschaftshildungen
im menschlichen Bereich sind nicht nur willkiirliche, juridische oder moralische oder
nur ,intentional“ zu verstehende Sozialgebilde, sondern zutiefst organisch-sozial im
oben definierten Sinn: man wird in sie auch als menschliche Person hineingeboren
und gerdt damit in das historische Nacheinander und soziale Miteinander der in der
Geschichte sich entfaltenden Menschheit. Nach zwei Seiten hin wird die ,Organizi-

8Teilhard de Chardin, Mon Univers (1924); zit. bei Lubac, S. 27.

?* Brief vom 18.9. 1950; zit. bei Cuénot, Pierre Teilhard de Chardin, Paris 1958, S. 852:
»Das organische Universum, wo jedes Element und jedes Ereignis nur durch Geburt in Er-
scheinung treten kann, das heifit in Verbindung mit der Entfaltung des Ganzen. .. Seit dem
hl. Thomas hat das Universum eine neue Dimension erhalten: die Organizitit.*

Y Der Mensch im Kosmos, S. 6.



454 Adolf Haas

tat“ des Sozialen abgegrenzt: a. nach der Seite des rein ethischen, juridischen,
rationalwillkiirlichen Verhaltens; dieses kann niemals das Soziale echt begriinden.
Diesem Juridischen gegeniiber behauptet Teilhard immer die ,physische“ Realitit
auch des Sozialen. b. nach der Seite des kausal-effizienten (physikalistischen) Bewir-
kens. ,Naturhaft-physisch-real ist absolut kein Gegensatz zu ,geistig-personal®,
sondern das der menschlichen Natur entsprechende Reale ist vor allem eben seine
Personalitit. Aber die Personalitit des Menschen betrifft nicht nur seine Geistigkeit,
eventuell noch im Gegensatz zu seiner Leiblichkeit, sondern Person ist der ganze
Mensch mit seiner geburtsméafigen Verflechtung in alle menschlichen und kosmischen
Bindungen, die gerade der Mensch als ,Konstruktionsprinzip® des Kosmos umfafit.
Sein personales Tun hat deshalb wesenhaft eine kosmische Dimension. Dieses Tun
»physisch-real“ oder organisch-sozial zu nennen heifit nichts anderes als es von der
kosmisch verstandenen Leib-Geist-Natur (physis) des Menschen her zu verstehen:
darunter einen kausal-effizienten , Physikalismus“ oder »Blologismus® zu verstehen,
ist eine unsachliche Vergréberung der Teilhardschen Gedanken.

An dieser Stelle sei kurz noch auf die iibernatiirliche Wirksamkeit des Gottmen-
schen in seinem mystischen Leib, der Kirche, eingegangen. Das natiirliche Fundament
dieser iibernatiirlichen Wirksamkeit Christi ist ohne Zweifel die »Organizitit der
sozialen Natur des Menschen mit allen seinen geschichtlich-personalen und kosmisch-
nniversalen Bindungen. Die iibernatiirliche Wirksamkeit Christi in seinem mysti-
schen Leib durch Wort und Sakrament hebt diese natiirlichen Bindungen weder auf
noch vollzieht sie sich so, als seien sie nicht vorhanden; im Gegenteil: sie baut auf
ihnen aunf, da er ja ihr Schépfer ist. Der Leib Christi ist deshalb notwendigerweise
eine ,Synthese” aus der fundamentalen Organizitit der sozialen Natur des Men-
schen und der iibernatiirlichen ,Organizitit des Wirkens Christi durch Wort und
Sakrament.

Auch Teilhard hat diese Synthese eine mystische Verbindung genannt, dabei aber
mit allem Nachdruck die ,physische“ Realitit betont, in der diese Synthese erscheint:
»Jede Seele ist fiir Gott da in Unserem Herrn. Begniigen wir uns nicht damit, in
dieser Bestimmung fiir Christus blof§ eine juristische Beziechung zwischen einer Sache
und ihrem Eigentiimer zu erblicken. Die Verbindung ist viel naturhafter und tiefer
gegriindet. Da das vollendete Universum — das Pleroma, wie Paulus sagt — eine
Gemeinschaft von Personen, die Gemeinschaft der Heiligen ist, miissen wir diese
Verbindungen mit Hilfe von sozialen Analogien ausdriicken. Allerdings 13uft unser
" Denken Gefahr, materialistisch und pantheistisch mifldeutet zu werden, wenn es
zum Ausdruck seiner mystischen Begriffe die wirkungsvolle oder gefihrliche Hilfe
von Analogien aus der Welt des Organischen verwendet. Deshalb sehen es viele
Theologen, die darin dngstlicher sind als Paulus, nicht gern, wenn man der Ver-
* bindung, die im mystischen Leib die Glieder mit dem Haupt verkniipft, einen zu

realistischen Sinn gibt. Aber diese Klugheit darf nicht zur Furchtsamkeit werden.
- Wir wollen doch die Lehre der Kirche vom Wert des menschlichen Daseins und von

den Versprechungen oder Drohungen fiir das kiinftige Leben in ihrer vollen Giiltig-
. keit verstehen, weil diese allein sie schon und annehmbar macht. Dann diirfen wir
zwar die Macht der Freiheit und des Gewissens nicht im Geringsten schmélern, weil
sie wesentlich zur physischen Realitit der menschlichen Seele gehoren; wir miissen
aber doch zwischen uns und dem fleischgewordenen Wort Verbindungen feststellen,
die ebenso unerbittlich sind wie die Verbindungen, die in der sichtbaren Welt die
Anziehung der Elemente zum Bau von ,natiirlichen Ganzheiten® hinsteuern. Wir
brauchen keinen neuen Namen zu suchen, um die itberragende Natur dieser Ab-
- hingigkeit zu bezeichnen, die das Geschmeidige einer menschlichen Beziehung und das
Unbeugsame einer organischen Konstruktion im héchsten Grade harmonisch in sich



Welt in Christus — Christus in Welt 455

vereint. Nennen wir sie, wie man es immer tat, mystische Verbindung. Dieser Aus-
druck soll aber ja keine Abschwichung in sich schlieBen. Die mystische Verbindung
ist vielmehr eine Verdichtung und Lauterung dessen, was in allen Ordnungen des
physikalischen wie des menschlichen Bereiches die Teile machtig zueinander hinzieht
und zusammenhilt. Auf diesem Weg konnen wir voranschreiten, ohne zu fiirchten,
wir kénnten die Wahrheit verfehlen; denn iiber die Tatsache selbst, wenn auch nicht
iiber ihre systematische Benennung, ist sich jedermann in der Kirche Gottes einig:
Durch die Macht der Menschwerdung des Wortes ist unsere Seele vollkommen
Christus geweiht und hat in Thm ihren Mittelpunkt“11.

Schon das Wirken des Schopfers, d. h. Christi als des gottlich-schopferischen Logos,
durch den und in dem alles erschaffen ist, wird von Teilhard nicht in der grob
kausal-effizienten oder physikalischen Wirksamkeit gesehen. Der Logos ist in seinem
schopferischen Wirken kein ,Gott-Arbeiter (Dieu-Ouvrier), der erschafft und
schopferisch wirkt, indem er handwerkend handelt, sondern er ist der in einer fort-
gesetzten Schopfung (creatio continua) wirkende Gott, durch sein Wort und seine
Liebe — und eben nicht durch ein noch aufler seinem Wort hinzukommendes , Wer-
ken“. Die Schépfung ist gbttliche Wort-Wirklichkeit, eine zu sich selbst entlassene
Wirklichkeit, die Gott nicht nachtriaglich durch physikalisches Eingreifen gleichsam
flicken muf}, wenn irgendwo ein ,Loch“ entsteht. Teilhard wendet sich an verschie-
denen Stellen seines Werkes (z. B. in der noch unveroffentlichten wichtigen Schrift |
~Comment je vois“) gegen die noch weithin falsch verstandene schépferische Wirk-
samkeit des Logos, die grob ,effizient“ gedeutet wird, weil man fiirchtet, daf nichts
mehr ,bewirkt® wiirde, wenn man die Effizienz fallen lieffe und sich der mehr anzie-
henden Wirkung der Final-Ursidchlichkeit verschriebe. Nun ist es aber so: Gott
schafft Wirklichkeiten einzig und allein durch sein Wort. Teilhard nennt diese Wort-
Kausalitat des Logos ,animant“ (belebend): ,Bis jetzt hatte offensichtlich ein Gott
der Welt (d. h. ein Schépfer von ,effizientem’ Typ) geniigt, unser Herz zu erfullen
und unseren Geist zu befriedigen. In Zukunft (und hier ist ohne Zweifel die tiefe
Quelle der modernen religiésen Unznfriedenheit zu suchen) wird unser Vermégen
zur Anbetung nichts befriedigen konnen, aufler ein Gott der Kosmogenese, das heifit
ein Schopfer von ,belebendem’ (animant) Typ“12.

Wird schon die schopferische Wirksamkeit des Logos nicht physikalisch-effizient
verstanden (was ja nicht heiflt, dafl die schopferische Wirksamkeit des Logos weniger-
»wirksam® sei, d. h. Wirklichkeiten erstellend) — dann erst recht nicht das Wirken
des Gottmenschen im mystischen Leib. Hier heifit ,physisch“ soviel wie ,real® (Ge-
gensatz ,intentional®, juridisch usw.), und real heifit fur Teilhard gerade im Bereich -
des Menschlichen ,personal®, und ,personal“ heif}t bei Teilhard: geistig-konvergent,
d. h. jene Einigungsbewegung der menschlichen Personen, in der sie immer mehr auf
ein iibergeordnetes Zentrum hin sich bewegen, sich dabei immer mehr selbst zusam-
menschliefen und schliefllich eine letzte personale und zugleich kosmisch-universale
Fiille erreichen. Man kann Teilhard deshalb keineswegs auf eine ,physikalisch-wirk-
ursdchliche® Betrachtungsweise festlegen?®; das wire viel zu einfach gedacht. Wir
mochten vielmehr H. de Lubac zustimmen, der schreibt: ,Die Aussage ,physisch’, auf
die Teilhard immer wieder Gewicht legt, ist vor allem deshalb gewihlt, um den
Realismus hervorzuheben, der aus seinem Glauben folgt; sie ist kein Gegensatz zu
,geistig® (spirituel), oder ,personal’, oder ,iibernatiirlich‘: sie ist vielmehr bestrebt,
einen sogenannten ,moralischen’ Sinn auszuschlieflen, das heifit cinen vagen, meta-
phorischen und mehr oder weniger unrealen Sinn . . .“14,

1 Der gittliche Bereich, S. 38 1.

12 Du Cosmos @ La Cosmogénése, p. 6—7; zit. bei Cuénot,S. 854,

18 Vgl. Leo Scheffczyk: Die ,Christogenese” Teilhard de Chardins und der kosmi-
sche Christus bei Paulus. In: Tibinger Theol. Quartschr. 143 (1963) 136—174.

¥ T,ubac, S.290.



456 Adolf Haas

B. Der ,Mystische Leib Christi als kosmisch-charismatischer Organismus nach Teil-
hard de Chardin

1. Das iibernatiirliche ,Pleroma® des Leibes Christi als Fortsetzung und gnaden-
hafle Erfiilllung des natiirlichen ,Pleroma“ von Mensch und Kosmos

Teilhards theologische Uberlegungen sind meist nicht aus einem theoretisch-
abstrakten, sondern aus einem existentiell-praktischen Anliegen geboren: Wie kann
ich mein tdgliches Leben als Mensch unter Menschen und in einem durch die wissen-
schaftliche Erkenntnis immer grandioser und zugleich beingstigender sich offen-
barenden Kosmos christlich leben? Wie wir schon einmal dargelegt haben, geniigt
fir die meisten Christen, die in einer Weise in Welt und Menschheit engagiert sind,
wie man es friher nicht gekannt hat, die ,gute Meinung® (recta intentio) nicht mehr
— so wichtig sie fiir ein christlich gelebtes Leben immer bleiben wird. Ist es nur dic
»Intention®, die mein Werk, das sonst verloren wire, heiligt — oder geschicht Hei-
ligung auch im Werk und durch das Werk selbst, weil sich in diesem geschopflich
natiirlichen Tun etwas Gréfleres, ,, Ubernatiirliches® auferbaut? Baue ich also durch
mein geschopfliches Tun, das duflerlich gesechen dem Fortschritt der Menschheit und
der Erde (dem natiirlichen ,Pleroma“) dient, nicht zugleich als Christ auch am Auf-
bau des ,Mystischen Leibes Christi“? Oder geschieht dieser Aufbau des Leibes
Christi an einem ganz anderen Ort, in einer ganz anderen Zeit, die nichts oder doch
wenig mit meinem ,, Werken® in der natiirlichen Raum-Zeit zu tun hat, vielleicht
sogar wesentlich als Hindernis fiir den Aufbau des Leibes Christi zu verstehen ist?
Teilhard ist der Uberzeugung, daff der Dienst am natiirlichen ,Pleroma* von Kosmos
und Mensch zugleich der Raum und die Zeit ist, in denen cinzig und allein das
Pleroma Christi sich erfiillen kann und wird. Diese Uberzeugung halte ich fiir absolut
richtig, einer gesunden Philosophie und Theologie entsprechend. Die fortschreitende
Menschheit und der von ihr gestaltete Kosmos sind es, in denen sich der fortlebende
Christus neu ,verleiblicht, der zugleich als der Auferstandene und zur Rechten des
Vaters Sitzende vom Ende her (Omega) alles an sich zieht.

In einem Brief von 8. 4. 193015 spricht Teilhard seine Ansicht dariiber klar aus: ,Es
macht Thnen noch eine gewisse Miihe, dieses Wohlbefinden der Seele, die in den
,business’ versunken ist, vor sich selbst zu rechtfertigen. Ich mache Sie darauf auf-
merksam, dafl das wichtigste ist, dafl Sie dieses Wohlsein iiberhaupt erfahren. Das
Brot war gut fir unseren Leib, ehe wir die chemischen Gesetze des Stoffwechsels
kannten. Aber angesichts dessen, was Sie von der Welt und vom Christentum schon
begriffen haben, konnen Sie natiirlich weitergehen und dem, was Sie empfinden, eine
philosophische und religiose Grundlage geben. ,Inwiefern, fragen Sie, ,bringt der
Erfolg wirtschaftlichen Bemiihens einen geistigen Fortschritt mit sich? Ich antwortete
Thnen: ,Insofern als sich alles in der Welt auf dem Wege zur Einigung befindet und
der geistige Erfolg des Universums daher an das reibungslose Funktionieren aller
Schichten dieses Universums gebunden ist, namentlich an das Freiwerden aller még-
lichen Energien in diesem Universum . . . Weil Thr Unternchmen, dessen moralischen
Wert ich voraussetze, sich giinstig entwickelt, verbreitet sich in der Gesamtheit der
Menschen ein wenig mehr Gesundheit und folglich ein wenig mehr Freiheit, zu han-
deln, zu denken und zu lieben. Was immer wir tun, wir kénnen und miissen es tun
im (befreienden und stirkenden) Bewufitsein, daf8 wir im kleinsten Maf8-Stab daran
arbeiten, ein Ziel zu verwirklichen, das (sogar in seiner spiirbaren Wirklichkeit)
mindestens indirekt durch den Leib Christi gefordert wird. Zu diesem Wert des

5 Geheimnis und Uerheiffung der Erde, Freiburg/Miinchen 1958, S. 143 f.



Welt in Christus — Christus in Welt 457

Werkes kommt, wie Sie ja sagen, der Wert des Handelns selbst, das durch seine
Treue in uns die Personlichkeit schafft, die Christus von uns erwartet. Unsere Seele
— an sich und in ihrer Stellung innerhalb des Universums — ist das erste Werk, das
uns obliegt. Weil Sie nach bestem Wissen und Gewissen handeln (auch wenn Sie
Miflerfolg haben), konstituieren Sie sich in der Welt und helfen Sie der Welt, sich
um Sie zu konstituieren. Wie sollten Sie da nicht in manchen Augenblicken von der
unendlichen Freude der Schépfung durchdrungen sein?“

Vorausgesetzt, dafl man natiirliches Tun und natiirliche Vollendung nicht mit gna-
denhaftem Sein und Tun verwechselt (wovor auch Teilhard warnt: Milieu Divin,
S. 128, Nr. 1.), so kann man sagen, das iibernatiirliche Pleroma des Leibes Christi
(begriindet in Geburt, Leben, Tod und Auferstehung Christi) hat sein Fundament
im natiirlichen Pleroma von Mensch und Kosmos — und zwar beides zusammen bis
ans Ende aller Zeiten. Das besagt aber theologisch:

a. Der Gott-Mensch stellt in seinem Verhédltnis der gottlichen Person (Logos) zu
seiner ihm ganz angehérigen Menschennatur den einmaligen Hohepunkt des Schép-
fer-Geschopf-Verhiltnisses dar. Er ist damit Urbild aller Verhiltnisse von Geschopf
zu Gott. Fafit man die Inkarnation sodann noch als ecinen Urgedanken Gottes (Pri-
mat Christi), so erscheint im Gottmenschen und in seiner historischen ,Fortsetzung“
im ,Mystischen Leib“ die Erfillung einer bereits durch die Schopfung anhebenden
christologischen Tendenz. Karl Rahner sagt dazu: ,Die wesentliche Finmaligkeit,
Unableitbarkeit und der Geheimnischarakter der Wirklichkeit Christi schliefen nicht
aus, diese zu betrachten in einer Perspektive, in der sie als Gipfel und Abschlu8l, als
geheimes, von vornherein von Gott geplantes Ziel des gottlichen Wirkens in der
Schopfung erscheint. Das ist ja in der Theologie nicht neu. Es ist sogar diese Per-
spektive schon in der Schrift grundgelegt. Wenn sie aber zu Recht besteht, konnte
man doch versuchen, diese Eingeordnetheit der Wirklichkeit Christi in die aufier-
gottliche Gesamtwirklichkeit nicht nur nachtréglich auch noch von ihm auszusagen,
nachdem schon von Christus selbst nur in der klassischen Weise der Christologie
gesprochen worden ist, sondern diese Sicht zur Aussage des Wesens Christi selbst
zu benutzen. Dann (und dies wire der gemeinte Vorteil) wiirde die Menschwerdung
des Logos nicht mehr blofl nachtragliches, vereinzeltes Vorkommnis i einer fertigen
Welt erscheinen (und dadurch in Gefahr sein, den Eindruck einer mythologischen
Vorstellung zu machen), in der plétzlich sich Gott selbst in einer Welt handelnd ein-
stellt, sie nachtriglich korrigierend und damit sie gerade als gegeben voraussetzend.
Die Menschwerdung des Logos (so sehr sie in einer wesentlich geschichtlichen Welt
eben geschichtliches und darum cinmaliges Ereignis ist) erschicne als ontologisch
(nicht nur nachtriglich ,moralisch) eindeutiges Ziel der Schopfungsbewegung als
ganzer, im Verhiltnis zu dem alles iibrige vorher nur Vorbereitung und Umwelt ist;
sie erschiene von vornherein angelegt auf diesen Punkt, in dem Gott zum Andern-
von-ihm (dieses setzend) zugleich die einmalig grofite Nihe und Ferne erreicht,
indem er sich in seinem Bild am radikalsten einmal objcktiviert und eben darin als
Er selber am wahrsten gegeben ist, indem er selbst das von ihm Geschaffene als das
ithm radikalst Eigene annimmt, nicht mehr blof geschichtsloser Begriinder einer thm
fremden Geschichte, sondern der, um dessen eigene Geschichte es geht“16,

b. Die Geschichte des fortlebenden Christus, des mystischen Leibes, ist eng verbun-
18 Schriflen zur Theologie 1, 19615, S. 185,



458 Adolf Haas

den mit der Geschichte der Menschheit und des Kosmos, es ist die natiirliche Ge-
schichte irgendwie auch Seine Geschichte, die auf Ihn hin bestimmte Geschichte und
zugleich die vom Ende her durch den Auferstandenen auf Ihn hinbezogene Ge-
schichte und dies dann selbstverstindlich in Einheit mit der Heilsgeschichte. Der
Punkt Omega ist darum wohl kaum anders zu beschreiben als Punkt einer Reife der
natiirlichen und ibernatiirlichen durch den Gottmenschen als Schépfer und Erléser
bestimmten Geschichte der Menschheit und des Kosmos. Und da die Schépfungs-
geschichte eine Einheit ist — es ist die Geschichte des einen Welt-Geschépfes, das
Leben und Menschheit in sich trigt und daher ein universaler »,Organismus® ist —,
ist der Mystische Leib Christi, der ohne diese Schépfungsgeschichte nicht gedacht
werden kann, gleichsam vorbelebt, vor-organisiert durch eben diese an die ,,Christo-
genese” praadaptierte Schopfung. Rahner sagt mit tiefem Recht: ,Dabei ist immer
zu bedenken, dafl die Welt eine ist, in der alles auf jeden bezogen ist, und daf}
darum, wer ein Stiick davon zu seiner eigenen Geschichte macht, die Welt als Ganzes
zu sich nimmt als die Umwelt seiner selbst. Es ist von daher nicht phantastisch (wenn
auch der Versuch mit Vorsicht zu machen ist), wenn man die ,Entwicklung* der Welt
auf Christus hin konzipiert und den stufenweisen Aufstieg in ihm gipfeln 14fit. Fern-
gehalten mufl nur werden die Vorstellung, als ob solche ,Entwicklung‘ das Nach-
oben-streben des Unteren aus eigener Kraft sei. Wenn Kol 1, 15 wahr ist und nicht
~ moralisierend verdiinnt wird, wenn also in Christus wirklich die Welt als Ganzes,
auch in ihrer ,physischen’ Realitit, durch Christus hindurch geschichtlich zu jenem
Punkt gelangt, in dem Gott alles in allem wird, dann kann ein solcher Versuch nicht
grundsitzlich falsch sein. Ist er aber méglich, so kénnen wir die allgemeinen Katego-
rien des Gott-Geschopf-Verhiltnisses (Nihe — Ferne; Bild — Verhiillung; Zeit —
Ewigkeit; Abhangigkeit — Selbstand) in ihrer radikalen, entgrenzten Form zu
grundlegenden Aussagen iiber Christus verwenden und alle anderen Wirklichkeiten
im Bereich des von Gott Verschiedenen als defiziente Modi dieses christologischen
. Urverhiltnisses ansehen“17.

2. Die Uollendung in der Liebe: Leib Christi als kosmisch-charismatischer Organis-
mus

H. Schlier bezeichnet (nach dem 1. Korintherbrief und dem Rémerbrief des hl.
Paulus) sowohl die Ortskirche wie (nach Epheser und Kolosser) vor allem auch die
Gesamtkirche ,als charismatischen Organismus und als Kosmos Christi“18, Damit ist
wohl der letzte und entscheidende Punkt getroffen, der den Leib-Christ-Gedanken
bei Paulus wie bei Teilhard de Chardin charakterisiert: die gottliche Liebe, wie sie
im Gottmenschen als unserem Schopfer und Erléser erschienen ist, wie sie in Wort
und Sakrament (vor allem Taufe und Fucharistie) den Menschen aller Zonen und
Zeiten gegenwirtig ist und diese zur géttlichen Fiille (Pleroma) fithrt. Diese Liebe
ist letzter Grund aller Wege Gottes und des Menschen in seinem Kosmos. Wir wol-
len hier nicht die auferordentlich umfangreichen Aufierungen Teilhards zu diesem
christlichen Grundmotiv behandeln, die ein Buch fiillen kénnten?®. Da diese Liebe

17 Ebda, S. 187 1.
8 LThK V1, 19612, Sp. 908 und 909.

¥ Vgl etwa V. Warnach, Agape. Die Liebe als Grundmotiv der neutestamentlichen
Theologie. Diisseldorf 1951, 756 S.



Welt in Christus — Christus in Welt 459 - -

bereits in der Schopfung am Werk ist und da sie schliefflich den Menschen mit seinem
Kosmos zum Ziel fiihrt, hat sie sowohl kosmische Dimension wie zugleich streng
personale Dimension, denn sie ist immer und vor allem Bruderliebe. Gerade in der
Bruderliebe ereignet sich aber auch zugleich , die irdische Synthese des Geistes“: , In
einem Universum konvergierender Struktur ist die einzig magliche Weise, wie ein
Element sich den benachbarten Elementen zu nihern vermag, den Kegel zu ver-
engen, das heifit die ganze Schicht der Welt, in dic es hineingestellt ist, dahin zu
bringen, sich in Richtung auf die Spitze in Bewegung zu setzen. In einem solchen
System ist es unméglich, den Nichsten zu lieben, ohne sich Gott zu ndhern, und das
gilt ibrigens auch umgekehrt (das wuliten wir bereits). Wir kénnen aber auch (und
das ist neu) weder Gott noch den Nichsten lieben, ohne gezwungen zu sein, die
irdische Synthese des Geistes in ihrer physischen Totalitit voranzutreiben: denn
gerade die Fortschritte dieser Synthese ermoglichen es uns, einander niherzukom-
men, wihrend sie uns gleichzeitig zu Gott aufsteigen lassen. Weil wir lieben, um
mehr zu lieben, sehen wir uns also in begliickender Weise gendtigt, mehr und besser
als sonst jemand an allen Bemithungen, an allen Sorgen, an allem Streben — und
auch an der ganzen Liebe — der Erde teilzuhaben — in dem Mafle, wie all diese
Dinge ein Prinzip des Aufstiegs und der Synthese enthalten “2o.

Am Ende seiner geistlichen Lehre im ,Milien Divin“et fragt Teilhard nach der
Macht, der es vorbehalten sei, unsere engen Hiillen aufzusprengen, in denen unsere
eigenen kleinen Welten sich eifersiichtig abschliefen und kiimmerlich dahinleben
moéchten: , Welcher Kraft ist es gegeben, unsere Teilstrahlung in der Hauptstrahlung
Christi zu verschmelzen und zu erhéhen? Der Liebe, die sowohl Ursache wie auch
Wirkung jeder geistigen Verbindung ist. Die christliche Liebe, die das Evangelium
so feierlich verkiindet, ist nichts anderes als die mehr oder weniger bewufite Kohi-
renz der Seelen, die durch ihr gemeinsames Zusammenstreben in Christo Jesu
geschaffen wird ... Wer vom Géttlichen Bereich leidenschaftlich gepackt ist, kann
um sich keine Dunkelheit, keine Lauheit und keine Leere in dem ertragen, was von
Gott erfillt sein und von Gott schwingen sollte. Wenn er an die unzihligen Seelen
denkt, die in der Einheit derselben Welt mit ihm verbunden sind und um die herum
das Feuer der géttlichen Gegenwart noch ungeniigend brennt, so fiihlt er sich gleich-
sam erstarrt. Eine Zeitlang konnte er glauben, es geniige, nur seinen Arm, seinen
eigenen Arm auszustrecken, um Gott so zu beriihren, wie er es wiinschte. Jetzt aber
merkt er, dafl die einzige menschliche Umarmung, die das Géttliche wiirdig zu um-
fassen fihig ist, die Umarmung aller menschlichen Arme ist, die alle miteinander
ausgebreitet sind, um das Feuer herabzurufen und zu empfangen. Das einzige Sub-
jekt, das der mystischen Verklarung endgiiltig fahig ist, ist die ganze Gemeinschaft
der Menschen, die in der Liebe nur noch einen einzigen Leib und eine einzige Seele
bildet. Dieses Zusammenwachsen der geistigen Einheiten der Schépfung unter der
Anziehung Christi ist der hichste Sieg des Glaubens iiber die Welt.

2 Die Zukunft des Menschen, S. 129f.
2 Der gittliche Bereich, S. 176 ff.

Im kommenden Jahrgang soll cine nochmalige Darstellung der geistlichen Lehre Teilhards
auf dem Hintergrund seiner persinlichen Entwicklung folgen, in der u. a. auf die Einwénde
eingegangen wird, die von der kirchlichen Soteriologie her gegen Teilhard gemacht werden
kénnen. (Die Schriflleitung)





