
Welt in Christus - Christus in Welt 

Darstellung und Deutung der geistlichen Lehre bei Teilhard de Chardin 

Von Adolf Haas SJ, Pullach bei München 

IV, 2 

Die Erscheinung des Christlichen II: •Welt in Christus" 

I. Vom •Universellen Christus" zu seinem •Mystischen Leib" 

Nachdem wir im vorausgegangenen Abschnitt unserer Arbeit über das •Auf- 
tauchen Christi", also •Christus in Welt" (den historischen und den universellen 
Christus), gesprochen haben, kehren wir die Blickrichtung jetzt um und betrachten 
•Welt und Menschheit in Christus", das heißt den Prozeß der Eingliederung der 
Menschheit in den in der Geschichte dieser Weltzeit fortlebenden und fortwirkenden 
Christus. Brennpunkt dieser christologisch bestimmten Geschichte ist der •Mystische 
Leib Christi", das heißt konkret die Kirche Jesu Christi, in der der •Universelle 
Christus" Welt und Menschheit im Laufe dieser Weltzeit zum ewigen Vater heim- 
führt. Natürlich lassen sich beide Gesichtspunkte (Christus in Welt und Welt in 
Christus) nicht streng voneinander trennen, sondern bilden im konkreten Prozeß der 
Geschichte eine unauflösliche Einheit. Da im Eingliederungsprozeß von Menschheit 
und Welt in Christus nicht nur von einem Zeitabschnitt der Weltzeit die Rede ist, 
sondern diese in ihrer Ganzheit bis zum Ende aller Tage gemeint ist, hat das Pro- 
blem der Zukunft der Menschheit • für Teilhard so einzigartig wichtig • gerade 
hier seinen theologischen Ort. Die Entfaltungslinie geht also vom historischen Chri- 
stus und seiner konkreten und immer konkret bleibenden Greifbarkeit oder •Berühr- 
barkeit" (tangibilite) aus und führt durch die fortwährend in Welt und Menschheit 
ausstrahlende Schöpfungs- und Erlösungstätigkeit des Gottmenschen zum •Univer- 
sellen Christus", der sich die von Ihm berührte und angezogene Welt und Menschheit 
eingliedert und so in dem universellen und realen •Mystischen Leib" Seiner Kirche 
im Laufe der fortschreitenden Weltzeit alles dem Ewigen Vater übergibt, damit am 
Ende Gott sei: Alles in allem (1 Kor 15,28). 

Freilich, mit dieser Kennzeichnung der Entfaltungslinien haben wir die Teilhard- 
sche Schau des Mysteriums Christi noch keineswegs adäquat gekennzeichnet, denn es 
fehlt gerade ein sehr bezeichnendes Moment: das Zusammentreffen dieser eben 
gezeichneten Entfaltungslinie mit einer anderen Entfaltungslinie, die für ihn gleich- 
falls mehr oder weniger christologisch bestimmt ist, nämlich mit der Entfaltungslinie 
eines auf den Menschen hin konvergierenden Kosmos und einer im Personalen sich 
vereinigenden und auf höchste Personalität hin konvergierenden Menschheit, einer 
Menschheit also, die den Eindruck erweckt, als sei sie von einem ihr zugleich über- 
und eingeordneten höchsten personalen Zentrum angezogen. Diese Entfaltungslinie 
ist insofern auch christologisch bestimmt, als Christus eben auch der Schöpfer ist, der 
in seiner schöpferischen Tätigkeit als Ewiges WORT sich in einer auf den Geist 
konvergenten Schöpfung eine Menschheit bereitet, in die er sich durch die Inkar- 
nation eingliedern will und eingliedern wird. Diese schöpferische Tätigkeit des 



442 Adolf Haas 

Ewigen Wortes ist mit der Entstehung des Menschen im Laufe der Evolution keines- 
wegs abgeschlossen; sie ist auch nicht abgeschlossen, nachdem das WORT Fleisch 
geworden ist. Im Gegenteil: in der absolut gnadenhaften Offenbarung durch die 
Menschwerdung des WORTES und vor allem in der erlösenden Befreiung vom Joch 
der Sünde wird es überhaupt möglich, die vorbereitenden Entfaltungslinien in der 
Geschichte der Schöpfung wieder zu entdecken: Kosmos auf den Menschen hin • 
Mensch auf Menschheit hin • Menschheit auf Christus hin. 

Hier ist es nun wichtig, zu erkennen, daß es für Teilhard absolut nicht belanglos 
ist, wie das schöpferische WORT sich im Laufe der Evolution eine Menschheit 
bereitet, in die es sich eingliedern will; daß es ferner nicht belangslos ist, wie diese 
Menschheit sich weiterentfaltet, nachdem das WORT einmal Fleisch geworden ist 
und in dieser Menschheit wohnt, um sich den •Mystischen Leib" aus ihr zu bereiten. 
Auch der •Universelle Christus" entfaltet in seinem •Mystischen Leib" noch seine 
schöpferische Tätigkeit, denn der Mensch, der sich diesem Leib eingliedern will, muß 
zuerst geboren werden, er muß nach Geburt und Taufe sein Leben in eben jenem 
Entwicklungszustand der Menschheit leben, den diese Menschheit gerade erreicht 
hat, und er wird sich unweigerlich vor das Problem gestellt sehen, wie er sein 
Menschsein in einer Welt, die den Menschen immer mehr für ihre •Welthaftigkeit" 
einsetzt • ob er das will oder nicht, darum kümmern sich diese geschichtsimmanen- 
ten Entwicklungen nicht •, als •Sein in Christus" leben kann. Das heißt aber nichts 
anderes, als daß die Schöpfungs- und Menschheitsentwicklungen für den sich bilden- 
den •Leib Christi" von einer gewissen Bedeutung sind, die wir gerade in den stür- 
mischen Entwicklungen unserer Tage nicht ungestraft übersehen dürfen. Auf eine 
kurze Formel gebracht, sieht nun Teilhard das •natürliche" Wachstum der Welt und 
Menschheit zu ihrer •Fülle" (das natürliche •Pleroma" von Kosmos und Mensch) als 
den Mutterboden an, als die Voraussetzung, die sich der LOGOS-Schöpfer selbst 
geschaffen hat für das übernatürliche •Pleroma" des •Mystischen Leibes Christi", 
der sich in dieses natürliche Pleroma einfügt und alle Schöpfungskräfte an sich zieht. 

Dieser Prozeß der Eingliederung von Welt und Mensch in Christus ist, wie Teil- 
hard selbst betont, ein Entscheidungs- und Aussonderungsprozeß. Aber Kosmos und 
Mensch werden in diesem Prozeß der Aussonderung nicht ent-weltlicht (unkosmisch 
gemacht) oder entmenscht, sondern ausgeschieden werden die Sünde und die Mächte 
des Bösen. Dieser Prozeß der Eingliederung in den •Leib Christi" steht also unter 
dem Zeichen von Kreuz und Auferstehung, was aber nicht besagen muß, daß der 
Kosmos und die in ihm sich immer mehr engagierende Menschheit erst total in die 
•Brüche" gehen muß, damit daraus ein völlig unkosmischer •Leib Christi" werden 
könne. Wir glauben im Gegenteil, daß dieser Eingliederungsprozeß im Zeichen von 
Kreuz und Auferstehung, in einer leidenden, streitenden und schließlich triumphie- 
renden Kirche (als dem mystischen Leib Christi), die Welt und die Menschheit auch 
zu ihrer vom Schöpfer bestimmten natürlichen Vollendung (dem natürlichen •Ple- 
roma") kommen läßt. 

Das natürliche •Pleroma" von Welt und Mensch ist selbstverständlich im •Ple- 
roma" des Leibes Christi in übernatürlicher Weise erneuert (•wunderbar gegründet" 
• •wunderbarer erneuert") und auf ein schlechthin übernatürliches Ziel hin, die 
Auferstehung des Fleisches, ausgerichtet. Das Problem, das sich uns hier stellt, ist 



Welt in Christus • Christus in Welt 443 

also zuerst einmal die Frage, in welcher Weise Menschheit und Kosmos dem •Uni- 
versellen Christus" eingliederbar sind, so daß der gegliederte •Organismus" des 
mystischen Leibes Christi entsteht. Oder anders ausgedrückt: wie begegnen sich das 
vom schöpferischen WORT hervorgerufene und in einer •fortgesetzten Schöpfung" 
(creatio continua) erhaltene und geleitete und sich in einer Entwicklung auf den 
Menschen hin erfüllende •natürliche Pleroma" • und das vom •Universellen 
Christus" sich in eben diesem Menschen-Kosmos ausbreitende •übernatürliche Ple- 
roma", das die Fülle des mystischen Leibes Christi meint? Da die grundlegende 
Antwort Teilhards auf diese Frage lautet: beide Entfaltungslinien, die natürliche 
wie die übernatürliche, laufen nicht voneinander weg, sondern aufeinander zu, 
vereinigen sich schließlich und führen die verchristlichte Menschheit und ihr Univer- 
sum1 zu dem einen natürlich-übernatürlichen Endziel; da somit die Hauptfrage bei 
Teilhard die Eingliederung des natürlichen Pleroma in das übernatürliche durch den 
universellen Christus (als Alpha-Schöpfer und als Omega-Haupt) ist, wollen wir 
zuerst diese grundlegende Frage erörtern. 

Exkurs: Der Universelle Christus und seine Beziehung zu Menschheit und Univer- 
sum nach M. J. Scheeben. 

Es wäre aber ein Irrtum, zu meinen, die christliche Theologie habe bislang diesen wesent- 
lichen Aspekt der Offenbarung von einer Einbeziehung der geschaffenen Welt in den uni- 
versellen Christus übersehen. In der Lehre der griechischen Väter, in den philosophisch- 
theologischen Systemen des Hochmittelalters, in der Enzyklika •Mystici Corporis" fand das 
ständige Bemühen, die Erlösung und Begnadung des Universums • des Menschen und der 
nicht-menschlichen Natur • denkerisch zu bewältigen, seinen Niederschlag. Wohl kein Theo- 
loge der Neuzeit hat mit ähnlich systematischer Kraft die Beziehungen des Gottmenschen zum 
Menschengeschlecht dargestellt wie Scheeben. Ein schematischer Aufriß seiner Lehre mag 
daher als Basis zum besseren Verständnis der Teilhardschen Christologie dienlich sein. 
(Zitate nach M. J. Scheeben, Die Mysterien des Christentums. 19512 [hrsg. von J. Höfer] 
Freiburg, S. 301•384.) 

Die Grundthese Scheebens lautet: •Der Gottmensdi ist das Haupt der ganzen Schöpfung 
und des Menschengeschlechts insbesondere; damit ist das ganze Mysterium seiner Stellung in 
der Welt, eine ganze Reihe der höchsten und erhabensten Mysterien ausgesprochen" (301 f.). 

A. Die Stellung des Gottmenschen zur Menschheit 

1. Der Gottmensch ist Haupt des Menschengeschlechts, das nicht nur eines ist durch die 
Gleichheit der Natur, sondern das auch durch Deszendenz von einem Stammvater ein einziges 
Geschlecht bildet: Die Menschen sind einander nicht nur vollkommen ähnlich durch die Ein- 
heit ihres Menschseins, sondern mehr noch durch die Einheit der Abstammung. Der erste 
Mensch Adam war das •Wurzelprinzip der ganzen Natur" und als solcher •auch das natür- 
liche Haupt des Geschlechtes". In diese Gemeinschaft tritt Christus ein. •Wenn die Menschen 
nicht schon von Natur aus ein Ganzes bildeten, träte der Gottmensch dadurch, daß er wird 
wie einer aus ihnen, nicht als Glied in einen Körper ein, könnte also auch nicht im vollen 
Sinne ihr Haupt werden" (303). 

2. Wesen und Weise des Hauptseins: Adam war das Haupt dadurch, •daß das ganze Ge- 
schlecht aus ihm hervorging und, von ihm ausgehend, mit ihm verbunden blieb; der Gott- 
mensch hat (die Stellung als Haupt) dadurch, daß er das ganze Geschlecht... durch seinen 
Eintritt in dasselbe in sich aufnahm, mit sich verband und sidi aneignete ... Adam ... geht 
seinerseits im Geschlecht auf, obgleich er am Anfang steht. Christus steht absolut über dem 

1 L'Univers christifie • so genannt in •Le Christique", März 1955, unveröffentlicht. 



444 Adolf Haas 

Geschlecht, weil seine göttliche Person nicht nur die Zeugerin, sondern die Schöpferin des 
Geschlechtes ist... sie eignet sich bloß eine menschliche Natur an, um sie zu beherrschen, 
um sie ihrer Persönlichkeit einzuverleiben, und so kann sie auch, indem sie ein Glied des 
Geschlechtes ganz in sich aufgehen läßt, das ganze Geschlecht an sich ziehen, sich einverleiben 
und beherrschen" (304). Scheeben belegt diese These mit vielen Väterzeugnissen. Adam 
ist •bloß der Ausgangspunkt, nicht der wirkliche Träger des entfalteten Geschlechtes", 
Christus dagegen nimmt •das Geschlecht eben in seiner Entfaltung in sich auf"; •das ganze 
menschliche Geschlecht wird der Leib des Sohnes Gottes, wenn ein Glied desselben dem Sohne 
Gottes einverleibt wird" (304•305). 

3. •Das ganze menschliche Geschlecht verhält sich somit in analoger Weise zu der Person 
des Sohnes wie die von ihm in sich aufgenommene Menschheit": Scheeben sagt ausdrücklich, 
daß er damit nicht nur eine moralische Einheit der Menschheit mit der Person des Wortes 
meint, und führt zur Erhärtung Zeugnisse von Hilarius von Poitiers und Leo dem Großen 
an. •Wie die Geschlechtseinheit trotz der persönlichen Selbständigkeit und in derselben fort- 
besteht, wie diese keine isolierte, abgeschlossene ist: so können auch die dem Geschlecht 
angehörenden Personen in einer höheren, in geheimnisvoller Weise das ganze Geschlecht 
durchherrschenden Person aufgenommen, mit ihrer eigenen Persönlichkeit dieser höheren 
angeeignet, von ihr umspannt und durchdrungen werden, so daß sie ihr mehr angehören als 
sich selbst, und in weiterem Sinne auf ähnliche Weise mit ihr eine Person bilden, wie die 
ihrer Selbständigkeit gänzlich beraubte ureigene Menschheit Christi" (305 f.). 

Die Einheit des Menschengeschlechtes mit Christus ist also • analog zur Einheit der 
menschlichen Natur mit der Person des ewigen Wortes • eine personelle Einheit, die das 
Personsein des einzelnen Menschen nicht auslöscht, sondern erst richtig einsetzt und eine 
Einheit der menschlichen Personen mit der Person des menschlichen WORTES stiftet. Auch 
A. Wikenhauser legt die Lehre des hl. Paulus so aus, daß •die Christen zusammen mit 
Christus eine personelle Einheit" bilden, und wehrt sich dagegen, daß man diese •mystische" 
Person als eine nur •moralische" Einheit verstehe (Die Kirche als der mystische Leib Christi 
nach dem Apostel Paulus. Münster, 1937, 122•123). Dieses •mystisch" für die Einheit der 
Menschen mit Christus und dieses •real" für die Einheit des Worts mit seiner Menschennatur 
dürfen nach Scheeben nicht als Gegensätze angesehen werden. Denn auch die Einheit der 
Menschheit Christi mit seiner göttlichen Person ist geheimnisvoll, übernatürlich, mystisch; 
und umgekehrt ist •die Einheit des Geschlechtes mit Christus eine reale, objektive, in der 
realen Einheit des Geschlechtes an sich fußende, und partizipiert... an der Realität der 
hypostatischen Union, ohne jedoch dieselbe in ihrer ganzen Fülle zu erreichen" (307). 

4. Die personale Einheit der Menschen mit Christus wird dargestellt als •eine-Person-mit- 
Ihm-Sein": Paulus lehrt, daß wir uns selbst mit unserem Leib als Glied Christi, als durch die 
Würde der Person Christi geheiligt betrachten sollen (1 Kor 6, 15), Christus leidet in uns 
ähnlich, wie er in seiner Menschheit gelitten hat (Kol 1, 24). Umgekehrt sind auch die Zu- 
stände, die Leiden und die Tätigkeiten Christi unsere Leiden und Tätigkeiten (Rom 6, 4•6; 
Eph 2, 5•6). •Kurz, zwischen uns und Christus findet .. . eine ähnliche ,communicatio idio- 
matum' (Austausch der Eigentümlichkeiten) statt wie zwischen seiner eigenen Menschheit und 
der göttlichen Person; und dieser Austausch der Eigentümlichkeiten ist der beste Beweis der 
wunderbaren geheimnisvollen Einheit, die zwischen dem Menschengeschlechte und dem in 
seinen Schoß eingetretenen Sohne Gottes besteht" (308 f.). Dieser Austausch der Eigentüm- 
lichkeiten, die Übertragung der Aussagen über die Menschheit Christi auf den menschgewor- 
denen Gottessohn, und derjenigen über seine Gottheit auf die historische Person Jesu Christi, 
besteht also in analoger Weise auch zwischen Christus und seinem mystischen Leib der Kirche. 

a) Das aber heißt: •Die göttliche Würde und Kraft Christi, die seine eigene Menschheit 
salbte und durch die Vereinigung mit ihr den Christus machte, muß sich in ihrer göttlichen 
Größe und Erhabenheit über das ganze Menschengeschlecht ausbreiten und in demselben 
geltend machen, um die Glieder durch die Einheit mit ihrem Haupte zu erheben, zu verklären, 
zu vergöttlichen" (313). Bei einer weiteren Aufgliederung dieses Gedankens ergibt sich dann: 
1) durch die Eingliederung in Christus wird göttliche Würde dem Menschen mitgeteilt, das 
heißt ein Recht •auf die dieser Würde entsprechende göttliche Verklärung seiner Natur" 



Welt in Christus • Christus in Welt 445 

(314). 2) Gottes Sohn ist (nach den Worten der Väter) Mensch geworden, damit der Mensch 
Kind Gottes würde. 3) Durch die Inkarnation werden wir in Wahrheit der Person des Sohnes 
eingegliedert. Gott sieht uns also nicht mehr bloß in der Würde unserer eigenen Person, son- 
dern in seinem Sohn und seinen Sohn in uns; •er sieht uns in einer substantiellen Einheit und 
Verwandtschaft mit seinem Sohn" (317). 4) In der Menschheit Christi ist die Ausbreitung der 
göttlichen trinitarischen Vaterschaft über das Menschengeschlecht begründet, und als Glieder 
des Sohnes stehen wir auch in einer tieferen, persönlichen Beziehung zum Heiligen Geist, dem 
Geist unseres Hauptes (319). 

b) Das Haupt teilt aber seinen Gliedern nicht nur seine Würden und Rechte mit, sondern 
ist zugleich Lebensquelle für die Glieder. •Indem der Sohn Gottes seine eigene Menschheit 
mit seiner göttlichen Person verband..., legte er in sie hinein den Samen göttlichen 
Lebens ..., und so mußte das Leben seiner Menschheit ein übernatürliches, göttliches Leben 
werden. Da aber durch seine Menschheit im weiteren Sinn das ganze Menschengeschlecht der 
Leib des Sohnes Gottes wurde, so konnte der göttliche Lebensstrom in jener nicht stehen 
bleiben; er mußte durch sie und in ihr über alle Glieder des Leibes sich verbreiten, alle 
Glieder erfüllen und durchdringen . . ." (323). 

B. Der Gottmensch als Haupt des ganzen Universums 

Da im Menschen als Mikrokosmos •beide Hälften des Universums, die geistige und die 
materielle Natur" zusammenfließen, tritt Christus durch seine Menschwerdung mit dem gan- 
zen Kosmos in Verbindung. Er wird •zunächst auch das Haupt der materiellen Natur, deren 
natürliches Haupt eben der Mensch ist; aber zugleich wird er auch das Haupt der Engel, 
indem er seiner göttlichen Würde nach unendlich hoch über sie hinausragt und ... so doch 
durch die Ähnlichkeit der Natur und die organische Einheit des Universums mit ihnen in 
Verbindung tritt • ,er ist das Haupt jeglicher Herrschaft und Gewalt' (Kol 2, 10). ,Der Erst- 
geborene aller Kreatur' (Kol 1, 15) vereinigt in sich und um sich die ganze Kreatur zu einem 
mystischen Leibe und einem heiligen Tempel" (332 f.). 

Im einzelnen heißt das nach Scheeben: 1) Die ganze Schöpfung ist •Tempel des Heiligen 
Geistes" und •ein unendlicher Hymnus zu Ehren des ewigen Vaters, dessen ewiges Wort sich 
mit ihren Tönen verschmolzen hat" (333). 2) Christus als Haupt der ganzen Schöpfung ist die 
Verwirklichung der höchsten Idee, die Gott in seinen Werken nach außen haben kann, •die 
Idee der höchsten und umfangreichsten Mitteilung seiner selbst an die Geschöpfe und die 
Idee der höchsten und umfangreichsten Verherrlichung seiner selbst durch die Geschöpfe" 
(334). 3) Der Gottmensch ist der wesenhafte Mittler zwischen dem trinitarischen Gott und der 
Welt, •erstens mehr physisch als eine Brücke oder ein Kanal, der Gott und die Kreatur in 
Berührung bringt... zweitens als eine gewisse wechselseitige, reale Verpfändung Gottes und 
der Kreatur, womit beiderseitig die innigste, erhabenste und unwandelbarste Freundschaft 
und Liebe begründet und sichergestellt wird" (336•338). 

Zusammenfassend darf man also 4) nach Scheeben sagen: Christus ist das Herz der Schöp- 
fung. •Wie die Sonne in der Mitte der Planeten, steht Christus inmitten der Kreaturen als 
das Herz der Schöpfung. . . Dem Augenscheine nach . . . sehen wir die Sonne nur als eine 
zum Wohle der Erde bestimmte Hilfsquelle an, und so pflegen wir auch Christus aufzufassen 
als den uns von Gott gesandten Helfer und Befreier... Wie aber im Laufe der Zeit die 
Wissenschaft nachgewiesen hat, daß nicht die Erde die Sonne anzieht, sondern die Sonne die 
Erde, so muß die wissenschaftliche Theologie, um die ganze Bedeutung Christi zu erfassen, 
dazu vordringen, daß sie ihn als den Schwerpunkt der ganzen Weltordnung betrachtet und 
so den vollen Sinn des Wortes versteht: ,traham omnia ad me ipsum'" (344), •ich werde alles 
an mich ziehen" (Joh 12, 32). 

II. Die Kirche als kosmiscli-charismatischer Organismus nach Teilhard de Chardin 

A. Der Kosmosbegriff bei Teilhard 

Es hat m. E. keinen Sinn, die Teilhardsche Christologie mit der Leib-Christi-Vor- 

stellung des hl. Paulus, die •Christogenese" bei Teilhard mit dem kosmischen Chri- 



446 Adolf Haas 

stus bei Paulus zu vergleichen, ohne sich bewußt geworden zu sein, daß bei Teilhard 
ein ganz und gar neuer Kosmosbegriff vorliegt. Es genügt auch nicht, zuerst fleißig 
das System Teilhards darzustellen und dann dieses System dem paulinischen Chri- 
stusbild einfachhin zu konfrontieren, um dann an den verschiedensten Stellen Miß- 
stimmigkeiten herauszustellen, die bei einer solchen Methode von vornherein zu 
erwarten sind. Denn bei Teilhard liegt schon auf der Ebene der natürlichen Tat- 
sachen ein ganz anderes Menschen- und Kosmosbild vor als bei Paulus. Was not- 
wendig ist, um das Christusbild Teilhards mit dem des hl. Paulus überhaupt ver- 
gleichen zu können, ist das Verständnis der modernen kosmologischen Einkleidung 
paulinischer Gedanken bei Teilhard. Wir haben also zuerst die Aufgabe, Kosmos- 
und Menschenbild bei Teilhard im Hinblick auf die Menschwerdung Christi noch- 
mals zu bedenken. Die früheren Darlegungen über diesen Punkt müssen dabei vor- 
ausgesetzt werden. 

1. Der an die •Christogenese" präadaptierte evolutive Kosmos 

Claude Tresmontant formuliert zusammenfassend2: •Die Welt ist vor-angepaßt 
an ihre übernatürliche Bestimmung: darauf wollte uns Teilhard aufmerksam 
machen." Damit erhält ein evolutiver Kosmos, in dem die Menschwerdung des Men- 
schen konstruktives Thema ist, eine ganz bestimmte Bedeutung für die Mensch- 
werdung Gottes, die sich in eben diesem Kosmos, wenn auch auf übernatürliche 
Weise, so doch als eine Geburt aus einer menschlichen Frau, ereignen soll. In einem 
statisch verstandenen Kosmos hat das Erscheinen des Menschen sowohl wie des 
Gottmenschen keine eigentlich konstruktiven raum-zeitlichen Vorbedingungen. An- 
ders ausgedrückt: das natürliche Fundament, das die gnadenhafte Wirklichkeit 
voraussetzt, ist in einer statischen Weltschau so wenig von Bedeutung, daß man von 
einer •Interesselosigkeit" gegenüber diesem Fundament sprechen kann. Wenn außer- 
dem sich diese statische Weltschau in eine mythische oder gnostische Kosmologie 
verwandelt, erhält die Uninteressiertheit an ihr noch einen negativen, ablehnenden 
Akzent. Die Situation wird schließlich dadurch noch verschärft, daß man • was an 
seiner Stelle durchaus zu Recht geschieht • von der Heiligen Schrift keine kosmolo- 
gischen Aussagen als Offenbarungsgehalt annehmen darf. Man meint damit aber 
auch im gleichen Atemzug, ein evolutiver Kosmos sei eine moderne Wissenschafts- 
Mythologie, die nicht nur von wenig Interesse für christliche Aussagen, sondern als 
moderne Mythologie auch mit negativem Vorzeichen zu versehen sei. Hier erliegt 
man aber einer gerade auch für das Verständnis des Christlichen fundamentalen Täu- 
schung: die statische Weltschau ist gerade durch den Entwicklungsgedanken in einem 
heute noch nicht abgeschlossenen, geschichtlich sehr schwer wiegenden Prozeß ent- 
mythologisiert worden. Die evolutive Weltsicht ist das Ergebnis eines geistes- 
geschichtlich leider viel zu grob und nachlässig unterschätzten Entmythologisierungs- 
prozesses, der die fundamentalen Voraussetzungen einer für die Gnade als Funda- 
ment dienenden Natur betrifft. Man kann in einer evolutiven Weltschau deshalb 
nicht mehr in gleichem Maße von Uninteressiertheit an ihrer Struktur sprechen, wie 
das gegenüber einer statischen Welt geschah. Wenn der evolutive Kosmos kon- 
struktiv am Menschen beteiligt ist und das absolut keine gnostische oder mytholo- 

2 Einführung in das Denken Teilhard de Chardins. Freiburg/München 1961, S. 102. 



Welt in Christus • Christus in Welt 447 

gische Aussage ist (sondern gerade das Gegenteil), so ist damit für den Menschen 
und seinen Kosmos etwas ausgesagt, das von nicht zu unterschätzender Bedeutung 
für die christliche Offenbarung ist, die sich ja vor allem heilsgeschichtlich für eben 
diesen Menschen interessiert. Die Evolution enthüllt uns nicht mehr und nicht weni- 
ger als einen konstruktiv auf den Menschen ausgerichteten Kosmos und damit einen 
auf den Gottmenschen vorangepaßten Kosmos, denn nichts anderes als diese Men- 
schennatur wird der Logos als die Seine annehmen. Daraus ergeben sich einige wich- 
tige Folgerungen: 

a. Die Geburt des Menschen und auch die des Gottmenschen ist nur an einer 
bestimmten Raum-Zeitstelle der Entwicklung des Kosmos möglich. Die ganze davor- 
liegende Entwicklung erhält ihren Sinn durch den Menschen und den Gottmenschen, 
auf deren Erscheinen hin die kosmische Entwicklung ausgerichtet war, und zwar: die 
kosmische Entfaltung in natürlicher Bestimmung zum Menschen hin • und die 
menschliche Geschichte in natürlicher und übernatürlicher Bestimmung auf die 
Menschwerdung des Logos hin. 

b. Der menschgewordene Gott ist aber auch der, welcher den Anfang dieser 
Schöpfung auf den Menschen hin schöpferisch durch sein Wort gesetzt hat. Dieses 
sein Schöpfungswort ist ewig, jeglicher Raum-Zeitstelle des sich in Raum und Zeit 
entfaltenden Kosmos gleicherweise gegenwärtig, anwesend. Das heißt aber nichts 
anderes als: derselbe Logos, der Anfang ist, ist auch das Ende dieses einen •Welt- 
geschöpfes"; der Logos ist das Alpha und das Omega der Schöpfung. Da er aber an 
bestimmter Raum-Zeitstelle, nämlich als der Kosmos zu seiner Fülle (•Pleroma") im 
Menschen gekommen war, diese Menschennatur als seine zweite Natur angenommen 
hat, ist dieser Gott-Mensch das Omega aller Zeiten. Da der Gottmensch aber keinen 
Scheinleib angenommen hat, er also wirklicher Mensch und wirklicher Gott ist, ist 
die weitere Geschichte des Menschen bis zum Punkt Omega in einer fundamentalen 
Weise von diesem Gottmenschen betroffen: und zwar in seiner Ganzheit bis zum 
Punkt der Parusie und vom Gottmenschen in seiner Ganzheit, d. h. in seinem Leben, 
Sterben und Auferstehen und Sitzen zur Rechten des Vaters. 

c. Da in einem evolutiven Kosmos nun aber auch die Geschichte des Menschen 
strukturell mit dem Werden des Kosmos etwas zu tun hat und sie nicht einfach 
statisch dem kosmischen Werden aufgepfropft ist, sondern die Evolution ein Wachsen 
zur kosmischen Fülle (•Pleroma") des Menschen ist, sie vom Menschen her also auch 
ihren Sinn erhält; da ferner der Gottmensch echter Mensch ist, ja in ihm die Fülle 
des Menschseins gegeben ist, erhält die kosmische Geschichte auch gerade von ihm 
her ihren Sinn: in Ihm ist gegenwärtig und geeint das doppelte Pleroma, das 
Pleroma der kosmischen Geschichte im Menschsein und das Pleroma der Gottheit. 
Das Pleroma der kosmischen und menschlichen, auf die Freiheit der Person gegrün- 
deten Geschichte hat aber eine bestimmte Struktur, die sich heute immer mehr offen- 
bart: es ist die Fortführung der Verinnerlichung des Stoffes in einem immer mehr 
ihn beherrschenden Bewußtsein (Zentro-Komplexitätsgesetz bei Teilhard). Die 
Bewegung der wachsenden geistigen Zentrierung und stofflichen Komplizierung 
beherrscht auch die auf die Freiheit gegründete Geschichte des Menschen, und zwar 
immer mehr. So strebt auch und gerade die menschliche Geschichte einem höchsten 
Punkt, einem letzten Zentrum höchsten personalen Bewußtseins und tiefster Ver- 



448 Adolf Haas 

innerlichung des Weltstoifes zu. Das heißt: die Menschheitsgeschichte hat schon auf 
der natürlichen Ebene einen fernen Zielpunkt letzter Reife und Fülle, wenn die 
Bewegungen und Entwicklungen, in denen wir bereits stehen, überhaupt einen Sinn 
haben sollen. Diesen Punkt letzter Reife des natürlichen, menschlichen und kosmi- 
schen Pleroma nennt Teilhard: den Punkt Omega. Und es taucht die Frage auf: An 
welchem Punkt kann der auferstandene Gottmensch einzig und allein die Ihm 
gebührende Stelle finden • in einem so strukturierten evolutiven Kosmos und einer 
so strukturierten Menschheitsgeschichte? So wie das Auftauchen des Menschen und 
das des Gottmenschen in einem evolutiven Kosmos keine uninteressierende Beliebig- 
keit hat (außer in einer statischen Weltschau) • so hat auch der Auferstandene als 
das Herz der Geschichte und Heilsgeschichte der Menschheit in einem auf je tiefere 
Geistigkeit in Einheit mit je verinnerlichterer Stofflichkeit konvergierenden Uni- 
versum seinen Ihm zugehörigen Raum-Zeitpunkt. Dieser Raum-Zeitpunkt kann nur 
der Punkt Omega sein, von dem aus der Auferstandene das im Menschen personali- 
sierte Universum an sich zieht. So ist der Punkt Omega zugleich auch der •über- 
natürliche Punkt", von dem die Auferstehungskräfte des Gottmenschen in die 
Geschichte und Heilsgeschichte des Menschen ausstrahlen. Wir können diesen Punkt 
weder raum-zeitlich noch sachlich-innerweltlich näher umschreiben, denn all das liegt 
in der Gnadenherrlichkeit des Sohnes Gottes beschlossen, der selbst Alpha und 
Omega der Schöpfung ist. Aber gerade hier darf man nicht vergessen, daß dieses 
Alpha und Omega auch Fülle des Menschen ist, weil der Gottmensch auch gerade in 
seiner mit dem göttlichen Logos personal geeinten Menschheit die Heilsfülle, das 
menschliche Pleroma darstellt und Menschsein eben schon von der natürlichen Ebene 
der Schöpfung her ganz bestimmte kosmisch-evolutive und personal-geschichtliche 
Strukturen aufweist, die durch die Ober-Natur nicht ausgelöscht werden • ja in 
einer evolutiven Weltschau von konstruktiver Bedeutung sind. So ist in der kon- 
kreten Geschichte und Heilsgeschichte das natürliche Pleroma des Menschen und das 
übernatürliche Pleroma Christi eine konkrete Einheit (ich sage nicht Identität!). Das 
eine baut auf dem anderen auf, überhöht es, verwandelt es auf die wunderbarste 
Weise. Natur und Übernatur können keine zwei verschiedenen Häupter haben, 
können nicht •bicephal" sein. 

•Man mag die Dinge drehen und wenden, wie man will, das Universum kann 
nicht zwei Köpfe haben • es kann nicht •bicephal" sein. Mag infolgedessen das 
synthetisierende Wirken, welches das Dogma für das menschgewordene Wort bean- 
sprucht, letzten Endes noch so übernatürlich sein, es wird dieses in seinen Auswir- 
kungen nicht von der natürlichen Konvergenz der Welt abweichen dürfen, wie wir 
sie oben beschrieben haben. Ein christliches Weltzentrum, das die Theologie be- 
stimmt, und ein kosmisches Weltzentrum, das die Anthropogenese postuliert: die 
beiden Brennpunkte fallen in dem historischen Milieu, in das wir gestellt sind, 
letzten Endes notwendig zusammen (oder sie decken sich mindestens wieder). Chri- 
stus wäre nicht der einzige Motor, der einzige Ausgang des Universums, wenn sich 
das Universum auf irgendeine Weise, wenn auch auf einer niederen Stufe, außer- 
halb von ihm zusammenordnen könnte. Christus wäre darüber hinaus anscheinend 
physisch nicht imstande gewesen, das Universum übernatürlicherweise auf sich zu 
zentrieren, wenn dieses der Inkarnation nicht einen bevorzugten Punkt eingeräumt 
hätte, wo alle kosmischen Fasern ihrer natürlichen Struktur nach zusammenlaufen. 
Also wenden sich unsere Augen tatsächlich Christus zu, wenn wir auf irgendeiner 
Stufe der Annäherung nach einem höheren Pol von Humanisation und Personali- 



Welt in Christus • Christus in Welt 449 

sation vorwärtsblicken. In Stellung und Funktion hat Christus für uns hie et nunc 
den Platz des Punktes Omega inne"3. 

2. Der antike und biblische Kosmosbegriff und Teilhards organisch-psychisches Uni- 
versum 

•Ich bin weder Philosoph noch Theologe, sondern einer, der das .Phänomen' 
studiert, ein Physiker im alten griechischen Sinn des Wortes" • hat Teilhard einmal 
gesagt4. Dieses Wort gilt vor allem für den Kosmosbegriff bei Teilhard, weshalb wir 
besonders auch den außerbiblischen Kosmosbegriff berücksichtigen müssen3. Das 
Wort Kosmos bildet seit Homer einen festen Bestandteil des griechischen Wort- 
schatzes. Ursprünglich scheint sich der Begriff des Einrichtens, Hersteilens, Auf- 
bauens mit dem der Ordnung zu verbinden (das aus Teilen kunstreich Hergestellte, 
dann auch die zwischen Menschen bestehende Ordnung, bes. häufig im allgemeinen 
Sinn: nach der rechten Ordnung, wie es sich gehört, und schließlich im Sinne des 
Schönen, des Schmuckes). Alle diese Bedeutungen klingen mit in dem Begriff Kos- 
mos-Welt (Weltordnung, Welt-system, Weltall, auch Himmel), der •zu einem der 
wichtigsten Termini der griechischen Philosophie geworden ist, von hoher Bedeutung 
nicht nur für die allgemeine Geistesgeschichte, sondern auch für die Religions- 
geschichte des Altertums" (Sasse, S. 869). Das älteste Zeugnis für Welt als Kosmos 
ist wohl Fragment 2 von Anaximenes: •Wie unsere Seele Luft ist und uns dadurch 
zusammenhält, so umspannt Odem und Luft die ganze Welt." Bereits bei Anaximan- 
der (etwa 610•547) liegt sachlich dieser Kosmosbegriff vor: •Woraus aber dem 
Seienden sein Ursprung sei, dahinein müsse auch sein Untergang sein nach Schick- 
salsbestimmung. Denn es müsse eines dem andern Strafe und Buße zahlen nach dem 
Richtspruch der Zeit" (Sasse, S. 869). Die Ordnung der Dinge entspricht also der 
zwischen den Menschen bestehenden Rechtsordnung, und die Einzeldinge liegen 
gleichsam in einem Rechtsstreit miteinander, in dem die Zeit den Urteilsspruch fällt. 
Wie beim Menschen die immanente Gerechtigkeit (dike) den Ausgleich schafft, so 
verwirklicht sich auch an allen Dingen der Welt der ewige Ausgleich. Eine immanente 
Weltnorm ordnet die Dinge zum Ganzen. Die Welt als Ganzes ist also Kosmos •als 
eine Rechtsgemeinschaft der Dinge"6. Es scheint mir außerordentlich wichtig, fest- 
zuhalten, daß ursprünglich Kosmos noch nicht Welt im räumlichen Sinn (Welt- 
system als Weltall und dann noch eine weitere räumliche und zugleich wertende 
Aufgliederung dieses Weltalls) meint, sondern •Welt-Ordnung" als die •Ordnung, 
durch welche die Summe der Einzeldinge zu einem Ganzen zusammengefaßt wird"7. 
Vollendet ist die räumliche Bedeutung von Kosmos (also Kosmos-Weltall) bei Plato. 
Der Kosmos ist das Universum, in dem alle Einzeldinge und Einzelwesen, Himmel 
und Erde, Götter und Menschen durch eine universale Ordnung zur Einheit zusam- 
mengefaßt werden; er ist die Erscheinung der Idee in Raum und Zeit, das sinnlich- 

3 Super-Humanite, 1943; zitiert bei Tr e s m o n t a n t, a. a. O. S. 100 f. 
4 Nouvelles Litteraires, 11, 1. 1951. Zit. bei Tr esm o n t an t, a. a. 0. S. 24. 
5 Zum Kosmosbegriff vgl. vor allem: ThWNT (1938) S. 867•898, Artikel •Kosmos", verf. 

von Sasse; wir zitieren im folgenden einfach •Sasse" mit Seitenzahl. 
6 W. Jaeger, Paideia I, 1934, S. 219. 
7 Sasse, S. 870, vgl. dort auch Hinweise über die Geschichte des räumlichen Kosmos- 

begriffes. 



450 Adolf Haas 

veränderliche Abbild des Ewigen. Der Kosmos ist für Plato ein beseelter Leib (soma). 
In den Schlußworten des Timaios sagt Plato über den Kosmos: •Mit sterblichen 
und unsterblichen Lebewesen ausgestattet und erfüllt, ist dieser Kosmos ein sicht- 
bares Lebewesen geworden, das Sichtbare umfassend, Abbild dessen, was nur mit 
der Vernunft erkannt werden kann, ein sinnlich wahrnehmbarer Gott, der größte 
und beste, schönste und vollkommenste, eben diese eine und eingeborene Welt." 

Kosmos und Himmel (ouranos) werden fast wie Synonyma gebraucht, eine Gleich- 
se|zung, die auch Aristoteles mitmacht. Himmel wird also nicht nur im engeren Sinn 
(Region der Himmelskörper) gebraucht, sondern auch als Weltall (to pan, to holon). 
Die Kritik des Aristoteles an der Ideenlehre Piatos führt natürlich auch zu einem 

. Wandel im Kosmosbegriff; was Plato im Reich der Ideen fand, muß nun im sicht- 
baren Kosmos gefunden werden. Der Kosmos ist für Aristoteles ein kugelförmiger 
Körper, in dessen Mitte die kugelförmige Erde liegt, die unbewegt ist und von den 
Welt- und Himmelsphären umgeben wird. •Die Autorität des großen Gelehrten, 
die in diesem Falle noch durch das Ansehen Piatos und der Stoa gestützt wurde, hat 
den besseren Erkenntnissen eines Aristarch v. Samos u. a. zum Trotz dies geozen- 
trische Weltbild dem Abendland für 1800 Jahre aufgezwungen" (Sasse, S. 872). Der 
Körper der Welt wird nicht mehr als beseelter Leib (soma empsychon) verstanden, 
eine platonische Weltseele kennt Aristoteles nicht. Beseelt und von Vernunft durch- 
waltet sind nur die Himmelssphären. Der Kosmos umfaßt alles, was an Raum und 
Zeit gebunden ist. Das Überweltliche, Transzendente ist ohne Ort und Zeit. 

Der griechische Kosmosbegriff hat gegenüber anderen Weltbegriffen folgende 
Merkmale (Sasse, S. 873): 1. Zum Wesen des Kosmos gehört Einheit. 2. Eine voll- 
kommene Einheit ist der Kosmos durch die ihm immanente Norm (bei Anaximander 
als Rechtsnorm verstanden, bei Pythagoras als Zahl und Proportion, bei Heraklit als 
Logos). 3. Die Schönheit des Kosmos (gepriesen von den ältestenmilesischenDenkern 
bis zu den Enneaden Plotins; der Kosmos als der Inbegriff von Ordnung und Schön- 
heit, in Form [Kugel] und Bewegung [Kreis] der vollkommenste und schönste Leib 
= Soma). 4. Eine wesentliche Beziehung zwischen Mensch und Kosmos. (Zwischen dem 
Kosmos der Welt, dem Kosmos der menschlichen Gesellschaft und dem Kosmos des 
Menschen besteht ein tiefer Wesenszusammenhang, weshalb der Mensch überhaupt 
Welt erkennen kann. Der Mensch ist •Mikrokosmos", so zuerst bei Demokrit fr 34 
[II 72, 7. 12 Diels], dann Aristoteles Phys VIII 2 p 252 b 26.) 

Uns interessiert hier vor allem noch die Frage nach dem Verhältnis von Gott und 
Mensch bei den Griechen. Für Heraklit gibt es nur einen einzigen und ewigen 
Kosmos (fr 30: •Diese Weltordnung, dieselbige für alle Wesen, hat kein Gott und 
kein Mensch gemacht, sondern sie war immerdar und ist und wird sein allzeit leben- 
diges Feuer, nach Maßen erglimmend und nach Maßen erlöschend"). Es gibt zwar 
ein Werden (genesis) der Welt aus einem Urstoff oder dem •apeiron", aus dem ein 
göttlicher •Architekt" (demiurgos, architekton) den Kosmos gebildet hat • aber eine 
eigentliche Schöpfung ist dem griechischen Denken fremd. • Auch Piaton kennt nur 
einen Demiurgos, der die Welt nach der Idee des vollkommenen Lebewesens im 
leeren Raum, dem •Mutterschoß alles Werdens" (Timaios 49a), einer Art bildsamer 
Materie, geformt hat. Der Demiurg ist also nicht Gott im strengen Sinn, und der 
Kosmos ist nicht Kreatur im eigentlichen Sinn (ja er nennt den Kosmos einen •theös 
aisthetos", vgl. Schluß von Timaios). • Aristoteles lehrt die Anfangs- und End- 
losigkeit der Welt; Gott ist nicht Bildner der Welt, sondern reiner Geist (nous), der 
bewegt, ohne zu bilden und zu handeln, der selbst unbewegt bleibt und der außer 
sich keinen Zweck hat, dem aber alles zustrebt. Er bewegt die Welt, nicht indem 



Welt in Christus • Christus in Welt 451 

er sie liebt (ein Gott, der die Menschen liebt, ist nach Aristoteles kein Gott mehr), 
sondern indem er von ihnen geliebt wird. • Die Stoa lehrt die ewige Wiederkehr 
des Gleichen, Gott und Kosmos werden oft pantheistisch gleichgesetzt (Gott ist Welt- 
seele, die als Hauch-Pneuma oder geistiges Feuer alles durchdringt). 

•Die Geschichte des Kosmos-Begriffs, die bei den jonischen Denkern begann und 
in den großen Schulen von Athen ihren Höhepunkt erlebte, endet wie die Geschichte 
des griechischen Denkens überhaupt, in Alexandria. Dort ist das Wort und damit 
auch der Begriff des Kosmos vom Judentum übernommen und in die griechische 
Bibel aufgenommen worden. Dort haben auch die letzten Denker des Hellenismus 
die philosophische Arbeit am Begriff des Kosmos zu Ende geführt. Diese beiden 
geistesgeschichtlichen Leistungen werden repräsentiert durch Philo" (Sasse, S. 876). 
Was mir aber besonders wichtig erscheint: Philo bezeichnet die Ideen nun auch als 
Kosmos und setzt diesen Ideen-Kosmos (kosmos noetos) als geistiges Urbild dem 
empirischen Kosmos (kosmos aisthetos) oder •diesem Kosmos" (kosmos houtos) ent- 
gegen. Zwar ist •dieser Kosmos" eine geordnete Welt, Abbild des Ideen-Kosmos, 
er ist ein lebendiges, beseeltes Wesen • aber der eine Kosmos ist doch damit ausein- 
andergerissen und im statischen Weltbild gleichsam auf verschiedene geographische 
Räume verteilt. Dazu kommt noch die eigenartige Logos-Spekulation: zwischen dem 
transzendenten Schöpfergott und der Welt vermittelt der Logos, der Demiurg, 
•Architekt" (architekton, technites), König (basileus), Künstler ist • aber auch Vater 
genannt wird. Dieser Logos schafft aus einem vorgegebenen Stoff, nicht aus dem 
Nichts. 

Die Entwicklungslinie endet dann im Neuplatonismus, vor allem in Plotins Lehre 
von den beiden Welten, dem intelligiblen Kosmos (kosmos ekeinos) und dem Er- 
scheinungs-Kosmos (kosmos houtos); beide werden heillos auseinandergerissen: in 
ergreifenden Worten preist Plotin (Enn. V 1,4) die Schönheit des intelligiblen 
Kosmos (kosmos noetos), des •archetypos" der empirischen Welt (kosmos aisthetos), 
die ihre Größe, Schönheit, Ordnung und Einheit von jener Welt hat, Die Materie 
wird zum Nicht-Sein (to me on), sogar zum •ersten Bösen" (to proton kakon, Enn. 
I 8, 3 ff.). Dennoch lobt Plotin die Abbild-Schönheit des empirischen Kosmos und 
verteidigt sie gegen den Pessimismus christlicher Gnostiker. 

Im Neuen Testament bedeutet Kosmos •Welt", wobei der urchristliche Sprach- 
gebrauch auch hier dem hellenistischen Judentum entspricht (Sasse, S. 882). Kosmos 
wird einmal als Weltall, Inbegriff des Geschaffenen (mit einer Fülle kosmologischer 
Einzelvorstellungen, die selbstverständlich nicht Botschaft des Evangeliums sind), 
dann als Wohnstätte der Menschen, Schauplatz der Geschichte bezeichnet und schließ- 
lich als gefallene Schöpfung und Schauplatz der Heilsgeschichte. •Der Kosmos ist 
der Inbegriff der durch den Sündenfall zerrütteten und unter dem Gericht stehenden 
Schöpfung Gottes, in welcher Jesus Christus als der Erlöser erscheint" (Sasse, S. 893). 

Vergleichen wir mit den bisher erörterten Kosmosbegriffen denjenigen Teilhards, 
so können wir die verschiedensten Elemente des griechischen Kosmosverständnisses 
bei ihm wiederfinden, zugleich aber auch den entscheidenden Gegensatz erkennen, 
der im wesentlichen durch den Evolutionsgedanken und ein neues Schöpfungsver- 
ständnis verursacht ist. Der Vergleich, der keineswegs vollständig sein will, ergibt 
folgendes: 



452 Adolf Haas 

1. Wie der griechische Kosmosbegriff zuerst einmal durch Einheit charakterisiert 
ist, so ist Teilhards Begriff ebenfalls zuerst von der Einheit her zu sehen. Er kennt 
im Grunde genommen nur eine Welt, einen Kosmos oder besser: ein Weltgeschöpf. 
Dieses eine kosmische Geschöpf bietet in raum-zeitlicher Entfaltung dar, was der 
eine Logos-Schöpfer in seinem einen, mit Ihm selbst identischen Schöpfungsbefehl 
ins Dasein ruft. Es kann in diesem Sinn nicht mehrere, total verschiedene Welten 
geben. Selbst von einer mir zuerst vielleicht unzugänglichen Welt müßte ich, wenn 
ich überhaupt etwas aussagen will, behaupten, daß sie sei. Wenn sie ist, ist sie aber 
sofort damit ins Reich der Seienden einbegriffen und gehört zur einen Schöpfung, ist 
Glied des einen Weltgeschöpfes. 

2. Der Kosmos als das eine Welt-Geschöpf ist wie bei den Griechen reich struktu- 
riert, wird aber zur Einheit durch eine dem Ganzen immanente Norm (entweder im 
Sinne einer Rechtsnorm gefaßt, oder als mathematische Norm, die zugleich ästhe- 
tische ist, oder schließlich als Logos). Ähnlich können wir bei Teilhard den Kosmos 
zweiseitig strukturiert erkennen: ein stoffliches Außen und ein bewußtseinsanaloges 
Innen. Da das Stoffliche das Prinzip der Vielheit ist, wird es durch das Bewußtseins- 
analogon als Prinzip der Einheit zum Ganzen zusammengefügt. Da dieser Kosmos 
aber wesentlich evolutiv ist, ist diese Zweiseitigkeit in einem Prozeß zu sehen, bei 
dem das •Bewußtsein" immer mehr den Stoff konzentriert, •einrollt", verinnerlicht, 
dabei aber selbst immer mehr zu sich kommt, bis im leib-geist-einen Menschen die 
Spitze und Sinngestalt des Kosmos erreicht ist. 

3. Der Kosmos ist in seiner Ganzheit und Einheit ein sich selbst in einer Univer- 
sal-Entwicklung organisierendes Wesen, das über Kosmo-, Bio- und Anthropogenese 
zu seiner Vollendung schreitet. Man könnte diesen Teilhardschen Kosmos, dessen 
Geschichte die Entwicklung eines wachsenden Bewußtseins darstellt und der sich im 
Selbstbewußtsein und der Freiheit des Menschen gleichsam •personalisiert", einen 
kosmischen Organismus oder kosmischen Leib nennen. Dieses psychisch-organische 
Universum hat seine vom Schöpfer ihm gegebene, natürliche •Fülle" (das natürliche 
Pleroma des Welt-Leibes), die es durch wachsendes Bewußtsein und wachsende Ver- 
innerlichung seines Weltstoffes in einer irreversiblen Entwicklung anstrebt. Die 
Entwicklungsgeschichte dieses kosmischen Leibes, der im Menschen seine Sinngestalt 
hat, ist das natürliche Fundament für den übernatürlichen •mystischen Leib Christi". 

4. In scharfem Gegensatz zu der griechischen Leib(soma)-Idee des Kosmos muß 
aber festgestellt werden: 

a. Der kosmische Leib in der Teilhardschen Weltschau ist Geschöpf Gottes, aus 
dem Nichts geschaffen durch einen seinsverleihenden Akt. Dieser Schöpfer ist auch 
mit der Welt seiner Ideen nicht fern seinem •Welt-Geschöpf". Die Transzendenz 
Gottes ist gleichsam unräumlich verstanden, also nicht in bestimmte •geographische" 
Sphären verwiesen; es gibt bei Teilhard im Kosmos nicht einen Ideen-Kosmos 
(kosmos noetos), der •wert-geographisch" absolut getrennt ist vom materiellen 
Kosmos. Im einen Weltgeschöpf ist Materie und Bewußtsein • obwohl prinzipiell 
wesensverschieden • konkret vereinigt, und beide entfalten sich in einer substantiel- 
len Bindung aneinander. Diese Entfaltung in einer universalen Evolution ist nichts 
anderes als die raum-zeitliche Seite des Schöpfungsgeschehens; denn gerade ein nicht 
raum-zeitlicher Schöpfer kann erst jeder Raum-Zeitstelle seiner von ihm aus- 



Welt in Christus • Christus in Welt 453 

gehenden Schöpfung in größter seinsspendender Intimität nahe sein. So ist die 
Schöpfung •ein Akt, der der Dauer der Welt koextensiv ist... sie hat niemals auf- 
gehört ... sie enthüllt sich als eine große fortgesetzte Geste, die sich über die Totalität 
der Zeit erstreckt; sie dauert immer noch an, und unaufhörlich, wenn auch unfaßlich, 
steigt die Welt ein wenig mehr aus den Tiefen des Nichts empor"8. 

b. Durch die Entdeckung der Raum-Zeit in der Moderne und die immer tiefere 
Erfassung derselben im Evolutionsgedanken ist aber nicht nur der Schöpfer wieder 
dem Geschöpf und dieses dem Schöpfer in einer •fortgesetzten Schöpfung" (creatio 
continua) zurückgegeben worden, sondern auch der in einen Geist-Kosmos und 
Materie-Kosmos auseinandergerissene •Welt-Leib" ist wieder tiefer in seiner Ein- 
heit erfaßt worden. Damit hängt dann schließlich noch zusammen, daß auch Gut und 
Böse nicht mehr in einer falsch verstandenen statischen •Transzendenz-Geographie" 
(das Gute oben • das Schlechte unten und zwar auf die Bezirke des statischen 
Kosmos verteilt) auf Materie (bei Plotin Prinzip des Bösen) und Geist verteilt 
werden können. Das Neue wird sofort sichtbar, wenn wir daran denken, daß schon 
Ignatius von Loyola Gott in den Dingen suchen und finden läßt, daß Teilhard von 
•der geistigen Potenz der Materie" spricht und daß auch die moderne Naturwissen- 
schaft (bes. die Molekularbiologie) das •Bewußtseinsanalogon" im genetischen Code 
der Desoxyribonukleinsäure bereits entdeckt hat. 

c. Wenn Teilhard auch von einem Kosmos, eigentlich von einem •Welt-Geschöpf" 
spricht, so braucht er doch nicht für diesen Welt-Leib eine für das griechische Den- 
ken und die spätere romantische Naturphilosophie naheliegende •Weltseele". Schon 
bei Aristoteles ist die platonische Weltseele abgeschafft. Aber auch bei Teilhard sind 
die Dinge, so sehr sie •Elemente" der einen Welt sind, echte Individuen, und vor 
allem der Mensch ist bei ihm Person mit Freiheit und Geschichte. Das besagt nichts 
gegen die Zentrierungsbewegung, die in der Geschichte des Kosmos zu beobachten 
ist. Hier gilt das von Teilhard oft wiederholte Gesetz: •Die Vereinigung differen- 
ziert", und beim Menschen: •Die Vereinigung personalisiert". 

5. Die Geschichte des Kosmos hat nach Teilhard zwei Grundkennzeichen: sie ist 
organisch-sozial und geistig-konvergent. Die •Organizität" wird von Teilhard 
geradezu als •neue Dimension"9 gewertet. Unter •Organizität" versteht Teilhard 
eine lebendig-soziale Verbindung, und unter dem Sinn für das Organische jene 
Tätigkeit, die •aus dem Nebeneinander, das die Oberfläche darbietet, die natürlichen 
Zusammenhänge und die strukturelle Zusammengehörigkeit des Nacheinander und 
des Miteinander herausfindet"10. Auch die grundlegenden Gemeinschaftsbildungen 
im menschlichen Bereich sind nicht nur willkürliche, juridische oder moralische oder 
nur •intentional" "zu verstehende Sozialgebilde, sondern zutiefst organisch-sozial im 
oben definierten Sinn: man wird in sie auch als menschliche Person hineingeboren 
und gerät damit in das historische Nacheinander und soziale Miteinander der in der 
Geschichte sich entfaltenden Menschheit. Nach zwei Seiten hin wird die •Organizi- 

8 Teilhard de Chardin, Mon Univers (1924); zit. bei Lubac, S. 27. 
0 Brief vom 18. 9. 1950; zit. bei G u 6 n o t, Pierre Teilhard de Chardin, Paris 1958, S. 352: 

•Das organische Universum, wo jedes Element und jedes Ereignis nur durch Geburt in Er- 
scheinung treten kann, das heißt in Verbindung mit der Entfaltung des Ganzen... Seit dem 
hl. Thomas hat das Universum eine neue Dimension erhalten: die Organizität." 

10 Der Mensch im Kosmos, S. 6. 



454 Adolf Haas 

tat" des Sozialen abgegrenzt: a. nach der Seite des rein ethischen, juridischen, 
rationalwillkürlichen Verhaltens; dieses kann niemals das Soziale echt begründen. 
Diesem Juridischen gegenüber behauptet Teilhard immer die •physische" Realität 
auch des Sozialen, b. nach der Seite des kausal-effizienten (physikalistischen) Bewir- 
kens. •Naturhaft-physisch-real" ist absolut kein Gegensatz zu •geistig-personal", 
sondern das der menschlichen Natur entsprechende Reale ist vor allem eben seine 
Personalität. Aber die Personalität des Menschen betrifft nicht nur seine Geistigkeit, 
eventuell noch im Gegensatz zu seiner Leiblichkeit, sondern Person ist der ganze 
Mensch mit seiner geburtsmäßigen Verflechtung in alle menschlichen und kosmischen 
Bindungen, die gerade der Mensch als •Konstruktionsprinzip" des Kosmos umfaßt. 
Sein personales Tun hat deshalb wesenhaft eine kosmische Dimension. Dieses Tun 
•physisch-real" oder organisch-sozial zu nennen heißt nichts anderes als es von der 
kosmisch verstandenen Leib-Geist-Natur (physis) des Menschen her zu verstehen; 
darunter einen kausal-effizienten •Physikalismus" oder •Biologismus" zu verstehen, 
ist eine unsachliche Vergröberung der Teilhardschen Gedanken. 

An dieser Stelle sei kurz noch auf die übernatürliche Wirksamkeit des Gottmen- 
schen in seinem mystischen Leib, der Kirche, eingegangen. Das natürliche Fundament 
dieser übernatürlichen Wirksamkeit Christi ist ohne Zweifel die •Organizität" der 
sozialen Natur des Menschen mit allen seinen geschichtlich-personalen und kosmisch- 
universalen Bindungen. Die übernatürliche Wirksamkeit Christi in seinem mysti- 
schen Leib durch Wort und Sakrament hebt diese natürlichen Bindungen weder auf 
noch vollzieht sie sich so, als seien sie nicht vorhanden; im Gegenteil: sie baut auf 
ihnen auf, da er ja ihr Schöpfer ist. Der Leib Christi ist deshalb notwendigerweise 
eine •Synthese" aus der fundamentalen Organizität der sozialen Natur des Men- 
schen und der übernatürlichen •Organizität" des Wirkens Christi durch Wort und 
Sakrament. 

Auch Teilhard hat diese Synthese eine mystische Verbindung genannt, dabei aber 
mit allem Nachdruck die •physische" Realität betont, in der diese Synthese erscheint: 
•Jede Seele ist für Gott da in Unserem Herrn. Begnügen wir uns nicht damit, in 
dieser Bestimmung für Christus bloß eine juristische Beziehung zwischen einer Sache 
und ihrem Eigentümer zu erblicken. Die Verbindung ist viel naturhafter und tiefer 
gegründet. Da das vollendete Universum • das Pleroma, wie Paulus sagt • eine 
Gemeinschaft von Personen, die Gemeinschaft der Heiligen ist, müssen wir diese 
Verbindungen mit Hilfe von sozialen Analogien ausdrücken. Allerdings läuft unser 
Denken Gefahr, materialistisch und pantheistisch mißdeutet zu werden, wenn es 
zum Ausdruck seiner mystischen Begriffe die wirkungsvolle oder gefährliche Hilfe 
von Analogien aus der Welt des Organischen verwendet. Deshalb sehen es viele 
Theologen, die darin ängstlicher sind als Paulus, nicht gern, wenn man der Ver- 
bindung, die im mystischen Leib die Glieder mit dem Haupt verknüpft, einen zu 
realistischen Sinn gibt. Aber diese Klugheit darf nicht zur Furchtsamkeit werden. 
Wir wollen doch die Lehre der Kirche vom Wert des menschlichen Daseins und von 
den Versprechungen oder Drohungen für das künftige Leben in ihrer vollen Gültig- 
keit verstehen, weil diese allein sie schön und annehmbar macht. Dann dürfen wir 
zwar die Macht der Freiheit und des Gewissens nicht im Geringsten schmälern, weil 
sie wesentlich zur physischen Realität der menschlichen Seele gehören; wir müssen 
aber doch zwischen uns und dem fleischgewordenen Wort Verbindungen feststellen, 
die ebenso unerbittlich sind wie die Verbindungen, die in der sichtbaren Welt die 
Anziehung der Elemente zum Bau von natürlichen Ganzheiten' hinsteuern. Wir 
brauchen keinen neuen Namen zu suchen, um die überragende Natur dieser Ab- 
hängigkeit zu bezeichnen, die das Geschmeidige einer menschlichen Beziehung und das 
Unbeugsame einer organischen Konstruktion im höchsten Grade harmonisch in sich 



Welt in Christus • Christus in Welt 455 

vereint. Nennen wir sie, wie man es immer tat, mystische Verbindung. Dieser Aus- 
druck soll aber ja keine Abschwächung in sich schließen. Die mystische Verbindung 
ist vielmehr eine Verdichtung und Läuterung dessen, was in allen Ordnungen des 
physikalischen wie des menschlichen Bereiches die Teile mächtig zueinander hinzieht 
und zusammenhält. Auf diesem Weg können wir voranschreiten, ohne zu fürchten, 
wir könnten die Wahrheit verfehlen; denn über die Tatsache selbst, wenn auch nicht 
über ihre systematische Benennung, ist sich jedermann in der Kirche Gottes einig: 
Durch die Macht der Menschwerdung des Wortes ist unsere Seele vollkommen 
Christus geweiht und hat in Ihm ihren Mittelpunkt"11. 

Schon das Wirken des Schöpfers, d. h. Christi als des göttlich-schöpferischen Logos, 
durch den und in dem alles erschaffen ist, wird von Teilhard nicht in der grob 
kausal-effizienten oder physikalischen Wirksamkeit gesehen. Der Logos ist in seinem 
schöpferischen Wirken kein •Gott-Arbeiter" (Dieu-Ouvrier), der erschafft und 
schöpferisch wirkt, indem er handwerkend handelt, sondern er ist der in einer fort- 
gesetzten Schöpfung (creatio continua) wirkende Gott, durch sein Wort und seine 
Liebe • und eben nicht durch ein noch außer seinem Wort hinzukommendes •Wer- 
ken". Die Schöpfung ist göttliche Wort-Wirklichkeit, eine zu sich selbst entlassene 
Wirklichkeit, die Gott nicht nachträglich durch physikalisches Eingreifen gleichsam 
flicken muß, wenn irgendwo ein •Loch" entsteht. Teilhard wendet sich an verschie- 
denen Stellen seines Werkes (z. B. in der noch unveröffentlichten wichtigen Schrift 
•Comment je vois") gegen die noch weithin falsch verstandene schöpferische Wirk- 
samkeit des Logos, die grob •effizient" gedeutet wird, weil man fürchtet, daß nichts 
mehr •bewirkt" würde, wenn man die Effizienz fallen ließe und sich der mehr anzie- 
henden Wirkung der Final-Ursächlichkeit verschriebe. Nun ist es aber so: Gott 
schafft Wirklichkeiten einzig und allein durch sein Wort. Teilhard nennt diese Wort- 
Kausalität des Logos •animant" (belebend): •Bis jetzt hatte offensichtlich ein Gott 
der Welt (d. h. ein Schöpfer von ,effizientem' Typ) genügt, unser Herz zu erfüllen 
und unseren Geist zu befriedigen. In Zukunft (und hier ist ohne Zweifel die tiefe 
Quelle der modernen religiösen Unzufriedenheit zu suchen) wird unser Vermögen 
zur Anbetung nichts befriedigen können, außer ein Gott der Kosmogenese, das heißt 
ein Schöpfer von ,belebendem' (animant) Typ"12. 

Wird schon die schöpferische Wirksamkeit des Logos nicht physikalisch-effizient 
verstanden (was ja nicht heißt, daß die schöpferische Wirksamkeit des Logos weniger 
•wirksam" sei, d. h. Wirklichkeiten erstellend) • dann erst recht nicht das Wirken 
des Gottmenschen im mystischen Leib. Hier heißt •physisch" soviel wie •real" (Ge- 
gensatz •intentional", juridisch usw.), und real heißt für Teilhard gerade im Bereich 
des Menschlichen •personal", und •personal" heißt bei Teilhard: geistig-konvergent, 
d. h. jene Einigungsbewegung der menschlichen Personen, in der sie immer mehr auf 
ein übergeordnetes Zentrum hin sich bewegen, sich dabei immer mehr selbst zusam- 
menschließen und schließlich eine letzte personale und zugleich kosmisch-universale 
Fülle erreichen. Man kann Teilhard deshalb keineswegs auf eine •physikalisch-wirk- 
ursächliche" Betrachtungsweise festlegen13; das wäre viel zu einfach gedacht. Wir 
möchten vielmehr H. de Lubac zustimmen, der schreibt: •Die Aussage ,physisch', auf 
die Teilhard immer wieder Gewicht legt, ist vor allem deshalb gewählt, um den 
Realismus hervorzuheben, der aus seinem Glauben folgt; sie ist kein Gegensatz zu 
.geistig' (spirituel), oder .personal', oder übernatürlich': sie ist vielmehr bestrebt, 
einen sogenannten .moralischen' Sinn auszuschließen, das heißt einen vagen, meta- 
phorischen und mehr oder weniger unrealen Sinn . . ."u. 

11 Der göttliclie Bereich, S. 38 f. 
12 Da Cosmos ä La Cosmogenese, p. 6•7; zit. bei C u e n o t, S. 354. 
13 Vgl. Leo  Scheffczyk: Die •Christogenese" Teilhard de Char dins und der kosmi- 

sche Christus bei Patdus. In: Tübinger Theol. Quartschr. 143 (1963) 136•174. 
14 Lubac, S. 290. 



456 Adolf Haas 

B. Der •Mystische Leib Christi" als kosmisch-charismatischer Organismus nach Teil- 
hard de Chardin 

1. Das übernatürliche •Pleroma" des Leibes Christi als Fortsetzung und gnaden- 
hafte Erfüllung des natürlichen •Pleroma" von Mensch und Kosmos 

Teilhards theologische Überlegungen sind meist nicht aus einem theoretisch- 
abstrakten, sondern aus einem existentiell-praktischen Anliegen geboren: Wie kann 
ich mein tägliches Leben als Mensch unter Menschen und in einem durch die wissen- 
schaftliche Erkenntnis immer grandioser und zugleich beängstigender sich offen- 
barenden Kosmos christlich leben? Wie wir schon einmal dargelegt haben, genügt 
für die meisten Christen, die in einer Weise in Welt und Menschheit engagiert sind, 
wie man es früher nicht gekannt hat, die •gute Meinung" (recta intentio) nicht mehr 
• so wichtig sie für ein christlich gelebtes Leben immer bleiben wird. Ist es nur die 
•Intention", die mein Werk, das sonst verloren wäre, heiligt • oder geschieht Hei- 
ligung auch im Werk und durch das Werk selbst, weil sich in diesem geschöpflich 
natürlichen Tun etwas Größeres, •Übernatürliches" auf erbaut? Baue ich also durch 
mein geschöpfliches Tun, das äußerlich gesehen dem Fortschritt der Menschheit und 
der Erde (dem natürlichen •Pleroma") dient, nicht zugleich als Christ auch am Auf- 
bau des •Mystischen Leibes Christi"? Oder geschieht dieser Aufbau des Leibes 
Christi an einem ganz anderen Ort, in einer ganz anderen Zeit, die nichts oder doch 
wenig mit meinem •Werken" in der natürlichen Raum-Zeit zu tun hat, vielleicht 
sogar wesentlich als Hindernis für den Aufbau des Leibes Christi zu verstehen ist? 
Teilhard ist der Überzeugung, daß der Dienst am natürlichen •Pleroma" von Kosmos 
und Mensch zugleich der Raum und die Zeit ist, in denen einzig und allein das 
Pleroma Christi sich erfüllen kann und wird. Diese Überzeugung halte ich für absolut 
richtig, einer gesunden Philosophie und Theologie entsprechend. Die fortschreitende 
Menschheit und der von ihr gestaltete Kosmos sind es, in denen sich der fortlebende 
Christus neu •verleiblicht", der zugleich als der Auferstandene und zur Rechten des 
Vaters Sitzende vom Ende her (Omega) alles an sich zieht. 

In einem Brief von 8.4.193015 spricht Teilhard seine Ansicht darüber klar aus: •Es 
macht Ihnen noch eine gewisse Mühe, dieses Wohlbefinden der Seele, die in den 
.business' versunken ist, vor sich selbst zu rechtfertigen. Ich mache Sie darauf auf- 
merksam, daß das wichtigste ist, daß Sie dieses Wohlsein überhaupt erfahren. Das 
Brot war gut für unseren Leib, ehe wir die chemischen Gesetze des Stoffwechsels 
kannten. Aber angesichts dessen, was Sie von der Welt und vom Christentum schon 
begriffen haben, können Sie natürlich weitergehen und dem, was Sie empfinden, eine 
philosophische und religiöse Grundlage geben. ,Inwiefern', fragen Sie, ,bringt der 
Erfolg wirtschaftlichen Bemühens einen geistigen Fortschritt mit sich?' Ich antwortete 
Ihnen: .Insofern als sich alles in der Welt auf dem Wege zur Einigung befindet und 
der geistige Erfolg des Universums daher an das reibungslose Funktionieren aller 
Schichten dieses Universums gebunden ist, namentlich an das Freiwerden aller mög- 
lichen Energien in diesem Universum ... Weil Ihr Unternehmen, dessen moralischen 
Wert ich voraussetze, sich günstig entwickelt, verbreitet sich in der Gesamtheit der 
Menschen ein wenig mehr Gesundheit und folglich ein wenig mehr Freiheit, zu han- 
deln, zu denken und zu lieben. Was immer wir tun, wir können und müssen es tun 
im (befreienden und stärkenden) Bewußtsein, daß wir im kleinsten Maß-Stab daran 
arbeiten, ein Ziel zu verwirklichen, das (sogar in seiner spürbaren Wirklichkeit) 
mindestens indirekt durch den Leib Christi gefordert wird. Zu diesem Wert des 

15 Geheimnis und Verheißung der Erde, Freiburg/München 1958, S. 143 f. 



Welt in Christus • Christus in Welt 457 

Werkes kommt, wie Sie ja sagen, der Wert des Handelns selbst, das durch seine 
Treue in uns die Persönlichkeit schafft, die Christus von uns erwartet. Unsere Seele 
• an sich und in ihrer Stellung innerhalb des Universums • ist das erste Werk, das 
uns obliegt. Weil Sie nach bestem Wissen und Gewissen handeln (auch wenn Sie 
Mißerfolg haben), konstituieren Sie sich in der Welt und helfen Sie der Welt, sich 
um Sie zu konstituieren. Wie sollten Sie da nicht in manchen Augenblicken von der 
unendlichen Freude der Schöpfung durchdrungen sein?" 

Vorausgesetzt, daß man natürliches Tun und natürliche Vollendung nicht mit gna- 
denhaftem Sein und Tun verwechselt (wovor auch Teilhard warnt: Milieu Divin, 
S. 128, Nr. 1.), so kann man sagen, das übernatürliche Pleroma des Leibes Christi 
(begründet in Geburt, Leben, Tod und Auferstehung Christi) hat sein Fundament 
im natürlichen Pleroma von Mensch und Kosmos • und zwar beides zusammen bis 
ans Ende aller Zeiten. Das besagt aber theologisch: 

a. Der Gott-Mensch stellt in seinem Verhältnis der göttlichen Person (Logos) zu 
seiner ihm ganz angehörigen Menschennatur den einmaligen Höhepunkt des Schöp- 
fer-Geschöpf-Verhältnisses dar. Er ist damit Urbild aller Verhältnisse von Geschöpf 
zu Gott. Faßt man die Inkarnation sodann noch als einen Urgedanken Gottes (Pri- 
mat Christi), so erscheint im Gottmenschen und in seiner historischen •Fortsetzung" 
im •Mystischen Leib" die Erfüllung einer bereits durch die Schöpfung anhebenden 
christologischen Tendenz. Karl Rahner sagt dazu: •Die wesentliche Einmaligkeit, 
Unableitbarkeit und der Geheimnischarakter der Wirklichkeit Christi schließen nicht 
aus, diese zu betrachten in einer Perspektive, in der sie als Gipfel und Abschluß, als 
geheimes, von vornherein von Gott geplantes Ziel des göttlichen Wirkens in der 
Schöpfung erscheint. Das ist ja in der Theologie nicht neu. Es ist sogar diese Per- 
spektive schon in der Schrift grundgelegt. Wenn sie aber zu Recht besteht, könnte 
man doch versuchen, diese Eingeordnetheit der Wirklichkeit Christi in die außer- 
göttliche Gesamtwirklichkeit nicht nur nachträglich auch noch von ihm auszusagen, 
nachdem schon von Christus selbst nur in der klassischen Weise der Christologie 
gesprochen worden ist, sondern diese Sicht zur Aussage des Wesens Christi selbst 
zu benutzen. Dann (und dies wäre der gemeinte Vorteil) würde die Menschwerdung 
des Logos nicht mehr bloß nachträgliches, vereinzeltes Vorkommnis in einer fertigen 
Welt erscheinen (und dadurch in Gefahr sein, den Eindruck einer mythologischen 
Vorstellung zu machen), in der plötzlich sich Gott selbst in einer Welt handelnd ein- 
stellt, sie nachträglich korrigierend und damit sie gerade als gegeben voraussetzend. 
Die Menschwerdung des Logos (so sehr sie in einer wesentlich geschichtlichen Welt 
eben geschichtliches und darum einmaliges Ereignis ist) erschiene als ontologisck 
(nicht nur nachträglich .moralisch') eindeutiges Ziel der Schöpfungsbewegung als 
ganzer, im Verhältnis zu dem alles übrige vorher nur Vorbereitung und Umwelt ist; 
sie erschiene von vornherein angelegt auf diesen Punkt, in dem Gott zum Andern- 
von-ihm (dieses setzend) zugleich die einmalig größte Nähe und Ferne erreicht, 
indem er sich in seinem Bild am radikalsten einmal objektiviert und eben darin als 
Er selber am wahrsten gegeben ist, indem er selbst das von ihm Geschaffene als das 
ihm radikalst Eigene annimmt, nicht mehr bloß geschichtsloser Begründer einer ihm 
fremden Geschichte, sondern der, um dessen eigene Geschichte es geht"16. 

b. Die Geschichte des fortlebenden Christus, des mystischen Leibes, ist eng verbun- 

16 Schriften zur Theologie I, 19615, S. 185. 



458 Adolf Haas 

den mit der Geschichte der Menschheit und des Kosmos, es ist die natürliche Ge- 
schichte irgendwie auch Seine Geschichte, die auf Ihn hin bestimmte Geschichte und 
zugleich die vom Ende her durch den Auferstandenen auf Ihn hinbezogene Ge- 
schichte und dies dann selbstverständlich in Einheit mit der Heilsgeschichte. Der 
Punkt Omega ist darum wohl kaum anders zu beschreiben als Punkt einer Reife der 
natürlichen und übernatürlichen durch den Gottmenschen als Schöpfer und Erlöser 
bestimmten Geschichte der Menschheit und des Kosmos. Und da die Schöpfungs- 
geschichte eine Einheit ist • es ist die Geschichte des einen Welt-Geschöpfes, das 
Leben und Menschheit in sich trägt und daher ein universaler •Organismus" ist •, 
ist der Mystische Leib Christi, der ohne diese Schöpfungsgeschichte nicht gedacht 
werden kann, gleichsam vorbelebt, vor-organisiert durch eben diese an die •Christo- 
genese" präadaptierte Schöpfung. Rahner sagt mit tiefem Recht: •Dabei ist immer 
zu bedenken, daß die Welt eine ist, in der alles auf jeden bezogen ist, und daß 
darum, wer ein Stück davon zu seiner eigenen Geschichte macht, die Welt als Ganzes 
zu sich nimmt als die Umwelt seiner selbst. Es ist von daher nicht phantastisch (wenn 
auch der Versuch mit Vorsicht zu machen ist), wenn man die Entwicklung' der Welt 
auf Christus hin konzipiert und den stufenweisen Aufstieg in ihm gipfeln läßt. Fern- 
gehalten muß nur werden die Vorstellung, als ob solche .Entwicklung' das Nach- 
oben-streben des Unteren aus eigener Kraft sei. Wenn Kol 1, 15 wahr ist und nicht 
moralisierend verdünnt wird, wenn also in Christus wirklich die Welt als Ganzes, 
auch in ihrer ,physischen' Realität, durch Christus hindurch geschichtlich zu jenem 
Punkt gelangt, in dem Gott alles in allem wird, dann kann ein solcher Versuch nicht 
grundsätzlich falsch sein. Ist er aber möglich, so können wir die allgemeinen Katego- 
rien des Gott-Geschöpf-Verhältnisses (Nähe • Ferne; Bild • Verhüllung; Zeit • 
Ewigkeit; Abhängigkeit • Selbstand) in ihrer radikalen, entgrenzten Form zu 
grundlegenden Aussagen über Christus verwenden und alle anderen Wirklichkeiten 
im Bereich des von Gott Verschiedenen als defiziente Modi dieses christologischen 
Urverhältnisses ansehen"17. 

2. Die Vollendung in der Liebe: Leib Christi als kosmisch-charismatischer Organis- 
mus 

H. Schlier bezeichnet (nach dem 1. Korintherbrief und dem Römerbrief des hl. 
Paulus) sowohl die Ortskirche wie (nach Epheser und Kolosser) vor allem auch die 
Gesamtkirche •als charismatischen Organismus und als Kosmos Christi"18. Damit ist 
wohl der letzte und entscheidende Punkt getroffen, der den Leib-Christ-Gedanken 
bei Paulus wie bei Teilhard de Chardin charakterisiert: die göttliche Liebe, wie sie 
im Gottmenschen als unserem Schöpfer und Erlöser erschienen ist, wie sie in Wort 
und Sakrament (vor allem Taufe und Eucharistie) den Menschen aller Zonen und 
Zeiten gegenwärtig ist und diese zur göttlichen Fülle (Pleroma) führt. Diese Liebe 
ist letzter Grund aller Wege Gottes und des Menschen in seinem Kosmos. Wir wol- 
len hier nicht die außerordentlich umfangreichen Äußerungen Teilhards zu diesem 
christlichen Grundmotiv behandeln, die ein Buch füllen könnten18. Da diese Liebe 

17 Ebda, S. 187 f. 
18 LThK VI, 19612, Sp. 908 und 909. 
19 Vgl. etwa V. Warnach, Agape. Die Liebe als Grundmotiv der neutestamentlichen 

Theologie. Düsseldorf 1951, 756 S. 



Welt in Christus • Christus in Welt 459 

bereits in der Schöpfung am Werk ist und da sie schließlich den Menschen mit seinem 
Kosmos zum Ziel führt, hat sie sowohl kosmische Dimension wie zugleich streng 
personale Dimension, denn sie ist immer und vor allem Bruderliebe. Gerade in der 
Bruderliebe ereignet sich aber auch zugleich •die irdische Synthese des Geistes": •In 
einem Universum konvergierender Struktur ist die einzig mögliche Weise, wie ein 
Element sich den benachbarten Elementen zu nähern vermag, den Kegel zu ver- 
engen, das heißt die ganze Schicht der Welt, in die es hineingestellt ist, dahin zu 
bringen, sich in Richtung auf die Spitze in Bewegung zu setzen. In einem solchen 
System ist es unmöglich, den Nächsten zu lieben, ohne sich Gott zu nähern, und das 
gilt übrigens auch umgekehrt (das wußten wir bereits). Wir können aber auch (und 
das ist neu) weder Gott noch den Nächsten lieben, ohne gezwungen zu sein, die 
irdische Synthese des Geistes in ihrer physischen Totalität voranzutreiben: denn 
gerade die Fortschritte dieser Synthese ermöglichen es uns, einander näherzukom- 
men, während sie uns gleichzeitig zu Gott aufsteigen lassen. Weil wir lieben, um 
mehr zu lieben, sehen wir uns also in beglückender Weise genötigt, mehr und besser 
als sonst jemand an allen Bemühungen, an allen Sorgen, an allem Streben • und 
auch an der ganzen Liebe • der Erde teilzuhaben • in dem Maße, wie all diese 
Dinge ein Prinzip des Aufstiegs und der Synthese enthalten"2». 

Am Ende seiner geistlichen Lehre im •Milieu Divin"si fragt Teilhard nach der 
Macht, der es vorbehalten sei, unsere engen Hüllen aufzusprengen, in denen unsere 
eigenen kleinen Welten sich eifersüchtig abschließen und kümmerlich dahinleben 
möchten: •Welcher Kraft ist es gegeben, unsere Teilstrahlung in der Hauptstrahlung 
Christi zu verschmelzen und zu erhöhen? Der Liebe, die sowohl Ursache wie auch 
Wirkung jeder geistigen Verbindung ist. Die christliche Liebe, die das Evangelium 
so feierlich verkündet, ist nichts anderes als die mehr oder weniger bewußte Kohä- 
renz der Seelen, die durch ihr gemeinsames Zusammenstreben in Christo Jesu 
geschaffen wird... Wer vom Göttlichen Bereich leidenschaftlich gepackt ist, kann 
um sich keine Dunkelheit, keine Lauheit und keine Leere in dem ertragen, was von 
Gott erfüllt sein und von Gott schwingen sollte. Wenn er an die unzähligen Seelen 
denkt, die in der Einheit derselben Welt mit ihm verbunden sind und um die herum 
das Feuer der göttlichen Gegenwart noch ungenügend brennt, so fühlt er sich gleich- 
sam erstarrt. Eine Zeitlang konnte er glauben, es genüge, nur seinen Arm, seinen 
eigenen Arm auszustrecken, um Gott so zu berühren, wie er es wünschte. Jetzt aber 
merkt er, daß die einzige menschliche Umarmung, die das Göttliche würdig zu um- 
fassen fähig ist, die Umarmung aller menschlichen Arme ist, die alle miteinander 
ausgebreitet sind, um das Feuer herabzurufen und zu empfangen. Das einzige Sub- 
jekt, das der mystischen Verklärung endgültig fähig ist, ist die ganze Gemeinschaft 
der Menschen, die in der Liebe nur noch einen einzigen Leib und eine einzige Seele 
bildet. Dieses Zusammenwachsen der geistigen Einheiten der Schöpfung unter der 
Anziehung Christi ist der höchste Sieg des Glaubens über die Welt." 

20 Die Zukunft des Menschen, S. 129 f. 
21 Der göttliche Bereich, S. 176 ff. 

Im kommenden Jahrgang soll eine nochmalige Darstellung der geistlichen Lehre Teilhards 
auf dem Hintergrund seiner persönlidien Entwicklung folgen, in der u. a. auf die Einwände 
eingegangen wird, die von der kirchlichen Soteriologie her gegen Teilhard gemacht werden 
können- (Die Schriftleitung) 




