AUS DEM LEBEN DER KIRCHE

Der geistliche Aufbruch der Kirche auf dem Konzil

Das Anliegen des Zweiten Vatikanischen Konzils ist bekannt; es ist ein pastorales.
Die Kirche in der Gemeinschaft ihrer Bischife unter ihrem Haupt, dem Papst, fragt
sich: Was will Gott von mir, hier und heute? Worin muf} ich mich erneuern? Wel-
ches sind die Zeichen der Zeit, durch die Gott zu mir spricht? Ein solches Fragen
umfafit eigentlich alles, was Leben und Aufgabe der Kirche betrifft: ein vertieftes
Selbstverstandnis, ein neues Hinhéren auf die von Christus gebrachte Heilsbotschaft
im Hinblick auf deren Verkiindigung an die Menschen unserer Zeit, eine innere
Reinigung und Erneuerung, eine Uberpriifung aller kirchlichen Institutionen, das
Bemiihen um die Einheit der Christenheit, den Dialog mit der Welt, die Zusammen-
arbeit mit allen, die guten Willens sind. Die Stoffiille ist trotz der inzwischen
erfolgten drastischen Kiirzung und Konzentrierung des Programms immer noch eine
Last, unter der das Konzil seufzt und mit der es nur mithsam fertig wird. Die

dritte Session hat es wieder schmerzlich gezeigt. Sie litt, vor allem gegen Ende, unter
Zeitdruck.

Man hat schon oft versucht — und wird es auch nach der eben beendeten Sitzungs-
periode wieder tun —, die Vielfalt der Konzilsarbeit auf einen Nenner zu bringen,
das fiir alle becindruckende Geschehen, das oft bis zur Zerreifiprobe gehende Rin-
gen um die Lésung so mannigfacher Probleme aus einer tieferen Sicht zu deuten.
Auch wir wollen es im folgenden versuchen. Wir tun es aus der Sicht des Glaubens.
Im Grunde ist, so scheint uns, das eingetreten, was Papst Johannes vorschwebte, als
er das Konzil einberief, ein geistlicher Aufbruch der Kirche, wie ihn niemand voraus-
ahnen konnte. Papst Johannes sprach immer von einem neuen Pfingsten, das iiber
die Kirche kommen mége. Erst aus diesem geistlichen Aufbruch, aus der unmittel-
baren, offenen, unbedingten Konfrontierung mit Gott, mit dem Wort Gottes, mit
Christus, dem Herrn und Erléser, ist letztlich die fiir viele verbliffende Freiheit zu
verstehen, mit der die Kirche in ihren obersten Hirten sich selbst, ihrer Vergangen-
heit und ihrer gegenwirtigen Situation gegeniibersteht, mit der sie sich ins Gericht
stellt, sich von Fesseln befreit, Wagnisse eingeht und neuen Ufern zustrebt. Worin
zeigt sich der geistliche Aufbruch der Kirche, den der Verlauf des Konzils schon jetzt
sichtbar macht? Einmal an dem radikalen Ernst, mit dem dic Quellen eines Lebens
aus dem Geist, dem Geist Gottes und seiner Gnade, wieder freier gelegt und tiefer
erschlossen werden, zum anderen im Aufweis jener Elemente des geistlichen Lebens,
die dem gegenwirtigen Anruf Gottes am meisten entsprechen.

I
Die Neuerschlieflung der Quellen des Lebens aus dem Geist

1. An erster Stelle muf hier Christus genannt werden. Er steht in der Mitte alles
Bemiihens um die Erneuerung der Kirche. Er ist der Bringer und Vollbringer der
Frohen Botschaft, Anfang, Mitte und Vollendung unseres Heils. UnvergeBlich sind
in dieser Hinsicht die Worte von Papst Paul bei der Eréffnung der zweiten Sitzungs-



Aus dem Leben der Kirche 461

periode des Konzils: ,Moge dieses dkumenische Konzil jenes eine und vielfiltige,
feste und mitreifflende, geheimnisvolle und offenkundige, enge und begliickende
Band, durch das wir mit Christus vereinigt werden, ganz und gar erkennen. Durch
dieses Band wird die lebendige und heilige Kirche — das sind wir — mit Christus
verbunden, von dem wir ausgehen, durch den wir leben und zu dem wir hinstreben.
Durch kein anderes Licht soll diese unsere gegenwirtige Versammlung erleuchtet
werden als durch Christus, der das Licht der Welt ist. Keine andere Wahrheit soll
unser Geist suchen als die Worte des Herrn, der unser einziger Lehrer ist. Um nichts
anderes wollen wir uns miihen, als dafl wir mit aller Treue seine Gebote befolgen.
Kein anderes Vertrauen soll uns stiitzen als jenes, das unsere armselige Schwachheit
stirkt, da es auf Seinen Worten aufruht: ,Ich bin bei Euch alle Tage bis zum Ende
der Welt® (Mt 28, 20). Mdchte es doch uns vergénnt sein, Jesus Christus, unsefen
Herrn, mit einer Stimme zu preisen, die Seiner wiirdig ist. Wir machen uns darum
die Worte der Heiligen Liturgie zu eigen: ,Dich allein, Christus, kennen wir, dich
suchen wir mit reinem und lauterem Herzen, weinend und jubelnd, hab acht auf
unser Flehen® (Hymnus der Laudes am Mittwoch).“ Auf die Fragen des Konzils,
sagte damals der Papst, ,gibt es nur eine Antwort, die wir in dieser feierlichen
Stunde und dieser Versammlung uns selbst und der ganzen Welt verkiinden za miis-
sen glauben, ndmlich Christus. Christus ist unser Ausgangspunkt, Christus unser
Fihrer und unser Weg, Christus unsere Hoffnung und unser Ziel.“ ,Ehrwiirdige
Briider, wenn wir diese duferst bedeutsame Lehre aufmerksam bedenken, daf nim-
lich Christus unser Griinder und unser zwar unsichtbares, aber wirkliches Haupt ist
und dafl wir von ihm alles empfangen, so dafl wir ,der ganze Christus* werden, von
dem der hl. Augustinus spricht und von dem die ganze Lehre der Kirche durchdrun-
gen ist, dann werden wir zweifelsohne die Hauptzicle dieses Konzils klarer sehen.“

Man kann schon jetzt sagen, dafl der Papst mit diesem feierlichen und geradezu
beschworenden Christusbekenntnis nur das aussprach, was alle beseelte und was die
Arbeiten des Konzils bis heute bestimmt hat. Das zeigt schon ein Blick in die bisher
verkiindeten wie auch in die noch vorbereiteten Konzilstexte. Kein Name wird in
ihnen so hdufig genannt wie der Christi. ,Da Christus das Licht der Welt ist, so
beginnt das bedeutendste Dokument des Zweiten Vatikanums, die dogmatische Kon-
stitution ,Uber die Kirche®, ,s0 wiinscht diese Heilige Synode sehnlichst, alle Men-
schen mit Seinem Glanz, der auf dem Angesicht der Kirche erstrahlt, zu erleuchten,
indem sie aller Kreatur die Frohbotschaft verkiindet* (Mk 16, 15). Und in der Kon-
stitution ,Uber die Heilige Liturgie* wird gleich zu Anfang (n. 2) betont, daf} diese
»in hochstem Mafle“ dazu beitrage, ,dafl das Leben der Gldubigen Ausdruck und
Offenbarung des Mysteriums Christi“ werde. Alle Wiirdenamen Christi werden in
den Vorlagen genannt: Gottessohn, der vom Vater Gesandte, der Heilige, Hoher-
priester, Erloser, Retter, Hirt, Weg, Wahrheit und Leben, Herr und Herrscher,
Anfang und Ende und noch viele andere. Oft werden in gedringter Form gleich
einem Kompendium des Glaubens die Hauptdaten und Mysterien der Heilsgeschichte
wiedergegeben, in deren Mitte immer wieder Christus steht, der unser Heil gewirkt
hat und es selbst ist, so etwa gleich im ersten Kapitel der Liturgickonstitution wie
auch des Kirchenschemas, ja, man kann sagen, in irgendeiner Weise in den meisten
Konzilsvorlagen. Auf Thn, Christus, werden darum die Gldubigen verwiesen; von
Thm geht alle Heiligung aus — christliche Heiligkeit ist in ihrem Grund nichts
anderes als Teilhabe an der Heiligkeit Christi —, ihm mufl man nachfolgen, ins-
besondere dem armen und kreuztragenden Herrn (die dazu mahnenden Stellen sind
kaum zu zdhlen), auf ihn mul man schauen, seine Gesinnungen nachahmen. Alle



462 Aus dem Leben der Kirche

Christen sind in dieser oder jener Form zu den ~evangelischen Raten“ berufen, zur
Vollkommenheit der Bergpredigt, die ein Spiegelbild des Lebens Jesu ist. Er ist
der einzige Mittler, von dessen Mittlerschaft das mittlerische Wirken der Gottes-
mutter, der Heiligen, der kirchlichen Amtstriger scharf und betont abgchoben wird.
Vergleicht man einmal die Konzilsdokumente des Zweiten Vatikanums mit denen
des Ersten oder auch denen von Trient, so ist der Unterschied in der Haufigkeit des
Hervorhebens der einzigartigen und entscheidenden Stellung Christi im Heilswerk
nicht zu verkennen. Das Zweite Vatikanische Konzil hat als pastorales Konzil einen
gewollt christozentrischen Charakter.

2. In engem Zusammenhang damit spielt die Heilige Schrift als Quelle des Lebens
aus dem Glauben und aus dem Geist auf diesem Konzil eine eminente Rolle. Chri-
stus ist ja nicht nur das ewige Wort Gottes; in ihm hat auch das Heilswort Gottes
an die Menschen seinen Héhepunkt gefunden (vgl. Hebr 1, 2), von ihm ist es
getragen und erfiillt, ihn setzt es gegenwirtig. Hier zeigt sich, dafl die Bibel-
bewegung der letzten Jahrzehnte, die insbesondere durch das Rundschreiben Pius’
XII. ,Divino afflante Spiritu® einen neuen Auftrieb erhalten hatte, reiche Frucht
getragen hat. (Im Dekret iiber den Okumenismus [n. 6] wird die Bibelbewegung
ausdriicklich genannt.) Wohl sind auch die Texte friiherer Konzilien von Schrifi
worten durchzogen, aber auf keinem Konzil ist die Heilige Schrift so ausdriicklich als
kostbarer und unausschépflicher Schatz der Kirche und als Quelle des geistlichen
Lebens herausgestellt worden wie auf diesem Konzil. »Die Kirche“, heifit es in der
vorbereiteten Letztfassung der dogmatischen Konstitution ,Uber die Offenbarung®,
»hat die Heiligen Schriften immer wie den Herrenleib selbst verchrt, da sie ohne
Unterlafl vom Tisch des Wortes Gottes wie des Leibes Christi das Lebensbrot nimmt
- und an die Gliubigen austeilt. Sie hat sie zusammen mit der Uberlieferung stets als
- oberste Glaubensregel angesehen ... Alle kirchliche Verkiindigung wie auch die
christliche Religion selbst mufl von der Heiligen Schrift genihrt werden. In den heili-
gen Biichern begegnet nimlich der himmlische Vater immerfort seinen Kindern und
spricht mit ihnen. Dem Wort Gottes aber wohnt eine solche Macht und Kraft ein, daf}
- ¢s in Wahrheit die Kirche trigt und ihr Leben in urspriinglicher Frische erhalt, daf§
es fiir die Kinder der Kirche eine Glaubenskraft, eine Speise der Seele und eine
Quelle des geistlichen Lebens ist“-(n. 21). Immer wieder werden darum das Studium
und die Meditation der Heiligen Schrift empfohlen; alle sollen sie kennen und lesen;
man soll darum gute Ubersetzungen herausbringen und verbreiten (man vergleiche
damit die Zuriickhaltung, mit der das Konzil von Trient dariiber gehandelt hat
D 783 ff.), und die Exegeten werden ermuntert, in ihrer schwierigen und so wich-
tigen Arbeit fortzufahren und keine Miihe zu scheuen, um den Sinn des Gotteswortes
immer tiefer zu ergriinden. Die Heilige Schrift miisse die Seele des ganzen Theologie-
studiums der angehenden Priester sein, heifit es in den vorbereiteten Leitsitzen fiir
_ die Priesterausbildung, und es werden dazn konkrete Anweisungen fiir den Studien-
- gang gegeben. Gehdrt doch die Verkiindigung des Gotteswortes zur ersten Aufgabe
des Priesters, wie in den Konzilsaussagen iiber die Bischéfe und Priester oft und oft
betont wird. Schon in der Liturgiekonstitution ist davon die Rede; die Schriftlesung
soll reicher ausgestaltet und auf die Schrifthomilie gréfieres Gewidht gelegt werden
(nn. 24; 85, 1—2; 51). Den Ordensleuten hinwiederum wird gesagt, dafl das Evan-
gelium ihre oberste Regel sei, und auch sie werden an mehreren Stellen der Konzils-
- texte aufgefordert, der Schriftlesung und -meditation ihre ganze Aufmerksamkeit zu
schenken. ,Die Unkenntnis der Heiligen Schrift“, heifit es einmal (De Revelatione
n. 25), ,ist eine Unkenntnis Christi“, und christliches Leben wird einfachhin ein



Aus dem Leben der Kirche 468

»Leben nach dem Evangelium“ genannt, zu dem darum alle Christen verpflichtet
sind. Die grofle Bedeutung, die das Konzil der Heiligen Schrift fiir die Erneuerung
und nicht zuletzt auch fiir die 6kumenische Bewegung zuschreibt, kommt noch einmal
im Epilog des Offenbarungsschemas zum Ausdruck, in dem es heifit: ,In der Lesung
und im Studium der Heiligen Biicher ,s0ll das Wort Gottes seinen Lauf nehmen und
Ehre gewinnen (2 Thess 3, 1) und der Schatz der Offenbarung, der der Kirche
anvertraut ist, mehr und mehr das Herz des Menschen erfiillen. Wie das Leben der
Kirche aus dem beharrlichen Vollzug des eucharistischen Geheimnisses Wachstum
empféngt, so darf man auch aus der erhéhten Verehrung des Wortes Gottes, das
-in Ewigkeit bleibt’ (Is 40, 8; vgl. 1 Pt 1, 28—25), einen neuen Impuls fir das geist-
liche Leben erhoffen® (n. 26). :

3. Damit ist auch schon die dritte Quelle geistlicher Erneuerung genannt worden,
die auf dem Zweiten Vatikanischen Konzil wie kaum je zuvor herausgestellt worden
ist, die Eucharistiefeier. Thr wird vor allem in der Liturgickonstitution ein breiter
Raum gegeben. Sie ist das Herzstiick der Kirche, ,der Gipfel, dem das Tun der Kirche
zustrebt, und zugleich die Quelle, aus der all ihre Kraft stromt. Denn die apostolische
Arbeit ist darauf hingeordnet, dafl alle, durch Glauben und Taufe Kinder Gottes
geworden, sich versammeln, inmitten der Kirche Gott loben, am Opfer teilnehmen
und das Herrenmahl genieflen” (Konst. ,Uber die Heilige Liturgie®, n. 10). In ihr
wird nicht nur der Herr selbst, sondern sein Heilstun gegenwartig, wird also der
Mensch, der gliubig zur Feier hinzutritt, hier und jetzt unmittelbar betroffen,
begegnet er dem Herrn, wird aber auch Kirche sichtbar und greifbar, die sich ,,Chri-
stus in diesem grofien Werk, in dem Gott vollkommen verherrlicht und die Mensch-
heit geheiligt wird“ (ebda. n. 7), als ,seine gelicbte Braut zugesellt, vollzieht sie ihr
Leben und wichst sie auf ihre Vollendung zu. Die verschiedenen Motive der eucha-
ristischen Feier, die in der Liturgiekonstitution angcklungen sind, werden in den
anderen Konzilsvorlagen wieder aufgenommen. In Thnen wird sowohl die Bedeu-
tung der Eucharistiefeier fiir das christliche Leben des einzelnen wie auch fiir die
Gemeindebildung und fiir die Gesamtkirche herausgestellt. In der Kirchenkonsti-
tution wird sie ,Quelle und Héhepunkt des ganzen christlichen Lebens® genannt
(n. 11); in ihr ist ,das ganze geistliche Gut der Kirche enthalten® (Vorlage iiber den
Dienst und das Leben des Priesters, n. 4); sie ist ,Mitte und Wurzel“ des priester-
lichen Lebens (ebda. n. 14). Die orientalischen Kirchen werden gelobt (Dekret iiber
den Ukumenismus, n. 15), weil sie mit so grofer Liebe ,die eucharistische Feier als
Quelle des Lebens der Kirche und als Unterpfand der kinftigen Glorie“ vollziechen,
swodurch die Glaubigen in Vereinigung mit dem Bischof durch den Sohn, das fleisch-
gewordene, gekreuzigte und verherrlichte WORT in der AusgieBung des Heiligen
Geistes Zutritt zum Vater haben und so zur Gemeinschaft mit der Heiligsten Drei-
faltigkeit gelangen, ,tcilnehmen an der géttlichen Natur* (2 Pt 1, 4)“. Hier wird schon
auf den Zusammenhang zwischen Eucharistie und Kirche hingewiesen. Die Eucha-
ristie ist ,das wunderbare Sakrament, durch das die Einheit der Kirche bezeichnet
und verwirklicht wird“ (ebda., n. 2). Ihre wiirdige und lebendige Feier ist daher die
notwendige Voraussetzung fir die Bildung einer Gemeinde; diese hat in der
Eucharistie ,ihre Wurzel und ihren Angelpunkt* (Vorlage iiber den Dienst und
das Leben des Priesters, n. 5); ,die in der heiligen Versammlung Gestirkten ver-
wirklichen in konkreter Weise die Einheit der Kirche* (Kirchenkonstitution, n. 11).
»In jeder Altargemeinschaft... wird das Symbol der Licbe und ,Einheit des
mystischen Leibes, ohne die es kein Heil gibt' (Thomas von Aquin), dargestellt. In
diesen Gemeinschaften, auch wenn sie klein und arm sind und sich in der Zerstreuung



464 Aus dem Leben der Kirche

befinden, ist Christus gegenwartig, durch dessen Kraft die eine, heilige, katholische
und apostolische Kirche zur briiderlichen Einheit wird (Augustinus). Denn ,die Teil-
nahme am Leib und Blut Christi bewirkt nichts anderes, als dafl wir in das tfiber-
gehen, was wir genieflen’ (Leo d. Gr.)“ (ebda., n. 26). Es geht also auf dem Konzil
um ein zweifaches Geheimnis der Eucharistie: sie wird als Mitte und Zusammen-
fassung der christlichen Religion und damit auch des geistlichen Lebens dargestellt
und zugleich als wirkmachtiges Zeichen der Kirche, ihrer Sichtbarkeit und ihres
Wachstums, gesehen.

4. Alles, was wir bisher iber den geistlichen Aufbruch auf dem Konzil gesagt
haben, erfahrt seine Zusammenfassung in dem Bemiihen um ein vertieftes Selbst-
verstindnis der Kirche. Mit Recht haben wir darum die Kirchenkonstitution das
bedeutendste Dokument des Konzils genannt. An ihr sind die anderen Vorlagen
orientiert, in ihr haben sie ihre theologische Mitte. Es geht hier bei aller Betonung
der hierarchischen Struktur der Kirche letztlich um eine geistliche Sicht ihres gott-
menschlichen Geheimnisses. Sie ist ,in Christus gleichsam Sakrament oder Zeichen
und (zugleich) Werkzeug der innigsten Vereinigung mit Gott sowie der Einheit des
ganzen Menschengeschlechtes® (Kirchenkonstitution, n. 1). Als Geheimnis ist sie
rational nie adiquat aussagbar, sondern nur in immer wieder neuen Bildern zu
beschreiben, ,die aber dem Glaubenden eine Erkenntnis ihrer innersten Natur
ermoglichen), wie es die Schrift tut, die von der Herde unter dem einen Hirten
spricht (Jo 10, 1—10), vom Ackerfeld und vom Bau Gottes (1 Kor 3,9), von der
Familie, dem Haus und der Wohnung Gottes im Geist (Eph 2, 19.22), vom Zelt
Gottes unter den Menschen (GehOffb 21, 8), vom Tempel (1 Pt 2, 5), der heiligen
Stadt (GehOffb 21) und vor allem vom Leib Christi (R6m, 1 Kor, Eph, Kol). Das
Bild des Leibes ist das inhaltsreichste; es wird darum im Kirchenschema auch am
meisten ausgedeutet: Es versinnbildet die gegliederte Einheit der Kirche unter ihrem
Haupt, Christus, verdeutlicht das Grundgesetz der Solidaritit ihrer Glieder und
weist auf die beiden Elemente der Kirche, das sichtbar-hierarchische und das unsicht-
bar-gnadenhafte hin, die unl6sbar miteinander verbunden sind. Um aber den per-
sonalen und damit zugleich den geschichtlichen Aspekt der Kirche noch stirker ins
Licht zu riicken — hier geht die Kirchenkonstitution bewuflt iiber das Bild vom Leib
Christi und damit auch iiber das Rundschreiben Pius’ X11. ,Mystici Corporis® (1943)
hinaus —, wird ihr Geheimnis noch einmal unter einem Grundbegriff der ganzen
Heilsgeschichte, dem des ;,Volkes Gottes®, beschrieben und entfaltet. Er 14}t uns
leichter das personliche Verhiltnis Gottes zu den Menschen, Gottes Gnade, seine
Liebe, seine Barmherzigkeit und seine Langmut, erfassen, wie er sie in seine Ge-
meinschaft berufen hat, sie als seine Kinder erachtet und mit seiner Herrlichkeit
beschenkt. Er spielt auf den Dialog Gottes mit den Menschen an und fordert darum
die Antwort des angerufenen Menschen heraus: den Glaubensgehorsam, das hoffende
Vertrauen auf das Verheifungswort und die liebende Hingabe. Er 148t auch die
Gemeinschaft der in Christus Begnadeten untereinander tiefer verstehen. Es ist eine
durch Christus vermittelte, gestufte Gemeinschaft, in dem Mafle, als einer dem einen,
geschichtlich sichtbaren, institutionell verfafiten Gottesvolk, dessen Fithrer Christus
der Herr ist, angehort. Darum kann die Konstitution davon sprechen, dafl die Kirche
sich auch mit den nicht-katholischen Kirchen und kirchlichen Gemeinschaften auf-
grund ihrer Zugehérigkeit zu Christus durch Glaube und Sakrament in verschie-
denem Grade verbunden weifl (n. 15). Der Grad dieser Verbundenheit wird im
Dekret iiber den Ukumenismus genauer beschrieben (Kp 1, n. 3; Kp. 11I). Kirche als
Volk Gottes ist dann weiter auch Kirche unterwegs auf der Pilgerschaft, noch von



Aus dem Leben der Kirche 465

der Dunkelheit und Mithsal des diesseitigen Lebens umfangen, seufzend mit der
ganzen Kreatur (R6m 8, 22), in sehnsiichtiger Erwartung der Offenbarung der kiinf-
tigen Herrlichkeit, des Offenbarwerdens der gnadenhaften Kindschaft (ebda. nn.
18. 19). Hier ist nun auch der Ansatzpunkt, um auf die menschliche Seite der Kirche
hinzoweisen, die sich nicht in ihrer sichtbaren Struktur erschopft. Die Glieder
der Kirche, bis in ihre obersten Ringe hinein, sind schwach, versagen oftmals,
sind Siinder, geben Anlafl zum Argernis. Noch auf keinem Konzil ist so oft von
der Schuld vnd der Unvollkommenheit der Kirche gesprochen worden wie auf
diesem, sowohl in den 6ffentlichen Reden wie in den Dekreten (z. B. im Dekret
itber den Okumenismus n. 3; n. 5; n. 7). Es ist darum kein leeres Wort, wenn von der
inneren Erneuerung als einer stindigen Pflicht der Kirche, von der immerfort not-
wendigen reformatio gesprochen wird (z. B. Kirchenschema n. 48). In dieser mensch-
lichen Seite der Kirche ist es dann auch begriindet, daf sich die Kirche nicht nur als
die Gebende weifi — dies ist sie im Hinblick auf das ewige Heil der Menschen, auf
die Ausspendung der Geheimnisse der Erlsung —, sondern auch als die Fragende,
die Lernende. (Davon wird vor allem im Schema ,Uber die Kirche in der gegen-
wartigen Welt® die Rede sein) Sie hat sich dadurch wieder selbst dialogfihig
gemacht fir die Welt; sie ist gewillt, zu lernen, die ,Zeichen der Zeit“ zu erkennen
— um ihres Auftrages an die Welt willen — und mit allen, die guten Willens sind,
zusammenzuarbeiten. Damit ist sie, so wie sie sich jetzt versteht, in umfassenderer
Weise als bisher zur Quelle eines Iebens aus dem Glauben und aus dem Geist
geworden, sucht sie wieder alles zu umfassen, wie ihr Herr, der mit seiner mensch-
lichen Natur zugleich die ganze Menschheit, die ganze Welt annahm.

II
Kennzeichen des geistlichen Lebens unter dem Anruf Goites heute

Alle sind durch das Konzil gerufen, ans den neu erschlossenen Quellen des geist-
lichen Lebens ze schopfen, um nach der Mahnung des Apostels zu leben, ,wie es
Heiligen geziemt“ (Eph 5, 8), anzuziehen ,als Gottes Auserwihlte, Heilige und Ge-
liebte herzliches Erbarmen, Giite, Demut, Sanftmut, Geduld“ (Kol 3, 12). Das Evan-
gelium, das uns zur Heiligkeit ruft, ist als Wort Gottes unverinderlich; die Gebote,
Ideale und Rite, die es enthilt, die Vorbilder, die es aufstellt, bleiben zu allen Zei-
ten die gleichen. Anderseits erfihrt aber auch jede Zeit ihren eigenen Anruf, und
Gott ruft jeden wieder mit anderer Stimme. Je nach der Situation und den Notwen-
digkeiten einer Epoche, nach den Anlagen, Aufgaben und Anliegen einer Generation
muf} bald dieses, bald jenes Moment christlichen Lebens stirker herausgestellt wer-
den. Das ist auch auf diesem Konzil geschehen. Zghlen wir einige der Imperative
auf, die von diesem Konzil fiir das geistliche Leben der Christen ausgehen:

1. Als erstes ruft das Konzil mit allem Nachdruck den Vorrang der Gnade fiir den
Christen wieder in Erinnerung. Damit wird nur ein Schlufstrich unter eine Entwick-
lung gezogen, die schon mit der eucharistischen und liturgischen, Bewegung begann
und in der heilstheologisch orientierten Theologie unserer Tage ihren Hohepunkt
gefunden hat. Nicht nur die Berufung zum Glauben und die Eingliederung in das
Gottesvolk, die Anteilnahme am Leben Gottes und die , Annahme an Kindes Statt“
(Gal 4, 5) sind Gnade, sondern auch die von den Menschen geforderte Mitarbeit mit
der Gnade, die ,guten Werke® sind noch einmal von der Gnade umfangen und getra-
gen. Sehr schén kommt das im 5. Kapitel der Kirchenkonstitution iiber die allgemeine
Berufung zur Heiligkeit zum Ausdruck, wo es heifit: , Jesus der Herr, der Lehrer und
das Vorbild jeglicher Vollkommenheit, hat seinen Jingern insgesamt und jedem



466 Aus dem Leben der Kirche

einzelnen im besonderen die Heiligkeit des Lebens, dessen Urheber und Vollender
Er selbst ist, mit den Worten verkiindet: ,Seid also vollkommen, wie euer himm-
lischer Vater vollkommen ist* (Mt 5, 48). Auf alle hat er den Heiligen Geist herab-
gesandt, damit er sie innerlich bewege, Gott aus ganzem Herzen, aus ganzer Seele,
mit allem Denken und aller Kraft zu lieben (vgl. Mk 12, 30) und sich gegenseitig zu
lieben, wie Christus sie geliebt hat (vgl. Jo 13, 34; 15, 12)“ (n. 40). Diese Liebe, die
Gott den Herzen der Glaubigen durch die Mitteilung des Heiligen Geistes einsenkt
(vgl. R6m 5, 5), gilt es wachsen und fruchtbringen zu lassen. Wie das geschieht, wird
im einzelnen gezeigt, wobei die Reihenfolge dessen, was dem Christen aufgetragen
ist, wohl zu beachten 1st: ,Jeder Glaubige soll das Wort Gottes gern héren und
Seinen Willen mit Hilfe Seiner Gnade im Werk erfiilllen; er soll hiufig die Sakra-
mente, insbesondere das der Eucharistie, empfangen und an heiligen Handlungen
teilnehmen; er soll sich im Gebet, in der Selbstverleugnung, im titigen Bruderdienst
und allen Tugenden ohne UnterlaB iiben. Die Liebe ndmlich, die das Band der Voll-
kommenheit und die Erfilllung des Gesetzes ist (vgl. Kol 8, 14), leitet alle Mittel der
Heiligung, beseelt sie und fiihrt sie zum Ziel. Darum ist das Zeichen eines wahren
Christusjiingers die Liebe zu Gott und zum Néchsten® (n. 42). Immer wieder wird
darauf hingewiesen, dafl dem Christen im Hinblick auf sein Heil nichts ohne die
Gnade moglich ist; ,mit Unterstiitzung der Gnade®, ,unter dem Anhauch (Antrieb)
des Heiligen Geistes“ sind daher stindig wiederkehrende Ausdriicke in fast allen

- Konzilsdokumenten, und auch von der ganzen Kirche wird gesagt, sie dilrfe nicht
aufhoren, ,sich unter der Bewegung des Heiligen Geistes zu erneuern, bis sie durch
das Kreuz zum Licht gelangt, das keinen Untergang kennt® (Kirchenkonstitution,
n. 9). Alle sollen nach dem Maf der ihnen verlichenen Gnaden, ,des Geschenkes
Christi“, wie Paulus sagt (Eph 4, 7), ihre Krafte einsetzen, um dem Herrn auf seinen
Spuren zu folgen, seinem Bilde gleichférmig zu werden, den Willen des Vaters in
allem zu erfiillen, um sich auf diese Weise mit ganzem Herzen der Ehre Gottes und
dem Dienst des Nachsten zu weihen (ebda., n. 40). , Jeder hat seine eigene Gnaden-
gabe von Gott® (1 Kor 7, 7), der Priester wie der Laie, der Verheiratete und der um
des Himmelreiches willen Ehelose (vgl. Mt 19, 12). Gott teilt seine Charismen in
reichem Mafle aus (die entsprechenden Stellen aus den Paulusbriefen: 1 Kor
12,4—11; Eph 4, 7 usw. werden oft zitiert); an erster Stelle wird das Charisma des
Martyriums, des Zeugnisses schlechthin genannt, dann das der Jungfraulichkeit und
der anderen evangelischen Rite (ebda., n. 42). ,Den Gliubigen aller (kirchlichen)
Stande teilt (der Heilige Geist) besondere Gnaden aus, durch die er sie geeignet und
bereit macht, die verschiedenen Aufgaben und Amter zu iibernehmen, die fir die
Erneuerung und den weiteren Aufbau der Kirche von Nutzen sind . .. Diese Cha-
rismen, die hohen wie auch die einfacheren und hiufiger verlichenen ... soll man
unter Danksagung und mit Trostung aufnehmen® (ebda., n. 12). Die Priester sollen
auch die den Laien geschenkten Charismen hochschitzen und solche Laien in ihrem
geistlichen Leben beraten konnen (Priesterschema nn. 5 und 9). Alle aber sollen
wissen, wieviel die geistliche Erfahrung dazu beitrigt, immer tiefer in die Fiille der
Offenbarung einzudringen (Konstitution iber die Offenbarung n. 8).

2. Als zweiter geistlicher Imperativ des Konzils mufl die Briderlichkeit genannt
werden. Sie ist die unmittelbarste Frucht der gnadenhaft mitgeteilten géttlichen
Liebe. Die Mahnung dazu zieht sich durch die ganze Geschichte des Konzils. Papst
Johannes schlug den Ton an, wenn er sich im Hinblick auf die Juden das Wort des
Agyptischen Joseph zu eigen machte: ,Ich bin Joseph, euer Bruder® (Gen 45,4), und
Papst Paul nahm es auf, bis in die jiingste Zeit hinein, indem er z. B. den sechs auf



Aus dem Leben der Kirche 467

dem Eucharistischen Kongref in Bombay geweihten Bischéfen aus verschiedenen
Erdteilen zurief: ,Eure Autoritit leitet sich allein davon ab, daf} ihr jedem Men-
schen als eurem Freund begegnet, und wenn er euch antwortet, sollt ihr ihn Bruder
und Sohn nennen.“ Das ist auch der Geist des Konzils. Die nichtkatholischen Christen
werden ,Briider im Herrn® genannt (Dekret iiber den Okumenismus n. 3), ja der
Geist der Briiderlichkeit soll alle Menschen umfassen (im bisherigen Text des Sche-
mas ,Uber die Kirche in der Welt unserer Zeit’ ist oft davon die Rede). Um so mehr
muf dieser Geist der Solidaritat (der iibrigens die ganze Welt durchliuft) im Inne-
ren der Kirche lebendig sein. Der tiefste Grund fiir die Kollegialitit der Bischéfe
unter ihrem Haupt, dem Papst, ist die von Christus gestiftete und in ihm gegriindete
Briiderlichkeit: ,Einer ist ener Lehrer, ihr alle seid Briider (Mt 238, 8). Die Bischofe
sollen diesen Geist nach unten hin fortpflanzen und in den Priestern nicht nur ihre
Mitarbeiter, sondern ihre ,S6hne und Freunde sehen (Kirchenkonstitution n. 28).
Die Priester ihrerseits sollen sich briiderlich begegnen, sich menschlich und geistlich
helfen, Gastfreundschaft iiben, britdderliche Gemeinschaft bilden und auch in denen,
die gefehlt haben, noch den Bruder sehen (Priesterschema n. 8); nicht zuletzt sollen
sie sich trotz ihrer besonderen Stellung in der Kirche in der Begegnung mit den
Laien wie Briider unter Briidern wissen (ebda., n. 9). Denn ,das von Gott erwihlte
Volk ist nur eines: ,ein Gott, ein Glaube, eine Taufe’ (Eph 4, 5); aufgrund der
Wiedergeburt in Christus kommt allen die gleiche Wiirde zu, die gleiche Kind-
schaftsgnade, die gleiche Berufung zur Vollkommenheit; es ist nur ein Heil, nur eine
Hoffnung und eine unteilbare Liebe. In Christus und in der Kirche gibt es keine
Ungleichheit, weder im Hinblick auf Rasse und Nation, noch auf Stand und Ge-
schlecht . .. ,Ihr alle seid nur einer in Christus Jesus‘ (Gal 3, 28; vgl. Kol 3, 11)*
(Kirchenkonstitution, n. 32).

3. Als dritten geistlichen Imperativ des Konzils méchten wir den Dienstwillen
nennen. Das Wort des Herrn, er sei nicht gekommen, um bedient zu werden, sondern
um zu dienen und sein Leben hinzugeben als Lésepreis fiir viele (Mt 20, 28), ist fast
zum Modewort geworden und kehrt ungezihlte Male in den Konzilstexten wieder.
Das kirchliche Amt wird entsprechend seinem neutestamentlichen Verstindnis wieder
in erster Linie als eine diakonia, als ein Dienst angesehen, und das Wort vom ,Die-
ner der Diener Gottes® fiir den Papst hat unter Papst Johannes und Papst Paul wie-
der an Zeugniskraft gewonnen. Alle Stinde werden an ihren jeweils besonderen
Dienst fiir die Kirche und fiir die ganze Menschheit erinnert, die Priester ebenso wie
die Ordensleute und die Laien; ja das Christsein itberhaupt besagt als vornehmste
Pflicht, um des Herrn willen aller Menschen Diener zu sein, und auch die Kirche als
ganze fiihlt sich mehr denn je zum Dienst an den Menschen und an der ganzen Welt
berufen; sie weif} sich fiir die Welt und deren Probleme vor Gott verantwortlich;
dariiber wird in breiter Form die Konzilsvorlage ,Uber die Kirche in der heutigen
Welt® handeln. Wie mit der Vorbetonung der Gnade die Uberhandnahme des juri-
dischen Geistes in der Kirche und ihren Institutionen iiberwunden werden soll, so
mit der Betonung ihres Dienstwillens der Geist des Triumphalismus.

4. Als vierten geistlichen Imperativ des Konzils kann man endlich den missiona-
rischen Geist nennen. Wie stark er auf dem Konzil zum Ausdruck kommt, zeigen
schon die drei Schemata iiber die Kirche in der heutigen Welt, iiber die Missionen
und iiber das Laienapostolat. Aber auch in den anderen Schemata spielt die Weckung
des ,spiritus missionalis‘, des missionarischen Geistes eine bedeutende Rolle. Die
Seelsorgspriester sollen diesen Geist in den Gliubigen wecken und sich fiir alle Men-
chen in ihrer Pfarrei verantwortlich wissen (Priesterschema n. 5); die Orden sollen .



468 Einiibung und Weisung

diesen Geist erhalten und den heutigen Notwendigkeiten besser anpassen (Schema
.De Religiosis®, bisherige Fassung n. 16); und auch die Laien sollen bedenken, daff
sie alle aufgrund von Taufe und Firmung an der missionarischen Aufgabe der Kirche
teilhaben (Kirchenkonstitution n. 33). Am eindrucksvollsten wurde der auf dem
Konzil lebendig gewordene missionarische Wille der Kirche sichtbar, als wihrend
der dritten Sitzungsperiode tiber das Missionsschema diskutiert wurde. Hier wurde
es auch dem letzten klar, dafl die Missionsarbeit der Kirche in eine neue und ent-
scheidende Phase getreten ist. Auf dem Hintergrund der heutigen Weltsituation, in
den alten christlichen Landern ebenso wie in den Landern nichtchristlicher Kulturen,
vor allem den Entwidklungsldndern, tritt das mit der christlichen Berufung gegebene
unlésliche Verhiltnis von Sendung und Zeugenschaft wieder unabweislich ins Be-
wuftsein. Jeder Christ ist gehalten, ,Jesus in seinem Herzen zu heiligen (vgl. 1 Pt
3,15) und durch den Geist der Weissagung Zeugnis von Jesus abzulegen (vgl.
GehOfib 19, 10)“ (Priesterschema n. 1).

Der durch das Konzil ausgelste und auf ihm selbst in Erscheinung getretene
geistliche Aufbruch der Kirche ist echt, aber erst ein Anfang. Welche Auswirkungen
die in den Konzilsdokumenten sich niedergeschlagene geistliche Erneuerung haben
wird, wird nicht allein in Rom, sondern in der ganzen Kirche entschieden. Bisweilen
hat man den Eindruck, dafl die Erneuerung nur langsam und zih voranschreiten
wird. Man mufl nur die allmorgendliche Mefifeier in der Konzilsaula miterlebt
haben, um zu wissen, dafl die Liturgiekonstitution noch einen langen Weg zuriick-
legen mufl, ehe sie lebendig angeeignet ist. Das ist nur eine Beobachtung. Man
kénnte ihr noch viele andere hinzufiigen. Anderseits ist es gewiff, daf} die geistige
und geistliche Bewegung, die durch das Konzil in Gang gekommen ist, nicht bei den
Grenzen der Kirche halt machen, sondern iiber sie hinausbranden und die ganze
christliche Welt, ja die Welt iiberhaupt erfassen wird. Das ist ein trostliches Zeichen
der Verheiflung, dessen wir heute mehr denn je bediirfen. Friedrich Wulf S]

EINUBUNG UND WETISUNG

s, Fiir uns Menschen und um unseres Heiles willen ¢

Theologische Meditation iiber das Geheimnis der Menschwerdung

»Er war der Helfer des besiegten Menschen geworden, ganz ihm dhnlich;
denn Er, der erstgeborene Logos, besuchte den erstgebildeten Adam in der
Jungfrau; der Prneumatische suchte den Erdhaflen im Mutterschofle auf; der
ewig Lebende den durch Ungehorsam Gestorbenen; der Himmlische rief den
Irdischen nach oben; der Edelgeborene wollte durch seinen eigenen Gehorsam
den Sklaven als frei erweisen. Er wandelte den Menschen, der in Erde auf-
gelist und Nahrung der Schlange geworden war, zu Stahl und erwies ihn, als
er (der Mensch) am Kreuz hing, als Herrn iiber den, der ihn besiegt hat. Und
deshalb wird der durch das Holz besiegte Adam jetzt durch das Holz als Tra-
ger des Sieges erfunden®l.





