
AUS    DEM    LEBEN    DER    KIRCHE 

Der geistliche Aufbruch der Kirche auf dem Konzil 

Das Anliegen des Zweiten Vatikanischen Konzils ist bekannt; es ist ein pastorales. 
Die Kirche in der Gemeinschaft ihrer Bischöfe unter ihrem Haupt, dem Papst, fragt 
sich: Was will Gott von mir, hier und heute? Worin muß ich mich erneuern? Wel- 
ches sind die Zeichen der Zeit, durch die Gott zu mir spricht? Ein solches Fragen 
umfaßt eigentlich alles, was Leben und Aufgabe der Kirche betrifft: ein vertieftes 
Selbstverständnis, ein neues Hinhören auf die von Christus gebrachte Heilsbotschaft 
im Hinblick auf deren Verkündigung an die Menschen unserer Zeit, eine innere 
Reinigung und Erneuerung, eine Überprüfung aller kirchlichen Institutionen, das 
Bemühen um die Einheit der Christenheit, den Dialog mit der Welt, die Zusammen- 
arbeit mit allen, die guten Willens sind. Die Stoffülle ist trotz der inzwischen 
erfolgten drastischen Kürzung und Konzentrierung des Programms immer noch eine 
Last, unter der das Konzil seufzt und mit der es nur mühsam fertig wird. Die 
dritte Session hat es wieder schmerzlich gezeigt. Sie litt, vor allem gegen Ende, unter 
Zeitdruck. 

Man hat schon oft versucht • und wird es auch nach der eben beendeten Sitzungs- 
periode wieder tun •, die Vielfalt der Konzilsarbeit auf einen Nenner zu bringen, 
das für alle beeindruckende Geschehen, das oft bis zur Zerreißprobe gehende Rin- 
gen um die Lösung so mannigfacher Probleme aus einer tieferen Sicht zu deuten. 
Auch wir wollen es im folgenden versuchen. Wir tun es aus der Sicht des Glaubens. 
Im Grunde ist, so scheint uns, das eingetreten, was Papst Johannes vorschwebte, als 
er das Konzil einberief, ein geistlicher Aufbruch der Kirche, wie ihn niemand voraus- 
ahnen konnte. Papst Johannes sprach immer von einem neuen Pfingsten, das über 
die Kirche kommen möge. Erst aus diesem geistlichen Aufbruch, aus der unmittel- 
baren, offenen, unbedingten Konfrontierung mit Gott, mit dem Wort Gottes, mit 
Christus, dem Herrn und Erlöser, ist letztlich die für viele verblüffende Freiheit zu 
verstehen, mit der die Kirche in ihren obersten Hirten sich selbst, ihrer Vergangen- 
heit und ihrer gegenwärtigen Situation gegenübersteht, mit der sie sich ins Gericht 
stellt, sich von Fesseln befreit, Wagnisse eingeht und neuen Ufern zustrebt. Worin 
zeigt sich der geistliche Aufbruch der Kirche, den der Verlauf des Konzils schon jetzt 
sichtbar macht? Einmal an dem radikalen Ernst, mit dem die Quellen eines Lebens 
aus dem Geist, dem Geist Gottes und seiner Gnade, wieder freier gelegt und tiefer 
erschlossen werden, zum anderen im Aufweis jener Elemente des geistlichen Lebens, 
die dem gegenwärtigen Anruf Gottes am meisten entsprechen. 

I 

Die Neuerschließung der Quellen des Lebens aus dem Geist 

1. An erster Stelle muß hier Christus genannt werden. Er steht in der Mitte alles 
Bemühens um die Erneuerung der Kirche. Er ist der Bringer und Vollbringer der 
Frohen Botschaft, Anfang, Mitte und Vollendung unseres Heils. Unvergeßlich sind 
in dieser Hinsicht die Worte von Papst Paul bei der Eröffnung der zweiten Sitzungs- 



Aus dem Leben der Kirche 461 

periode des Konzils: •Möge dieses ökumenische Konzil jenes eine und vielfältige, 
feste und mitreißende, geheimnisvolle und offenkundige, enge und beglückende 
Band, durch das wir mit Christus vereinigt werden, ganz und gar erkennen. Durch 
dieses Band wird die lebendige und heilige Kirche • das sind wir • mit Christus 
verbunden, von dem wir ausgehen, durch den wir leben und zu dem wir hinstreben. 
Durch kein anderes Licht soll diese unsere gegenwärtige Versammlung erleuchtet 
werden als durch Christus, der das Licht der Welt ist. Keine andere Wahrheit soll 
unser Geist suchen als die Worte des Herrn, der unser einziger Lehrer ist. Um nichts 
anderes wollen wir uns mühen, als daß wir mit aller Treue seine Gebote befolgen. 
Kein anderes Vertrauen soll uns stützen als jenes, das unsere armselige Schwachheit 
stärkt, da es auf Seinen Worten aufruht: ,Ich bin bei Euch alle Tage bis zum Ende 
der Welt' (Mt 28, 20). Möchte es doch uns vergönnt sein, Jesus Christus, unseren 
Herrn, mit einer Stimme zu preisen, die Seiner würdig ist. Wir machen uns darum 
die Worte der Heiligen Liturgie zu eigen: ,Dich allein, Christus, kennen wir, dich 
suchen wir mit reinem und lauterem Herzen, weinend und jubelnd, hab acht auf 
unser Flehen' (Hymnus der Laudes am Mittwoch)." Auf die Fragen des Konzils, 
sagte damals der Papst, •gibt es nur eine Antwort, die wir in dieser feierlichen 
Stunde und dieser Versammlung uns selbst und der ganzen Welt verkünden zu müs- 
sen glauben, nämlich Christus. Christus ist unser Ausgangspunkt, Christus unser 
Führer und unser Weg, Christus unsere Hoffnung und unser Ziel." •Ehrwürdige 
Brüder, wenn wir diese äußerst bedeutsame Lehre aufmerksam bedenken, daß näm- 
lich Christus unser Gründer und unser zwar unsichtbares, aber wirkliches Haupt ist 
und daß wir von ihm alles empfangen, so daß wir ,der ganze Christus' werden, von 
dem der hl. Augustinus spricht und von dem die ganze Lehre der Kirche durchdrun- 
gen ist, dann werden wir zweifelsohne die Hauptziele dieses Konzils klarer sehen." 

Man kann schon jetzt sagen, daß der Papst mit diesem feierlichen und geradezu 
beschwörenden Christusbekenntnis nur das aussprach, was alle beseelte und was die 
Arbeiten des Konzils bis heute bestimmt hat. Das zeigt schon ein Blick in die bisher 
verkündeten wie auch in die noch vorbereiteten Konzilstexte. Kein Name wird in 
ihnen so häufig genannt wie der Christi. •Da Christus das Licht der Welt ist", so 
beginnt das bedeutendste Dokument des Zweiten Vatikanums, die dogmatische Kon- 
stitution ,Über die Kirche', •so wünscht diese Heilige Synode sehnlichst, alle Men- 
schen mit Seinem Glanz, der auf dem Angesicht der Kirche erstrahlt, zu erleuchten, 
indem sie aller Kreatur die Frohbotschaft verkündet" (Mk 16, 15). Und in der Kon- 
stitution •Über die Heilige Liturgie" wird gleich zu Anfang (n. 2) betont, daß diese 
•in höchstem Maße" dazu beitrage, •daß das Leben der Gläubigen Ausdruck und 
Offenbarung des Mysteriums Christi" werde. Alle Würdenamen Christi werden in 
den Vorlagen genannt: Gottessohn, der vom Vater Gesandte, der Heilige, Hoher- 
priester, Erlöser, Retter, Hirt, Weg, Wahrheit und Leben, Herr und Herrscher, 
Anfang und Ende und noch viele andere. Oft werden in gedrängter Form gleich 
einem Kompendium des Glaubens die Hauptdaten und Mysterien der Heilsgeschichte 
wiedergegeben, in deren Mitte immer wieder Christus steht, der unser Heil gewirkt 
hat und es selbst ist, so etwa gleich im ersten Kapitel der Liturgiekonstitution wie 
auch des Kirchenschemas, ja, man kann sagen, in irgendeiner Weise in den meisten 
Konzilsvorlagen. Auf Ihn, Christus, werden darum die Gläubigen verwiesen; von 
Ihm geht alle Heiligung aus • christliche Heiligkeit ist in ihrem Grund nichts 
anderes als Teilhabe an der Heiligkeit Christi •, ihm muß man nachfolgen, ins- 
besondere dem armen und kreuztragenden Herrn (die dazu mahnenden Stellen sind 
kaum zu zählen), auf ihn muß man schauen, seine Gesinnungen nachahmen. Alle 



462 Aus dem Leben der Kirche 

Christen sind in dieser oder jener Form zu den •evangelischen Räten" berufen, zur 
Vollkommenheit der Bergpredigt, die ein Spiegelbild des Lebens Jesu ist. Er ist 
der einzige Mittler, von dessen Mittlerschaft das mittlerische Wirken der Gottes- 
mutter, der Heiligen, der kirchlichen Amtsträger scharf und betont abgehoben wird. 
Vergleicht man einmal die Konzilsdokumente des Zweiten Vatikanums mit denen 
des Ersten oder auch denen von Trient, so ist der Unterschied in der Häufigkeit des 
Hervorhebens der einzigartigen und entscheidenden Stellung Christi im Heilswerk 
nicht zu verkennen. Das Zweite Vatikanische Konzil hat als pastorales Konzil einen 
gewollt christozentrischen Charakter. 

2. In engem Zusammenhang damit spielt die Heilige Schrift als Quelle des Lebens 
aus dem Glauben und aus dem Geist auf diesem Konzil eine eminente Rolle. Chri- 
stus ist ja nicht nur das ewige Wort Gottes; in ihm hat auch das Heilswort Gottes 
an die Menschen seinen Höhepunkt gefunden (vgl. Hebr 1, 2), von ihm ist es 
getragen und erfüllt, ihn setzt es gegenwärtig. Hier zeigt sich, daß die Bibel- 
bewegung der letzten Jahrzehnte, die insbesondere durch das Rundschreiben Pius' 
XII. •Divino afflante Spiritu" einen neuen Auftrieb erhalten hatte, reiche Frucht 
getragen hat. (Im Dekret über den Ökumenismus [n. 6] wird die Bibelbewegung 
ausdrücklich genannt.) Wohl sind auch die Texte früherer Konzilien von Schrift- 
worten durchzogen, aber auf keinem Konzil ist die Heilige Schrift so ausdrücklich als 
kostbarer und unausschöpflicher Schatz der Kirche und als Quelle des geistlichen 
Lebens herausgestellt worden wie auf diesem Konzil. •Die Kirche", heißt es in der 
vorbereiteten Letztfassung der dogmatischen Konstitution •Über die Offenbarung", 
•hat die Heiligen Schriften immer wie den Herrenleib selbst verehrt, da sie ohne 
Unterlaß vom Tisch des Wortes Gottes wie des Leibes Christi das Lebensbrot nimmt 
und an die Gläubigen austeilt. Sie hat sie zusammen mit der Überlieferung stets als 
oberste Glaubensregel angesehen... Alle kirchliche Verkündigung wie auch die 
christliche Religion selbst muß von der Heiligen Schrift genährt werden. In den heili- 
gen Büchern begegnet nämlich der himmlische Vater immerfort seinen Kindern und 
spricht mit ihnen. Dem Wort Gottes aber wohnt eine solche Macht und Kraft ein, daß 
es in Wahrheit die Kirche trägt und ihr Leben in ursprünglicher Frische erhält,' daß 
es für die Kinder der Kirche eine Glaubenskraft, eine Speise der Seele und eine 
Quelle des geistlichen Lebens ist"'(n. 21). Immer wieder werden darum das Studium 
und die Meditation der Heiligen Schrift empfohlen; alle sollen sie kennen und lesen; 
man soll darum gute Übersetzungen herausbringen und verbreiten (man vergleiche 
damit die Zurückhaltung, mit der das Konzil von Trient darüber gehandelt hat 
D 783 ff.), und die Exegeten werden ermuntert, in ihrer schwierigen und so wich- 
tigen Arbeit fortzufahren und keine Mühe zu scheuen, um den Sinn des Gotteswortes 
immer tiefer zu ergründen. Die Heilige Schrift müsse die Seele des ganzen Theologie- 
studiums der angehenden Priester sein, heißt es in den vorbereiteten Leitsätzen für 
die Priesterausbildung, und es werden dazu konkrete Anweisungen für den Studien- 
gang gegeben. Gehört doch die Verkündigung des Gotteswortes zur ersten Aufgabe 
des Priesters, wie in den Konzilsaussagen über die Bischöfe und Priester oft und oft 
betont wird. Schon in der Liturgiekonstitution ist davon die Rede; die Schriftlesung 
soll reicher ausgestaltet und auf die Schrifthomilie größeres Gewicht gelegt werden 
(nn. 24; 35, 1•2; 51). Den Ordensleuten hinwiederum wird gesagt, daß das Evan- 
gelium ihre oberste Regel sei, und auch sie werden an mehreren Stellen der Konzils- 
texte aufgefordert, der Schriftlesung und -meditation ihre ganze Aufmerksamkeit zu 
schenken. •Die Unkenntnis der Heiligen Schrift", heißt es einmal (De Revelatione 
n. 25), •ist eine Unkenntnis Christi", und christliches Leben wird einfachhin ein 



Aus dem Leben der Kirche 463 

•Leben nach dem Evangelium" genannt, zu dem darum alle Christen verpflichtet 
sind. Die große Bedeutung, die das Konzil der Heiligen Schrift für die Erneuerung 
und nicht zuletzt auch für die ökumenische Bewegung zuschreibt, kommt noch einmal 
im Epilog des Offenbarungsschemas zum Ausdruck, in dem es heißt: •In der Lesung 
und im Studium der Heiligen Bücher ,soll das Wort Gottes seinen Lauf nehmen und 
Ehre gewinnen' (2 Thess 3, 1) und der Schatz der Offenbarung, der der Kirche 
anvertraut ist, mehr und mehr das Herz des Menschen erfüllen. Wie das Leben der 
Kirche aus dem beharrlichen Vollzug des eucharistischen Geheimnisses Wachstum 
empfängt, so darf man auch aus der erhöhten Verehrung des Wortes Gottes, das 
,in Ewigkeit bleibt' (Is 40, 8; vgl. 1 Pt 1, 23•25), einen neuen Impuls für das geist- 
liche Leben erhoffen" (n. 26). 

3. Damit ist auch schon die dritte Quelle geistlicher Erneuerung genannt worden, 
die auf dem Zweiten Vatikanischen Konzil wie kaum je zuvor herausgestellt worden 
ist, die Eucharistie)eier. Ihr wird vor allem in der Liturgiekonstitution ein breiter 
Raum gegeben. Sie ist das Herzstück der Kirche, •der Gipfel, dem das Tun der Kirche 
zustrebt, und zugleich die Quelle, aus der all ihre Kraft strömt. Denn die apostolische 
Arbeit ist darauf hingeordnet, daß alle, durch Glauben und Taufe Kinder Gottes 
geworden, sich versammeln, inmitten der Kirche Gott loben, am Opfer teilnehmen 
und das Herrenmahl genießen" (Konst. •Über die Heilige Liturgie", n. 10). In ihr 
wird nicht nur der Herr selbst, sondern sein Heilstun gegenwärtig, wird also der 
Mensch, der gläubig zur Feier hinzutritt, hier und jetzt unmittelbar betroffen, 
begegnet er dem Herrn, wird aber auch Kirche sichtbar und greifbar, die sich •Chri- 
stus in diesem großen Werk, in dem Gott vollkommen verherrlicht und die Mensch- 
heit geheiligt wird" (ebda. n. 7), als •seine geliebte Braut zugesellt, vollzieht sie ihr 
Leben und wächst sie auf ihre Vollendung zu. Die verschiedenen Motive der eucha- 
ristischen Feier, die in der Liturgiekonstitution angeklungen sind, werden in den 
anderen Konzilsvorlagen wieder aufgenommen. In Ihnen wird sowohl die Bedeu- 
tung der Eucharistiefeier für das christliche Leben des einzelnen wie auch für die 
Gemeindebildung und für die Gesamtkirche herausgestellt. In der Kirchenkonsti- 
tution wird sie •Quelle und Höhepunkt des ganzen christlichen Lebens" genannt 
(n. 11); in ihr ist •das ganze geistliche Gut der Kirche enthalten" (Vorlage über den 
Dienst und das Leben des Priesters, n. 4); sie ist •Mitte und Wurzel" des priester- 
lichen Lebens (ebda. n. 14). Die orientalischen Kirchen werden gelobt (Dekret über 
den Ökumenismus, n. 15), weil sie mit so großer Liebe •die eucharistische Feier als 
Quelle des Lebens der Kirche und als Unterpfand der künftigen Glorie" vollziehen, 
•wodurch die Gläubigen in Vereinigung mit dem Bischof durch den Sohn, das fleisch- 
gewordene, gekreuzigte und verherrlichte WORT in der Ausgießung des Heiligen 
Geistes Zutritt zum Vater haben und so zur Gemeinschaft mit der Heiligsten Drei- 
faltigkeit gelangen, .teilnehmen an der göttlichen Natur' (2 Pt 1, 4)". Hier wird schon 
auf den Zusammenhang zwischen Eucharistie und Kirche hingewiesen. Die Eucha- 
ristie ist •das wunderbare Sakrament, durch das die Einheit der Kirche bezeichnet 
und verwirklicht wird" (ebda., n. 2). Ihre würdige und lebendige Feier ist daher die 
notwendige Voraussetzung für die Bildung einer Gemeinde; diese hat in der 
Eucharistie •ihre Wurzel und ihren Angelpunkt" (Vorlage über den Dienst und 
das Leben des Priesters, n. 5); •die in der heiligen Versammlung Gestärkten ver- 
wirklichen in konkreter Weise die Einheit der Kirche" (Kirchenkonstitution, n. 11). 
•In jeder Altargemeinschaft... wird das Symbol der Liebe und .Einheit des 
mystischen Leibes, ohne die es kein Heil gibt' (Thomas von Aquin), dargestellt. In 
diesen Gemeinschaften, auch wenn sie klein und arm sind und sich in der Zerstreuung 



464 Aus dem Leben der Kit die 

befinden, ist Christus gegenwärtig, durch dessen Kraft die eine, heilige, katholische 
und apostolische Kirche zur brüderlichen Einheit wird (Augustinus). Denn ,die Teil- 
nahme am Leib und Blut Christi bewirkt nichts anderes, als daß wir in das über- 
gehen, was wir genießen' (Leo d. Gr.)" (ebda., n. 26). Es geht also auf dem Konzil 
um ein zweifaches Geheimnis der Eucharistie: sie wird als Mitte und Zusammen- 
fassung der christlichen Religion und damit auch des geistlichen Lebens dargestellt 
und zugleich als wirkmächtiges Zeichen der Kirche, ihrer Sichtbarkeit und ihres 
Wachstums, gesehen. 

4. Alles, was wir bisher über den geistlichen Aufbruch auf dem Konzil gesagt 
haben, erfährt seine Zusammenfassung in dem Bemühen um ein vertieftes Selbst- 
verständnis der Kirche. Mit Recht haben wir darum die Kirchenkonstitution das 
bedeutendste Dokument des Konzils genannt. An ihr sind die anderen Vorlagen 
orientiert, in ihr haben sie ihre theologische Mitte. Es geht hier bei aller Betonung 
der hierarchischen Struktur der Kirche letztlich um eine geistliche Sicht ihres gott- 
menschlichen Geheimnisses. Sie ist •in Christus gleichsam Sakrament oder Zeichen 
und (zugleich) Werkzeug der innigsten Vereinigung mit Gott sowie der Einheit des 
ganzen Menschengeschlechtes" (Kirchenkonstitution, n. 1). Als Geheimnis ist sie 
rational nie adäquat aussagbar, sondern nur in immer wieder neuen Bildern zu 
beschreiben, •die aber dem Glaubenden eine Erkenntnis ihrer innersten Natur 
ermöglichen), wie es die Schrift tut, die von der Herde unter dem einen Hirten 
spricht (Jo 10, 1•10), vom Ackerfeld und vom Bau Gottes (1 Kor 3,9), von der 
Familie, dem Haus und der Wohnung Gottes im Geist (Eph 2, 19.22), vom Zelt 
Gottes unter den Menschen (GehOffb 21, 3), vom Tempel (1 Pt 2, 5), der heiligen 
Stadt (GehOffb 21) und vor allem vom Leib Christi (Rom, 1 Kor, Eph, Kol). Das 
Bild des Leibes ist das inhaltsreichste; es wird darum im Kirchenschema auch am 
meisten ausgedeutet: Es versinnbildet die gegliederte Einheit der Kirche unter ihrem 
Haupt, Christus, verdeutlicht das Grundgesetz der Solidarität ihrer Glieder und 
weist auf die beiden Elemente der Kirche, das sichtbar-hierarchische und das unsicht- 
bar-gnadenhafte hin, die unlösbar miteinander verbunden sind. Um aber den per- 
sonalen und damit zugleich den geschichtlichen Aspekt der Kirche noch stärker ins 
Licht zu rücken • hier geht die Kirchenkonstitution bewußt über das Bild vom Leib 
Christi und damit auch über das Rundschreiben Pius' XII. •Mystici Corporis" (1943) 
hinaus •, wird ihr Geheimnis noch einmal unter einem Grundbegriff der ganzen 
Heilsgeschichte, dem des •Volkes Gottes", beschrieben und entfaltet. Er läßt uns 
leichter das persönliche Verhältnis Gottes zu den Menschen, Gottes Gnade, seine 
Liebe, seine Barmherzigkeit und seine Langmut, erfassen, wie er sie in seine Ge- 
meinschaft berufen hat, sie als seine Kinder erachtet und mit seiner Herrlichkeit 
beschenkt. Er spielt auf den Dialog Gottes mit den Menschen an und fordert darum 
die Antwort des angerufenen Menschen heraus: den Glaubensgehorsam, das hoffende 
Vertrauen auf das Verheißungswort und die liebende Hingabe. Er läßt auch die 
Gemeinschaft der in Christus Begnadeten untereinander tiefer verstehen. Es ist eine 
durch Christus vermittelte, gestufte Gemeinschaft, in dem Maße, als einer dem einen, 
geschichtlich sichtbaren, institutionell verfaßten Gottesvolk, dessen Führer Christus 
der Herr ist, angehört. Darum kann die Konstitution davon sprechen, daß die Kirche 
sich auch mit den nicht-katholischen Kirchen und kirchlichen Gemeinschaften auf- 
grund ihrer Zugehörigkeit zu Christus durch Glaube und Sakrament in verschie- 
denem Grade verbunden weiß (n. 15). Der Grad dieser Verbundenheit wird im 
Dekret über den Ökumenismus genauer beschrieben (Kp I, n. 3; Kp. III). Kirche als 
Volk Gottes ist dann weiter auch Kirche unterwegs auf der Pilgerschaft, noch von 



Aus dem Leben der Kirche 465 

der Dunkelheit und Mühsal des diesseitigen Lebens umfangen, seufzend mit der 
ganzen Kreatur (Rom 8, 22), in sehnsüchtiger Erwartung der Offenbarung der künf- 
tigen Herrlichkeit, des Offenbarwerdens der gnadenhaften Kindschaft (ebda. nn. 
18. 19). Hier ist nun auch der Ansatzpunkt, um auf die menschliche Seite der Kirche 
hinzuweisen, die sich nicht in ihrer sichtbaren Struktur erschöpft. Die Glieder 
der Kirche, bis in ihre obersten Ränge hinein, sind schwach, versagen oftmals, 
sind Sünder, geben Anlaß zum Ärgernis. Noch auf keinem Konzil ist so oft von 
der Schuld und der Unvollkommenheit der Kirche gesprochen worden wie auf 
diesem, sowohl in den öffentlichen Reden wie in den Dekreten (z. B. im Dekret 
über den Ökumenismus n. 3; n. 5; n. 7). Es ist darum kein leeres Wort, wenn von der 
inneren Erneuerung als einer ständigen Pflicht der Kirche, von der immerfort not- 
wendigen reformatio gesprochen wird (z. B. Kirchenschema n. 48). In dieser mensch- 
lichen Seite der Kirche ist es dann auch begründet, daß sich die Kirche nicht nur als 
die Gebende weiß • dies ist sie im Hinblick auf das ewige Heil der Menschen, auf 
die Ausspendung der Geheimnisse der Erlösung •, sondern auch als die Fragende, 
die Lernende. (Davon wird vor allem im Schema •Über die Kirche in der gegen- 
wärtigen Welt" die Rede sein.) Sie hat sich dadurch wieder selbst dialogfähig 
gemacht für die Welt; sie ist gewillt, zu lernen, die •Zeichen der Zeit" zu erkennen 
• um ihres Auftrages an die Welt willen • und mit allen, die guten Willens sind, 
zusammenzuarbeiten. Damit ist sie, so wie sie sich jetzt versteht, in umfassenderer 
Weise als bisher zur Quelle eines Lebens aus dem Glauben und aus dem Geist 
geworden, sucht sie wieder alles zu umfassen, wie ihr Herr, der mit seiner mensch- 
lichen Natur zugleich die ganze Menschheit, die ganze Welt annahm. 

II 

Kennzeichen des geistlichen Lebens unter dem Anruf Gottes heute 

Alle sind durch das Konzil gerufen, aus den neu erschlossenen Quellen des geist- 
lichen Lebens zu schöpfen, um nach der Mahnung des Apostels zu leben, •wie es 
Heiligen geziemt" (Eph 5, 3), anzuziehen •als Gottes Auserwählte, Heilige und Ge- 
liebte herzliches Erbarmen, Güte, Demut, Sanftmut, Geduld" (Kol 3, 12). Das Evan- 
gelium, das uns zur Heiligkeit ruft, ist als Wort Gottes unveränderlich; die Gebote, 
Ideale und Räte, die es enthält, die Vorbilder, die es aufstellt, bleiben zu allen Zei- 
ten die gleichen. Anderseits erfährt aber auch jede Zeit ihren eigenen Anruf, und 
Gott ruft jeden wieder mit anderer Stimme. Je nach der Situation und den Notwen- 
digkeiten einer Epoche, nach den Anlagen, Aufgaben und Anliegen einer Generation 
muß bald dieses, bald jenes Moment christlichen Lebens stärker herausgestellt wer- 
den. Das ist auch auf diesem Konzil geschehen. Zählen wir einige der Imperative 
auf, die von diesem Konzil für das geistliche Leben der Christen ausgehen: 

1. Als erstes ruft das Konzil mit allem Nachdruck den Vorrang der Gnade für den 
Christen wieder in Erinnerung. Damit wird nur ein Schlußstrich unter eine Entwick- 
lung gezogen, die schon mit der eucharistischen und liturgischen Bewegung begann 
und in der heilstheologisch orientierten Theologie unserer Tage ihren Höhepunkt 
gefunden hat. Nicht nur die Berufung zum Glauben und die Eingliederung in das 
Gottesvolk, die Anteilnahme am Leben Gottes und die •Annahme an Kindes Statt" 
(Gal 4, 5) sind Gnade, sondern auch die von den Menschen geforderte Mitarbeit mit 
der Gnade, die .guten Werke' sind noch einmal von der Gnade umfangen und getra- 
gen. Sehr schön kommt das im 5. Kapitel der Kirchenkonstitution über die allgemeine 
Berufung zur Heiligkeit zum Ausdruck, wo es heißt: •Jesus der Herr, der Lehrer und 
das Vorbild jeglicher Vollkommenheit, hat seinen Jüngern insgesamt und jedem 



466 Aus dem Leben der Kirche 

einzelnen im besonderen die Heiligkeit des Lebens, dessen Urheber und Vollender 
Er selbst ist, mit den Worten verkündet: ,Seid also vollkommen, wie euer himm- 
lischer Vater vollkommen ist' (Mt 5, 48). Auf alle hat er den Heiligen Geist herab- 
gesandt, damit er sie innerlich bewege, Gott aus ganzem Herzen, aus ganzer Seele, 
mit allem Denken und aller Kraft zu lieben (vgl. Mk 12, 30) und sich gegenseitig zu 
lieben, wie Christus sie geliebt hat (vgl. Jo 13, 34; 15, 12)" (n. 40). Diese Liebe, die 
Gott den Herzen der Gläubigen durch die Mitteilung des Heiligen Geistes einsenkt 
(vgl. Rom 5, 5), gilt es wachsen und fruchtbringen zu lassen. Wie das geschieht, wird 
im einzelnen gezeigt, wobei die Reihenfolge dessen, was dem Christen aufgetragen 
ist, wohl zu beachten ist: •Jeder Gläubige soll das Wort Gottes gern hören und 
Seinen Willen mit Hilfe Seiner Gnade im Werk erfülllen; er soll häufig die Sakra- 
mente, insbesondere das der Eucharistie, empfangen und an heiligen Handlungen 
teilnehmen; er soll sich im Gebet, in der Selbstverleugnung, im tätigen Bruderdienst 
und allen Tugenden ohne Unterlaß üben. Die Liebe nämlich, die das Band der Voll- 
kommenheit und die Erfüllung des Gesetzes ist (vgl. Kol 3, 14), leitet alle Mittel der 
Heiligung, beseelt sie und führt sie zum Ziel. Darum ist das Zeichen eines wahren 
Christus Jüngers die Liebe zu Gott und zum Nächsten" (n. 42). Immer wieder wird 
darauf hingewiesen, daß dem Christen im Hinblick auf sein Heil nichts ohne die 
Gnade möglich ist; •mit Unterstützung der Gnade", •unter dem Anhauch (Antrieb) 
des Heiligen Geistes" sind daher ständig wiederkehrende Ausdrücke in fast allen 
Konzilsdokumenten, und auch von der ganzen Kirche wird gesagt, sie dürfe nicht 
aufhören, •sich unter der Bewegung des Heiligen Geistes zu erneuern, bis sie durch 
das Kreuz zum Licht gelangt, das keinen Untergang kennt" (Kirchenkonstitution, 
n. 9). Alle sollen nach dem Maß der ihnen verliehenen Gnaden, •des Geschenkes 
Christi", wie Paulus sagt (Eph 4, 7), ihre Kräfte einsetzen, um dem Herrn auf seinen 
Spuren zu folgen, seinem Bilde gleichförmig zu werden, den Willen des Vaters in 
allem zu erfüllen, um sich auf diese Weise mit ganzem Herzen der Ehre Gottes und 
dem Dienst des Nächsten zu weihen (ebda., n. 40). •Jeder hat seine eigene Gnaden- 
gabe von Gott" (1 Kor 7, 7), der Priester wie der Laie, der Verheiratete und der um 
des Himmelreiches willen Ehelose (vgl. Mt 19, 12). Gott teilt seine Charismen in 
reichem Maße aus (die entsprechenden Stellen aus den Paulusbriefen: 1 Kor 
12, 4•11; Eph 4, 7 usw. werden oft zitiert); an erster Stelle wird das Charisma des 
Martyriums, des Zeugnisses schlechthin genannt, dann das der Jungfräulichkeit und 
der anderen evangelischen Räte (ebda., n. 42). •Den Gläubigen aller (kirchlichen) 
Stände teilt (der Heilige Geist) besondere Gnaden aus, durch die er sie geeignet und 
bereit macht, die verschiedenen Aufgaben und Ämter zu übernehmen, die für die 
Erneuerung und den weiteren Aufbau der Kirche von Nutzen sind... Diese Cha- 
rismen, die hohen wie auch die einfacheren und häufiger verliehenen... soll man 
unter Danksagung und mit Tröstung aufnehmen" (ebda., n. 12). Die Priester sollen 
auch die den Laien geschenkten Charismen hochschätzen und solche Laien in ihrem 
geistlichen Leben beraten können (Priesterschema nn. 5 und 9). Alle aber sollen 
wissen, wieviel die geistliche Erfahrung dazu beiträgt, immer tiefer in die Fülle der 
Offenbarung einzudringen (Konstitution über die Offenbarung n. 8). 

2. Als zweiter geistlicher Imperativ des Konzils muß die Brüderlichkeit genannt 
werden. Sie ist die unmittelbarste Frucht der gnadenhaft mitgeteilten göttlichen 
Liebe. Die Mahnung dazu zieht sich durch die ganze Geschichte des Konzils. Papst 
Johannes schlug den Ton an, wenn er sich im Hinblick auf die Juden das Wort des 
Ägyptischen Joseph zu eigen machte: •Ich bin Joseph, euer Bruder" (Gen 45,4), und 
Papst Paul nahm es auf, bis in die jüngste Zeit hinein, indem er z. B. den sechs auf 



Aus dem Leben der Kirche 467 

dem Eucharistischen Kongreß in Bombay geweihten Bischöfen aus verschiedenen 
Erdteilen zurief: •Eure Autorität leitet sich allein davon ab, daß ihr jedem Men- 
schen als eurem Freund begegnet, und wenn er euch antwortet, sollt ihr ihn Bruder 
und Sohn nennen." Das ist auch der Geist des Konzils. Die nichtkatholischen Christen 
werden •Brüder im Herrn" genannt (Dekret über den Ökumenismus n. 3), ja der 
Geist der Brüderlichkeit soll alle Menschen umfassen (im bisherigen Text des Sche- 
mas ,Über die Kirche in der Welt unserer Zeit' ist oft davon die Rede). Um so mehr 
muß dieser Geist der Solidarität (der übrigens die ganze Welt durchläuft) im Inne- 
ren der Kirche lebendig sein. Der tiefste Grund für die Kollegialität der Bischöfe 
unter ihrem Haupt, dem Papst, ist die von Christus gestiftete und in ihm gegründete 
Brüderlichkeit: •Einer ist euer Lehrer, ihr alle seid Brüder" (Mt 23, 8). Die Bischöfe 
sollen diesen Geist nach unten hin fortpflanzen und in den Priestern nicht nur ihre 
Mitarbeiter, sondern ihre •Söhne und Freunde sehen" (Kirchenkonstitution n. 28). 
Die Priester ihrerseits sollen sich brüderlich begegnen, sich menschlich und geistlich 
helfen, Gastfreundschaft üben, brüderliche Gemeinschaft bilden und auch in denen, 
die gefehlt haben, noch den Bruder sehen (Priesterschema n. 8); nicht zuletzt sollen 
sie sich trotz ihrer besonderen Stellung in der Kirche in der Begegnung mit den 
Laien wie Brüder unter Brüdern wissen (ebda., n. 9). Denn •das von Gott erwählte 
Volk ist nur eines: ,ein Gott, ein Glaube, eine Taufe' (Eph 4,5); aufgrund der 
Wiedergeburt in Christus kommt allen die gleiche Würde zu, die gleiche Kind- 
schaftsgnade, die gleiche Berufung zur Vollkommenheit; es ist nur ein Heil, nur eine 
Hoffnung und eine unteilbare Liebe. In Christus und in der Kirche gibt es keine 
Ungleichheit, weder im Hinblick auf Rasse und Nation, noch auf Stand und Ge- 
schlecht. . . ,Ihr alle seid nur einer in Christus Jesus' (Gal 3, 28; vgl. Kol 3, 11)" 
(Kirchenkonstitution, n. 32). 

3. Als dritten geistlichen Imperativ des Konzils möchten wir den Dienstwillen 
nennen. Das Wort des Herrn, er sei nicht gekommen, um bedient zu werden, sondern 
um zu dienen und sein Leben hinzugeben als Lösepreis für viele (Mt 20, 28), ist fast 
zum Modewort geworden und kehrt ungezählte Male in den Konzilstexten wieder. 
Das kirchliche Amt wird entsprechend seinem neutestamentlichen Verständnis wieder 
in erster Linie als eine diakonia, als ein Dienst angesehen, und das Wort vom Wie- 
ner der Diener Gottes' für den Papst hat unter Papst Johannes und Papst Paul wie- 
der an Zeugniskraft gewonnen. Alle Stände werden an ihren jeweils besonderen 
Dienst für die Kirche und für die ganze Menschheit erinnert, die Priester ebenso wie 
die Ordensleute und die Laien; ja das Christsein überhaupt besagt als vornehmste 
Pflicht, um des Herrn willen aller Menschen Diener zu sein, und auch die Kirche als 
ganze fühlt sich mehr denn je zum Dienst an den Menschen und an der ganzen Welt 
berufen; sie weiß sich für die Welt und deren Probleme vor Gott verantwortlich; 
darüber wird in breiter Form die Konzilsvorlage ,Über die Kirche in der heutigen 
Welt' handeln. Wie mit der Vorbetonung der Gnade die Überhandnähme des juri- 
dischen Geistes in der Kirche und ihren Institutionen überwunden werden soll, so 
mit der Betonung ihres Dienstwillens der Geist des Triumphalismus. 

4. Als vierten geistlichen Imperativ des Konzils kann man endlich den missiona- 
rischen Geist nennen. Wie stark er auf dem Konzil zum Ausdruck kommt, zeigen 
schon die drei Schemata über die Kirche in der heutigen Welt, über die Missionen 
und über das Laienapostolat. Aber auch in den anderen Schemata spielt die Weckung 
des ,Spiritus missionalis', des missionarischen Geistes eine bedeutende Rolle. Die 
Seelsorgspriester sollen diesen Geist in den Gläubigen wecken und sich für alle Men- 
chen in ihrer Pfarrei verantwortlich wissen (Priesterschema n. 5); die Orden sollen 



468 Einübung und Weisung 

diesen Geist erhalten und den heutigen Notwendigkeiten besser anpassen (Schema 
,De Religiosis', bisherige Fassung n. 16); und auch die Laien sollen bedenken, daß 
sie alle aufgrund von Taufe und Firmung an der missionarischen Aufgabe der Kirche 
teilhaben (Kirchenkonstitution n. 33). Am eindrucksvollsten wurde der auf dem 
Konzil lebendig gewordene missionarische Wille der Kirche sichtbar, als während 
der dritten Sitzungsperiode über das Missionsschema diskutiert wurde. Hier wurde 
es auch dem letzten klar, daß die Missionsarbeit der Kirche in eine neue und ent- 
scheidende Phase getreten ist. Auf dem Hintergrund der heutigen Weltsituation, in 
den alten christlichen Ländern ebenso wie in den Ländern nichtchristlicher Kulturen, 
vor allem den Entwicklungsländern, tritt das mit der christlichen Berufung gegebene 
unlösliche Verhältnis von Sendung und Zeugenschaft wieder unabweislich ins Be- 
wußtsein. Jeder Christ ist gehalten, •Jesus in seinem Herzen zu heiligen (vgl. 1 Pt 
3, 15) und durch den Geist der Weissagung Zeugnis von Jesus abzulegen (vgl. 
GehOffb 19, 10)" (Priesterschema n. 1). 

Der durch das Konzil ausgelöste und auf ihm selbst in Erscheinung getretene 
geistliche Aufbruch der Kirche ist echt, aber erst ein Anfang. Welche Auswirkungen 
die in den Konzilsdokumenten sich niedergeschlagene geistliche Erneuerung haben 
wird, wird nicht allein in Rom, sondern in der ganzen Kirche entschieden. Bisweilen 
hat man den Eindruck, daß die Erneuerung nur langsam und zäh voranschreiten 
wird. Man muß nur die allmorgendliche Meßfeier in der Konzilsaula miterlebt 
haben, um zu wissen, daß die Liturgiekonstitution noch einen langen Weg zurück- 
legen muß, ehe sie lebendig angeeignet ist. Das ist nur eine Beobachtung. Man 
könnte ihr noch viele andere hinzufügen. Anderseits ist es gewiß, daß die geistige 
und geistliche Bewegung, die durch das Konzil in Gang gekommen ist, nicht bei den 
Grenzen der Kirche halt machen, sondern über sie hinausbranden und die ganze 
christliche Welt, ja die Welt überhaupt erfassen wird. Das ist ein tröstliches Zeichen 
der Verheißung, dessen wir heute mehr denn je bedürfen. Friedrich Wulf S] 

EINÜBUNG     UND     WEISUNG 

•Für uns Menschen und um unseres Heiles willen" 

Theologische Meditation über das Geheimnis der Menschwerdung 

•Er war der Helfer des besiegten Menschen geworden, ganz ihm ähnlich; 
denn Er, der erstgeborene Logos, besuchte den erstgebildeten Adam in der 
Jungfrau; der Pneumatische suchte den Erdhaflen im Mutterschoße auf; der 
ewig Lebende den durch Ungehorsam Gestorbenen; der Himmlische rief den 
Irdischen nach oben; der Edelgeborene wollte durch seinen eigenen Gehorsam 
den Sklaven als frei erweisen. Er wandelte den Menschen, der in Erde auf- 
gelöst und Nahrung der Schlange geworden war, zu Stahl und erwies ihn, als 
er (der Mensch) am Kreuz hing, als Herrn über den, der ihn besiegt hat. Und 
deshalb wird der durch das Holz besiegte Adam jetzt durch das Holz als Trä- 
ger des Sieges erfunden"1. 




