
LITERATUR    BERICHT 

Politische Wissenschaft und Ordenssatzungen 

Daß die politische Wissenschaft • ebenso wie die Soziologie • einen Beitrag zum 
besseren Verständnis der Ordensregeln und -Satzungen sowie des Funktionierens 
der verschiedenen Einrichtungen zur Regierung der Orden und Klöster geben könnte, 
sollte nur auf den ersten Blick sonderbar erscheinen. Bei näherem Zusehen dürfte 
der große Nutzen klar werden, der sich aus einer solchen Betrachtungsweise gewin- 
nen läßt. Sie könnte die bisher allzu ausschließlich juristisch gefärbten Methoden der 
Darstellungen der Ordenssatzungen sehr gut ergänzen. 

Einige Artikel, die in den letzten Jahren erschienen sind, z. B. in der Zeitschrift 
•Social Compass"1, zeigen deutlich, wie nützlich es sein könnte, Methoden und 
Erkenntnisse der modernen Soziologie und Wissenschaft der Politik sowohl zum 
besseren Verständnis der Orden als auch zur Diskussion der Wege zu verwenden, 
die zu einer rechten Anpassung an die moderne Zeit beschritten werden könnten. 

Einer der fruchtbarsten Autoren auf diesem Gebiete ist Leo Moulin, ein belgischer 
Soziologe und Politologe von Rang, der in den letzten zehn bis zwölf Jahren eine 
Reihe eingehender Untersuchungen zu diesem Thema in juristischen und soziolo- 
gischen Fachzeitschriften veröffentlicht hat2. Aus diesen Abhandlungen ist nun ein 
Buch entstanden, das einen größeren Leserkreis ansprechen will3. 

Eine Eigentümlichkeit an diesem Buche ist zunächst anzumerken. Sein Verfasser 
ist belgischer Sozialist und sagt von sich selbst: •Wenn es sich auch um eine Privat- 
angelegenheit handelt, so muß der Leser doch wissen, daß der Autor Agnostiker ist. 
Er hat keinerlei religiöse Erziehung erhalten, ganz im Gegenteil. Er hat keine 
anderen Kontakte mit dem christlichen Leben, und speziell dem katholischen Leben, 
als solche der Freundschaft in einer gemeinsamen Suche nach der Wahrheit. Er ist 
sich keinerlei metaphysischer Unruhe bewußt, und es liegt folglich absolut nicht in 
seiner Absicht, durch dieses Buch seine philosophischen Positionen darzustellen, und 
noch viel weniger, ein apologetisches Werk zu liefern" (11). Er erzählt, wie er zu 
diesem Gegenstand kam. Wie viele Entdeckungen, so sei auch diese eine Frucht des 
Zufalls gewesen. Mit einem gläubigen Freund habe er 1942 einige Tage in einer 
belgischen Benediktinerabtei bei Löwen verbracht. Als er in der Einsamkeit des 
Klosters zu einer Geschichte dieses Ordens griff, interessierte sich der politische 
Wissenschaftler in ihm plötzlich für die genauere Bestimmung des dem Abt schul- 
digen Gehorsams. Früher hatte er sich immer vorgestellt, daß der Ordensobere eine 
absolute, willkürliche, harte und unbegrenzte Herrschaft ausübe, so irgendetwas 
zwischen russischer Autokratie und Führerprinzip. Die bloße Lektüre der Regel des 
hl. Benedikt überzeugte ihn, daß es sich hier um etwas anderes handle, und von da 
an war sein Interesse für diese Welt geweckt (17 ff.). In der Folge studierte er dann 

1 Revue Internationale des Etudes Socio-religieuses, herausgegeben von der •Federation 
Internationale des Instituts de Recherches socio-religieuses et sociales" (FERES). 

2 Aufgeführt in den Fußnoten zum Artikel des Verfassers •Pour une Sociologie des Ordres 
Religieux", in: Social Compass, Bd. X (1963), S. 145 ff. 

3 Leo Moulin, Le Monde Vivant des Religieux, Dominicains, Jesuites, Benedictins ..., 
Calmann-Levy, Paris 1964, 312 S. 



472 Literaturbericht 

eine ganze Reihe anderer Ordensregeln und -konstitutionen, wobei er immer wieder 
überrascht war, wie leicht ihm die nötigen Unterlagen zur Verfügung gestellt wur- 
den. Besonders beeindruckt war er, daß er auf eine ganze Reihe von Veröffentlichun- 
gen stieß, in denen ohne falsche Scham auch sehr intime Dinge behandelt wurden. 
Eine Studie etwa darüber, wie der Einfluß von Geisteskrankheiten sich im Ordens- 
leben auswirke, könnte, so meint Moulin, in Bezug auf Richter, Beamte oder Uni- 
versitätsprofessoren niemals veröffentlicht werden (53 f.). 

Bestimmend für die Wahl des Gegenstandes seiner Forschungen war die Absicht 
des Autors, nach Möglichkeit die Gründe ausfindig zu machen, welche die Lang- 
lebigkeit, die ständige Anpassung und die immer neue Reformierung der ältesten 
•politischen Institutionen" Europas erklärt. Dabei wird die übernatürliche Kom- 
ponente nur methodisch ausgeklammert, nicht aber ausgeschlossen, wenn sich auch 
der Autor ausdrücklich gegen die ein wenig simplifizierende Tendenz wehrt, die alles 
im Leben der Orden durch das bloße übernatürliche Element erklärt. Er will viel- 
mehr zum Verständnis beitragen, durch welche konstitutionellen Mechanismen 
Orden entstehen, leben und sich im Laufe der Jahrhunderte ausbreiten konnten, 
ohne allerdings eine eigentliche Geschichte des Ordenslebens zu schreiben. 

Ein anderer Gegenstand des Interesses liegt für den Autor im Verfassungsrecht 
der Orden. Es sei, so meint er, eine einzigartige Gelegenheit, die Mechanismen 
politischer Institutionen zu studieren, da es sich um die einzigen geschichtlichen Er- 
fahrungen in vitro handle, welche die politische Wissenschaft kennt4. Es ist nun 
tatsächlich erstaunlich, wieviel sich aus solchen Untersuchungen für die Politische 
Wissenschaft herausholen läßt. Es werden vor allem drei Orden untersucht: die 
Dominikaner, die Jesuiten und die Benediktiner. 

Die Regel der Dominikaner ist für den Autor eine •Kathedrale des Verfassungs- 
rechts". Nach ihrer Darlegung im einzelnen kommt er zu dem Schluß: •Ich möchte 
hier nur auf ihren eingefleischt demokratischen Charakter hinweisen: Häufige 
Wahlen, eine umfassende Zusammensetzung der Wählerschaft, das Recht zur Ab- 
berufung auf der lokalen Ebene wie auf der Ebene der Provinz, die geheime Wahl 
der Prioren und Provinziäle sowie ihrer Hilfskräfte, ... die Existenz von Versamm- 
lungen und Kapiteln neben den Oberen mit tatsächlicher und weitgehender Gewalt, 
die starke Differenzierung der Generalkapitel durch ihre jeweils verschiedene Zu- 
sammensetzung, wobei die Wählerschaft stärker repräsentiert ist als das Funktio- 
närkorps, das zudem seinerseits selbst aus Wahlen hervorgeht, der Wille zu einer 
ständigen Erneuerung der Mandatsträger, der starke Akzent, welcher auf dem Wert 
von Abstimmungen mit absoluter Mehrheit liegt. Es handelt sich zweifellos um ein 
demokratisches Regime im stärksten und authentischsten Sinne des Wortes. Gewiß 
ist der demokratische Charakter durch die Sorge gemäßigt, daß die Funktionsinhaber 
nicht durch die Herrschaft der Zahl erdrückt werden, aber der demokratische Cha- 
rakter ist deutlich" (131 f.). 

Die Regierungsform der Jesuiten wird als •Präsidialsystem im Gleichgewicht" 
bezeichnet. Auch hier wird ausführlich der Regierungsmechanismus auf seinen ver- 
schiedenen Ebenen dargestellt, wobei natürlich die Machtfülle des Generalobern den 
Autor besonders beeindruckt. Er übersieht keineswegs, wie sehr diese von anderen 
Elementen der Verfassung konterbalanciert wird. •Er mag immerhin enorme Macht 

4 Der Verfasser hält die Objektion nicht für durchschlagend, die ihm anläßlich seiner 
früher veröffentlichten Einzelstudien gemacht wurde, nämlich, daß man institutionelle Erfah- 
rungen, die außerhalb des eigentlich öffentlichen Bereichs gemacht worden sind, kaum mit 
Nutzen für die politische Theorie verwenden könne (22). 



Literaturbericht 473 

haben, die ihresgleichen vielleicht nur im amerikanischen Präsidialsystem findet. 
Aber so mächtig er ist, er ist nicht allmächtig. Wie ein Autokrat ä la Hitler zu 
regieren, ist ihm nicht leichter möglich, als dem Präsidenten der Vereinigten Staaten, 
sich wie Stalin aufzuführen" (141). Darum erschreckt diese Machtfülle den Autor 
gar nicht. Er scheut sich nicht, in diesem Zusammenhang den französischen Sozia- 
listen Leon Blum zu zitieren, der auf der Notwendigkeit einer einheitlichen Leitung 
der Regierungsgeschäfte und der Zusammenfassung der Gesamtheit der exekutiven 
Gewalt beim Regierungschef auch in einem demokratischen Regime insistiert. 

Das den Benediktinern gezeigte Interesse gilt in der vorliegenden Untersuchung 
weniger der inneren Verfassung des Klosters als den Problemen des Föderalismus, 
die sich aus der Zusammenfassung der Klöster ergeben. Der Autor verfolgt im ein- 
zelnen die vielfachen Versuche einer Gruppierung der Abteien, wie sie im Laufe der 
Jahrhunderte stattgefunden haben. Den politischen Wissenschaftler interessiert 
dabei, wie die Benediktiner von der absoluten Souveränität der Abteien zu ver- 
schiedenen Formen der •Superabbatialität" gekommen sind. Die ganze Geschichte 
der Benediktiner als •Orden" läßt sich auf diesen Versuch der Herstellung eines 
strukturellen Gleichgewichts zwischen dem Grundgedanken des Abtes als souveränen 
Vater der •Familie" und der Notwendigkeit der Zusammenfassung und Zusammen- 
arbeit der Benediktinerabteien als Gesamtheit erklären. Es fehlt hier der Hinweis 
nicht, daß es Leute gibt, die behaupten, der britische Minister Balfour habe seine 
Idee der Dominions von der Organisation des Benediktinerordens gewonnen. Wie 
dem auch sei, so meint der Autor, es ist für die Söhne des hl. Benedikt ein Ruhmes- 
titel, daß man ihre Regierungsformen mit einer der großartigsten politischen 
Schöpfungen unserer Zeit in Zusammenhang bringt. 

In einer Zusammenfassung am Schluß hebt der Autor besonders hervor, daß all 
die verschiedenen Konstitutionen von einigen grundlegenden Charakteristiken 
gekennzeichnet sind. So enthalten sie alle, wenn auch in verschiedener Zusammen- 
setzung, sowohl demokratische wie auch aristokratische und monarchische Ele- 
mente. In allen ist große Sorge auf das Gleichgewicht der Gewalten gelegt, und 
den einzelnen Gewalten sind genaue Grenzen gesetzt. •... Man kann zusammen- 
fassend sagen", heißt es an einer anderen Stelle, •daß die Ordensgemeinschaften im 
allgemeinen, und die Gesellschaft Jesu im besonderen, ein Rechtssystem geschaffen 
haben, in dem die gesetzgebende Versammlung den Schlüsselpunkt des ganzen 
konstitutionellen Aufbaus darstellt, ohne daß dabei jedoch eine Schwächung des 
Exekutiv-Organes hinzukommt. . . . Die Autorität der Exekutive steht also mit der 
Souveränität der Legislative auf gleicher Ebene. Beide sind voll und ganz aus- 
gebildet und können sich völlig in dem ihnen eigenen Bereich auswirken. Beide sind 
einerseits sehr umfangreich, aber anderseits klar bestimmt. Beide sind ineinander 
integriert und vervollständigen sich. Die eine ist Quelle des Rechts, die andere Aus- 
legerin des Gesetzes, die eine repräsentiert die Gesetze der Ordensgemeinschaft und 
gibt die Richtlinien, die andere, in der sich die Gemeinschaft inkarniert und perso- 
nalisiert, wendet sie an" (142 f.). 

Ein anderer Punkt, der den Wissenschaftler der Politik besonders interessiert, 
sind die in den Orden erarbeiteten Wahlsysteme5. Er steht nicht an, zu behaupten, 

5 Ein Abschnitt über die Verwaltungspraktiken der Orden ist weniger aufschlußreich, da er 
zu sehr in Allgemeinheiten bleibt, wenn auch Angaben wie die über die Korrespondenz- 
methoden der Kurie der Jesuiten in Rom (einschließlich der Höhe des Portos in einem Jahr) 
ein Hinweis für die Nützlichkeit genauerer Untersuchungen sind. 



474 Literaturbericht 

daß die heute üblichen Wahl- und Beratungstechniken nicht so sehr von Rom und 
Griechenland oder den mittelalterlichen italienischen Stadtstaaten auf uns gekom- 
men sind, sondern daß sie aus den Praktiken der Kirche, und vor allem der Ordens- 
gemeinschaften, erwuchsen. Er weist auf eine ausführliche Studie hin, in der er nach- 
gewiesen habe, daß das Wahlrecht, das für Wahlen der Generalstände 1789 an- 
gewandt wurde, in deutlicher Anlehnung an Bestimmungen des kanonischen Rech- 
tes ausgearbeitet worden sei. Im einzelnen zeigt der Autor dann auf, wie eine ganze 
Reihe von heute bei Wahlen und Abstimmungen üblichen Praktiken und Fach- 
ausdrücken zuerst in den verschiedenen Orden entstanden ist, so z. B. der Begriff der 
relativen und absoluten Mehrheit, die geheime Wahl, die verschiedenen Arten der 
Wahl durch Handhochhebung oder den sogenannten Hammelsprung oder die Ballo- 
tage, ferner das Quorum und das Repräsentativsystem überhaupt. 

Bei dieser Gelegenheit meint der Verfasser, daß auch die Grundrechte und sogar 
die moderne Demokratie in der Kirche und in den Ordensgemeinschaften ihren 
ersten Ursprung gehabt hätten. So gehe die Magna Charta in ihren wichtigsten 
Elementen auf Punkte zurück, die in der damaligen Zeit nur aus den Verfassungen 
der Kirche und der Orden hätten kommen können, vor allem von den Zisterziensern 
her. Einige grundlegende Axiome aus der Zeit der ausgehenden Antike oder des 
frühen Mittelalters werden zur Stützung dieser für manche überraschenden Behaup- 
tung angeführt: •Qui praefuturus est omnibus, ab omnibus eligatur" (•Wer allen 
vorstehen soll, werde von allen gewählt") • •Nullus invitis detur episcopus" (•Ein 
Bischof soll anderen nicht gegen ihren Willen aufgezwungen werden") • •Quod 
omnes tangit, ab omnibus tractari et approbari debet" (•Was alle angeht, soll von 
allen behandelt und gebilligt werden") (179). Dabei findet sich erstaunlicherweise 
sogar ein Grundsatz, wonach man unterstellen könne, daß die größere Zahl recht 
habe: •Maior pars praesumitur habere bonum zelum" (•Man kann voraussetzen, 
daß die Majorität den echten Eifer habe") (183). 

Die Frage, die den Autor bei seinen Untersuchungen am meisten beschäftigt, bleibt 
aber die nach dem Geheimnis der Langlebigkeit der Orden, eine Frage, auf die er, 
der ja als politischer Wissenschaftler und Soziologe mit den schnell wechselnden 
Staatsverfassungen zu tun hat, immer wieder zurückkommt. Er ist dabei nicht blind 
für die Mängel, die sich in den Orden und ihren Einrichtungen vorfinden. Ein ganzer 
Abschnitt ist überschrieben: •Die Pathologie des Ordenslebens". Er behandelt dabei 
äußere Krisenfaktoren, Nationalismus, innere Krisenfaktoren, Pathologie der gesetz- 
gebenden Körperschaft, Pathologie der Autorität und • last not least • Übermaß 
an Konformismus. Probleme also, die gerade heute bei den Orden anläßlich der 
Konzilsdebatten besprochen werden. 

Für das Geheimnis der unverhältnismäßig langen Dauer, die die meisten Ordens- 
gemeinschaften haben, gibt er aber eine einleuchtende, wenn auch vielleicht über- 
raschende Erklärung. Nach ihm liegt die Stärke und die Lebenskraft der Orden 
darin, daß sie Jahrhunderte hindurch ein Garten der schöpferischen Freiheit, des 
•privaten Unternehmertums" in Seelsorge und Apostolat, der Spontaneität und der 
individuellen Aktion gewesen sind. Dabei vergißt der Verfasser nicht, darauf hin- 
zuweisen, daß das nur möglich war, weil auch die offizielle Kirche letztlich immer 
eine liberale Haltung ihnen gegenüber eingenommen hat. 

Diese Einsicht des Autors wird bekräftigt durch das, was er über den Gehorsam 
sagt, jenen Punkt, der ja der Ausgangspunkt seines Interesses für das Ordensleben 
gewesen ist. Er insistiert vor allem darauf, daß es sich im Ordensleben um einen 
Gehorsam handelt, der die Initiative des einzelnen nicht ausschließt. Er weist darauf 



Literaturbericht 475 

hin, daß die Pflicht zum Gehorsam bei den Ordensleuten weitaus weniger fordernd, 
weniger brutal, weniger erniedrigend und weniger totalitär in Erscheinung tritt, als 
dies in der Mehrzahl der Formen des Gehorsams beim Militär oder auch im Zivil- 
leben der Fall ist. Vor allem zeigt er, daß in keiner der Regeln ein Gehorsam gegen 
das Gewissen verlangt wird. Der viel beredete Gehorsam etwa der Jesuiten sei 
keineswegs ein passiver, sondern ein aktiver Gehorsam, der mit Unternehmungsgeist 
durchaus vereinbar sei. Ein Maximum an Initiative sei gerade dort möglich, wo der 
Gehorsam am vollständigsten geübt werde. Es ist nicht erstaunlich, daß ein Außen- 
stehender, wie der Verfasser, in diesem Zusammenhang seine neidvolle Bewunde- 
rung darüber ausspricht, in welcher Weise die Inhaber von Ämtern nach Ablauf ihrer 
Amtszeit wieder ins Glied zurücktreten, ein Vorgang, der in der weltlichen Verwal- 
tungshierarchie völlig undenkbar sei, wo jeder Beamte auf Lebenszeit ernannt wird, 
die Stufen der Hierarchie langsamer oder schneller hinaufsteigt und ein großer 
gesellschaftlicher Abstand zwischen den einzelnen Rängen besteht. 

Die Wichtigkeit und Nützlichkeit von Studien, wie der Leo Moulins, wurde bereits 
eingangs unterstrichen6. Es wäre aber falsch, sich von den Lobsprüchen solcher wohl- 
wollender • und zudem noch weltanschaulich neutraler • Autoren, die von der 
jahrhundertelangen Beständigkeit und dem dabei erreichten Gleichgewicht fasziniert 
sind, darüber hinwegtäuschen zu lassen, daß große Leistungen der Vergangenheit 
allein noch keine Garantie für die Bewältigung der Zukunft darstellen. Mag sein, 
daß der Autor recht hat, wenn er in seinem Schlußkapitel über alles vorher Gesagte 
hinaus den Orden eine entscheidende Wirksamkeit in der Gestaltung der europä- 
ischen Zivilisation zuweist • er steht nicht an, zu behaupten, daß ohne die Mönche 
mit ihrem Siedlungs- und Rodungswerk, ihren landwirtschaftlichen Mustergütern, 
ihren technischen Erfindungen (mechanische Turmuhr, Wassermühle) der sogenannte 
•take off" der wirtschaftlich-gesellschaftlichen Entwicklung Europas nicht denkbar sei. 
Aber das schließt nicht aus, daß manche der einst so wirksamen und fortschrittlichen 
Einrichtungen oder Haltungen, wenn auch nicht in ihren wesentlichen Zügen, über- 
holt, so doch zweifellos einer großen Korrektion bedürftig sind. Man hätte für Hin- 
weise in Richtung auf ein solches •Aggiornamento" gerade von seiten eines Aussen- 
stehenden sicher sehr dankbar sein müssen. Eine ähnliche soziologisch-politische 
Untersuchung der Strukturen der neuesten Formen des •Ordenslebens" (Säkular- 
institute, Gründungen im Gefolge Charles de Foucaulds) könnten für das •Aggior- 
namento" der älteren Orden in vielen Einzelfragen neue Gesichtspunkte bringen. 
Man denke nur an das vieldiskutierte Problem der Laienbrüder oder an die Sicht • 
und vor allem das Vokabular • des Gehorsams. 

Die Methoden und Betrachtungsweisen der Soziologie oder der Politischen Wis- 
senschaft könnten dabei zu verschiedenerlei neuen Einsichten und Ansatzpunkten ver- 
helfen, ganz abgesehen davon, daß sie ein zusätzliches Instrumentarium auch für die 
Darstellung der Regeln und Satzungen abgeben könnten, das neben die bisherige 
doch allzu juristische Ausdrucksweise treten könnte, mit der gerade der dynamisch- 
charismatische Aspekt des Funktionierens der Ordensgemeinschaften bisher nur 
schwer zu fassen war. 

Heinrick Krauss S] 

6 Das Buch Leo Moulins enthält neben den im Vordergrund stehenden politologischen 
Erörterungen auch eine Reihe mehr soziologischer Zahlen, Tabellen und Hinweise. 




