LITEIU RATUIRIBEI RTICHT

Politische Wissenschaft und Ordenssatzungen

Daf die politische Wissenschaft — ebenso wie die Soziologie — einen Beitrag zum
besseren Verstindnis der Ordensregeln und -satzungen sowie des Funktionierens
der verschiedenen Einrichtungen zur Regierung der Orden und Kléster geben kénnte,
sollte nur auf den ersten Blick sonderbar erscheinen. Bei niherem Zusehen diirfte
der grofie Nutzen klar werden, der sich aus einer solchen Betrachtungsweise gewin-
nen laflt. Sie konnte die bisher allzu ausschlieflich juristisch gefdrbten Methoden der
Darstellungen der Ordenssatzungen sehr gut erginzen.

Einige Artikel, die in den letzten Jahren erschienen sind, z. B. in der Zeitschrift
»Social Compass“l, zeigen deutlich, wie niitzlich es sein koénnte, Methoden und
Erkenntnisse der modernen Soziologie und Wissenschaft der Politik sowchl zum
besseren Verstandnis der Orden als auch zur Diskussion der Wege zu verwenden,
die zu einer rechten Anpassung an die moderne Zeit beschritten werden kénnten.

Einer der fruchtbarsten Autoren auf diesem Gebiete ist Léo Moulin, ein belgischer
Soziologe und Politologe von Rang, der in den letzten zehn bis zwolf Jahren eine
Reihe eingehender Untersuchungen zu diesem Thema in juristischen und soziolo-
gischen Fachzeitschriften ver6ffentlicht hat2. Aus diesen Abhandlungen ist nun ein
Buch entstanden, das einen grofieren Leserkreis ansprechen wills.

Eine Eigentiimlichkeit an diesem Buche ist zunichst anzumerken. Sein Verfasser
ist belgischer Sozialist und sagt von sich selbst: ,Wenn es sich auch um eine Privat-
angelegenheit handelt, so mufl der Leser doch wissen, dafl der Autor Agnostiker ist.
Er hat keinerlei religiose Erziehung erhalten, ganz im Gegenteil. Er hat keine
anderen Kontakte mit dem christlichen Leben, und speziell dem katholischen Leben,
als solche der Freundschaft in einer gemeinsamen Suche nach der Wahrheit. Er ist
sich keinerlei metaphysischer Unruhe bewufit, und es liegt folglich absolut nicht in
seiner Absicht, durch dieses Buch seine philosophischen Positionen darzustellen, und
noch viel weniger, ein apologetisches Werk zu liefern® (11). Er erzihlt, wie er zu
diesem Gegenstand kam. Wie viele Entdeckungen, so sei auch diese eine Frucht des
Zufalls gewesen. Mit einem glaubigen Freund habe er 1942 einige Tage in einer
belgischen Benediktinerabtei bei Lowen verbracht. Als er in der Einsamkeit des
Klosters zu einer Geschichte dieses Ordens griff, interessierte sich der politische
Wissenschaftler in ihm plétzlich fiir die genauere Bestimmung des dem Abt schul-
digen Gehorsams. Frither hatte er sich immer vorgestellt, dafl der Ordensobere eine
absolute, willkiirliche, harte und unbegrenzte Herrschaft ausiibe, so irgendetwas
zwischen russischer Autokratie und Fithrerprinzip. Die blofe Lektiire der Regel des
hl. Benedikt tiberzeugte ihn, daf es sich hier um etwas anderes handle, und von da
an war sein Interesse fiir diese Welt geweckt (17 ff.). In der Folge studierte er dann

1 Revue Internationale des Etudes Socio-religieuses, herausgegeben von der ,Fédération
Internationale des Instituts de Recherches socio-religieuses et sociales® (FERES).

2 Aufgefiihrt in den Fulnoten zum Artikel des Verfassers ,,Pour une Sociologie des Ordres
Religieux*, in: Social Compass, Bd. X (1963), S. 145 ff.

8 Léo Moulin, Le Monde Utvant des Religieux, Dominicains, Jésuites, Bénédictins .. .,
Calmann-Lévy, Paris 1964, 312 S.



472 Literaturbericht

eine ganze Reihe anderer Ordensregeln und -konstitutionen, wobei er immer wieder
iberrascht war, wie leicht ihm die nétigen Unterlagen zur Verfiigung gestellt wur-
den. Besonders beeindruckt war er, dafl er auf eine ganze Reihe von Veréffentlichun-
gen stiefl, in denen ohne falsche Scham auch sehr intime Dinge behandelt wurden.
Eine Studie etwa dariiber, wie der Einflufl von Geisteskrankheiten sich im Ordens-
leben auswirke, konnte, so meint Moulin, in Bezug auf Richter, Beamte oder Uni-
versitdtsprofessoren niemals veréffentlicht werden (53 £.).

Bestimmend firr die Wahl des Gegenstandes seiner Forschungen war die Absicht
des Autors, nach Méglichkeit die Griinde ausfindig zu machen, welche die Lang-
lebigkeit, die stindige Anpassung und die immer neue Reformierung der altesten
»politischen Institutionen® Europas erklirt. Dabei wird die iibernatiirliche Kom-
ponente nur methodisch ausgeklammert, nicht aber ausgeschlossen, wenn sich auch
der Autor ausdriicklich gegen die ein wenig simplifizierende Tendenz wehrt, die alles
im Leben der Orden durch das blofe iibernatiirliche Element erklirt. Er will viel-
mehr zum Verstindnis beitragen, durch welche konstitutionellen Mechanismen
Orden entstehen, leben und sich im Laufe der Jahrhunderte ausbreiten konnten,
ohne allerdings eine eigentliche Geschichte des Ordenslebens zu schreiben.

Ein anderer Gegenstand des Interesses liegt fiir den Autor im Verfassungsrecht
der Orden. Es sei, so meint er, eine einzigartige Gelegenheit, die Mechanismen
politischer Institutionen zu studieren, da es sich um die einzigen geschichtlichen Er-
fahrungen in vitro handle, welche die politische Wissenschaft kenntt. Es ist nun
tatsichlich erstaunlich, wieviel sich aus solchen Untersuchungen fiir die Politische
Wissenschaft herausholen 1i8t. Es werden vor allem drei Orden untersucht: die
Dominikaner, die Jesuiten und die Benediktiner.

Die Regel der Dominikaner ist fiirr den Autor eine ,Kathedrale des Verfassungs-
rechts“. Nach ihrer Darlegung im einzelnen kommt er zu dem Schluf: ,Ich méchte
hier nur auof ihren eingefleischt demokratischen Charakter hinweisen: Haufige
Wabhlen, eine umfassende Zusammensetzung der Wihlerschaft, das Recht zur Ab-
berufung auf der lokalen Ebene wie auf der Ebene der Provinz, die geheime Wahl
der Prioren und Provinziile sowie ihrer Hilfskriifte, . . . die Existenz von Versamm-
lungen und Kapiteln neben den Oberen mit tatsichlicher und weitgehender Gewalt,
die starke Differenzierung der Generalkapitel durch ihre jeweils verschiedene Zu-
sammensetzung, wobei die Wihlerschaft stirker repriisentiert ist als das Funktio-
narkorps, das zudem seinerseits selbst aus Wahlen hervorgeht, der Wille zu einer
stindigen Ernenerung der Mandatstriger, der starke Akzent, welcher auf dem Wert
von Abstimmungen mit absoluter Mehrheit liegt. Es handelt sich zweifellos um ein
demokratisches Regime im stéirksten und authentischsten Sinne des Wortes. Gewif
ist der demokratische Charakter durch die Sorge gemifigt, daR die Funktionsinhaber
nicht durch die Herrschaft der Zahl erdriickt werden, aber der demokratische Cha-
rakter ist deutlich® (131 f.).

Die Regierungsform der Jesuiten wird als ,Prisidialsystem im Gleichgewicht®
bezeichnet. Auch hier wird ausfiithrlich der Regierungsmechanismus auf seinen ver-
schiedenen Ebenen dargestellt, wobei natiirlich die Machtfiille des Generalobern den
Autor besonders beeindruckt. Er iibersieht keineswegs, wie sehr diese von anderen
Elementen der Verfassung konterbalanciert wird. ,Fr mag immerhin enorme Macht

* Der Verfasser hilt die Objektion nicht fiir durchschlagend, die ihm anlifilich seiner
frisher veroffentlichten Finzelstudien gemacht wurde, nimlich, dafl man institutionelle Erfah-
rungen, die aufierhalb des eigentlich 6ffentlichen Bereichs gemacht worden sind, kaum mit
Nutzen fir die politische Theorie verwenden kénne (22).



Literaturbericht 473

haben, die ihresgleichen vielleicht nur im amerikanischen Prisidialsystem findet.
Aber so machtig er ist, er ist nicht allmachtig. Wie ein Autokrat 4 la Hitler zu
regieren, ist ihm nicht leichter méglich, als dem Présidenten der Vereinigten Staaten,
sich wie Stalin aufzufithren“ (141). Darum erschreckt diese Machtfiille den Autor
gar nicht. Er scheut sich nicht, in diesem Zusammenhang den franzésischen Sozia-
listen Léon Blum zu zitieren, der anf der Notwendigkeit einer einheitlichen Leitung
der Regierungsgeschifte und der Zusammenfassung der Gesamtheit der exekutiven
Gewalt beim Regierungschef auch in einem demokratischen Regime insistiert.

Das den Benediktinern gezeigte Interesse gilt in der vorliegenden Untersuchung
weniger der inneren Verfassung des Klosters als den Problemen des Foderalismus,
die sich aus der Zusammenfassung der Klaster ergeben. Der Autor verfolgt im ein-
zelnen die vielfachen Versuche einer Gruppierung der Abteien, wie sie im Lanfe der
Jahrhunderte stattgefunden haben. Den politischen Wissenschaftler interessiert
dabei, wie die Benediktiner von der absoluten Souveridnitit der Abteien zn ver-
schiedenen Formen der ,Superabbatialitit® gekommen sind. Die ganze Geschichte
der Benediktiner als ,Orden® 14t sich auf diesen Versuch der Herstellung eines
strukturellen Gleichgewichts zwischen dem Grundgedanken des Abtes als souverinen
Vater der ,Familie“ und der Notwendigkeit der Zusammenfassung und Zusammen-
arbeit der Benediktinerabteien als Gesamtheit erklaren. Es fehlt hier der Hinweis
nicht, daf} es Leute gibt, die behaupten, der britische Minister Balfour habe seine
Idee der Dominions von der Organisation des Benediktinerordens gewonnen. Wie
dem auch sei, so meint der Antor, es ist fiir die S6hne des hl. Benedikt ein Ruhmes-
titel, daB man ihre Regierungsformen mit einer der grofartigsten politischen
Schépfungen unserer Zeit in Zusammenhang bringt.

In einer Zusammenfassung am Schlufl hebt der Autor besonders hervor, daf all
die verschiedenen Konstitutionen von einigen grundlegenden Charakteristiken
gekennzeichnet sind. So enthalten sie alle, wenn auch in verschiedener Zusammen-
setzung, sowohl demokratische wie auch aristokratische und monarchische Ele-
mente. In allen ist grofle Sorge auf das Gleichgewicht der Gewalten gelegt, und
den einzelnen Gewalten sind genave Grenzen gesetzt. ,...Man kann zusammen-
fassend sagen®, heifdt es an einer anderen Stelle, ,,daf die Ordensgemeinschaften im
allgemeinen, und die Gesellschaft Jesn im besonderen, ein Rechtssystem geschaffen
haben, in dem die gesetzgebende Versammlung den Schliisselpunkt des ganzen
konstitutionellen Aufbaus darstellt, ohne dafl dabei jedoch eine Schwichung des
Exekutiv-Organes hinzukommt. . .. Die Autoritit der Exckutive steht also mit der
Souverdnitit der Legislative auf gleicher Ebene. Beide sind voll und ganz aus-
gebildet und kénnen sich véllig in dem ihnen eigenen Bereich answirken. Beide sind
cinerseits sehr umfangreich, aber anderseits klar bestimmt. Beide sind ineinander
integriert und vervollstindigen sich. Die eine ist Quelle des Rechts, die andere Aus-
legerin des Gesetzes, die eine reprisentiert die Gesetze der Ordensgemeinschaft und
gibt die Richtlinien, die andere, in der sich die Gemeinschaft inkarniert und perso-
nalisiert, wendet sie an“ (142 f.).

Ein anderer Punkt, der den Wissenschaftler der Politik besonders interessiert,
sind die in den Orden erarbeiteten Wahlsystemes, Er steht nicht an, zu behaupten,

5 Ein Abschnitt iiber die Verwaltungspraktiken der Orden ist weniger aufschlufireich, da er
zu sehr in Allgemeinheiten bleibt, wenn auch Angaben wie die iiber die Korrespondenz-
methoden der Kurie der Jesuiten in Rom (einschlieSlich der Hohe des Portos in einem Jahr)
ein Hinweis fir die Niitzlichkeit genauerer Untersuchungen sind.



474 Literaturbericht

dafl die heute iiblichen Wahl- und Beratungstechniken nicht so sehr von Rom und
Griechenland oder den mittelalterlichen italienischen Stadtstaaten auf uns gekom-
men sind, sondern daf sie aus den Praktiken der Kirche, und vor allem der Ordens-
gemeinschaften, erwuchsen. Er weist auf eine ausfithrliche Studie hin, in der er nach-
gewiesen habe, daf das Wahlrecht, das fiir Wahlen der Generalstinde 1789 an-
gewandt wurde, in deutlicher Anlehnung an Bestimmungen des kanonischen Rech-
tes ausgearbeitet worden sei. Im einzelnen zeigt der Autor dann auf, wie eine ganze
Reihe von heute bei Wahlen und Abstimmungen iiblichen Praktiken und Fach-
ausdriicken zuerst in den verschiedenen Orden entstanden ist, so z. B. der Begriff der
relativen und absoluten Mehrheit, die geheime Wahl, die verschiedenen Arten der
Wahl durch Handhochhebung oder den sogenannten Hammelsprung oder die Ballo-
tage, ferner das Quorum und das Reprisentativsystem iiberhaupt.

Bei dieser Gelegenheit meint der Verfasser, daf§ auch die Grundrechte und sogar
die moderne Demokratie in der Kirche und in den Ordensgemeinschaften ihren
ersten Ursprung gehabt hitten. So gehe die Magna Charta in ihren wichtigsten
Elementen auf Punkte zuriick, die in der damaligen Zeit nur aus den Verfassungen
der Kirche und der Orden hitten kommen kénnen, vor allem von den Zisterziensern
her. Einige grundlegende Axiome aus der Zeit der ausgehenden Antike oder des
frithen Mittelalters werden zur Stiitzung dieser fiir manche iiberraschenden Behaup-
tung angefithrt: ,Qui praefuturus est omnibus, ab omnibus eligatur® (,Wer allen
vorstehen soll, werde von allen gewihlt“) — ,Nullus invitis detur episcopus® (,Ein
Bischof soll anderen nicht gegen ihren Willen aufgezwungen werden“) — ,Quod
omnes tangit, ab omnibus tractari et approbari debet® {,Was alle angeht, soll von
allen behandelt und gebilligt werden®) (179). Dabei findet sich erstaunlicherweise
sogar ein Grundsatz, wonach man unterstellen kénne, dafl die gréfere Zahl recht
habe: ,Maior pars praesumitur habere bonum zelum* (,Man kann voraussetzen,
dafl die Majoritit den echten Eifer habe®) (183).

Die Frage, die den Autor bei seinen Untersuchungen am meisten beschiftigt, bleibt
aber die nach dem Geheimnis der Langlebigkeit der Orden, eine Frage, auf die er,
der ja als politischer Wissenschaftler und Soziologe mit den schnell wechselnden
Staatsverfassungen zu tun hat, immer wieder zuriickkommt. Er ist dabei nicht blind
fiir die Méngel, die sich in den Orden und ihren Einrichtungen vorfinden. Ein ganzer
Abschnitt ist iiberschrieben: ,Die Pathologie des Ordenslebens®. Er behandelt dabei
duflere Krisenfaktoren, Nationalismus, innere Krisenfaktoren, Pathologie der gesetz-
gebenden Kérperschaft, Pathologie der Autoritidt und — last not least — UbermaR
an Konformismus. Probleme also, die gerade heute bei den Orden anliflich der
Konzilsdebatten besprochen werden.

Fiir das Geheimnis der unverhiltnismiafig langen Dauer, die die meisten Ordens-
gemeinschaften haben, gibt er aber eine einleuchtende, wenn auch vielleicht {iber-
raschende Erklarung. Nach ihm liegt die Stirke und die Lebenskraft der Orden
darin, dafB sie Jahrhunderte hindurch ein Garten der schopferischen Freiheit, des
»privaten Unternehmertums® in Seelsorge und Apostolat, der Spontaneitiat und der
individuellen Aktion gewesen sind. Dabei vergifit der Verfasser nicht, daranf hin-
zuweisen, dafl das nur moglich war, weil auch die offizielle Kirche letztlich immer
eine liberale Haltung ihnen gegeniiber eingenommen hat.

Diese Einsicht des Autors wird bekriftigt durch das, was er iiber den Gehorsam
sagt, jenen Punkt, der ja der Ausgangspunkt seines Interesses fiir das Ordensleben
gewesen ist. Er insistiert vor allem darauf, dafl es sich im Ordensleben um einen
Gehorsam handelt, der die Initiative des einzelnen nicht ansschliefit. Er weist darauf



Literaturbericht 475

hin, dafl die Pflicht zum Gehorsam bei den Ordensleuten weitaus weniger fordernd,
weniger brutal, weniger erniedrigend und weniger totalitér in Erscheinung tritt, als
dies in der Mehrzahl der Formen des Gehorsams beim Militir oder auch im Zivil-
leben der Fall ist. Vor allem zeigt er, daf in keiner der Regeln ein Gehorsam gegen
das Gewissen verlangt wird. Der viel beredete Gehorsam etwa der Jesuiten sei
keineswegs ein passiver, sondern ein aktiver Gehorsam, der mit Unternehmungsgeist
durchaus vereinbar sei. Ein Maximum an Initiative sei gerade dort méglich, wo der
Gehorsam am vollstdndigsten geiibt werde. Es ist nicht erstaunlich, daf} ein Aufien-
stehender, wie der Verfasser, in diesem Zusammenhang seine neidvolle Bewunde-
rung daritber ausspricht, in welcher Weise die Inhaber von Amtern nach Ablauf ihrer
Amtszeit wieder ins Glied zuriicktreten, ein Vorgang, der in der weltlichen Verwal-
tungshierarchie v6llig undenkbar sei, wo jeder Beamte auf Lebenszeit ernannt wird,
die Stufen der Hierarchie langsamer oder schneller hinaufsteigt und ein grofer
gesellschaftlicher Abstand zwischen den einzelnen Ringen besteht.

Die Wichtigkeit und Nitzlichkeit von Studien, wie der Léo Moulins, wurde bereits
eingangs unterstrichen®. Es wire aber falsch, sich von den Lobspriichen solcher wohl-
wollender — und zudem noch weltanschaulich neutraler — Autoren, die von der
jahrhundertelangen Bestindigkeit und dem dabei erreichten Gleichgewicht fasziniert
sind, dariiber hinwegtduschen zu lassen, dafl grofie Leistungen der Vergangenheit
allein noch keine Garantie fiir die Bewiltigung der Zukunft darstellen. Mag sein,
dafl der Autor recht hat, wenn er in seinem SchlufSkapitel iiber alles vorher Gesagte
hinaus den Orden eine entscheidende Wirksamkeit in der Gestaltung der europi-
ischen Zivilisation zuweist — er steht nicht an, zu behaupten, dafl ochne die Monche
mit ihrem Siedlungs- und Rodungswerk, ihren landwirtschaftlichen Mustergiitern,
ihren technischen Erfindungen (mechanische Turmuhr, Wassermiihle) der sogenannte
otake off“ der wirtschaftlich-gesellschaftlichen Entwicklung Europas nicht denkbar sei.
Aber das schliefit nicht aus, dafl manche der einst so wirksamen und fortschrittlichen
Einrichtungen oder Haltungen, wenn auch nicht in ihren wesentlichen Ziigen, iiber-
holt, so doch zweifellos einer grofien Korrektion bediirftig sind. Man hitte fiir Hin-
weise in Richtung auf ein solches ,Aggiornamento“ gerade von seiten eines Aussen-
stchenden sicher schr dankbar sein miissen. Eine dhnliche soziologisch-politische
Untersuchung der Strukturen der neuesten Formen des ,Ordenslebens (Sikular-
institute, Griindungen im Gefolge Charles de Foucaulds) kénnten fiir das ,Aggior-
namento® der dlteren Orden in vielen Einzelfragen neue Gesichtspunkte bringen.
Man denke nur an das vieldiskutierte Problem der Laienbriider oder an die Sicht —
und vor allem das Vokabular — des Gehorsams.

Die Methoden und Betrachtungsweisen der Soziologie oder der Politischen Wis-
senschaft konnten dabei zu verschiedenerlei neuen Einsichten und Ansatzpunkten ver-
helfen, ganz abgesehen davon, daf sie ein zusitzliches Instrumentarium auch fiir die
Darstellung der Regeln und Satzungen abgeben konnten, das neben die bisherige
doch allzu juristische Ausdrucksweise treten kénnte, mit der gerade der dynamisch-
charismatische Aspekt des Funktionicrens der Ordensgemeinschaften bisher nur
schwer zu fassen war.

Heinrich Krauss S]

¢ Das Buch Léo Moulins enthilt neben den im Vordergrund stehenden politologischen
Erérterungen auch eine Reihe mehr soziologischer Zahlen, Tabellen und Hinweise.





