, Gott wird von einer gliubigen und
aufgeklirten Gesellschaft mehr verherrlicht. . .«

Walter Kern SJ, Pullach

Der ganze Satz lautet: ,Gott wird von einer gliubigen und aufgeklirten
Gesellschaft mehr verherrlicht als von einer ausschlieflich gldubigen Ge-
sellschaft, wie es die des Mittelalters war.“ Und er stammt von Maurice
Blondel; er ist eine Tagebuchnotiz vom 16. Mai 1889'. Der Kontext bringt
die Franzésische Revolution ins Spiel. Fiinf Tage zuvor hat Blondel an
einer Feier zum Gedenken an die vorbereitende Versammlung der Etats
généraux von 1789 teilgenommen. Am 12. Mai 1889 schrieb er in das
Tagebuch:

»Die Versammlungen fiir die Hundertjahrfeier gehen weiter. Viele Katholi-

ken sind dadurch im Unrecht, dafl sie es dem lieben Gott nicht gleichtun,

dessen Sonne iiber Guten wie Bosen scheint und der uns befichlt, allesamt Brii-
der zu sein. So seien wir denn nachsichtig fiir unsere Feinde: wir haben keine
anderen als diejenigen Gottes. Versetzen wir uns auf ihren Standpunkt;
befolgen wir die Vorschrift Pauli: Omnibus omnia factus (Allen alles gewor-
den). Gehen wir ein auf die Schwichen und Irrtiimer. Damit wird nicht das

Gesetz becintrichtigt, vielmehr die Vollkommenheit der Evangelien beobach-

tet. Um dies aber recht zu tun, muf es iiberlegen praktiziert werden, nicht aus

intriganter Gesinnung, nicht aus theologischer Unféhigkeit oder aus Glaubens-

feigheit, sondern aus Uberflufl an Frieden, Gewiflheit, Nachstenliebe . . .“2
Diese Stellung zur Groflen Revolution, dem exponiertesten politischen
Geschehen im Raum aufgeklirter Gesellschaft, war alles eher als eine
Selbstverstandlichkeit fiir einen Franzosen, der beheimatet war in der
katholisch-konservativen Tradition des 19. Jahrhunderts. Nimmt sich das
Lob der Aufklirung, auf Kosten des christlichen Mittelalters, nicht seltsam
aus inmitten Tagebuch-Eintragungen voll gewissenhaft vibrierender Spi-
ritualitdt? Oder liegt das Merkwiirdige darin, dafl uns dies merkwiirdig
scheinen mag, auch heute noch?

Die Romantik rilhmte die mittelalterliche hohe Zeit der Einheit des
glaubigen Denkens und der Ganzheit des gliubigen Lebens. Kreise der
Jugendbewegung und manche ,ganzheitliche* Bewegung sonst haben in
unserem Jahrhundert die Parole aufgenommen. Und man meinte ziemlich

! Tagebudh vor Gott (1883—1894). Ubertragen von H. U. v. Balthasar. Eingeleitet von
P. Henrici. Einsiedeln, Johannes-Verlag 1964, 588 S., Ln. DM 39,—. Zitat S. 229.
2 Ebda. S. 228.



2 Whalter Kern

genau zu wissen, woran jene heile und heilige Einheit zerbrochen war.
(Die Zeit ist noch nicht lange vorbei, welche die Jahreszahlen 1517 - 1717
— 1917 als die einpriagsamen Daten des Auseinanderbrechens von Kirche,
Christlichkeit, Gottesglaube prasentierte.) Novalis machte in dem enthu-
siastischen Essai von 1799 ,Die Christenheit oder Europa“ die Aufkla-
rung haftbar, die Philosophie als ,das Resultat der modernen Den-
kungsart“: ,Dieser Wahn mufite zum Besten der Nachkommenschait
erschopft und die wissenschaftliche Ansicht der Dinge geltend gemacht
werden.“ Er verteidigte die Kirchenbehorde gegen Galilei: ,Mit Recht
widersetzte sich das weise Oberhaupt der Kirche frechen Ausbildungen
menschlicher Anlagen auf Kosten des heiligen Sinns und unzeitigen
gefihrlichen Entdeckungen im Gebiete des Wissens. So wehrte er den
kithnen Denkern, 6ffentlich zu behaupten, dafl die Erde ein unbedeutender
Wandelstern sei...“¢ Die naturgemifle, notwendige Folge der philo-
sophischen Aufklirung ist fiir Novalis die politische Revolution. Schon
vor Heinrich Heine, der das Thema pamphletistisch variiert*, verbindet der
ernsthafte Meister Hegel die franzosische Revolution und die deutsche
Philosophie: ,Kantische, fichtesche, schellingsche Philosophie: In diesen
Philosophien ist die Revolution als in der Form des Gedankens nieder-
gelegt und ausgesprochen . . . In Deutschland ist dies Prinzip als Gedanke,
Geist, Begriff, in Frankreich in die Wirklichkeit hinausgestiirmt.“® Nicht
weit ist von da der Weg zum modernen Industriezeitalter, dessen erste
Theoretiker Hegel und seine Schiiler waren, wie auch zur Technik der
Gegenwart. All das bedeutet: aufgeklarte Gesellschaft.

Diese welt- und geistesgeschichtliche Kombination hat uns nur scheinbar
von Blondel weggefiihrt. ,Von Kind auf frommen Einflissen ausgesetzt,
von einer tiefchristlichen Mutter und Tante erzogen, umhegt von der Zu-
neigung der guten Schwestern des Klosters, wohin ich an jedem Ferientag
ging, um einen Teil der Freizeit zu verbringen, mit einem jungen Priester
spazierengehend . . .“ — zieht der Mittelschiiler das staatliche Lyzeum dem
Jesuitenkolleg vor: er will ,die Mentalitit der Gegner des Glaubens
kennenlernen, um sie wirksamer beeinflussen zu konnen“. Er wagt sich
fir die Universititsstudien trotz seines schiichternen Charakters auf die
Ecole Normale, die um ihn her und ihm selber Schauder einflofite, in die
Hohle des Lowen also: ,um eine unmittelbarere und tiefere Kenntnis . ..
der aufrichtig Unglaubigen zu gewinnen, deren Vorurteile ich . . . dadurch
zerstreuen wollte, dafl ich ihre eigene Sprache redete®. Die Verteidigung
seiner Doktorthese, des Erstlings- und Meisterwerkes der ,Action® von

3 Briefe und Werke 111 (ed. Wasmuth 1943) (S. 29—52): S. 41. 46. 33.
4 Zur Geschichte der Religion und Philosophie in Deutschland (1834).
5 Uorlesungen iiber die Geschichte der Philosophie, 3.Bd. = WW XIX (Glockner) 5. 534 f.



Gliubig und aufgeklirt 3

1893, wird von einem der Professoren empfunden als ,eine Kithnheit, die,
seitdem die Universitit Universitit ist, noch nicht da war®. Der schiich-
terne, verwegen mutige junge Pionier des Geistes durchbricht allen steri-
len, ghettohaften Konservatismus. Die stets gegenwirtige, geheime pensée
d’arriére, die ihn leitet, ist das Priestertum. Aber er bleibt auf dem philo-
sophischen Weg der Universitit, ,aufferhalb des Heiligtums, um die zu
ihm zu fithren, die auflerhalb des Glaubens sind“. »1ch mdchte im Namen
der Vernunft selbst und im iibernatiirlichen Interesse der Seelen auf
Menschen einwirken, die denken ... Mein Ehrgeiz ist, zu erweisen, daf}
der Mensch, der seinem Wunsch nach Unabhingigkeit bis zum Ende treu
bleibt, sich Gott unterwerfen mufl...“¢ Blondels Leben ordnet sich
seinem denkerischen Auftrag ein, ,nétigenfalls dem Martyrium des Ge-
dankens“’. Die Wirren der Modernistenverfolgung werfen schmerzliche
Schatten auch tiber Blondel, bis in seine Ehe. Blondel selbst (1861-1949),
1927 wegen fortschreitender Erblindung zum Abschied vom Lehramt an
der laizistischen Universitit gezwungen, arbeitet unabléssig an der einen
Arbeit, einer ,laikalen Apologie“s, die die aufgeklirte Gesellschaft seiner,
unserer Zeit fir die ihr gemafe Gliubigkeit bereitet.

Blondel wollte ,manchmal die erworbenen Tugenden stehen lassen®,
um sich auf die Suche zu machen nach den ,, verkommenen Wissenschaften®
(gewifl, der Ausdruck ist stark, man muf ihn rechterdings verstehen). Das
ist seine Grund-Uberzeugung, die in der Tat schnurstracks und leider nur
beinahe eine Tautologie besagt: , Jede vollstindige Wahrheit ist katho-
lisch.“ Er wendet den Satz anschlieBend um und kehrt seine innerkatho-
lische Gefahrdetheit heraus: , Jeder Katholik trigt in sich die vollstindige
Wahrheit. Aber wie schwierig, sich dariiber zu erkliren, sich mitzuteilen,
zu verschenken: an sich selbst und an die andern!“ Noch einmal, einige
Tage spiter: ,Nicht so an unsern Glauben glauben wie die andern an ihre
Systeme. Aber wie schwierig ist es, die Weite der Wahrheit, die man in
sich, aber nicht aus sich hat, vor der Enge der personlichen Gesichtspunkte
zu bewahren!* Die Unverschnlichen, die Absolutisten (wir pflegen sie
Integralisten zu nennen) lassen nichts gelten, was ihren Gesichtskreis
iibersteigt; sie eben sind auf schiefer Ebene — non omnia omnibus sunt
(sie sind nicht allen alles): ,Der Miflbrauch der Orthodoxie wird zur
Irrgliubigkeit.“ ,Wir miissen uns unablissig gegen den Tod der Gewih-
nung wehren, um uns dem Tod des Neuseins und dem Leiden der Uer-
dnderung offenzuhalten.“

¢ Brief an Abbé Bieil vom 9. 9. 1898, in: Tagebuch vor Gott (S. 575—588): S. 575f. 578.
580. — Vgl. die Einleitung von P. Henrici: ebda. S. 7—16.

7 Tagebuch 16.3.1889: S. 202. ¢ Brief (s. Anm. 6): S. 582.

® Tagebuch 6.3. — 14.5. — 18.5. — 2.6. — 6. 2. 1889: S. 198. 228 f. 230. 237 f. 191.



4 Walter Kern

Von der Wegweisung durch Blondel her mag der Blick die aufgeklérte
Gesellschaft, wie sie uns in ihrer politischen, philosophischen, technischen
Revolution erschien, zu umfassen suchen, die — gldubig — vor Gott, auch
und gerade vor Gott, mehr gilt als die noch nicht anfgeklarte, unmiindige,
mittelalterlich-junge Gesellschaft. Demokratie? Im alten Orient war je
ein Mensch frei: der Despot. Die griechische Polis machte ihre Biirger,
einige Menschen, zu Freien. Aber daneben lief noch harte Knechtschaft
des Humanen einher. Auch im rémischen Recht waren nicht nur die Skla-
ven, sondern auch Kinder und Frauen der Befehlsgewalt des Familien-
vaters unterworfen, ,homines alieni iuris“, nicht ,sui iuris“ (fremden, nicht
eigenen Rechts). ,Homines aut liberi aut servi sunt“ (Die Menschen sind
entweder Freie oder Knechte).!® Die Freiheit aller brachte erst das Chri-
stentum in die Welt durch das Bewufltsein, dafl der Mensch als Mensch
frei ist und einen unendlichen Wert hat. Der Mensch gilt nun, weil er
Mensch ist, nicht weil er Jude, Katholik, Protestant, Deutscher, Englinder
usw. ist. Alle Menschen sind wesenhaft gleich. Bridder in Jesus Christus.
Aber es brauchte eine schwere, lange Arbeit, bis dieses christliche Prinzip
der Freiheit, Gleichheit und Briiderlichkeit hineingebildet worden ist in
das weltliche Wesen, in die politische Wirklichkeit. Die moderne biirger-
liche Gesellschaft hat im Gedanken des Rechts, der Rechte und Pflichten,
die aus der unaufgebbaren Wesenswiirde jedes Menschen entspringen,
eine Verfassung errichtet, und auf diesem Grunde sollte nunmehr alles
basiert sein. Solange die Sonne am Firmament steht und die Planeten um
sie herum kreisen, war das nicht gesehen worden. — Neuzeitliche Philo-
sophie? Fiir sie mag hier zunichst sprechen, daf} die eben angestellten
Reflexionen iiber die unterstromigen christlichen Urspriinge der Franzo-
sischen Revolution und ihrer demokratischen Errungenschaften beinahe
Wort fiir Wort von Hegel"* stammen. Die Philosophie des Ich-Subjekts,
die mit Descartes anhebt, und spéter und tiefer die Philosophie jener
Subjektivitat, die ,wir® sagt, hat ihre Wurzeln, Giber lange Jahrhunderte
wachsender Reifung zum Miindigwerden hin, in der jiidisch-christlichen
Offenbarung. Die Lehre von der Gottebenbildlichkeit des Menschen, die
uniiberbietbar besiegelt wurde durch das Kommen Gottes selber in unser
Fleisch, hat das Zu-sich-Kommen, Selbst-Werden und Selbst-Sein der
menschlichen Person-in-Gemeinschaft erméglicht. Das war der unzerstor-
bare Keim wirklicher Wahrheit und wahrer Wirklichkeit des Menschen. Er

1 Corpus luris Civilis 1 Institutiones (ed. Kriiger 1954) 1, V 8.

U Die Uernunft in der Geschichte (ed. Hoffmeister 1955): S. 62 ff.; Grundlinien der Philo-
sophie des Rechts § 209; Vorlesungen iber die Philosophie der Weltgeschichte = WW
XI (ed. Glockner): S. 557. — Vgl. zum Ganzen: J. Ritter, Subjektivitit und industrielle
Gesellschaft. Zu Hegels Theorie der Subjektivitit, in: Anstéfie (Berichte aus der Arbeit
der Evangelischen Akademie Hofgeismar) 1961, S. 185—146.



Glaubig und aufgeklirt 5

wuchs langsam, aber er ist tiber die Welt hin gewachsen. Der christliche
Mut zur Wahrheit, die Wirklichkeit des ,ganzen Christus: Haupt und
Glieder” (Augustinus), zumeist unbekannt, oftmals verkannt, hat den
Menschen instandgesetzt, zu wissen und zu fordern: , In der ganzen Schép-
fung kann alles, was man will und woriiber man etwas vermag, auch blof}
als Mittel gebraucht werden; nur der Mensch . .. ist Zweck an sich selbst.
~Handle so, dafl du die Menschheit, sowohl in deiner Person als in der
Person eines jeden anderen, jederzeit zugleich als Zwedck, niemals blof als
Mittel brauchst® (Kant'?). — Die Technik der Gegenwart? Sie ist entstan-
den in dem durch das Christentum grundgelegten Europa. Sie ist, mit der
modernen Naturwissenschaft, die legitime Konsequenz der Entmythisie-
rung, Ent-Géttlichung des antiken Kosmos, in dem ,alles der Gétter voll®
(Thales'®) und der selber ,ein sichtbarer Gott“ (Platon') war, durch die
Lehre vom Gott-Schopfer der ganzen Welt und seiner absoluten Transzen-
denz. Er hat alles dem Menschen zur Herrschaft iibergeben (Gen 1,27f.;
1 Kor 8,21 1£.) und ihn so ermutigt, sich die Natur zum Ob-jekt, zum bloflen
profanen Gegenstand zu machen fiir die wissenschaftliche Theorie und fiir
die praktische, technische Ausgestaltung der Welt zur menschlichen Welt
des Menschen. Erst in der derart, aus christlichem Anstof, technisch
gestalteten industriellen Arbeitswelt ist die Freiheit aller Menschen eine
reale Méglichkeit geworden.

Wohl jede Wahrheit wird im Sich-durchsetzen-miissen ihres ersten
Aufbruchs in haretische Einseitigkeit vorgetrieben. Die vollstindige, von
dieser Einseitigkeit befreite, ins Ganze gefiigte Wahrheit ist katholisch,
und dies bedeutet: universal, allgemein-gemeinsam.

»Der ,moderne Mensch’, d. h. der Mensch seit der Renaissance, ist fertig
zum Begrabenwerden?“!* Nein - es sei denn sofern er im Mifiverstindnis
seiner oberflichlich widerchristlichen Selbstinterpretation beharrt. Ver-
hértet er sich darin nicht, dann kann, was das todliche Ende der Neuzeit
scheint, zur Auferstehung ihres tieferen, verborgenen Christseins werden.

»Der Heilige Geist sucht uns erst heim, nachdem das Wort verzog und che es

als glorreiches zurlickkehrt. Thr armen Kulturen, aus denen Christus schwindet

und hinwegstirbt: das ist die Stunde, da der Geist aus Licht und Kraft sich
euch anbictet. Triibsale gibt es genug, damit der Trdster komme. Man muf§
erst sterben, um aufzuerstehen; und wenn wir Tag um Tag sterben miissen, so
um unaufhdrlich erneuert zu werden, a claritate in claritatem. Fides germen
est, quod ulterioris semper evolutionis capax est (Der Glaube ist ein Samen-

12 Kritik der praktischen Uernunfl (1788): S. 156 {.; Grundlegung zur Metaphysik der
Sitten (1785): S. 66 f.

B Fragment A 22. * Timatos 92 c.

15 Paul York von Wartenburg, in: Briefwedhsel zwischen Wilhelm Dilthey und dem Gra-
fen P.Y.v. TW. 1877—1897 (Halle 1923): S. 83.



6 Whalter Kern

korn, stindig weiterer Entwicklung fihig). Immer ist der Glaube vom Buch-
staben zum Geist zu bekehren: wie sich der sichtbare Himmel fiirr die Wissen-
schaft weitet und verschént, so wird die Welt des Glaubens tiefer und heller
im Maf, als unsere Vernunft wichst.“16

Weil} das die Kirche Jesu Christi. Sie beginnt, es wieder zu wissen. Sie
beginnt, ihr tieferes Wesen, in sich und um sich, von neuem zur Kenntnis
zu nehmen. Gewuflt hat sie es in ihren menschlichen Vertretern nicht
immer. Man scheut sich, stets wieder den Fall Galilei zu nennen. Als ob es,
obschon der profilierteste, der einzige ware. Blondel untertreibt: ,Seht
nur, wie man die paar unzeitigen Gewalttaten, woran die Kirche mit-
schuldig scheint, gegen sie ausspielt...“!? Das ist nicht notig. Allein die
Wahrheit macht frei. Die vollstindige, katholische Wahrheit. Auch die
Wahrheit tber den Irrtum. Nicht die Verschweigung der Wabhrheit,
sondern ihr Geltenlassen. Nicht ihr widerwilliges, als Bedrohung empfun-
denes, wegdisputierendes, den Irrtum zur schlechten Vergangenheit
deklarierendes, als selbstverstindlich nie wieder vorkommend abtuendes
Schein-Geltenlassen, sondern ihre dankbare, dankbare Annahme als not-
wendige Wegweisung fir eine wahrere und deshalb freiere Zukunft. Der
Irrtum der Vergangenheit als Prophylaktikum fir die Wahrheit der
Zukunft. Wie mifite man fir die Kirche, ganzlich um ihretwillen, um ihres
Selbstverstdndnisses und Weltverhiltnisses willen ihre vergangenen Irr-
timer aufrichtig und vollstindig erforschen, um daraus zu lernen! Sie sind
eine unersetzliche Lehre. Was wire sonst ihr Sinn, wozu sie zugelassen
von Gott? ... friedlich seine Fehler inkaufnehmen, sie als Warnung
betrachten und sich darauf stiitzen wie auf eine Sprungfeder, tiberzeugt,
dafl jeder Fehltritt ein Anlafl zum Fortschritt ist.“?® Gibt es nicht auch ein
herzlich rechtes Pathos des Bekenntnisses zur Schwiche der Kirche, in der
die Kraft zur Vollendung kommt (2 Kor 12,9)? Wer wollte einer Gemein-
schaft zuzugehoren wagen — und Freude drin haben —, die ganz ohne Irre
und Wirre wire! ,Gott ist in all dem. Er ist nicht in unsern schonen
Schimédren.“!® Da die Kirche heute all das und viel mehr zu wissen beginnt
und nie mehr vergessen will (was nicht heifit, daf sie jemals ihrem Wissen
und Wollen vollkommen nachzuleben vermaéchte): so ist es schon, in ihr zu
leben. Schoner als je zuvor. Als vor zehn Jahren oder vor hundert Jahren
oder vor tausend Jahren. Die Welt des Glaubens wird tiefer und weiter,

im Maf} unsre Vernunft wichst: und die Freiheit und der Frieden und die
Freude.

18 Blondel, Tagebuch 25. 1. 1889: S. 188.
17 Ebda. 7. 6. 1889: S. 239.

18 Ebda. 17. 5.1889: S. 230.

1% Fbda. 22. 2. 1894: S. 535.





