
n Gott wird von einer gläubigen und 
aufgeklärten Gesellschaft mehr verherrlicht. 
Walter Kern SJ, Pullach 

Der ganze Satz lautet: •Gott wird von einer gläubigen und aufgeklärten 
Gesellschaft mehr verherrlicht als von einer ausschließlich gläubigen Ge- 
sellschaft, wie es die des Mittelalters war." Und er stammt von Maurice 
Blondel; er ist eine Tagebuchnotiz vom 16. Mai 18891. Der Kontext bringt 
die Französische Revolution ins Spiel. Fünf Tage zuvor hat Blondel an 
einer Feier zum Gedenken an die vorbereitende Versammlung der Etats 
generaux von 1789 teilgenommen. Am 12. Mai 1889 schrieb er in das 
Tagebuch: 

•Die Versammlungen für die Hundertjahrfeier gehen weiter. Viele Katholi- 
ken sind dadurch im Unrecht, daß sie es dem lieben Gott nicht gleichtun, 
dessen Sonne über Guten wie Bösen scheint und der uns befiehlt, allesamt Brü- 
der zu sein. So seien wir denn nachsichtig für unsere Feinde: wir haben keine 
anderen als diejenigen Gottes. Versetzen wir uns auf ihren Standpunkt; 
befolgen wir die Vorschrift Pauli: Omnibus omnia factus (Allen alles gewor- 
den). Gehen wir ein auf die Schwächen und Irrtümer. Damit wird nicht das 
Gesetz beeinträchtigt, vielmehr die Vollkommenheit der Evangelien beobach- 
tet. Um dies aber recht zu tun, muß es überlegen praktiziert werden, nicht aus 
intriganter Gesinnung, nicht aus theologischer Unfähigkeit oder aus Glaubens- 
feigheit, sondern aus Überfluß an Frieden, Gewißheit, Nächstenliebe .. ."* 

Diese Stellung zur Großen Revolution, dem exponiertesten politischen 
Geschehen im Raum aufgeklärter Gesellschaft, war alles eher als eine 
Selbstverständlichkeit für einen Franzosen, der beheimatet war in der 
katholisch-konservativen Tradition des 19. Jahrhunderts. Nimmt sich das 
Lob der Aufklärung, auf Kosten des christlichen Mittelalters, nicht seltsam 
aus inmitten Tagebuch-Eintragungen voll gewissenhaft vibrierender Spi- 
ritualität? Oder liegt das Merkwürdige darin, daß uns dies merkwürdig 
scheinen mag, auch heute noch? 

Die Romantik rühmte die mittelalterliche hohe Zeit der Einheit des 
gläubigen Denkens und der Ganzheit des gläubigen Lebens. Kreise der 
Jugendbewegung und manche •ganzheitliche" Bewegung sonst haben in 
unserem Jahrhundert die Parole aufgenommen. Und man meinte ziemlich 

1 Tagebuch vor Gott (1883•1894). Obertragen von H. U. v. Balthasar. Eingeleitet von 
P. Henrici. Einsiedeln, Johannes-Verlag 1964, 588 S., Ln. DM 39,•. Zitat S 229 
2 Ebda. S. 228. 



2 Walter Kern 

genau zu wissen, woran jene heile und heilige Einheit zerbrochen war. 
(Die Zeit ist noch nicht lange vorbei, welche die Jahreszahlen 1517-1717 
- 1917 als die einprägsamen Daten des Auseinanderbrechens von Kirche, 
Christlichkeit, Gottesglaube präsentierte.) Novalis machte in dem enthu- 
siastischen Essai von 1799 •Die Christenheit oder Europa" die Aufklä- 
rung haftbar, die Philosophie als •das Resultat der modernen Den- 
kungsart": •Dieser Wahn mußte zum Besten der Nachkommenschaft 
erschöpft und die wissenschaftliche Ansicht der Dinge geltend gemacht 
werden." Er verteidigte die Kirchenbehörde gegen Galilei: •Mit Recht 
widersetzte sich das weise Oberhaupt der Kirche frechen Ausbildungen 
menschlicher Anlagen auf Kosten des heiligen Sinns und unzeitigen 
gefährlichen Entdeckungen im Gebiete des Wissens. So wehrte er den 
kühnen Denkern, öffentlich zu behaupten, daß die Erde ein unbedeutender 
Wandelstern sei.. ."3 Die naturgemäße, notwendige Folge der philo- 
sophischen Aufklärung ist für Novalis die politische Revolution. Schon 
vor Heinrich Heine, der das Thema pamphletistisch variiert4, verbindet der 
ernsthafte Meister Hegel die französische Revolution und die deutsche 
Philosophie: •Kantische, fichtesche, schellingsche Philosophie: In diesen 
Philosophien ist die Revolution als in der Form des Gedankens nieder- 
gelegt und ausgesprochen ... In Deutschland ist dies Prinzip als Gedanke, 
Geist, Begriff, in Frankreich in die Wirklichkeit hinausgestürmt."5 Nicht 
weit ist von da der Weg zum modernen Industriezeitalter, dessen erste 
Theoretiker Hegel und seine Schüler waren, wie auch zur Technik der 
Gegenwart. All das bedeutet: aufgeklärte Gesellschaft. 

Diese weit- und geistesgeschichtliche Kombination hat uns nur scheinbar 
von Blondel weggeführt. •Von Kind auf frommen Einflüssen ausgesetzt, 
von einer tiefchristlichen Mutter und Tante erzogen, umhegt von der Zu- 
neigung der guten Schwestern des Klosters, wohin ich an jedem Ferientag 
ging, um einen Teil der Freizeit zu verbringen, mit einem jungen Priester 
spazierengehend ..." - zieht der Mittelschüler das staatliche Lyzeum dem 
Jesuitenkolleg vor: er will •die Mentalität der Gegner des Glaubens 
kennenlernen, um sie wirksamer beeinflussen zu können". Er wagt sich 
für die Universitätsstudien trotz seines schüchternen Charakters auf die 
ficole Normale, die um ihn her und ihm selber Schauder einflößte, in die 
Höhle des Löwen also: •um eine unmittelbarere und tiefere Kenntnis .. . 
der aufrichtig Ungläubigen zu gewinnen, deren Vorurteile ich . .. dadurch 
zerstreuen wollte, daß ich ihre eigene Sprache redete". Die Verteidigung 
seiner Doktorthese, des Erstlings- und Meisterwerkes der •Action" von 

' Briefe und Werke III (ed. Wasmuth 1943) (S. 29•52): S. 41. 46. SS. 
4 Zur Geschichte der Religion und Philosophie in Deutschland (1834). 
5 Vorlesungen über die Geschichte der Philosophie, S. Bd. = WWXIX (Glockner) S. 534 f. 



Gläubig und aufgeklärt 3 

1893, wird von einem der Professoren empfunden als •eine Kühnheit, die, 
seitdem die Universität Universität ist, noch nicht da war". Der schüch- 
terne, verwegen mutige junge Pionier des Geistes durchbricht allen steri- 
len, ghettohaften Konservatismus. Die stets gegenwärtige, geheime pensee 
d'arriere, die ihn leitet, ist das Priestertum. Aber er bleibt auf dem philo- 
sophischen Weg der Universität, •außerhalb des Heiligtums, um die zu 
ihm zu führen, die außerhalb des Glaubens sind". •Ich möchte im Namen 
der Vernunft selbst und im übernatürlichen Interesse der Seelen auf 
Menschen einwirken, die denken... Mein Ehrgeiz ist, zu erweisen, daß 
der Mensch, der seinem Wunsch nach Unabhängigkeit bis zum Ende treu 
bleibt, sich Gott unterwerfen muß . . ."6 Blondels Leben ordnet sich 
seinem denkerischen Auftrag ein, •nötigenfalls dem Martyrium des Ge- 
dankens"7. Die Wirren der Modernistenverfolgung werfen schmerzliche 
Schatten auch über Blondel, bis in seine Ehe. Blondel selbst (1861-1949), 
1927 wegen fortschreitender Erblindung zum Abschied vom Lehramt an 
der laizistischen Universität gezwungen, arbeitet unablässig an der einen 
Arbeit, einer •laikalen Apologie"8, die die aufgeklärte Gesellschaft seiner, 
unserer Zeit für die ihr gemäße Gläubigkeit bereitet. 

Blondel wollte •manchmal die erworbenen Tugenden stehen lassen", 
um sich auf die Suche zu machen nach den •verkommenen Wissenschaften" 
(gewiß, der Ausdruck ist stark, man muß ihn rechterdings verstehen). Das 
ist seine Grund-Überzeugung, die in der Tat schnurstracks und leider nur 
beinahe eine Tautologie besagt: •Jede vollständige Wahrheit ist katho- 
lisch." Er wendet den Satz anschließend um und kehrt seine innerkatho- 
lische Gefährdetheit heraus: •Jeder Katholik trägt in sich die vollständige 
Wahrheit. Aber wie schwierig, sich darüber zu erklären, sich mitzuteilen, 
zu verschenken: an sich selbst und an die andern!" Noch einmal, einige 
Tage später: •Nicht so an unsern Glauben glauben wie die andern an ihre 
Systeme. Aber wie schwierig ist es, die Weite der Wahrheit, die man in 
sich, aber nicht aus sich hat, vor der Enge der persönlichen Gesichtspunkte 
zu bewahren!" Die Unversöhnlichen, die Absolutisten (wir pflegen sie 
Integralisten zu nennen) lassen nichts gelten, was ihren Gesichtskreis 
übersteigt; sie eben sind auf schiefer Ebene - non omnia omnibus sunt 
(sie sind nicht allen alles): •Der Mißbrauch der Orthodoxie wird zur 
Irrgläubigkeit." •Wir müssen uns unablässig gegen den Tod der Gewöh- 
nung wehren, um uns dem Tod des Neuseins und dem Leiden der Ver- 
änderung offenzuhalten."9 

6
 Brief an Abbe Bieil vom 9. 9. 1893, in: Tagebuch vor Gott (S. 575•588): S. 575f. 578. 

580. • Vgl. die Einleitung von P. Henrici: ebda. S. 7•16. 
7 Tagebuch 16.3. 1889: S. 202.       8 Brief (s. Anm. 6): S. 582. 
9 Tagebuch 6. 3. • 14. 5. • 18. 5. • 2.6. • 6. 2. 1889: S. 198. 228 f. 230. 237 f. 191. 



4 Walter Kern 

Von der Wegweisung durch Blondel her mag der Blick die aufgeklärte 
Gesellschaft, wie sie uns in ihrer politischen, philosophischen, technischen 
Revolution erschien, zu umfassen suchen, die - gläubig - vor Gott, auch 
und gerade vor Gott, mehr gilt als die noch nicht aufgeklärte, unmündige, 
mittelalterlich-junge Gesellschaft. Demokratie? Im alten Orient war je 
ein Mensch frei: der Despot. Die griechische Polis machte ihre Bürger, 
einige Menschen, zu Freien. Aber daneben lief noch harte Knechtschaft 
des Humanen einher. Auch im römischen Recht waren nicht nur die Skla- 
ven, sondern auch Kinder und Frauen der Befehlsgewalt des Familien- 
vaters unterworfen, •homines alieni iuris",nicht •sui iuris" (fremden, nicht 
eigenen Rechts). •Homines aut liberi aut servi sunt" (Die Menschen sind 
entweder Freie oder Knechte).10 Die Freiheit aller brachte erst das Chri- 
stentum in die Welt durch das Bewußtsein, daß der Mensch als Mensch 
frei ist und einen unendlichen Wert hat. Der Mensch gilt nun, weil er 
Mensch ist, nicht weil er Jude, Katholik, Protestant, Deutscher, Engländer 
usw. ist. Alle Menschen sind wesenhaft gleich. Brüder in Jesus Christus. 
Aber es brauchte eine schwere, lange Arbeit, bis dieses christliche Prinzip 
der Freiheit, Gleichheit und Brüderlichkeit hineingebildet worden ist in 
das weltliche Wesen, in die politische Wirklichkeit. Die moderne bürger- 
liche Gesellschaft hat im Gedanken des Rechts, der Rechte und Pflichten, 
die aus der unaufgebbaren Wesenswürde jedes Menschen entspringen, 
eine Verfassung errichtet, und auf diesem Grunde sollte nunmehr alles 
basiert sein. Solange die Sonne am Firmament steht und die Planeten um 
sie herum kreisen, war das nicht gesehen worden. - Neuzeitliche Philo- 
sophie? Für sie mag hier zunächst sprechen, daß die eben angestellten 
Reflexionen über die unterströmigen christlichen Ursprünge der Franzö- 
sischen Revolution und ihrer demokratischen Errungenschaften beinahe 
Wort für Wort von Hegel11 stammen. Die Philosophie des Ich-Subjekts, 
die mit Descartes anhebt, und später und tiefer die Philosophie jener 
Subjektivität, die •wir" sagt, hat ihre Wurzeln, über lange Jahrhunderte 
wachsender Reifung zum Mündigwerden hin, in der jüdisch-christlichen 
Offenbarung. Die Lehre von der Gottebenbildlichkeit des Menschen, die 
unüberbietbar besiegelt wurde durch das Kommen Gottes selber in unser 
Fleisch, hat das Zu-sich-Kommen, Selbst-Werden und Selbst-Sein der 
menschlichen Person-in-Gemeinschaft ermöglicht. Das war der unzerstör- 
bare Keim wirklicher Wahrheit und wahrer Wirklichkeit des Menschen. Er 

10 Corpus Iuris Civilis I lnstitutiones (ed. Krüger 1954) I, V 3. 
11 Die Vernunft in der Geschichte (ed. Hoffmeister 1955): S. 62 ff.; Grundlinien der Philo- 
sophie des Rechts § 209; Vorlesungen über die Philosophie der Weltgeschichte = WW 
XI (ed. Glockner): S. 557. • Vgl. zum Ganzen: J. Ritter, Subjektivität und industrielle 
Gesellschaft. Zu Hegels Theorie der Subjektivität, in: Anstöße (Berichte aus der Arbeit 
der Evangelischen Akademie Hofgeismar) 1961, S. 135•146. 



Gläubig und aufgeklärt 5 

wuchs langsam, aber er ist über die Welt hin gewachsen. Der christliche 
Mut zur Wahrheit, die Wirklichkeit des •ganzen Christus: Haupt und 
Glieder" (Augustinus), zumeist unbekannt, oftmals verkannt, hat den 
Menschen instandgesetzt, zu wissen und zu fordern: •In der ganzen Schöp- 
fung kann alles, was man will und worüber man etwas vermag, auch bloß 
als Mittel gebraucht werden; nur der Mensch ... ist Zweck an sich selbst." 
•Handle so, daß du die Menschheit, sowohl in deiner Person als in der 
Person eines jeden anderen, jederzeit zugleich als Zweck, niemals bloß als 
Mittel brauchst" (Kant12). - Die Technik der Gegenwart? Sie ist entstan- 
den in dem durch das Christentum grundgelegten Europa. Sie ist, mit der 
modernen Naturwissenschaft, die legitime Konsequenz der Entmythisie- 
rung, Ent-Göttlichung des antiken Kosmos, in dem •alles der Götter voll" 
(Thaies13) und der selber •ein sichtbarer Gott" (Piaton14) war, durch die 
Lehre vom Gott-Schöpfer der ganzen Welt und seiner absoluten Transzen- 
denz. Er hat alles dem Menschen zur Herrschaft übergeben (Gen 1,27 f.; 
1 Kor 3,21 f.) und ihn so ermutigt, sich die Natur zum Ob-jekt, zum bloßen 
profanen Gegenstand zu machen für die wissenschaftliche Theorie und für 
die praktische, technische Ausgestaltung der Welt zur menschlichen Welt 
des Menschen. Erst in der derart, aus christlichem Anstoß, technisch 
gestalteten industriellen Arbeitswelt ist die Freiheit aller Menschen eine 
reale Möglichkeit geworden. 

Wohl jede Wahrheit wird im Sich-durchsetzen-müssen ihres ersten 
Aufbruchs in häretische Einseitigkeit vorgetrieben. Die vollständige, von 
dieser Einseitigkeit befreite, ins Ganze gefügte Wahrheit ist katholisch, 
und dies bedeutet: universal, allgemein-gemeinsam. 

•Der .moderne Mensch', d. h. der Mensch seit der Renaissance, ist fertig 
zum Begrabenwerden?"15 Nein - es sei denn sofern er im Mißverständnis 
seiner oberflächlich widerchristlichen Selbstinterpretation beharrt. Ver- 
härtet er sich darin nicht, dann kann, was das tödliche Ende der Neuzeit 
scheint, zur Auferstehung ihres tieferen, verborgenen Christseins werden. 

•Der Heilige Geist sucht uns erst heim, nachdem das Wort verzog und ehe es 
als glorreiches zurückkehrt. Ihr armen Kulturen, aus denen Christus schwindet 
und hinwegstirbt: das ist die Stunde, da der Geist aus Licht und Kraft sich 
euch anbietet. Trübsale gibt es genug, damit der Tröster komme. Man muß 
erst sterben, um aufzuerstehen; und wenn wir Tag um Tag sterben müssen, so 
um unaufhörlich erneuert zu werden, a claritate in claritatem. Fides germen 
est, quod ulterioris semper evolutionis capax est (Der Glaube ist ein Samen- 

'- Kritik der praktischen Vernunft (1788): S. 156f.; Grundlegung zur Metaphysik der 
Sitten (1785): S. 66 f. 
" Fragment A 22.    u Timaios 92 c. 
15 Paul York von Wartenburg, in: Briefwechsel zwischen Wilhelm Dilthey und dem Gra- 
fen P. Y. v. IV. 1877•1897 (Halle 1923): S. 83. 



6 Walter Kern 

körn, ständig weiterer Entwicklung fähig). Immer ist der Glaube vom Buch- 
staben zum Geist zu bekehren: wie sich der sichtbare Himmel für die Wissen- 
schaft weitet und verschönt, so wird die Welt des Glaubens tiefer und heller 
im Maß, als unsere Vernunft wächst."16 

Weiß das die Kirche Jesu Christi. Sie beginnt, es wieder zu wissen. Sie 
beginnt, ihr tieferes Wesen, in sich und um sich, von neuem zur Kenntnis 
zu nehmen. Gewußt hat sie es in ihren menschlichen Vertretern nicht 
immer. Man scheut sich, stets wieder den Fall Galilei zu nennen. Als ob es, 
obschon der profilierteste, der einzige wäre. Blondel untertreibt: •Seht 
nur, wie man die paar unzeitigen Gewalttaten, woran die Kirche mit- 
schuldig scheint, gegen sie ausspielt. . ."" Das ist nicht nötig. Allein die 
Wahrheit macht frei. Die vollständige, katholische Wahrheit. Auch die 
Wahrheit über den Irrtum. Nicht die Verschweigung der Wahrheit, 
sondern ihr Geltenlassen. Nicht ihr widerwilliges, als Bedrohung empfun- 
denes, wegdisputierendes, den Irrtum zur schlechten Vergangenheit 
deklarierendes, als selbstverständlich nie wieder vorkommend abtuendes 
Schein-Geltenlassen, sondern ihre dankbare, dankbare Annahme als not- 
wendige Wegweisung für eine wahrere und deshalb freiere Zukunft. Der 
Irrtum der Vergangenheit als Prophylaktikum für die Wahrheit der 
Zukunft. Wie müßte man für die Kirche, gänzlich um ihretwillen, um ihres 
Selbstverständnisses und Weltverhältnisses willen ihre vergangenen Irr- 
tümer aufrichtig und vollständig erforschen, um daraus zu lernen! Sie sind 
eine unersetzliche Lehre. Was wäre sonst ihr Sinn, wozu sie zugelassen 
von Gott? •. . . friedlich seine Fehler inkaufnehmen, sie als Warnung 
betrachten und sich darauf stützen wie auf eine Sprungfeder, überzeugt, 
daß jeder Fehltritt ein Anlaß zum Fortschritt ist."18 Gibt es nicht auch ein 
herzlich rechtes Pathos des Bekenntnisses zur Schwäche der Kirche, in der 
die Kraft zur Vollendung kommt (2 Kor 12,9)? Wer wollte einer Gemein- 
schaft zuzugehören wagen - und Freude drin haben -, die ganz ohne Irre 
und Wirre wäre! •Gott ist in all dem. Er ist nicht in unsern schönen 
Schimären."19 Da die Kirche heute all das und viel mehr zu wissen beginnt 
und nie mehr vergessen will (was nicht heißt, daß sie jemals ihrem Wissen 
und Wollen vollkommen nachzuleben vermöchte): so ist es schön, in ihr zu 
leben. Schöner als je zuvor. Als vor zehn Jahren oder vor hundert Jahren 
oder vor tausend Jahren. Die Welt des Glaubens wird tiefer und weiter, 
im Maß unsre Vernunft wächst: und die Freiheit und der Frieden und die 
Freude. 

18 Blondel, Tagebudi 25. 1. 1889: S. 188. 
17 Ebda. 7. 6. 1889: S. 239. 
18 Ebda. 17.5. 1889: S. 230. 
10 Ebda. 22.2. 1894: S. 535. 




