
Vom Sinn des Tanzens 

Hugo Rahner SJ, Innsbruck 

Verehrte Zuhörer. In diesen Tagen erreicht der Fasching seinen Höhe- 
punkt1. Ein Ball jagt den anderen. Die Jugend ist tanztoll, und die Alten 
stehen in den Ecken der Ballsäle und wiegen mit wehmütiger Erinnerung 
oder wohl manchmal mit weiser Bedenklichkeit das Haupt ob all der 
Narretei, in der die Menschen durch den urmenschlichen Trick der Ver- 
kleidung und durch den beschwingenden, dithyrambischen Herzens- 
schwung des Tanzes über sich selbst hinauskommen wollen, wenigstens für 
einen Augenblick lang, wenigstens im holden Versuch der Selbsttäuschung. 
Sie mögen es darum verzeihen, verehrte Zuhörer, wenn heute ein Vertre- 
ter der Theologischen Fakultät in der Reihe der Universitätsvorträge das 
Wort ergreift, um Ihnen zu zeigen, wie seit den Urtagen unserer Kultur 
der denkende und der weise gewordene Mensch sich immer wieder Gedan- 
ken gemacht hat über den seltsam tiefsinnigen Sinn des Tanzens, von Pia- 
ton angefangen bis zu den Kirchenvätern und den Weisen des Mittelalters. 
Ist ja doch schon das uns allen so geläufige Wort •der Ball" eines jener 
Worte, das uns aus der griechisch-römischen Urwelt unserer Kultur über- 
mittelt worden ist und also zeigt, wie tief die uns scheinbar so geläufigen 
und kaum je auf ihren Ursprung hin bedachten Worte unserer Alltags- 
kultur in der Sprache von Hellas und in der Kultur des christlich gewor- 
den römischen Imperiums wurzeln. In der spätlateinischen Sprache des 
volkstümlichen Alltags, wie wir sie etwa aus den Predigten des heiligen 
Augustinus kennenlernen, bedeutet das Wort •ballare" das Tanzen, und 
das ist schon für die Römer der ausgehenden Antike ein aus dem Griechi- 
schen übernommenes Fremdwort, denn es kommt aus dem griechischen 
•ballizein", das heißt •die Tanzbeine hin- und herwerfen, hüpfen, Tanz- 
sprünge machen". Das spätlateinische Wort ist in der langsam werdenden 
italienischen Volkssprache lebendig geblieben; ballare und Ball wird von 
dort aus zum klassischen Wort für dieses unüberwindlich schöne Vergnü- 
gen des Menschen, und wir alle erinnern uns, um nur ein Beispiel zu 
nennen, an die entzückende Cantilene aus Mozarts Figaro vom •ballare" 
des Signor Contino. Jeder Ball mag uns also daran erinnern, daß hier etwas 
getan wird, was schon die Griechen einen •ballismos" nannten, was die 
•ballatores"   der  Mysterien  der   Göttin  Kybele  in  orgiastischer  Ent- 

1 Der Vortrag wurde vor einigen Jahren an der Universität Innsbruck in der Reihe •Die 
Universität spricht" gehalten. 



8 Hugo Rahner 

zückung taten, was selbst die Christen des Augustinus in den volkstüm- 
lichen Formen ihrer Märtyrerkulte sich trotz aller Mahnungen der ge- 
strengen Prediger nicht nehmen ließen, und was noch heute weiterlebt in 
den unbeschreiblich schönen Tänzen der Chorknaben in der Kathedrale 
von Sevilla. 

Es mag also hier ein ernsthaftes Wort über den Sinn dieses heiteren 
Spiels nicht fehl am Platz sein. Und so wollen wir sprechen vom Sinn des 
Tanzens, indem wir die Weisen der Vorzeit danach befragen. In zwei Ge- 
dankengruppen zusammengefaßt, können wir sagen: der Tanz hat eine 
menschlich-künstlerische und hat eine sakral-mystische Sinngebung. 

Zunächst die menschlich-künstlerische Sinngebung. Jeder Mensch ist 
irgendwo ein heimlicher Künstler, das will sagen ein Mensch, den es 
unstillbar danach verlangt, das Gedachte, das Seelische, das Innere, in 
leibhaft gewordene Form umzugestalten: denn er ist immerdar eben 
•Mensch", das heißt jenes einzigartige Gebilde der Schöpfung, das eins ist 
aus Leib und Seele, aus Materie und Geist. Freilich, bei den meisten Men- 
schen ist diese künstlerische Veranlagung gehemmt vom körperlichen Un- 
vermögen, von der Last des Leiblichen, überdeckt vom Schutt des Alltags. 
Aber es ist vielleicht gerade der Tanz, wo der Mensch für einen Augen- 
blick lang den geglückten Versuch wagen darf, über sich selbst hinaus- 
zukommen, sich über sich selbst zu entschwingen, einmal jener andere zu 
sein, den man heimlich in sich fühlt. Die griechische Philosophie, die im 
Bann des Piaton steht, nennt darum den Tanz den Versuch des Menschen, 
die wundervoll geglückte Leibwerdung des Geistigen in der aus dem Gött- 
lichen hervorgehenden Schöpfung der Welt nachzubilden. So sagt Plotin 
einmal: •Es ist mithin die Betätigung des Lebens eine künstlerische, so wie 
der Tanzende in Bewegung ist: denn der Tänzer ist eine Abbildung des 
Lebens." Tanz ist der für einen Augenblick lang geglückte Versuch, die 
Harmonie zwischen Leib und Geist herzustellen. So sagt uns der geistvolle 
Spötter Lukian von Samosata im zweiten Jahrhundert nach Christus in 
seinem reizenden Büchlein über den Tanz: •Tanz ist nicht nur Vergnügen, 
sondern ein seelisch nützliches Tun. Denn der Tanz bringt die Seelen der 
Menschen in den rechten Rhythmus und stellt anschaulich dar, was die 
innere Schönheit der Seele mit der äußeren Schönheit des Körpers gemein- 
sam hat, indem er den Punkt aufzeigt, wo beide gleichsam zusammenflie- 
ßen." Darum kann schön und richtig nur derjenige tanzen, folgert er wei- 
ter, der ein Kenner des Menschlichen, ein Weiser ist. Denn der Tanz ist, 
wie es Lukian in drei Begriffe von griechischer Prägnanz zusammenfaßt: 
•die Kunst des Nachahmens, die Ausdeuterin des im Geiste Verborgenen, 
das Faßbarmachen des Unsichtbaren." Hier berührt die griechische Weis- 
heit in der Sinngebung des Tanzes das Geheimnis jeder Kunst: nämlich 



Vom Sinn des Tanzens 9 

die Sehnsucht nach dem endlich einmal gelungenen Sichtbarmachen des 
Unsichtbaren. Alle jagen sie diesem Geheimnis nach, die heimlichen Künst- 
ler, die Menschen. Tanz wird hier wie die Musik und wie das Spiel zum 
Versuch, das Unsagbare zu sagen - und nicht umsonst haben die Griechen 
in ihrer wundervoll bildlebendigen Sprache das •Ausplaudern" der My- 
sterien ihrer Kulte ein •exorcheisthai", ein •Austanzen" genannt. Tanz ist 
wie die Musik - um ein schönes Wort Hermann Hesses im Glasperlenspiel 
zu gebrauchen - der •Ausdruck des Wissens um die Tragik des Menschen- 
tums, ein Bejahen des Menschengeschicks, Tapferkeit, ein Klang von über- 
menschlichem Lachen voll unsterblicher Heiterkeit". Wer dächte hier nicht 
an Mozarts aus Tränen emporsteigende Anmut? Und wer dächte hier nicht 
an Rilkes fünfte Duineser Elegie, die uns das köstliche Wort geschenkt hat 
vom •Lächeln, das tanzt"? Dort wird im Bild der armseligen Artisten in 
der Pariser Vorstadt der Gegensatz besungen zwischen der mühsamen 
Kunst des bloß Gelernten und dem göttlichen Augenblick, wo einmal das 
seelisch Gemeinte endgültig, wenn auch nur für einen huschenden Augen- 
blick, in seine vollendete Leiblichkeit gerinnt. Dort steht es, das unsterb- 
liche Wort vom Lächeln und vom Tanz, dort wird der Engel beschworen, 
dieses kostbare Gebilde des Augenblicks wie in einer Urne voll des köst- 
lichen Heilkrauts zu verwahren, des Augenblicks, wo der Künstler auf ein- 
mal, blindlings, mit einem bestürzten Lächeln gewahr wird, daß ihm die 
Leibwerdung des Seelischen gelungen ist: 

Und dennoch, blindlings 
das Lächeln, 
Engel, o nimm's, pflück's, das kleinblütige Heilkraut, 
schaff eine Vase, verwahr s .. . in lieblicher Urne, 
rühm's mit blumiger schwungiger Aufschrift: 
Subrisio saltat. 

Subrisio saltat: das Lächeln tanzt. Der Augenblick, der vom Engel ver- 
wahrt werden soll, ist die einen Augenblick lang gelungene Gestaltung 
des Unnachahmlichen, das Schwungige, oder, wie es am Ende dieser Elegie 
heißt, die •kühnen hohen Figuren des Herzschwungs, die Türme aus Lust". 
Wo solches gelingt, beginnt der Mensch zu tanzen, zu lächeln. Subrisio 
saltat. 

Von diesem Standpunkt der menschlich-künstlerischen Sinngebung des 
Tanzes aus können wir nun aber auch die rechte Einstellung gewinnen zu 
einer Kritik unserer sogenannten Tanzkultur, zu der wir abgesunken sind. 
Und vielleicht ist diese Kritik scharfsichtiger als diejenige, zu der wir 
manchmal allzuleicht geneigt sind vom Standpunkt der Ethik oder der 
Moral aus: denn sie hält wohl eher die rechte Mitte zwischen der Ableh- 
nung der kulturlos gewordenen Auswüchse und der Anerkennung des 



10 Hugo Rahner 

wahrhaft unausrottbar menschlichen Verlangens nach Tanz und also nach 
spielendem Entfliehen aus den Belastungen des Alltags. Nur ein weiser 
Mensch kann richtig tanzen. Der Grieche Lukian hat von dem echten 
Tänzer gesagt, er müsse jene Eigenschaft besitzen, die einmal Thukydides 
an Perikles gerühmt hat: •Wissen um das, was recht ist und sein soll, und 
verstehen, dies auch auszudrücken." Echtes Tanzen setzt also Geist voraus 
und sittliche Formung. Kultur und Unkultur des Tanzens ist darum einer 
der feinsten Gradmesser für die Höhe oder Tiefe einer Menschenkultur 
überhaupt. Sage mir, wie du tanzest, und ich sage dir, wer du bist, könnte 
man das Sprichwort variieren. Und von der Tanzgebärde gilt, was der 
Ludimagister in Hesses Glasperlenspiel gesagt hat: •Eine Moral letzten 
Endes bedeutet jede klassische Kulturgebärde, ein zur Gebärde zusammen- 
gezogenes Vorbild des menschlichen Verhaltens." Im Licht dieser Sinn- 
gebung des Tanzes vergleiche man einmal die Zucht eines Menuetts mit 
der entseelten Formlosigkeit einer der heute üblichen Springübungen, die 
man noch Tanz nennt. Umgekehrt liegt in dieser Sinngebung vom seelisch- 
künstlerischen Sinn des Tanzes die Möglichkeit, auch den modernsten 
Tanz wieder in eine geistige Höhe hinein zu stilisieren, wenn immer der 
Tanzende soviel Geist und so viel Seelenzucht in sich trägt, um daraus eine 
geglückte Leibwerdung der Tanzgebärde zu gestalten. Das Problem unse- 
rer abgesunkenen Tanzkultur liegt nicht vordergründig im bloß Mora- 
lischen, sondern in der Welt des inneren Geistes: das ist in der ursprüng- 
lich gottgewollten Harmonie zwischen Seele und Leib, nach der sich der 
echte Mensch immer wieder von neuem sehnt. 

Und hier kommen wir auf die zweite Quelle einer vertiefenden Sinn- 
deutung des Tanzens zu sprechen, die wir die sakral-mystische genannt 
haben. Es ist nicht leicht, mitten im Getriebe unseres aus allen Fugen 
geratenen Tanzwirbels von diesen schönen und heimlichen Dingen zu 
sprechen. Aber der Versuch sei keusch gewagt - denn wir berühren hier 
ein wahres Mysterium des Menschseins, und selbst die Kirche scheut sich 
nicht, den unausdeutbaren Sinn unserer himmlischen Existenz, zu der wir 
alle berufen sind, als ein wundersames göttliches Tanzspiel aufzufassen, 
von den Kirchenvätern angefangen, die uns vom seligen Tanzreigen der 
Himmelsgeister sprechen, bis zu den adelig schönen Bildern eines Fra 
Angelico da Fiesole. Schon die Griechen haben davon eine Ahnung beses- 
sen: der Tanz ist in seinen letzten Tiefen eine irdische Nachahmung jener 
wundersam gelassenen Fröhlichkeit, mit der die weltenschöpferische Gott- 
heit Sterne und Erdenwelten ins Dasein der Ordnung und der Schönheit 
herausgerufen hat. So schreibt Lukian in seinem Büchlein vom Tanz: •Die- 
jenigen, welche die Genealogie der Tanzkunst am richtigsten angeben, 
sagen, daß sie mit dem Weltall einerlei Ursprungs sei und mit der 



Vom Sinn des Tanzens 11 

uranfänglichen Liebe zugleich in die Erscheinung trat. Denn was ist jener 
Reigen der Gestirne, das gemeinsame Maß und die schöne Harmonie ihrer 
Bewegungen anderes als das Sichtbarwerden jenes uranfänglichen Tan- 
zes der Schöpfung?" 

Der griechische und der römische Christ hat diese Ahnungen nicht ver- 
gessen müssen: weiß doch er tiefer und herzergreifender, was es ist um 
das Mysterium der aus Gottes Liebe in wundersamer Ordnung heraus- 
tretenden Schöpfung der Sterne und der Atome in ihrer geradezu tänze- 
rischen Beschwingtheit, weiß doch er um die endzeitliche Berufung in eine 
wieder erreichte Harmonie von Seele und Leib, die einmal aus uns allen 
ewige Künstler machen wird. Tanz ist für ihn demnach der irdische Ver- 
such, diese göttliche Ausgeglichenheit darzustellen, den kühnen Herz- 
schwung Gottes nachzuahmen, über sich selbst hinauszukommen in die 
Sphäre der fröhlichen Entbundenheit des Geistes, die sich schön, geglückt, 
und in heiliger Keuschheit in der Geste des Körpers ausdrückt. •Denn ich 
möchte meinen", sagt einmal der Grieche Gregor von Nazianz, •ein 
solcher Tanz sei das Mysterium eines Wandels vor Gott, der da ist schön 
in der Bewegung und reich in der Geste". Und sein Freund Gregor von 
Nyssa sprach in einer Homilie vom Tanz: •So ist denn ein solcher Tanz 
gleichbedeutend mit einer hohen Spannung der heiteren Freude. Denn er 
ist eine rhythmische Bewegung des Körpers und so ein nach außen Sicht- 
barwerden der innerlichen Seelenhaltung - ist ja doch der Mensch immer 
ein Doppelwesen, aus Seele nämlich und aus Leib." 

Echtes und geglücktes Tanzen ist demnach nur möglich aus der inneren 
Harmonie der Seele mit dem göttlichen Gesetz, mit dem schöpferischen 
Rhythmus des Heiligen Geistes, der auch einmal den Körper ergreifen 
darf in der Freude des aus Gott geschaffenen Daseins. •Heiliger Tanz", 
sagt darum in der karolingischen Zeit der Deutsche Hrabanus Maurus, •ist 
das Sinnbild eines immer wachen Herzens und einer frommen Behendig- 
keit der Glieder". Er spricht so im Geist des großen Augustinus, der das 
sittliche Problem einer Sinndeutung des Tanzes einmal in die klassische 
Prägung zusammenfaßt: •ballatio nostra mutatio vitae est" - •unser Tanz, 
unser Ball, ist die Änderung unseres Lebens". Und wenn auch die ge- 
strenge Moral der Kirchenväter den Tanz aus den eigentlich sakralen 
Bereichen des kirchlichen Kultes langsam verdrängt hat: ist nicht die 
klassische Gebärde der Liturgie und der Prozessionen ein bis zur äußer- 
sten Vergeistigung gebrachter Tanz? Noch heute lebt dieser Geist eines 
sakralen Tanzmysteriums weiter, wenn im Dämmerschein der wunder- 
vollen Kathedrale von Sevilla die Knaben in Gruppen zu je sechs nach 
Gesetzen von uralt strenger Heiligkeit vor Gott ihren Tanz aufführen. Bis 
tief in das späte Mittelalter hinein hat man in französischen Kathedralen 



12 Hugo Rahner 

am Abend des Ostertages einen sakralen Tanz aufgeführt, der mit einem 
feierlich streng stilisierten Ballspiel verbunden war. Bischof und Klerus, 
so wissen wir es aus einem Rituale der Kathedralen von Auxerre und 
Besancon, warfen sich im Chor der Kirche in heiligem Tanzschritt einen 
goldenen Ball zu, in der kindlichen Freude der Erlösten, am Abend des 
hohen Tages, der die siegreich aufgehende Ostersonne gefeiert hat. Und 
es werden die Gelehrten recht haben, die darin das ins Christliche umge- 
formte Ballspiel sehen, das die Germanen einst in kultischem Tanz an 
Ostern feierten. Der goldene Ball ist die Sonne, der Tanzschritt ist die nur 
in einer das Alltägliche überschreitenden Geste ausdrückbare Freude des 
erlösten Menschen. Was dieser Ostertanz des Klerus von Auxerre in seinen 
Tiefen bedeuten will, hat uns schon in der christlichen Urzeit ein unbe- 
kannter Kirchenvater in einer wundervoll beschwingten Osterpredigt 
gesagt, in welcher er den auferstandenen Gottmenschen als den herrlichen 
Vortänzer im Reigen der erlösten Menschheit preist und in den dithyram- 
bischen Jubel ausbricht: •O du Vortänzer im mystischen Reigen, o gött- 
liches Osterfest, neue Feier aller Dinge! O Lust und Entzücken, daß der 
finstere Tod vernichtet ist - und der Tanzchor der irdischen Dinge zurück- 
kehrt ins Licht!" Mit keinem Bild weiß es der noch irdisch sinnengebun- 
dene Mensch besser auszudrücken, was er in der ewigen Freiheit des 
Himmels ersehnt, als mit dem Bild vom seligen Tanz. Schon eine Grab- 
inschrift aus dem vierten Jahrhundert des christlich gewordenen Rom läßt 
den Toten sprechen: •Lieder werde ich Gott anstimmen und mit den 
heiligen Chören tanzen.'' Und die wortgewaltige deutsche Mystikerin 
Mechthild von Magdeburg hat dieses himmlische Tanzspiel also geschil- 
dert: •Mit Freuden werden wir singen, lieblich lachen und springen, in 
sanfter Weise fließen und schwimmen, und fliegen und klimmen, von Chor 
zu Chor, bis zu des Reiches Höhen empor." Dantes Paradies Visionen wer- 
den hier vorweggenommen. Das tiefste Geheimnis alles Tanzes ist die 
dem leibgewordenen Geist, den wir Mensch nennen, in seine innersten 
Tiefen eingesenkte Sehnsucht nach der Freiheit in Gott und die dem 
erlösten Menschen geoffenbarte und vorausgesagte Erfüllung dieser Sehn- 
sucht in jenem Zustand der endgültig geglücktenLeibwerdung des Geistes, 
den wir Himmel nennen und Paradies und Auferstehung des Fleisches. 

Damit, verehrte Zuhörer, sind wir in unserer Deutung des Tanzes frei- 
lich in Höhen geraten, aus denen wir schwer wieder den Abstieg finden in 
die bequemen Ebenen, auf denen sich in diesen Tagen die tanzfröhliche 
Menschheit vergnügt. Aber ohne in jene leicht spießbürgerliche Vertei- 
digung des Tanzes zu verfallen, die dem Sprichwort gemäß ein •Tänzlein 
in Ehren nicht will verwehren", könnten wir doch einmal die Frage stel- 
len: ist das Tanzen nicht in seiner letzten Sinndeutung vielleicht doch ein 



Bibel und Meditation 13 

Zeugnis, genau so wie die Liebe selbst, die das Höchste und das Niederste 
im Menschenwesen mit dem gleichen ewigen Wort bezeichnet, in der Gosse 
und im Gebet, in der hektischen Sucht und in der himmlischen Sehnsucht - 
ein Zeugnis, sage ich, für ein unstillbares Drängen im Menschen, größer 
zu sein als er selbst, wenigstens für einen Augenblick, sich selbst gleichsam 
zu überschwingen, frei zu werden von den Fesseln des Leiblichen: ein 
Zeugnis also für den unsterblichen Geist, den es dorthin drängt, wo wir 
endlich frei sind in Gott? Und so wagen wir es, mitten in den Lärm der 
tanzenden Bälle noch einmal das tiefe Wort des Augustinus zu sprechen: 
Unser Ball ist die Änderung unseres Lebens. 

Bibel und Meditation 
Hinweise zum meditativen Umgang mit der Heiligen Schrift'" 

Gerhard Schneider, Koblenz 

Das Thema •Bibel und Meditation" kann grundsätzlich in zweifacher 
Weise verstanden werden. Zum ersten kann es bedeuten, daß wir die 
Bibel befragen, in welchem Umfang und in welcher Weise sie das auf- 
weist, was wir heute •Meditation" nennen. Unser Thema soll aber ohne 
Zweifel auch so aufgefaßt werden, daß wir die rechte Weise suchen, wie 
die biblische Botschaft zum Gegenstand unserer •Meditation" gemacht 
werden könne, daß wir, wie der Untertitel des Themas sagt, •Hinweise 
zum meditativen Umgang mit der Heiligen Schrift" zu geben versuchen. 
Wenn wir uns dafür entscheiden, das gestellte Thema auf beide möglichen 
Weisen zu behandeln, dann geschieht das aus der Überzeugung heraus, 
daß man erst einmal verstehen sollte, was Meditation im Raum der Bibel 
bedeutet, ehe man die praktische Frage stellt, wie die Bibel zu meditieren 
sei. 

* Referat, vorgetragen auf der 4. Arbeitstagung der Homiletischen Arbeitsgemeinschaft 
(Würzburg) in der Abtei Münsterschwarzach am 9. 4. 1964. Das Gesamtthema der Tagung 
lautete: Meditation und Predigt. • Als wesentlicher Beitrag zum Thema darf nachgetra- 
gen und empfohlen werden: P.-Y. Emery (Frere de Traz6), La meditation de l'Bcriture, 
Taize o. J.; in deutscher Sprache enthalten in dem Sammelband Die Gnade des Gebets, 
herausgegeben von R. Bochinger, Gürtersloh 1964. S. 41•94. 




