Vom Sinn des Tanzens

Hugo Rahner SJ, Innsbruck

Verehrte Zuhorer. In diesen Tagen erreicht der Fasching seinen Hohe-
punkt!. Ein Ball jagt den anderen. Die Jugend ist tanztoll, und die Alten
stehen in den Ecken der Ballsdle und wiegen mit wehmiitiger Erinnerung
oder wohl manchmal mit weiser Bedenklichkeit das Haupt ob all der
Narretei, in der die Menschen durch den urmenschlichen Trick der Ver-
kleidung und durch den beschwingenden, dithyrambischen Herzens-
schwung des Tanzes tber sich selbst hinauskommen wollen, wenigstens fir
einen Augenblick lang, wenigstens im holden Versuch der Selbsttduschung.
Sie mogen es darum verzeihen, verehrte Zuhorer, wenn heute ein Vertre-
ter der Theologischen Fakultét in der Reihe der Universitdtsvortrage das
Wort ergreift, um Ihnen zu zeigen, wie seit den Urtagen unserer Kultur
der denkende und der weise gewordene Mensch sich immer wieder Gedan-
ken gemacht hat iiber den seltsam tiefsinnigen Sinn des Tanzens, von Pla-
ton angefangen bis zu den Kirchenvétern und den Weisen des Mittelalters.
Ist ja doch schon das uns allen so geldufige Wort ,der Ball® eines jener
Worte, das uns aus der griechisch-rémischen Urwelt unserer Kultur iiber-
mittelt worden ist und also zeigt, wic tief die uns scheinbar so geldufigen
und kaum je auf ihren Ursprung hin bedachten Worte unserer Alltags-
kultur in der Sprache von Hellas und in der Kultur des christlich gewor-
den rémischen Imperiums wurzeln. In der spétlateinischen Sprache des
volkstiimlichen Alltags, wie wir sie etwa aus den Predigten des heiligen
Augustinus kennenlernen, bedeutet das Wort ,ballare das Tanzen, und
das ist schon fir die Romer der ausgehenden Antike ein aus dem Griechi-
schen {ibernommenes Fremdwort, denn es kommt aus dem griechischen
»ballizein“, das heifit ,die Tanzbeine hin- und herwerfen, hiipfen, Tanz-
spriinge machen®. Das spétlateinische Wort ist in der langsam werdenden
italienischen Volkssprache lebendig geblieben; ballare und Ball wird von
dort aus zum klassischen Wort fiir dieses uniiberwindlich schone Vergnii-
gen des Menschen, und wir alle erinnern uns, um nur ein Beispiel zu
nennen, an die entziickende Cantilene aus Mozarts Figaro vom ,ballare®
des Signor Contino. Jeder Ball mag uns also daran erinnern, daf} hier etwas
getan wird, was schon die Griechen einen ,ballismés“ nannten, was die
»ballatores“ der Mysterien der Gottin Kybele in orgiastischer Ent-

1 Der Vortrag wurde vor einigen Jahren an der Universitit Innsbruck in der Reihe ,Die
Universitét spricht“ gehalten.



8 Hugo Rahner

ziickung taten, was selbst die Christen des Augustinus in den volkstiim-
lichen Formen ihrer Mértyrerkulte sich trotz aller Mahnungen der ge-
strengen Prediger nicht nehmen liefen, und was noch heute weiterlebt in
den unbeschreiblich schonen Tanzen der Chorknaben in der Kathedrale
von Sevilla.

Es mag also hier ein ernsthaftes Wort iber den Sinn dieses heiteren
Spiels nicht fehl am Platz sein. Und so wollen wir sprechen vom Sinn des
Tanzens, indem wir die Weisen der Vorzeit danach befragen. In zwei Ge-
dankengruppen zusammengefafit, konnen wir sagen: der Tanz hat eine
menschlich-kiinstlerische und hat eine sakral-mystische Sinngebung.

Zunichst die menschlich-kiinstlerische Sinngebung. Jeder Mensch ist
irgendwo ein heimlicher Kinstler, das will sagen ein Mensch, den es
unstillbar danach verlangt, das Gedachte, das Seelische, das Innere, in
leibhaft gewordene Form umzugestalten: denn er ist immerdar eben
»Mensch“, das heifit jenes einzigartige Gebilde der Schopfung, das eins ist
aus Leib und Seele, aus Materie und Geist. Freilich, bet den meisten Men-
schen ist diese kiinstlerische Veranlagung gehemmt vom kérperlichen Un-
vermogen, von der Last des Leiblichen, tiberdeckt vom Schutt des Alltags.
Aber es ist vielleicht gerade der Tanz, wo der Mensch fiir einen Augen-
blick lang den gegliickten Versuch wagen darf, iiber sich selbst hinaus-
zukommen, sich tber sich selbst zu entschwingen, einmal jener andere zu
sein, den man heimlich in sich fithlt. Die griechische Philosophie, die im
Bann des Platon steht, nennt darum den Tanz den Versuch des Menschen,
die wundervoll geglickte Leibwerdung des Geistigen in der aus dem Gott-
lichen hervorgehenden Schopfung der Welt nachzubilden. So sagt Plotin
einmal: ,Es ist mithin die Betitigung des Lebens eine kiinstlerische, so wie
der Tanzende in Bewegung ist: denn der Tinzer ist eine Abbildung des
Lebens.“ Tanz ist der fir einen Augenblick lang gegliickte Versuch, die
Harmonie zwischen Leib und Geist herzustellen. So sagt uns der geistvolle
Spotter Lukian von Samosata im zweiten Jahrhundert nach Christus in
seinem reizenden Biichlein iiber den Tanz: , Tanz ist nicht nur Vergniigen,
sondern ein seelisch niitzliches Tun. Denn der Tanz bringt die Seelen der
Menschen in den rechten Rhythmus und stellt anschaulich dar, was die
innere Schonheit der Seele mit der duferen Schonheit des Korpers gemein-
sam hat, indem er den Punkt aufzeigt, wo beide gleichsam zusammenflie-
fen.“ Darum kann schdn und richtig nur derjenige tanzen, folgert er wei-
ter, der ein Kenner des Menschlichen, ein Weiser ist. Denn der Tanz ist,
wie es Lukian in drei Begriffe von griechischer Pragnanz zusammenfafit:
»die Kunst des Nachahmens, die Ausdeuterin des im Geiste Verborgenen,
das Faflbarmachen des Unsichtbaren.“ Hier beriihrt die griechische Weis-
heit in der Sinngebung des Tanzes das Geheimnis jeder Kunst: namlich



Uom Sinn des Tanzens 9

die Sehnsucht nach dem endlich einmal gelungenen Sichtbarmachen des
Unsichtbaren. Alle jagen sie diesem Geheimnis nach, die heimlichen K{inst-
ler, die Menschen. Tanz wird hier wie die Musik und wie das Spiel zum
Versuch, das Unsagbare zu sagen — und nicht umsonst haben die Griechen
in ihrer wundervoll bildlebendigen Sprache das ,Ausplaudern® der My-
sterien ihrer Kulte ein ,exorcheisthai®, ein ,, Austanzen® genannt. Tanz ist
wie die Musik — um ein schénes Wort Hermann Hesses im Glasperlenspiel
zu gebrauchen — der , Ausdruck des Wissens um die Tragik des Menschen-
tums, ein Bejahen des Menschengeschicks, Tapferkeit, ein Klang von iiber-
menschlichem Lachen voll unsterblicher Heiterkeit“. Wer dichte hier nicht
an Mozarts aus Trénen emporsteigende Anmut? Und wer dichte hier nicht
an Rilkes fiinfte Duineser Elegie, die uns das kdstliche Wort geschenkt hat
vom ,Licheln, das tanzt“? Dort wird im Bild der armseligen Artisten in
der Pariser Vorstadt der Gegensatz besungen zwischen der miithsamen
Kunst des blofl Gelernten und dem géttlichen Augenblick, wo einmal das
seelisch Gemeinte endgiiltig, wenn auch nur fiir einen huschenden Augen-
blick, in seine vollendete Leiblichkeit gerinnt. Dort steht es, das unsterb-
liche Wort vom Léacheln und vom Tanz, dort wird der Engel beschworen,
dieses kostbare Gebilde des Augenblicks wie in einer Urne voll des kost-
lichen Heilkrauts zu verwahren, des Augenblicks, wo der Kiinstler auf ein-
mal, blindlings, mit einem bestiirzten Licheln gewahr wird, dafl ihm die
Leibwerdung des Seelischen gelungen ist:

Und dennoch blindlings

das Léicheln,

Engel, o nimmv's, pfliick’s, das kleinbliitige Heilkraut,

schaff eine Uase, verwahr’s . . . in lieblicher Urne,

riihm’s mit blumiger schwungiger Aufschrifi:

Subrisio saltat.
Subrisio saltat: das Lacheln tanzt. Der Augenblick, der vom Engel ver-
wahrt werden soll, ist die einen Augenblick lang gelungene Gestaltung
des Unnachahmlichen, das Schwungige, oder, wie es am Ende dieser Elegie
heifit, die ,kithnen hohen Figuren des Herzschwungs, die Tiirme aus Lust*.
Wo solches gelingt, beginnt der Mensch zu tanzen, zu licheln. Subrisio
saltat.

Von diesem Standpunkt der menschlich-kiinstlerischen Sinngebung des
Tanzes aus kénnen wir nun aber auch die rechte Einstellung gewinnen zu
einer Kritik unserer sogenannten Tanzkultur, zu der wir abgesunken sind.
Und vielleicht ist diese Kritik scharfsichtiger als diejenige, zu der wir
manchmal allzuleicht geneigt sind vom Standpunkt der Ethik oder der
Moral aus: denn sie hilt wohl eher die rechte Mitte zwischen der Ableh-
nung der kulturlos gewordenen Auswiichse und der Anerkennung des



10 Hugo Rahner

wahrhaft unausrottbar menschlichen Verlangens nach Tanz und also nach
spielendem Entflichen aus den Belastungen des Alltags. Nur ein weiser
Mensch kann richtig tanzen. Der Grieche Lukian hat von dem echten
Tanzer gesagt, er misse jene Eigenschaft besitzen, die einmal Thukydides
an Perikles gerithmt hat: ,Wissen um das, was recht ist und sein soll, und
verstehen, dies auch auszudricken. Echtes Tanzen setzt also Geist voraus
und sittliche Formung. Kultur und Unkultur des Tanzens ist darum einer
der feinsten Gradmesser fiir die Hohe oder Tiefe einer Menschenkultur
iiberhaupt. Sage mir, wie du tanzest, und ich sage dir, wer du bist, kénnte
man das Sprichwort variieren. Und von der Tanzgebirde gilt, was der
Ludimagister in Hesses Glasperlenspiel gesagt hat: ,FEine Moral letzten
Endes bedeutet jede klassische Kulturgebéarde, ein zur Gebarde zusammen-
gezogenes Vorbild des menschlichen Verhaltens.“ Im Licht dieser Sinn-
gebung des Tanzes vergleiche man einmal die Zucht eines Menuetts mit
der entseelten Formlosigkeit einer der heute tiblichen Springtibungen, die
man noch Tanz nennt. Umgekehrt liegt in dieser Sinngebung vom seelisch-
kiinstlerischen Sinn des Tanzes die Maglichkeit, auch den modernsten
Tanz wieder in eine geistige Hohe hinein zu stilisieren, wenn immer der
Tanzende soviel Geist und so viel Seelenzucht in sich trégt, um daraus eine
gegliickte Leibwerdung der Tanzgebirde zu gestalten. Das Problem unse-
rer abgesunkenen Tanzkultur liegt nicht vordergriindig im blofl Mora-
lischen, sondern in der Welt des inneren Geistes: das ist in der urspriing-
lich gottgewollten Harmonie zwischen Seele und Leib, nach der sich der
echte Mensch immer wieder von neuem sehnt.

Und hier kommen wir auf die zweite Quelle einer vertiefenden Sinn-
deutung des Tanzens zu sprechen, die wir die sakral-mystische genannt
haben. Es ist nicht leicht, mitten im Getriebe unseres aus allen Fugen
geratenen Tanzwirbels von diesen schénen und heimlichen Dingen zu
sprechen. Aber der Versuch sei keusch gewagt — denn wir berithren hier
ein wahres Mysterium des Menschseins, und selbst die Kirche scheut sich
nicht, den unausdeutbaren Sinn unserer himmlischen Existenz, zu der wir
alle berufen sind, als ein wundersames gottliches Tanzspiel aufzufassen,
von den Kirchenvétern angefangen, die uns vom seligen Tanzreigen der
Himmelsgeister sprechen, bis zu den adelig schonen Bildern eines Fra
Angelico da Fiesole. Schon die Griechen haben davon eine Ahnung beses-
sen: der Tanz ist in seinen letzten Tiefen eine irdische Nachahmung jener
wundersam gelassenen Frohlichkeit, mit der die weltenschopferische Gott-
heit Sterne und Erdenwelten ins Dasein der Ordnung und der Schénheit
herausgerufen hat. So schreibt Lukian in seinem Biichlein vom Tanz: ,Die-
jenigen, welche die Genealogie der Tanzkunst am richtigsten angeben,
sagen, dafl sie mit dem Weltall einerlei Ursprungs sei und mit der



Uom Sinn des Tanzens 11

uranfinglichen Liebe zugleich in die Erscheinung trat. Denn was ist jener
Reigen der Gestirne, das gemeinsame Maf} und die schéne Harmonie ihrer
Bewegungen anderes als das Sichtbarwerden jenes uranfinglichen Tan-
zes der Schopfung?“

Der griechische und der romische Christ hat diese Ahnungen nicht ver-
gessen missen: weill doch er tiefer und herzergreifender, was es ist um
das Mysterium der aus Gottes Liebe in wundersamer Ordnung heraus-
tretenden Schépfung der Sterne und der Atome in ihrer geradezu tinze-
rischen Beschwingtheit, weifl doch er um die endzeitliche Berufung in eine
wieder erreichte Harmonie von Seele und Leib, die einmal aus uns allen
ewige Kiinstler machen wird. Tanz ist fir ihn demnach der irdische Ver-
such, diese gottliche Ausgeglichenheit darzustellen, den kithnen Herz-
schwung Gottes nachzuahmen, Uber sich selbst hinauszukommen in die
Sphére der fréhlichen Entbundenheit des Geistes, die sich schon, gegliickt,
und in heiliger Keuschheit in der Geste des Korpers ausdriickt. ,,Denn ich
mdchte meinen®, sagt einmal der Grieche Gregor von Nazianz, ,ein
solcher Tanz sei das Mysterium eines Wandels vor Gott, der da ist schén
in der Bewegung und reich in der Geste“. Und sein Freund Gregor von
Nyssa sprach in einer Homilie vom Tanz: ,So ist denn ein solcher Tanz
gleichbedeutend mit einer hohen Spannung der heiteren Freude. Denn er
ist eine rhythmische Bewegung des Korpers und so ein nach auflen Sicht-
barwerden der innerlichen Seelenhaltung — ist ja doch der Mensch immer
ein Doppelwesen, aus Seele namlich und aus Leib.*

Echtes und gegliicktes Tanzen ist demnach nur moglich aus der inneren
Harmonie der Seele mit dem géttlichen Gesetz, mit dem schépferischen
Rhythmus des Heiligen Geistes, der auch einmal den Korper ergreifen
darf in der Freude des aus Gott geschaffenen Daseins. ,,Heiliger Tanz®,
sagt darum in der karolingischen Zeit der Deutsche Hrabanus Maurus, ,,ist
das Sinnbild eines immer wachen Herzens und einer frommen Behendig-
keit der Glieder®. Er spricht so im Geist des groflen Augustinus, der das
sittliche Problem einer Sinndeutung des Tanzes einmal in die klassische
Pragung zusammenfafit: ,ballatio nostra mutatio vitae est” ~ ,unser Tanz,
unser Ball, ist die Anderung unseres Lebens“. Und wenn auch die ge-
strenge Moral der Kirchenviter den Tanz aus den eigentlich sakralen
Bereichen des kirchlichen Kultes langsam verdrdngt hat: ist nicht die
klassische Gebarde der Liturgie und der Prozessionen ein bis zur dufler-
sten Vergeistigung gebrachter Tanz? Noch heute lebt dieser Geist eines
sakralen Tanzmysteriums weiter, wenn im Ddmmerschein der wunder-
vollen Kathedrale von Sevilla die Knaben in Gruppen zu je sechs nach
Gesetzen von uralt strenger Heiligkeit vor Gott ihren Tanz auffithren. Bis
tief in das spdte Mittelalter hinein hat man in franzésischen Kathedralen



12 Hugo Rahner

am Abend des Ostertages einen sakralen Tanz aufgefiihrt, der mit einem
feierlich streng stilisierten Ballspiel verbunden war. Bischof und Klerus,
so wissen wir es aus einem Rituale der Kathedralen von Auxerre und
Besangon, warfen sich im Chor der Kirche in heiligem Tanzschritt einen
goldenen Ball zu, in der kindlichen Freude der Erlosten, am Abend des
hohen Tages, der die siegreich aufgehende Ostersonne gefeiert hat. Und
es werden die Gelehrten recht haben, die darin das ins Christliche umge-
formte Ballspiel sehen, das die Germanen einst in kultischem Tanz an
Ostern feierten. Der goldene Ball ist die Sonne, der Tanzschritt ist die nur
in einer das Alltdgliche Uberschreitenden Geste ausdriickbare Freude des
erlosten Menschen. Was dieser Ostertanz des Klerus von Auxerre in seinen
Tiefen bedeuten will, hat uns schon in der christlichen Urzeit ein unbe-
kannter Kirchenvater in einer wundervoll beschwingten Osterpredigt
gesagt, in welcher er den auferstandenen Gottmenschen als den herrlichen
Vorténzer im Reigen der erlosten Menschheit preist und in den dithyram-
bischen Jubel ausbricht: ,O du Vortdnzer im mystischen Reigen, o gétt-
liches Osterfest, neue Feier aller Dinge! O Lust und Entziicken, daf} der
finstere Tod vernichtet ist — und der Tanzchor der irdischen Dinge zurtick-
kehrt ins Licht!* Mit keinem Bild weif es der noch irdisch sinnengebun-
dene Mensch besser auszudriicken, was er in der ewigen Freiheit des
Himmels ersehnt, als mit dem Bild vom seligen Tanz. Schon eine Grab-
inschrift aus dem vierten Jahrhundert des christlich gewordenen Rom 1483t
den Toten sprechen: ,Lieder werde ich Gott anstimmen und mit den
heiligen Chéren tanzen.” Und die wortgewaltige deutsche Mystikerin
Mechthild von Magdeburg hat dieses himmlische Tanzspiel also geschil-
dert: ,Mit Freuden werden wir singen, lieblich lachen und springen, in
sanfter Weise flieflen und schwimmen, und fliegen und klimmen, von Chor
zu Chor, bis zu des Reiches Hohen empor.“ Dantes Paradiesvisionen wer-
den hier vorweggenommen. Das tiefste Geheimnis alles Tanzes ist die
dem leibgewordenen Geist, den wir Mensch nennen, in seine innersten
Tiefen eingesenkte Sehnsucht nach der Freiheit in Gott und die dem
erlosten Menschen geoffenbarte und vorausgesagte Erfilllung dieser Sehn-
sucht in jenem Zustand der endgiltig gegliickten Leibwerdung des Geistes,
den wir Himmel nennen und Paradies und Auferstehung des Fleisches.

Damit, verehrte Zuhorer, sind wir in unserer Deutung des Tanzes frei-
lich in Hohen geraten, aus denen wir schwer wieder den Abstieg finden in
die bequemen Ebenen, auf denen sich in diesen Tagen die tanzfrohliche
Menschheit vergntigt. Aber ohne in jene leicht spieffbiirgerliche Vertei-
digung des Tanzes zu verfallen, die dem Sprichwort gemaf ein ,Téanzlein
in Ehren nicht will verwehren®, konnten wir doch einmal die Frage stel-
len: ist das Tanzen nicht in seiner letzten Sinndeutung vielleicht doch ein



Bibel und Meditation 13

Zeugnis, genau so wie die Liebe selbst, die das Hochste und das Niederste
im Menschenwesen mit dem gleichen ewigen Wort bezeichnet, in der Gosse
und im Gebet, in der hektischen Sucht und in der himmlischen Sehnsudht —
ein Zeugnis, sage ich, fir ein unstillbares Drangen im Menschen, grofier
zu sein als er selbst, wenigstens fiir einen Augenblick, sich selbst gleichsam
zu Uberschwingen, frei zu werden von den Fesseln des Leiblichen: ein
Zeugnis also fiir den unsterblichen Geist, den es dorthin dringt, wo wir
endlich frei sind in Gott? Und so wagen wir es, mitten in den Larm der
tanzenden Bille noch einmal das tiefe Wort des Augustinus zu sprechen:
Unser Ball ist die Anderung unseres Lebens.

Bibel und Meditation

Hinweise zum meditativen Umgang mit der Heiligen Schrift*

Gerhard Schneider, Koblenz

Das Thema ,Bibel und Meditation“ kann grundsitzlich in zweifacher
Weise verstanden werden. Zum ersten kann es bedeuten, daff wir die
Bibel befragen, in welchem Umfang und in welcher Weise sie das auf-
weist, was wir heute ,Meditation“ nennen. Unser Thema soll aber ohne
Zweifel auch so aufgefalit werden, dafl wir die rechte Weise suchen, wie
die biblische Botschaft zum Gegenstand unserer ,Meditation“ gemacht
werden konne, dafl wir, wie der Untertitel des Themas sagt, ,,Hinweise
zum meditativen Umgang mit der Heiligen Schrift* zu geben versuchen.
Wenn wir uns dafiir entscheiden, das gestellte Thema auf beide méoglichen
Weisen zu behandeln, dann geschieht das aus der Uberzeugung heraus,
dafl man erst einmal verstehen sollte, was Meditation im Raum der Bibel
bedeutet, ehe man die praktische Frage stellt, wie die Bibel zu meditieren
sei.

* Referat, vorgetragen auf der 4. Arbeitstagung der Homiletischen Arbeitsgemeinschaft
(Wiirzburg) in der Abtei Miinsterschwarzach am 9. 4. 1964. Das Gesamtthema der Tagung
lautete: Meditation und Predigt. — Als wesentlicher Beitrag zum Thema darf nachgetra-
gen und empfohlen werden: P.-Y. Emery (Frére de Trazé), La méditation de I'Ecriture,
Taizé o. J.; in deutscher Sprache enthalten in dem Sammelband Die Gnade des Gebets,
herausgegeben von R. Bochinger, Giirtersloh 1964. S. 41—94,





