Bibel und Meditation 13

Zeugnis, genau so wie die Liebe selbst, die das Hochste und das Niederste
im Menschenwesen mit dem gleichen ewigen Wort bezeichnet, in der Gosse
und im Gebet, in der hektischen Sucht und in der himmlischen Sehnsudht —
ein Zeugnis, sage ich, fir ein unstillbares Drangen im Menschen, grofier
zu sein als er selbst, wenigstens fiir einen Augenblick, sich selbst gleichsam
zu Uberschwingen, frei zu werden von den Fesseln des Leiblichen: ein
Zeugnis also fiir den unsterblichen Geist, den es dorthin dringt, wo wir
endlich frei sind in Gott? Und so wagen wir es, mitten in den Larm der
tanzenden Bille noch einmal das tiefe Wort des Augustinus zu sprechen:
Unser Ball ist die Anderung unseres Lebens.

Bibel und Meditation

Hinweise zum meditativen Umgang mit der Heiligen Schrift*

Gerhard Schneider, Koblenz

Das Thema ,Bibel und Meditation“ kann grundsitzlich in zweifacher
Weise verstanden werden. Zum ersten kann es bedeuten, daff wir die
Bibel befragen, in welchem Umfang und in welcher Weise sie das auf-
weist, was wir heute ,Meditation“ nennen. Unser Thema soll aber ohne
Zweifel auch so aufgefalit werden, dafl wir die rechte Weise suchen, wie
die biblische Botschaft zum Gegenstand unserer ,Meditation“ gemacht
werden konne, dafl wir, wie der Untertitel des Themas sagt, ,,Hinweise
zum meditativen Umgang mit der Heiligen Schrift* zu geben versuchen.
Wenn wir uns dafiir entscheiden, das gestellte Thema auf beide méoglichen
Weisen zu behandeln, dann geschieht das aus der Uberzeugung heraus,
dafl man erst einmal verstehen sollte, was Meditation im Raum der Bibel
bedeutet, ehe man die praktische Frage stellt, wie die Bibel zu meditieren
sei.

* Referat, vorgetragen auf der 4. Arbeitstagung der Homiletischen Arbeitsgemeinschaft
(Wiirzburg) in der Abtei Miinsterschwarzach am 9. 4. 1964. Das Gesamtthema der Tagung
lautete: Meditation und Predigt. — Als wesentlicher Beitrag zum Thema darf nachgetra-
gen und empfohlen werden: P.-Y. Emery (Frére de Trazé), La méditation de I'Ecriture,
Taizé o. J.; in deutscher Sprache enthalten in dem Sammelband Die Gnade des Gebets,
herausgegeben von R. Bochinger, Giirtersloh 1964. S. 41—94,



14 Gerhard Schneider

1.

Bevor wir fragen, was Meditation im Bereich der Heiligen Schrift bedeu-
tet, muf} einigermaflen klargestellt werden, was wir hier unter Meditation
verstehen wollen. Es gibt nimlich kein biblisches Wort — weder im He-
brdischen noch im Griechischen —, das unserem ,meditieren® unmittelbar
entspriache. Wir miissen also die Sache des Meditierens ins Auge fassen
und zundchst einmal vom Wort absehen. Findet sich das, was wir gemein-
hin unter Meditation verstehen, der Sache nach in den biblischen Biichern?
Oder - bescheidener gefragt: Gibt es Bertthrungspunkte zwischen dem,
was wir heute als Meditation bezeichnen, und einem entsprechenden Phi-
nomen innerhalb der Heiligen Schrift? Die Antwort wird durch die Tat-
sache erschwert, dafl der Sprachgebrauch von ,Meditation“ heutzutage
recht unterschiedlich ist.

Schlagen wir das neue Lexikon fiir Theologie und Kirche unter Medita-
tion auf?, so finden wir dort den heutigen Sprachgebrauch in der Weise
charakterisiert, dal Meditation eine ,an sich vorreligiose und zunichst
weltanschaulich neutrale Ubung der seelischen Entspannung® sei. Diese
Quasi-Definition steht offensichtlich im Bannkreis ferndstlicher Medita-
tion, weshalb denn auch der Hinweis auf das ,dhyana®, die 7. Stufe des
Yoga, gegeben und der Unterschied gegentiber der spezifisch christlichen
Betrachtung und Beschauung hervorgehoben wird. Andererseits aber wird
gesagt, dal ,die traditionelle (christliche) Betrachtungsmethode von den
vielen Techniken der Meditation lernen® konne. Die ,naturale Medi-
tation® (im Sinne Philipp Dessauers®) habe ,grofle Bedeutung fiir die
eigentliche Betrachtung und ein personliches Gebet“. Meditation wird also
der naturalen ,Ubung einer seelischen Entspannung gleichgesetzt und
zugleich von der christlichen Betrachtung unterschieden.

Johannes B. Lotz weist auf die ,terminologische Doppelheit® von Medi-
tation und Betrachtung hin: ,Man stellt namlich hiufig der Betrachtung
die Meditation gegeniiber; man sagt wohl auch, das, was in der Kirche
heute fiir gewohnlich getibt werde, sei nur Betrachtung, nicht aber Medita-
tion. Dabei ist die Betrachtung durch den Primat des Aktiven und Ge-
danklichen gekennzeichnet, das sich in den oberen Zonen der Seele ent-
faltet; die Meditation hingegen empfangt ihre entscheidende Pragung von
dem Passivern und Bildhafien her, das aus den Tiefenschichten der Seele
emporsteigt.“? Lotz meint trotzdem, dafl der Unterschied zwischen beiden

1 LThK 2. Aufl., VII (Freiburg 1962), Sp. 234 (H. Vorgrimler).

2 Vgl. Ph. Dessauer, Die naturale Meditation, Miinchen 1961.

3 J. B. Lotz SJ, Meditation. Der Weg nach innen. Philosophische Klirung. Anweisung
zum Uollzug, Frankfurt 1954, S. 19. Vgl. ders., Artikel: Meditation, in: Handbuch theo-
logischer Grundbegriffe, Bd. IT (Miinchen 1963) 122—131 (Lit.).



Bibel und Meditation 15

flieflend seit. Dafl der Ausdruck Meditation heute so stark in den Vorder-
grund getreten ist, hinge damit zusammen, daf} die Weisheit des Ostens
(Indien, China, Japan) in den abendlandischen Raum einstrome, und daf§
die Psychotherapie unserer Tage von dieser Weisheit lerne und sie thera-
peutisch anwende®. Zusammenfassend kommt Lotz dann zu einer Medita-
tion und Betrachtung verbindenden Definition: ,Meditation nach der heu-
tigen Sprechweise ist die durch den Riickgang auf die Tiefenschichten der
Seele oder auf dem Seelengrund vollendete Betrachtung.“®

Man ordnet demnach im heutigen Sprachgebrauch die Betrachtung der
Aktivitit und dem Gedanklichen zu, wiahrend man Meditation von der
Passivitit und dem Bildhaften geprigt sieht. Man kann nicht gerade
behaupten, dafl diese Sprachregelung gliicklich sei. In der klassischen und
mittelalterlichen Latinitdt hatte ndmlich meditatio durchaus rationalen
Charakter (das Denken, Sinnen auf etwas, iber etwas, im ibertragenen
Sinn sogar die zweckbestimmte Uoriibung, das Uorstudium). Das der
meditatio zugrundeliegende meditari (iiber etwas nachdenken) erlangte
auch die Ubertragene Bedeutung: Uoriibungen machen, Uorstudien betrei-
ben, sich einiiben. Speziell die Vorbereitung der Rede wurde mit diesem
Wort bezeichnet’. Gerade dieses rational bestimmte Wort wird nun heute
dem Passiven und dem Bildhaften zugeordnet. Auf der anderen Seite
versteht der heutige Sprachgebrauch unter Betrachtung ,die von einem
einzelnen fiir sich geiibte, rational-diskursive Erwagung der Wahrheiten
und Forderungen des Glaubens in der praktischen Absicht der eigenen
Heiligung und in Verbindung mit frei gestaltetem (innerem) Gebet“s,
Auf diese sachliche Bestimmung wiirde das lateinische meditatio zutreffen®.
Indessen verwenden wir im Deutschen dafiir ein Wort, das dem Bild-
haften zugeordnet ist. Wir reden von Betrachtung. Lediglich beim Aus-
druck ,Beschauung“ (contemplatio) kann man von einer treffenden Pra-
gung sprechen, weil hier diskursive Rationalitat und willentlich gelenkte
Zielsetzung nicht vorhanden sind.

4 Fiir A. Rosenberg, der Meditation schlechthin mit Bildmeditation gleichsetzt, steht diese
zwischen der mehr gedanklich-intellektuellen Betrachtung und der mystischen Versenkung
der Kontemplation (Die diristliche Bildmeditation, Miinchen 1955, S. 13).

5 Lotz, Meditation, S. 20. ¢ Ebd. S. 21; vgl. S. 38.

7 Thesaurus Linguae Latinae s. v. meditatio (Bd. VIII, Leipzig 1989, 571 f.); siche auch
K. E. Georges, Ausfiihrliches lateinisch-deutsches Handwirterbuch, Bd. 11 (8. Aufl. Han-
nover 1918), Sp. 846 {. (s. v. meditor).

8 G. Diimpelmann SJ, Artikel: Betrachtung, in: LThK 2. Aufl., IT (Freiburg 1958), Sp.
817—319; 317.

9 Siehe F. Wulf S], Das innere Gebet (oratio mentalis) und die Betradhitung (meditatio),
in: Geist und Leben 25 (1952), 382—3890. Wulf setzt sich hier auseinander mit der Ab-
handlung von L. Bopp OSB, Die oratio mentalis im kirchlichen Gesetzbuch, in: Benediktin.
Monatschrift 28 (1952), 210—218; 287—304.



16 Gerhard Schneider

Nun kann man trotz der etwas ungliicklichen Verwendung von ,Be-
trachtung® daftr dankbar sein, dafl uns das deutsche Wort immer wieder
ins Bewuftsein ruft, Betrachtung sei keine rein rationale und diskursive
Angelegenheit, sondern eine Ubung, bei der die Aufnahme von Bildein
eingeschlossen ist. Das kirchliche Gesetzbuch verwendet auffallenderweise
nicht das Wort meditatio, wo es von der Betrachtung spricht, zu der Kle-
riker und Religiosen verpflichtet sind. Es redet von der oratio mentalis*
— offensichtlich, damit niemand den Gebetscharakter der Betrachtung ver-
gesse. Wo Pius XII. in seiner Liturgieenzyklika auf die Betrachtung zu
sprechen kommt, nennt er sie pddagogisch pia meditatio™.

Wenn wir nun fir unser Thema die heutige deutsche Sprechweise
zugrundelegen wollen, dann miissen wir in die Fragestellung sowohl die
Betrachtung als auch die Meditation einbeziehen. Wir miussen die Heilige
Schrift daraufhin befragen, ob sie Elemente rational-diskursiver Erwa-
gung des Wortes Gottes bezeugt, und — auf der anderen Seite —, ob sich in
der Bibel Elemente des schauenden Sichversenkens finden. Wir konnen
aber auch die Aufgabe anders formulieren, indem wir fragen: Wo und in
welcher Pragung finden sich im Raum der Bibel Zeugnisse der erwigen-
den meditatio (im Sinne der kirchlichen Tradition) und solche der sich-
versenkenden Meditation (im Sinne des heutigen — vor allem im evange-
lischen Christentum {iblichen'? — Sprachgebrauchs, der von der asiatischen
Meditation her inspiriert ist)?13

2.

Das Psalmenbuch des Alten Testaments preist den Mann selig, der , Tag
und Nacht nachsinnt iiber das Gesetz“ Jahwes — de lege eius meditatur die
ac nocte (Ps 1,11.). Das hebriische Zeitwort, das die alte wie die neue
lateinische Psalmeniibersetzung mit meditari wiedergibt, bedeutet
urspriinglich summen, murmeln'*. Die Ubertragene Bedeutung sinnen,
nachdenken (von religiosen Betrachtungen) bezeichnet an unserer Stelle

10 Codex Juris Canonici, can. 125 n. 2; 595§ 1 n. 2; 1367 n. 1.

11 Pius XII., Enc. ,Mediator Dei“ (Denzinger Nr. 2299).

12 Vgl dazu F. Wulf SJ, Die christliche Meditation in der Auffassung und Ubung unse-
rer Zeit, in: Geist und Leben 30 (1957), 435—445, darin eine Auseinandersetzung mit den
Auffassungen von Carl Happig, Karl Bernhard Ritter und Friso Melzer (S. 4371{.). Zur
gleichen Diskussion vgl. G. Trapp S], Meditation zwischen Lebenshilfe und Gebet, in:
Geist und Leben 27 (1954), 429—434.

13 'Wulf erhebt die Forderung, ,cine nach allen Seiten ausgewogene Lehre vom betrach-
tenden Gebet vorzulegen, in der dem intellektucllen Moment nicht der geringste Platz
zukdame” (a. Anm. 9 a. 0., S. 390).

1t Siche Gesenius-Buhl, Hebr. und aram. Handworterbudh iiber das AT, 17. Aufl. Berlin
1954 (1915), s.v. hgh; vgl. dazu den gut orientierenden Aufsatz von E.v. Severus OSB,
Das Wort ,Meditari® im Sprachgebrauch der Heiligen Schrift, in: Geist und Leben 26
(1933), 365—375.



Bibel und Meditation 17

zugleich ein halblautes murmelndes Lesen. Es ist also nicht einfach das
Nachsinnen des Frommen tiber den Inhalt der Tora gemeint, sondern die
besinnliche Lektiire im Buch des Gesetzes'®. Wir wissen heute, dafl die
Psalmen im Gottesdienst der ilteren Synagoge den Paraschen!®® der Tora
zugeordnet waren. Der Vorlesung eines Abschnittes aus dem Pentateuch
folgte als Antwort der Gemeinde der Gesang eines Psalmes, weshalb denn
auch das Psalmenbuch in seinem Aufbau fiinf Teilbiicher aufweist'”. Der
Psalm 1, dem unser Zitat iber den frommen Gesetzesbetrachter entnom-
men ist, war demnach so etwas wie die Intention und das Thema der
frommen Gemeinde, die sich anschickte, den neuen dreijihrigen Zyklus
der gottesdienstlichen Schriftlesung zu vernehmen!®. Im Gottesdienst der
Synagoge, der vornehmlich aus Gebet und Schriftlesung bestand, hatten
aber auch die auf den Pentateuch folgenden biblischen Biicher, die ,Pro-
pheten®, ihren Platz. Hier ist zwar keine lectio continua iiblich gewesen
(vgl. Lk 4,17). Doch der letzten Lesung aus dem Deuteronomium war der
Anfang des Josuebuches zugeordnet, in dem sich eine auffallende Paral-
lele zu der Seligpreisung des frommen Schriftlesers in Ps 1 findet. Jahwe
sagt da zu Josue: ,Von diesem Gesetzbuch sollst du allzeit reden und
dariiber nachsinnen Tag und Nacht?, daf} du genau handelst nach allem,
was darin geschrieben steht; denn alsdann wird es dir auf deinen Wegen
gelingen und du wirst Glick haben® (Jos 1,8). Sowohl beim Beginn als
auch beim Abschlufl der Toralesung wird dem Gottesvolk die Schrift-
betrachtung empfohlen, weil auf ihr der besondere Segen Gottes ruht.
Wer die Tora, die , Weisung® Gottes, predigen will, kann nicht auf die
meditatio der Tora verzichten. Diese meditatio dient aber nicht nur der
Predigtvorbereitung. Sie ist auch Voraussetzung dafiir, dafl der Prediger
selber gemdfl der Weisung Gottes handelt. Es wire nun eine Verkennung
der alttestamentlichen Gesetzesfrémmigkeit, wenn man glaubte, sie sei nur
dem amtlichen Gesetzeskundigen aufgegeben gewesen. Jeder Israelit, an-
fanglich auch Frauen und Kinder, konnte zur gottesdienstlichen Lesung
herangezogen werden®. Er war aber auch zum Nachsinnen iiber das Gesetz

15 Siche Koehler-Baumgartner, Lexicon in Ueteris Testamenti libros, Leiden 1958, s. v.
hgh 1. Die Septuaginta libersetzt hgh durchweg mit pehetdv (emsig iiben, studieren, ersin-
nen, pflegen, umsorgen). ¢ Vgl. Jos 1, 8.

18a Zum gottesdienstlichen Vorlesen bestimmte Abschnitte der Tora.

17 Siehe dazu A. Arens, Die Psalmen im Gottesdienst des Alten Bundes, Trier1961.

18 Vgl. ebd. S. 170—172.

1 Siehe ebd. S. 171: ,Es ist kaum Zufall, da Jos 1, 8 mit der letzten Parasche aus Dt
am letzten Sabbat des dreijihrigen Zyklus als Haphtara gelesen wurde.*

* F. Nétscher (Josua, Echter-Bibel, Wiirzburg 1950) iibersetzt: ,. .. Tag und Nacht halte
dariiber Betrachtung.®

#t 1. Elbogen, Der jidische Gottesdienst in seiner geschichtlichen Entwicklung, 4. Aufl.
Hildesheim 1962, S. 170; vgl. E. Schiirer, Gesdhidite des jlidischen Uolkes im Zeitalter
Jesu Christi, Bd. II (3. Aufl. Leipzig 1898), S. 454.



18 Gerhard Schneider

angehalten. Das zeigt ein anderer Psalm, der nach der synagogalen Peri-
kopenordnung dem Anfang des Deuteronomiums zugeordnet gewesen
ist22, An zahlreichen Stellen des Psalms 119 ist vom ,Nachsinnen“? iiber
das Gesetz, vom ,Forschen“** und ,(aufmerksamen) Betrachten“® die
Rede. So muff man zu dem Schlufl kommen, dafl nicht nur das besinnliche
Horen der Schriftlesung in der alttestamentlichen Frommigkeit seinen
festen Platz gehabt hat, sondern dafl auch die Schriftmeditation des Ein-
zelnen im vorchristlichen Gottesvolk zu den vornehmsten Frommigkeits-
ubungen gehorte®. Die Gemeinde von Qumran war im Besitz zahlreicher
Bibelhandschriften. Sie schrieb die betrachtende Schrifilesung ihren Mit-
gliedern vor?’. Diese mufiten vertraut sein mit einem geheimnisvoll ange-
deuteten Buch, das als sefer ha-hagi bezeichnet wird, was soviel heifit wie
»Buch der Betrachtung® und sich auf die Tora beziehen diirfte®. In Qum-
ran kam das Schriftstudium Tag und Nacht nicht zum Erliegen®. Auch das
schrifigelehrte Judentum zahlte die Schriftmeditation zu den verdienst-
lichsten Werken eines Frommen®. Auch hier wurde (unter Hinweis auf
Jos 1,8 und Ps 134, 1) das nachtliche Torastudium empfohlen®.

Biblische Betrachtung bedeutete demnach in Israel soviel wie besinn-
liche Schriftlesung — auch im privaten Bereich laut gesprochen® — und
Schriftstudium. Es darf aber nicht vergessen werden, dafl dieses Studium
ganz in Gebet eingetaucht gewesen ist. Vor und nach der Lesung wurden
Benediktionen gesprochen, die das Volk mit Amen beantwortete®. Solche
Segensspriiche umrahmten auch die private Schriftlesung. Insbesondere die
Psalmen waren in vorchristlicher Zeit die Antwort der Horer auf das ver-
nommene Gotteswort. Gebet und Betrachtung bildeten eine Einheit inso-
fern die Antwort des Horers gleichsam das betende Echo auf die gottliche

22 Sieche Arens, a.a. Q. S. 168: ,Das Buch Dt wurde also zugleich mit dem fiinften Pss-
Buch am 119. Sabbat des Zyklus begonnen.” Den beiden ersten Kapiteln des Deuterono-
miums wnrde der Ps 119 (118) zugeordnet, vgl. ebd. S. 177.

23 Das Wort §jb begegnet Ps 119, 15. 28. 27. 48. 78. 148; das entsprechende Nomen kommt
in den Versen 97 nnd 99 vor.

24 drf begegnet Ps 119, 2. 10. 45. 94. 155, 25 nbt kommt Ps 119, 6. 15. 18 vor.

2 F Natscher (Die Psalmen, Echter-Bibel, Wiirzburg 1947) findet im Ps 119 , die dlteste
Form des Betrachtens oder Meditierens“ bezeugt (S. 241). Fiir die Schriftlesung des Ein-
zelnen im Judentum der nachapostolischen Zeit vgl. auch Mischna, Abot 3, 2 (unter Hin-
weis auf Klagel 3, 28).

27 Vgl. den sog. Sektenkanon (1 QS) VI, 61.; VIII, 12. 15. 26; siche dazu J. van der Ploeg,
Funde in der Wiiste Juda, K6ln 1959, S. 93, und O. Betz, Offenbarung und Schrififorschung
in der Qumransekte, Tiibingen 1960.

2 1Q8Sal,6f. (vgl. Dam X, 6; X111, 2), dazu v. d. Ploeg, a. a. 0. S. 175.

2 Vel 1 QS VI, 61,

3 Siehe (Strack-)Billerbeck, Kommentar zum NT aus Talmud und Midrasch, 4 Bde.,
2. Aufl. Miinchen 1956, I, 706; IV, 559 1. 31 Ebd. II, 420.

32 Vgl. ebd. I1, 617. 3 Ebd. IV, 157. 159; siche auch Elbogen, a. a. O. S. 198—205.



Bibel und Meditation 19

Anrede der Lesung darstellte. Auf die actio dei antwortet der Mensch in
der reactio des Hymnus oder des Bekenntnisses. Die Rezitation der bibli-
schen Perikope ist nicht nur Erinnerung an eine vergangene Geschichte. Sie
ist sakraler Akt mit sakramentaler vergegenwirtigender Wirkung?!. Sie
wird durch die betende Antwort des Hérers zum lebendigen Dialog zwi-
schen Gott und Mensch. — Hier sei einmal darauf verzichtet, die entspre-
chende Parallele zum christlichen Gottesdienst zu ziehen®. Es sei nur
daran erinnert, dafl wenigstens formal die Weise der gottesdienstlichen
Schriftlesung weitgehend die gleiche ist*® und daf schon in der alten
Kirche die meditative Schriftlesung des einzelnen ihre Bedeutung hatte®’.

Was bedeutet Jesu Person und Botschaft fiir die Meditation? Jesus hat
nie zum Schriftstudium aufgefordert. Vielmehr mahnt er, die Vogel des
Himmels anzusehen und die Lilien des Feldes zu betrachten (Mt 6,26.28).
In diesem Betrachten kénne der Mensch die Sorge des himmlischen Vaters
erkennen. Jesus forscht auch selber nicht in der Tora®. Er betet vielmehr
unmittelbar zu seinem Vater im Himmel. Er zieht sich zum Beten zuriick.
Die Jiinger kénnen unmittelbar, ohne lange feierliche Umschweife, den
himmlischen Vater anreden®. Es steht keine Tora, keine Schrift mehr
zwischen Gott und dem Frommen®. Aber der Jiinger sieht Jesus. Und in
ihm wird Gottes wahres Wesen vernehmbar. So wie Jesus handelt, wenn
er Siinder und Zéllner annimmt, so denkt und handelt Gott mit dem Men-
schen®’. ,Wer mich gesehen hat, der hat den Vater gesehen® (Joh 14,9).
Das, was der Betrachtung des Jiingers aufgegeben ist, ist nicht ein Text,
sondern die Person Jesu Christi. Die Schrift zeugt zwar von ihm, sie kann

3 Vgl. A. Weiser, Zur Frage nadh den Bezichungen der Psalmen zum Kult, in: Bertholet-
Festschrift, Tibingen 1950, S. 518—531; 517.

3 Noch bei Hieronymus (Ep. 130, 11) werden Lesung und Psalmen deutlich unterschieden
und gegenilbergestellt: ,nec in lectione nec in psalmis.“

3 Siche dazu J. M. Nielen, Frihchristliche Schriftlesung, in Leben aus dem Wort, Diissel-
dorf 1963, S. 23-—85.

% Vgl. die Zusammenstellung von A. Harnac, Uber den privaten Gebrauds der hl.
Sckriflen in der alten Kirche, Leipzig 1912, S. 22-—99; ferner H. Badht S}, »Meditatio“
in den dltesten Monchsquellen, in Geist und Leben 28 (1955), 360-~373.

% Das NT verwendet meditari-uehevév duBerst selten (vgl. Lk 21, 14; Apg 4, 25 Zitat!;
1 Tim 4, 13). Daraus kénnen wir, wie E. v. Severus (a. Anm. 14 a. 0.) richtig sagt, schlie-
Ren, ,dafl die Apostel darin die Frommigkeitshaltung der Pharisder sahen, von der sie
sich distanzieren wollten (S. 875).

3 Vgl. Mt 6, 9—18; Lk 11, 2—4; dazu H. Schiirmann, Das Gebet des Herrn aus der Uer-
kiindigung Jesu erliutert, Freiburg 1958,

0 Dennoch mufl es nach Ausweis der lukanischen Cantica eine fromme urchristliche Schrift-
meditation gegeben haben, die sich aus alttestamentlichem Gut nihrte (Lk 1, 46—55
Magnificat; 1, 68—79 Benedictus). Der Evangelist ist mit dem Stil der Septuaginta so ver-
traut, daf man den Eindruck gewinnt, er ahme sie bewuflt nach.

4 Vgl. J. Jeremias, Die Gleichnisse Jesu, 3. Aufl. Gottingen 1954, S. 110.117.



20 Gerhard Schneider

aber das Leben nicht verleihen, das die Begegnung mit Christus schenkt?.
Wer Jesus gesehen hat — in seinem irdischen Weg der Niedrigkeit und in
seiner nachosterlichen Hoheit —, kann sein bevollmachtigter Gesandter,
sein apostolischer Herold sein (Apg 1,211.). Er mufl die Worte und Taten
Jesu vernommen haben, mufl gehdrt und gesehen haben, wer Jesus ist und
was er will. Er mufi, wie Maria es tat, diese Ereignisse in seinem Herzen
erwigen und bewahren (Lk 2,19.51). Jesus muf in der Herzmitte unseres
menschlichen Wesens seinen Platz bekommen. Wo das in einem Jinger
geschicht, da gibt es kein Vergessen mehr wie bei der alten Tora. Die
Tora des Messias ist — so erwartete das altestamentliche Gottesvolk®® -
dem Bundesvolk ins Herz geschrieben. Wenn das Evangelium Jesu Christi
verkiindigt wird, vollzieht sich in den Herzen der Hérer das Schopfungs-
wunder der Erleuchtung. ,Denn Gott, der gesagt hat: Aus Finsternis soll
Licht aufstrahlen!, er ist es, der es in unseren Herzen hat aufstrahlen
lassen, so dafl wir erleuchtet wurden durch die Erkenntnis der Herrlichkeit
Gottes auf dem Angesicht Christi“ (2 Kor 4, 6).

Der erhohte Christus blieb den Seinen gegenwirtig in seinem Wort
und im Sakrament. Nun verkiindeten die Christen den Tod des Herrn in
der Erwartung seiner baldigen endgiltigen Ankunft in der Parusie
(1 Kor 11, 26). Aber sie suchten den Herrn nicht nur als den Kommenden.
Sie wufiten auch, dafl er schon gekommen war. Sie fragten in jeder Lebens-
frage, was der Herr dazu gesagt habe*. Sie sammelten seine Worte in
einer Schrift, die nun der Schrift des alttestamentlichen Gottesvolkes
gegeniibertrat. So entstand wohl die erste neutestamentliche Aufzeich-
nung, die uns heute nicht mehr erhalten ist, deren Material aber in den
Evangelien nach Matthdus und nach Lukas aufbewahrt blieb. Diese
sogenannte Logienquelle blieb aber nicht allein. Das gldubige Interesse
an dem gekommenen Christus konnte sich nicht auf seine Worte beschran-
ken. Es muflte auch sein Wirken ins Auge fassen. Im Leben Jesu wurde
die Herrlichkeit Gottes sichtbar, und sie sollte auch der zweiten Generation
sichtbar sein. So entwarf Markus das erste Evangelium. Es sollte kein
blofler Bericht iiber Ereignisse sein®®, sondern es sollte den erhohten Herrn
und Gottessohn durch seine irdischen Taten sichtbar machen. Daher steht
in den evangelischen Perikopen der irdische Jesus immer zugleich im
Lichte des osterlichen Christus. Eine vdéllige Scheidung zwischen dem
historischen Jesus und dem Christus des Osterglaubens ist auch dem

42 Sjche Joh 5, 39 1.

4 Siehe Billerbedk, a.a. O. III, 89. ¢ Vgl. 1 Kor 7, 10. 12. 25.

4 Markus verfolgte nicht die Absicht — das gilt auch fiir die beiden anderen Synoptiker
und fiir Paulus —, durch sein Werk heilige Literatur zu schaffen. Anders diirfte die Inten-
tion bei Johannes sein (vgl. Joh 20, 30f.; 21, 24f., wo yodyw in einer feierlichen Weise
Verwendung findet; siche dazu G. Schrenk in: ThWI [1933] 745).



Bibel und Meditation 21

forschenden Sondieren der Formgeschichtler nicht méglich. Vielleicht ist
das fiir den Glauben gerade das Rechte. Fiir den, der die Evangelien
betrachtet, miifite gelten, was Paulus einmal bekannte: , Wenn wir Chri-
stus nach dem Fleische auch gekannt haben, kennen wir ihn doch jetzt
nicht mehr so“ (2 Kor 5, 16). Entsprechend gilt es aber auch fiir denjenigen
dem Christus begegnet ist oder in den Evangelien begegnet: ,Ist somit
jemand in Christus, so ist er ein neues Geschopf. Das Alte ist voriiber-
gegangen, Neues ist geworden“ (ebd. V. 17). Der mit Christus auferweckte
Mensch hat die Aufgabe, zu suchen, ,was droben ist, wo Christus zur
Rechten Gottes sitzt“ (Kol 3,1f.). Er darf nicht dabei stehen bleiben, den
irdischen , Jesus von Nazareth, den Gekreuzigten® suchen zu wollen (vgl.
Mk 16, 6).

Dafl mit Christi Heilstod die neue Schopfung der Endzeit angebrochen
und dafl auch die Taufe mit der Geistverleihung bereits Anfang der
erhofften Heilsvollendung sei, ist die iibereinstimmende Uberzeugung der
Biicher des Neuen Testaments®. Freilich wissen sie alle um das mit dem
Jetzt-schon einhergehende Noch-nicht. Die Heilsvollendung steht noch
aus. Darum ergibt sich fiir den Christen aus der Spannung des Jetzt-schon
und des Noch-nicht die andere Gespanntheit von Heilsgeschehen zur
Ethik, von der Gabe zur Aufgabe, vom Indikativ zum Imperativ. Aber
dieser Indikativ ist nicht tberall eine Aussage iber ein vergangenes
historisches Ereignis. Er ist gerade in der johanneischen Theologie die
Aussage Giber ein geschichtliches Ereignis, Giber ein Geschehen, das in die
Gegenwart des christlichen Lebens hineinragt, tber ein Ereignis, das jetzt
und hier gegenwartig ist. Dem entspricht es, wenn Johannes ,die schon
von Paulus eingeleitete Vergeschichtlichung der Eschatologie“4? radikal
zu Ende fithrt, indem er die krisis bzw. das krima in dem Doppelsinn von
Gericht und Scheidung versteht. Das ,Gericht® ereignet sicht darin, dafl
die Begegnung mit Christus die grofe Scheidung zwischen Glauben und
Unglauben, zwischen Sehenden und Blinden vollzieht (Joh 3,18f.; 9, 39).
Der Glaubende wird nicht gerichtet®s. Das Evangelium nach Johannes will
die Frage, wie das historische Geschehen mit Jesus Heilsgegenwart wer-
den kinne, 16sen. Es zeigt damit in geradezu klassischer Weise, wie Medi-
tation im Sinne der Bibel zu verstehen ist. Sie ist namlich — wie es auch die
Verkiindigung sein sollte — Vergegenwirtigung des Heils, das Gott durch

4% Vgl. G. Schneider, Neuschpfung oder Wiederkehr? Eine Untersuchung zum Geschichts-
bild der Bibel. Dusseldorf 1961, S. 65—92.

47 Vgl. R. Bultmann, Theologie des NTs, 2. Aufl. Tubingen 1954, S. 384; siche dazu
R. Schnackenburg, Ntl. Theologie. Stand der Forschung, Miinchen 1963, S. 123 1.

# Vgl. Bultmann, a. a. O. S.404, der auf das Ineinander von Oster-, Pfingst- und Parusie-
Terminologic in den johanncischen Abschiedsreden hinweist; dhnlich: W. Michaelis, Ein-
leitung in das NT, 3. Aufl. Bern 1961, S. 119,



22 Gerhard Schneider

Jesus Christus wirkte, auf dem Wege der gldubigen Entgegennahme der
Frohen Botschaft. Das sei im Folgenden ein wenig erliutert.

Nicht zufallig bezeichnet der johanneische Evangelienprolog Christus
als den Logos, das offenbarende Wort Gottes. Das Johannesevangelium
ist das Evangelium der Reden des Herrn. Diese Reden, denen auch die
ausgewdhlten Wunder dienen, sind Offenbarungsreden, in denen der
Offenbarer sich selbst darstellt. In ihnen spricht nicht mehr der historische
Jesus, sondern der erhohte Christus. Er spricht mit dem Entscheidung
fordernden ego eimi, 1ift den einladenden und verheiffienden Ruf ergehen,
aber auch die Drohung fiir den Ungldubigen. Diese Reden sind im Grunde
keine Monologe. Der aus der meditatio der Herrenworte und -taten kom-
mende Evangelist 148t die Rede des Herrn immer wieder durch Fragen
oder Einwinde der Horer unterbrochen und damit weitergefithrt wer-
den®. Diese Dialogisierung der Offenbarungsrede ist ohne Zweifel nicht
blofl im Dienste der Verkiindigung erfolgt. Sie stammt aus der Betrach-
tung der Herrenworte, die somit im Gespriach mit Christus geschehen
sein diirfte. Es ist endlich auch beobachtet worden, dafl der Ich-Stil dieser
Reden nicht selten in die Er-Form iibergeht®, so daff nicht mehr Jesus
selber iiber sich spricht, sondern der meditierende Evangelist iiber das
Geheimnis der Person des Offenbarers redet®. Das geschieht nun nicht in
der Weise des diskursiv-logischen Gedankenfortschritts, sondern ~ nach
echt semitischer Denkweise — in immer neuem Kreisen um den gleichen
Gegenstand. Wie die verschiedenen johanneischen Redcn stets in neuer
Symbolik und anderer Blickrichtung um das eine Thema , Jesus Christus
als der Offenbarer” kreisen, so geht auch der Gedankengang der einzelnen
Offenbarungsrede in spiralartiger Weise (immer enger werdend) auf den
Kern des Themas zu®2.

Im Vergleich mit dem Stil der Synoptiker ist die stilisierende Kunst
des Johannesevangeliums so auffallend, daff man gesagt hat, gegeniiber
der synoptischen Malerei sei Johannes der Zeichner®. Das gilt auch im

# Die Gespriche mit der Samariterin (Joh 4, 7—26) und mit Martha (11, 21—27) stellen
eher Dialoge dar als Reden; vgl. aber auch 8, 1—21 (Nikodemus), 6, 22—65 (eucharistische
Rede), 12, 23—36 (Einzug in Jerusalem), 14-—16 (Abschiedsreden). Anders die beiden
Reden 5, 19-—47 und 10, 1—18. Zur Meditation der johanneischen Abschiedsreden vgl.
G. M. Behler OP, Die Abschieds-UWorte des Herrn, Salzburg 1962; siehe auch R. Guardini,
Johanneische Botschafl, Wirzburg 1962. 50 Siche etwa Joh 8, 13—18; 17, 3.

5t Das Geschichtliche ist fiir ihn ganz zam Darstellungsmittel geworden, mit dessen Hilfe
er die Wesenserkenntnis Christi, die ihm in persénlichem Umgang und in langem, immer
erneuten Uberdenken, Sinnen und inneren Erleben geworden ist, anschaulich machen will“
(H. Strathmann, Das Evangelium von Johannes, 3. Aufl. Géttingen 1955, S. 5). Siehe auch
K. H. Schelkle, Das Newe Testament, Kevelaer 1963, S. 91.

52 So E. Schick, Das Evangelium nach Johannes (Echter-Bibel), Wiirzburg 1956, S. 9.

5 Strathmann, a. a. 0. S. 4.



Bibel und Meditation 23

Bezug auf die synoptischen Gleichnisse Jesu, die bei Johannes gewisser-
maflen ersetzt werden durch grofie Bildreden®®. In diesen wird Jesus durch
das symbolische Bild (des lebendigen Wassers 4,10. 14, des Lebensbrotes
6,35.48.51, des Weges 14,6, des Lichts 8,12; 9,5, des Weinstockes
15,1-6, des rechten Hirten 10,11.14) als der Offenbarer vorgestellt. Bei
aller abstrahierenden Synthetik des vierten FEvangeliums haben die
Schliisselbegriffe doch nicht die Diirre der abstrakten Begrifflichkeit, son-
dern die Aussagekraft des lebendigen Bildes. Das rihrt nicht zuletzt
daher, dafl nach Johannes in einer ganz unmythologischen Weise das
»Leben® als konkret-historische Person in Jesus erschienen ist’. Wenn
Christus und das eschatologische ,Leben“ identisch sind, dann ist eben
dieses Leben schon im Jetzt gegenwirtig?®.

Im Johannesevangelium ist alles Historische ,durch das Medium des
glaubigen Evangelisten hindurchgegangen“®. Das ist nicht blof§ ein heute
festgestellter Befund. Es ist vielmehr von Anfang an vom Verfasser des
vierten Evangeliums beabsichtigt gewesen. Er gibt selber dem Leser den
tieferen Grund fir sein Verfahren an, durch das er die eigentliche Wahr-
heit erst ganz enthiillen will. Erst der Geist der Wahrheit, der von Gott
ausgeht und iber Christus Zeugnis gibt, sollte die Jiinger in alle Wahr-
heit einfithren. Er, der Paraklet, sollte sie an alles erinnern, was Jesus
gesagt hat. Er hat nicht einfach die Funktion, eine unverfilschte Weiter-
gabe der Worte des Herrn zu garantieren, sondern die schopferische Wir-
kung der rechten Deutung durch den Jingerkreis zu vollziehen®®. Er hat
die Aufgabe, ,das Heilsgeschehen, das Christus einst brachte, immer neu
Ereignis werden zu lassen“®. Wir kommen hier von einer etwas unge-
wohnten Seite dem Vorgang nahe, den wir sonst Inspiration der Heiligen
Schrift nennen. Der Evangelist Johannes meditierte die Worte und Taten
des Herrn im Heiligen Geist®. Dabei waren sie ihm Heilsgegenwart. Sie
konnen aber auch dem Heilsereignis werden, der sie in der Lesung oder
Verkiindigung glaubig vernimmt.

3 Vgl. A. Wikenhauser, Das Evangelium nach Johannes, 2. Aufl. Regensburg 1957, S. 136
bis 188.

%5 Vgl. F. Mufiner, Z H. Dic Anschauung vom ,Leben® im vierten Evangelium, Miin-
chen 1952, S. 87.

56 Vgl. ebd. S. 147.

57 Strathmann, a.a. 0. S. 5.

% Vgl. dazu F. Mufiner, Die johanneischen Parakletspriiche und die apostolische Tradi-
tion, in: BZ NT 5 (1961), 56—70.

% G. Fesenmayer OFMCap, Bibelpredigt im Aufbrudch, Freiburg 1963, S. 62. Fiir unsere
Darlegung haben wir dankbar das Kapitel 3 (Das Johannesevangelium — ein Modell
biblischer Verkiindigung) dieses Blichleins benutzt.

% Die ,Nachfolge Christi® sagt: ,Die Heilige Schrift soll in dem gleichen Geist gelesen
werden, in dem sie verfallt worden ist” (1 5, 1).



24 Gerhard Schneider
3.

Wir sind nun an einem Punkt angelangt, an dem wir zusammenfassend
sagen sollten, was Meditation fir die Heilige Schrift bedeutet und wie sie
sich nach ihrem Zeugnis zu vollzichen habe. So liickenhaft und wenig
ausgereift der gegebene Uberblick sein mag, er reicht doch u. E. hin, um
zum Thema ,Bibel und Meditation“ Grundsitzliches sagen zu konnen.
Anschlieflend (4.) sollen dann einige praktische Folgerungen fiir unsere
biblische Meditation gezogen werden.

An erster Stelle soll hier mit aller Deutlichkeit die biblische Betrach-
tung abgehoben werden von dem, was im Anschluf} an fernostliche Be-
trachtungsmethoden heute Meditation genannt wird. So ist etwa der
indische Yoga ,eine weiter ausgebaute Systematisierung der Methoden
der Versenkung“®, deren Praxis sich in acht Teile gliedert: 1. moralische
Zucht, 2. korperliche und geistige Lauterung, 3. Beobachten von Sitzarten,
welche die Meditation ermdglichen, 4. Regulierung und Beherrschung des
Atmens, 5. Abwendung der Sinnesorgane von den Objekten, 6. Festlegung
des Denkens auf einen bestimmten Gegenstand, 7. Meditation, in der
dieser Gegenstand ausschlieflich das Denken erfiillt, 8. eigentliche Ver-
senkung, bei der auch diese Vorstellung ausgeschaltet wird und der
Meditierende in vollige Bewufitlosigkeit versinkt®®. Es bedarf keiner
Frage, daf} solche Praktiken, die der Vorbereitung von Versenkungs-
zustanden dienen, in der biblischen Frommigkeit keinen Raum haben.
Gegeniiber dem Bestreben, in den Mysterienreligionen und in der Gnosis
durch Kontemplation oder eine auflere Methodik zur Gottesschau zu
gelangen, gibt es fiir die Bibel kein ,,menschliches Verfahren, es sei Gebet
oder Opfer oder eine spezifische Technik, mit der eine Erscheinung Gottes
vom Menschen aus herbeigefithrt werden konnte“®®. Wenn es fiir das
Betrachten des Wortes Gottes eine Methode gibt, dann besteht sie in all
dem, was dieses Wort Gottes hérbar machen kann.

Sie hat jedenfalls das Ziel, ein Hochstmafl von Wachheit und Bereit-
schaft, von gesammelter Aufmerksamkeit zu erreichen. Denn Gottes Wort
tritt dem betrachtenden Horer als Anrede entgegen. Gott steht dem
Hérenden als Du gegeniiber. Christliche Betrachtung kann und darf nicht

8 C. Regamey, Artikel: Yoga, in: Religionswissensch. Wérterbuch, Freiburg 1956, Sp.
942—944; 943.

62 Siehe ebd.; vgl. ferner M. Eliade, Artikel: Yoge, in: RGG 3. Aufl,, VI (Tibingen
1962), 1855—1857; ders., Techniques duYoga, Paris 1948; Le Yoge. Immortalité et liberté,
Paris 1954. Von christlicher Seite beurteilt J. M. Déchanet OSB die Methoden des Yoga
durchaus positiv (Yoga fiir Christen. Die Schule des Schweigens, Luzern 1957; Mein Yoga
in 10 Lektionen, ebd. 1963).

83 L. Koehler, Theologie des ATs, 3. Aufl. Tiibingen 1953, S. 88.



Bibel und Meditation 25

Selbstbetrachtung sein®. Sie muf} vielmehr ,ein andédchtiges Hinblicken
und Lauschen auf das sein, was geradezu in seinem innersten Wesen
dadurch gekennzeichnet ist, daf} es Nicht-Ich ist: Gottes Wort“s. Wohl
kann es sein, dafl in der Betrachtung des Wortes Gottes auch der Mensch,
sein Ich und Selbst, auftaucht. Aber das geschieht, weil er im Spiegel des
Gotteswortes sein wahres Wesen erkennt (vgl. Jak 1,23-25). Es ist also
weder so, dafl wir in einer Versenkung pantheistischer Art in unserm
tieferen Ich den Weltgrund erfassen, noch so, dafl wir in gnostischer Riick-
besinnung auf das innere oder hohere Ich den ,besseren Menschen“ wahr-
nehmen, den dann das Wort der Schrift aus der Verirrung der Welt heim-
holen wiirde. Es ist vielmehr so, wie Hans Urs von Balthasar sagt, ,daf}
alle Kraft unseres besseren Menschen aus der Kraft Gottes stammt, die er
uns in seinem Wort bereithilt und entgegenstreckt. Wer sich selbst ins
Auge faflt, um sich besser kennenzulernen und dann vielleicht auch sittlich
zu verbessern, wird sicher nicht Gott begegnen ... Wer aber ernsthaft
Gottes Willen in seinem Worte sucht, der wird, wie nebenbei, auch sich
selbst verwirklichen und — soweit das notig ist ~ finden“%. So ist wohl
diejenige Methode fiir den Christen die beste, die am meisten hellhorig
und bereit macht, Gottes Anrede zu horen. Und dann hat der Mensch
seine Antwort zu geben. Dem personalen Gegenitber von Gott und Mensch
entspricht das Gesprich der beiden. Zuerst mufl einmal Gott wirklich zu
Wort gekommen sein, ehe der Mensch seine Antwort gibt. Der Geist
Gottes ,kommt unserer Schwachheit zu Hilfe. Denn wir wissen nicht, was
wir beten sollen, wie sich’s gebiihrt; aber der Geist selbst tritt fir uns
ein mit unaussprechlichen Seufzern. Der jedoch, der die Herzen erforscht,
weifl, was das Trachten des Geistes ist, denn er tritt fiir die Heiligen ein,
wie es Gott gefallt“ (Rom 8,26f.). Damit gehort die im Heiligen Geist
vollzogene meditatio verbi Dei zu dem Ganzen, das wir Gebet nennen.
Und fir das Gesprich, das sich im Gebet vollzieht, ist das Horen auf
Gottes Wort nicht die bloff vorbereitende oder geringere Phase®.

8 Siehe Lotz, Meditation S. 59: Die christliche Meditation gibt sich ,so an die Seinsdyna-
mik hin, daf sie nicht beim Vorletzten haltmacht, sondern sich durch das Es-hafte zu dem
darin verborgenen und zugleich eréffneten letzten Geheimnis des Iak und des Du hin-
fiithren 1aft“.

¢ H. U. von Balthasar, Das betrachtende Gebet, 2. Aufl. Einsiedeln 1959, S. 101; vgl.
H. Dumoulin SJ, Buddhistische Meditation und Christentum, in: Geist und Leben 34
(1961), 82—45; J. Neuner S], Indische und christliche Meditation, ebd. 26 (1953), 445—461.
8 v. Balthasar, a. a. O. S. 102; vgl. dazu 1 Kor 2, 10{.

87 Fiir Ambrosius bedeutet Schriftlesung: Christus besuchen aulerhalb des Kirchenraumes:
» Warum willst du nicht die Zeit, die du vom Kirchendienst frei hast, auf die Lesung ver-
wenden? Warum nicht Christus besuchen, mit Christus sprechen, Christus héren? Mit ihm
sprechen wir, wenn wir beten; ihn héren wir, wenn wir die géttlichen Ausspriiche lesen®
(De officiis ministrorum I 20, 88). Fiir den aktiven Kirchenmann Ambrosius scheint die



26 Gerhard Schneider

Mit der ersten Unterscheidung hingt eine zweite eng zusammen. Medi-
tation muf eine Sache des ganzen Menschen sein. Sie darf kein Akt der
Reduktion auf einen Teil des Menschen werden, wobei dann entweder
die duflere Welt durch systematisches Training abgestreift wird, um einer
bloBen Innerlichkeit zu leben, oder die auflere Sinnlichkeit (sowie die
innere der Phantasie) beiseite geschoben wird, um sich auf den bloflen
Geist zurlickzuziehen. Fast die gesamte asiatische Meditation und die
konsequenten Ausprigungen der griechischen Theoria® sind von dieser
yanthropologischen Reduktion“ durchherrscht®. Sie hat auch die Betrach-
tungslehre der Viter und des Mittelalters beeinflufit. Bernhard von Clair-
vaux und Franz von Assisi haben aus einer gewissen Intuition diesem
Platonismus in der christlichen Meditation entgegengewirkt, indem sie die
Betrachtung auf die sinnenhaften Bilder der Evangelien, die menschliche
Gestalt Jesu und die Geschehnisse der Heilsgeschichte lenkten. Ignatius
von Loyola fordert ausdriicklich die Zuhilfenahme der Phantasie™ und
der fiinf Sinne™, und zwar nicht blof} als eine Art ,Anfingermethode®
fiir solche, die noch den Sinnen und dem diskursiven Denken verhaftet
seien, sondern er erstrebt grundsétzlich das ,,Fithlen und Kosten der Dinge
von innen“”?, das in der Inkarnation des gottlichen Wortes seinen Grund
hat und durch sie ermoglicht wird.

Die sinnliche Vorstellungskraft der Phantasie und das diskursive Den-
ken sind der biblischen Betrachtung durchaus gemifl. Das ergibt sich aus
der Fleischwerdung des Wortes Gottes. Die Bilder der Gleichnisse Jesu
machen deutlich, daff die Schopfung transparent ist auf den Schépfer und
himmlischen Vater. So sind die ,Lilien des Feldes“ Objekt christlicher
Betrachtung. Doch vor allem die Geschehnisse des Lebens Jesu wollen
betrachtet sein. Sie sollen dabei als Bild dem Betrachter vor Augen stehen.
Christus wird als ,,das Bild Gottes* im absoluten Sinn bezeichnet (2 Kor
4,4). Wer ihn gegesen hat, ,hat den Vater gesehen® (Joh 14,9). Aber
beide Stellen reden nicht von der optischen Wahrnehmung, sondern von
der Annahme des Evangeliums im Glauben. Die Evangelien berichten

Gebetsanrede des Menschen am Anfang zu stehen, — im Unterschied zu Augustin, der in
den Confessiones (V 9, 17) von seiner Mutter sagt, sie sei zweimal tdglich in die Kirche
gegangen, ,daf sie Dich hére in Deinen Worten und dafl Du sie hérest in ihren Gebeten®.
8 Vgl. dazu W. Michaelis, Artikel: 6gdw »th., in: ThW V (1954), 315—3881; 321 f.

% Vgl. v. Balthasar, a. a. 0. S. 212; siche auch die Feststellungen zur Bildungsfeindlich-
keit des altchristlichen Ménchtums bei A.-]. Festugitre OP, Urspriinge christlicher From-
migkeit, Freiburg 1963, passim.

7 B, Wulf S], Die Bedeutung der schopferischen Phantasie fiir die Betrachtung nach
Ignatius von Loyola, in: Geist und Leben 22 (1949), 461—467.

"t Vgl. Ignatius von Loyola, Die Exerzitien ({ibertragen von H. U. v. Balthasar), 2. Aufl.
Einsiedeln 1954, Nrn, 65—70; 121—126.

2 Ebd. Nr. 2.



Bibel und Meditation 27

bekanntlich nicht, wie Jesus ausgesehen hat. Die Welt der Farben und der
Landschaft z3hlt nicht zu dem, was die Evangelisten aufzeigen. Was zu
sehen war, und was als sichtbar beschrieben werden mufite, war das
Handeln Jesu, seine Taten, die Begegnungen mit ihm™. Von Anfang an
bhat man nicht nur die Worte des Herrn iiberliefert, sondern auch seine
Taten. Wort und Werk machen die Ganzheit des Offenbarungsgeschehens
aus. Horen und Sehen sind demnach die ersten Akte des Menschen, die
Offenbarung aufzunehmen.

Ein Uberwiegen des Hérens ist dabei nicht zu verkennen™. Das ent-
spricht ganz dem Befund der theologisch belangvollen alttestamentlichen
Aussagen iiber die Weise, wie der Mensch Gott und seine Offenbarung
vernimmt®™, Das Hoéren hat das groflere sachliche Gewicht. Wenn man
bedenkt, dafl im Griechentum und im Hellenismus das ,Sehen® zu einer
solchen Bedeutung gelangt ist, dafl man die griechische Religion als eine
»Religion der Schau® bezeichnen konnte™, so diirfte man erwarten, daf
diese hellenistische Ausrichtung sich im Neuen Testament bemerkbar
mache. Sie hat indes offensichtlich den biblischen Gottesgedanken vom
lebendigen personalen Gott der Geschichte nicht zu verdecken vermocht.
Letzterer wirkte sich voll und ganz auf die Vorstellung von der gottlichen
Offenbarung aus. Offenbarung geschieht — auch in neutestamentlicher
Sicht - primér im Wort. Sie geschieht nicht in der Weise, daf ein Vorhang
von dem ewig bleibenden und statisch in sich ruhenden Gottesbild weg-
gezogen wiirde™.

Lehrreich sind in dieser Hinsicht die sog. Berufungsvisionen der Pro-
pheten Israels. In der Geschichte vom brennenden Dornbusch erscheint
dem Moses der Engel Jahwes (Ex 3,2). Es hat zwar auf den ersten Blick
den Anschein, als habe Moses eigentlich Gott sehen kénnen, als habe er
nur diese Méglichkeit in ehrfirchtiger Scheu nicht ausgenutzt. Im Vers 6
heifdt es ndmlich, dafl er ,sich firchtete, nach Gott hinzusehen®. Aber erst
von dem Augenblick an, in dem im Rahmen der Erzihlung Gott zu Moses
spricht, ist nicht mehr vom Engel Jahwes die Rede, sondern von Gott
selber: ,Und Gott rief ihm aus dem Dornbusch zu: Moses, Moses!“

7 Siehe Michaelis, a. Anm. 68 a. O. 348 f,

7 Zwar haben die Verben des Sehens (mit etwa 680 Belegen) ein klares Ubergewicht {iber
Gxolm (mit etwa 425 Belegstellen). ,Doch besagt dies nicht, dafl auch in der Beziehung
zur Offenbarung das Sehen entscheidender sein miisse. In dieser Hinsicht kommt vielmehr
dem Horen die gréfiere Bedeutung zu“ (Michaelis, a. Anm. 68 a. O. 346).

75 Siehe ehd. 328 f.

" K. Kerényi, Die antike Religion, Amsterdam 1940, S. 20; siche ferner R. Bultmann,
Zur Geschichte der Lichtsymbolik im Altertum, in: Philologus 97 (1948), 16—23.

7 Bei den Propheten hat die Wortoffenbarung eindeutig das gréflere Gewicht. Aber auch
spater gilt: ,Die Bildoffenbarung wird mehr und mehr Rahmen fiir die Wortoffenbarung*
{Michaelis, a. Anm. 68 a. Q. 330).



28 Gerhard Schneider

(Vers 4). Darauf gibt der Angesprochene seine Antwort und stellt sich zur
Verfugung: ,Hier bin ich® (Vers 4).

In der gewaltigen Berufungsvision des Isajas (Is 6) ist ebenfalls zu
beachten, daf} die Szene erst da ihren Hohepunkt erreicht, wo der Prophet
die Stimme Jahwes hort: ,Wen soll ich senden? Wer soll uns gehen?
(Vers 8). Wieder gibt der Angerufene die Antwort, die seine Bereitschaft
bedingungslos ausdriickt: ,Hier bin ich. Sende mich“ (Vers 8).

Am Anfang des Jeremiasbuches steht nicht die Vision, sondern die
lapidare Feststellung, dafl an den Propheten ,das Wort des Herrn
erging“ (Jer 1,4; vgl. 1,2.3.11). Hier entfaltet sich ein Dialog zwischen
Gott und dem Gerufenen. Der Prophet macht den Einwand, dafl er noch
zu jung sei fir das Prophetenamt (Vers 6). Doch der Herr macht ihm klar,
wie gewaltig Gottes Wort im Munde des Propheten sein wird. , Jahwe
streckte seine Hand aus und beriihrte meinen Mund. Und er sprach zu mir:
Damit lege ich meine Worte in deinen Mund. Siehe, ich setze dich heute
iiber die Volker und tber die Konigreiche, auszureiflen und niederzurei-
fen, zu verderben und zu zerstoren, zu pflanzen und aufzubauen® (Verse
9{). Wenn dann dem Propheten ein Mandelzweig und ein siedender
Kessel gezeigt werden, so dient diese Vision ganz dem gesprochenen
Auftrag (vgl. 1,11-19).

Verglich schon Jeremias das Wort Jahwes mit einer Speise, die er ver-
schlingt und die ihm Wonne und Herzensfreude bereitet (Jer 15, 16), so
verzehrt Ezechiel in der Berufungsvision das Wort Gottes in der Gestalt
einer Buchrolle: ,Uffne deinen Mund und iff, was ich dir gebe. — Ich
schaute, und siehe: eine Hand war gegen mich ausgestreckt, und darin war
eine Buchrolle“ (Ez 2,8f.). ,Er sprach zu mir: Menschensohn, i} diese
Buchrolle; dann gehe hin und rede zum Haus Israel! — Da o6ffnete ich
meinen Mund, und er gab mir die Buchrolle zu essen. Er sprach zu mir:
Gib deinem Leib zu essen und fiille dein Inneres mit dieser Buchrolle, die
ich dir gebe! — Ich af, und sie ward in meinem Munde so stifl wie Honig*
(3,1-8). Nach Ps 19,9-11 und Ps 119,108 ist das Gesetz Jahwes ,stifler
als Honig“. Hinter der Ezechiel-Vision steht somit die Vorstellung, dafl
es sich bei der Schrift um eine Gesetzesrolle handelt. Indem Ezechiel das
Wort Gottes wie eine Schriftrolle verschlingt, ,,weif} er eine ihm objektiv
gegeniiberstehende Macht in sich wirksam“™, Diese totet und schafft neu,
um das widerspenstige Israel zum rechten Gottesvolk zu machen.

Selbst die nachexilische Apokalyptik, die das Sehen stark in den Vor-
dergrund rickt, behandelte das Thema Gottesschau keineswegs ohne
Hemmungen™. Im 4thiopischen Henochbuch z. B. sind die Visionen von

78 'W. Eichrodt, Theologie des ATs, Bd. II/T11, 4. Aufl. Stuttgart 1961, S. 43.
7 Vgl. Michaelis, a. Anm. 68 a. 0. 338 {.



Bibel und Meditation 29

den Deuteworten des angelus interpres durchsetzt®, Gott selber sechen zu
konnen bleibt grundsitzlich eschatologische Moglichkeits!, Es wird sich
aus all den Beispielen die Folgerung ableiten lassen, daf} auch in der
Meditation biblischer Perikopen dem Horen des Wortes Gottes der Vor-
rang zukommt gegeniiber dem Schauen der Bilder und Vorgange. Denn
im gliubigen Hoéren vollzieht sich die lebendige, nicht unverbindliche,
sondern ,anspruchsvolle® Begegnung mit dem Gott der Offenbarung -
auch fir den Leser der Bibel. Dem Anruf des Wortes kann sich der Mensch
nicht so leicht entzichen wie dem Angebot eines Bildes. Darum gilt wohl
auch das Sehenwollen von ,Zeichen® in den Evangelien als Beweis dafiir,
dafl der Mensch dem Héren der Botschaft ausweichen will®. Die Zeichen
dienen zwar dem Glauben der Juinger (Joh 20,30f.). Dennoch gilt — und
dieses Wort ist eine Reflexion auf die Glaubenssituation der Generation,
die Jesus nicht mehr mit leiblichen Augen gesehen hat —: ,Selig sind, die
nicht gesehen und doch geglaubt haben!“ (Joh 20,29)%,

Schliefilich sei auf die , Vergegenwartigung“ in der meditativen Schrift-
lesung hingewiesen. Die Schrift hat — so sahen wir — nicht nur einen je
bestimmten Inhalt, der durch die Verlesung zur Mitteilung gelangt, oder
an den erinnert wird. Dafl beim Héren der Schrift — oder neutestamentlich
gesprochen: des Wortes, des Evangeliums — mehr geschieht als Mitteilung
an den menschlichen Geist, deuten die fir unser Ohr zunachst ungewohn-
lichen Genitive an, von denen hier einige genannt sein sollen. 2 Kor 4,4
ist die Rede vom ,Evangelium der Doxa des Christus“, Phil 2,16 vom
»Wort des Lebens®, 2 Kor 5,19 vom ,Wort der Uersohnung® und Apg
13,26 vom ,Wort dieses Heils“. Das , Wort vom Kreuz“ (1 Kor 1,18) ist
nicht blof§ eine Mitteilung tber das Kreuz, sondern — wie Paulus ausdriick-
lich hinzufiigt — ,eine Kraft Gottes fur die, die gerettet werden“. Das
Wort vom Kreuz ist also fiir uns, die gliubigen Horer, Gottes Dynamis. So
wie in der Eucharistiefeier ,,der Tod des Herrn verkiindigt wird“ (1 Kor
11,26) und damit gegenwartiggesetzt ist, so kann Paulus auch einfach die
Person des Herrn in den Akkusativ setzen und die Wendung ,dern Chri-
stus verkiindigen® gebrauchen (Phil 1,17; vgl. Kol 1,28). Diese Wendung
bedeutet nichts anderes als ,,den Christus proklamieren und in der Prokla-
mation anwesend sein lassen (Schlier®). Im verlesenen und verkiindigten

80 4th Hen 1, 2; 14, 15—25; 18, 11—16.

81 4 Esr7,87.91.98. 8 Vgl. Mt 12,388f.; Lk 23, 81.; Joh 4, 48; 6, 26.

8 Schon dem AT ist das Wort als Offenbarungselement ,ein Beweis fiir das direkte per-
sonale Verhiltnis zwischen Gott und Mensch gewesen“ (Th. C. Vriezen, Theologie des
ATs in Grundziigen, Neukirchen o. J. [1957], S. 216).

84 H. Schlier, Wort Gottes. Eine ntl. Besinnung, Wiirzburg 1958, S. 41; vgl. dazu auch die
beiden Kapitel ,Das Wort als Mitteilung® und ,Das Wort als Proklamation® in: O. Sem-
melroth SJ, Wirkendes Wort. Zur Theologie der Uerkiindigung, Frankfurt 1962, S. 184
bis 195.



30 Gerhard Schneider

Evangelium wird fiir den gldubigen Horer und Betrachter Christus pra-
sent®. Zugleich mit ihm werden seine Heilsgiiter, werden Kreuz und
Doxa, Leben und Verséhnung gegenwartiggesetzt. Indem auf diese Weise
Christus gegenwirtig ist, werden auch die auf ihn hinweisenden Heils-
ereignisse des alten Gottesvolkes ins rechte Licht gesetzt®.

Aus dem Da-Sein Gottes in Jesus Christus durch das Sakrament des
Wortes ergibt sich fir die Betrachtung, dafl sie — um wieder mit Hans Urs
von Balthasar zu reden — nicht nur ,essentiale“ sondern auch ,existen-
tiale“ Betrachtung sein muf}*’. Im meditierenden Subjekt muf} die Betrach-
tung der gottlichen Wesenheit durchdrungen werden von der Anbetung
im Angesicht des gottlichen Daseins. Es mag Beter geben, die wie Johan-
nes der Evangelist (oder auch Augustin in den ,Confessiones®) die We-
sensbetrachtung nur als Vorstufe nehmen fir die Hingabe in der An-
betung. Is gibt aber auch den Beter, der jeweils schon aus der erfahrenen
Gottesbegegnung kommt wie Paulus (oder Origenes und Thomas von
Aquin), und der nun in den Betrachtungen sucht, sich den Inhalt dieser
Erfahrung auszulegen. Der zweite Typus ist wohl nicht von Hause aus
skontemplativ®, Er steht eher in der Gefahr des Intellektualismus und des
Aktivismus®. Er muf} sich vor einem Rationalismus extremer Art hiiten.
Er kann aber seine Eigenart als Chance sehen, ,das Wort Gottes in
begreifliche und sinnlich-falbare Gestalt zu priagen, damit das Volk
Gottes. .. es durch sie zu héren bekomme“®. Der christliche Beter muf} das
auslegende Nachdenken (meditatio, consideratio, contemplatio) ,immer
neu hinfihren zum Akt unmittelbarer personaler und existentieller
Begegnung und somit in die Anbetung (adoratio)“®.

4,

Dem Menschen von heute gelingt die existentielle Begegnung in der
Betrachtung viel schwerer als fritheren Generationen. Die Flut der Bilder
und der Worte, die an ihn anbrandet, ja ihn stindig tliberflutet, hat ihn
verlernen lassen, wie man schaut und wie man hinhért. So muf} er sich auf
den Weg machen, das Sehen und das Horen wieder zu lernen. Die naturale
Meditation® als Vorschule kann ihm helfen, dem Wesen und dem Sinn
der Dinge wieder auf die Spur zu kommen, ihren schopfungsmaBigen Sinn

85 Vgl. die ,Konstitution iiber die heilige Liturgie® des Zweiten Vatikanischen Konzils
(vom 4.12.1968): ,Praesens adest (Christus) in verbo suo, siquidem ipse loquitur dum
sacrae Scripturae in Ecclesia leguntur® (ep. I, 1 [Nr. 7]).

8 Vgl. Schlier, a. a. O. 46 f{. 87 v. Balthasar, a. Anm. 65 a. Q. S. 215.

8 Vgl. ebd. S. 217f. & Ebd. 218. % Ebd.

% Vgl. Dessauer, a. Anm. 2 a. O. passim; siche auch das durch Dessauers Gedanken inspi-
rierte Biichlein von K. Tilmann, Die Fihrung der Kinder zur Meditation, Wiirzburg o. J.
(1960).



Bibel und Meditation 31

zu gewahren. Der Mensch mufl wieder dessen inne werden, was ein Baum,
ein Weinstock, ein lebendiges Wasser ist, was ein Hirt und ein Vater
bedeutet — um nur einige biblische Bilder zu erwihnen. Sonst versteht er
beim besten Willen das Wort der Schrift nicht recht. Wesentlicher fiir den
heutigen Menschen scheint zu sein, daf er das Hinhéren, diese unerlifiliche
Vorbedingung fiir das Gesprach, neu erlernt®, Diese Fahigkeit des Horens
kann in der Stille wieder geweckt werden®. Sie bedarf der Mufle, der
»Haltung des empfangenden Vernehmens“®. Zwar gibt es auch ein Gebet
in der Hast der alltiiglichen Beschaftigung, ein Gebet, das in allen Dingen
Gott findet, und das iiber alle Widerfahrnisse mit Gott zu sprechen ver-
steht. Man denke dabei etwa an die Gebete des Franzosen Michel Quoist?.
Man erinnere sich der Priestergestalten und der Alltagsmenschen, die uns
Bruce Marshall in seinen Romanen geschildert hat?®. Aber all dieses Wan-
deln im Dialog mit Gott steht doch in der Gefahr, daf der Mensch sich
selber lebt und dabei Gottes Wort und Willen iiberhort.

Die grofien Beter der Heiligen Schrift kommen aus der Abgeschieden-
heit, nicht zwar aus der resignierenden Distanz von der Menschenwelt,
nicht aus den esoterischen Kreisen gnostischer Ubermenschen. Sie ver-
achten nicht die Umwelt. Aber sie gehen in die Distanz, um dann gemif
gottlichem Auftrag in die Welt hinein wirken zu kénnen”. Ob wir an
Moses denken oder an Elias und Johannes den Tiufer, der in der Wiiste
lebte — die wahren Gottesménner kommen aus der Stille. Ihre Kraft haben
sie dort in der Gottesbegegnung empfangen. Selbst Jesus beginnt sein
offentliches Wirken in der Einsamkeit der judiischen Wiiste. Und mitten
in seiner Aktivitdt zieht er sich auf den Berg zuriick, um im Gebet dem
Vater zu begegnen®. Diese biblische Weisheit betont Ignatius im Exerzi-
tienbtichlein, wenn er sagt, dafl man in den geistlichen Ubungen ,gewdhn-
lich umsomehr vorankomme, je mehr man sich abseits abscheide von allen
Freunden und Bekannten und von aller irdischen Sorge® (Nr. 20).

Wie aber kénnen wir zum rechten Héren der Schrift zuriickkehren? Von
protestantischer Seite wird der katholischen Betrachtungsmethode vielfach

2 Dazu J. Sudbrack SJ, Uom rechten Horen. Standpunkt und Offenkeit, in: Geist und
Leben 35 (1962), 268—278.

% Vgl. J. B. Lotz 8], Uon der Einsamkeit des Menschen. Zur geistigen Situation des tech-
nischen Zeitalters, Frankfurt 1955, S. 96—100; 130—133; 137 f.

%4 T. Pieper, Mufle und Kult, Miinchen 1948, S. 52.

9 M. Quoist, Herr, da bin ich. Gebete, 4. Aufl. Graz 1956.

" B. Marshall, z. B. Alle Herrlichkeit ist innerlich. Keiner kommt zu kurz, beide Kéln
Olten (versch. Auflagen).

" Vgl. Paulinus von Nola (Ep. ad Celanciam 24), der seiner Empfehlung der Schrifi-
betrachtung die folgende Bemerkung anfiigt: ,Nec hoc ideo dicimus, quo te retractamus a

tuis, immo id agimus, ut ibi discas ibique mediteris qualem tuis te pracbere debeas.*
% Mt 14, 13; Mk 6, 46; Lk 6, 12; vgl. 11, 1.



32 Gerhard Schneider

der Vorwurf gemacht, dafl sie gleichsam das Ergebnis der Betrachtung
in der Festlegung der Methode und des Zieles vorwegnehme, also nicht
die notige Bereitschaft aufbringe, sich jeweils unter das konkrete gottliche
Wort zu stellen®. Solche Vorwirfe sind insofern nicht unberechtigt, als
tatsichlich mancher Katholik auf den Gedanken verfallen ist, seine Kennt-
nisse in der Dogmatik und sein Glaubenssinn wiirden ihm schon anldfilich
der Schriftlesung die rechten Gedanken eingeben, ihn gewissermaflen an
das erinnern, was er schon einmal erkannt oder im Glauben angenommen
habe. So wire die Betrachtung im Grunde nur eine Reproduktion mit
Hilfe der seelischen Fahigkeit der memoria. Hier wirkt sich offenbar die
sog. ,Stellenmethode® aus, mit der man lange Zeit biblische Texte als
Fundort fir dogmatische Belege benutzt hat. Wenn sich das heute zu
andern beginnt, dann ist daran die heutige Bibelwissenschaft nicht
unschuldig. Sie hat nicht wenige solcher Belegstellen in ihrer vermeint-
lichen dogmatischen Beweiskraft erschiittert und so erreicht, dafl biblische
Texte nicht mehr zerstiickelt, sondern in ihrem Zusammenhang, in ihrer
Einheit und in ihrem Selbstwert geschatzt werden.

Nun kann man allerdings in katholischen Kreisen dem Einwand begeg-
nen, biblische Meditation sei etwas anderes als Bibelwissenschaft, und
darum habe die Betrachtung nicht nach dem wissenschaftlichen Bibel-
studium zu fragen. Wihrend des letzten Krieges wurde den italienischen
Bischofen eine anonyme Broschure zugestellt, die den Episkopat vor der
modernen Bibelwissenschaft warnen wollte. Sie trug den Titel: ,Eine
schwere Gefahr fiir die Kirche und die Seelen: das kritisch-wissenschaft-
liche System im Studium und in der Erklarung der Heiligen Schrift, seine
verhingnisvollen Abwege und seine Verirrungen“!®. Diese Schrift, die
von einem neapolitanischen Priester stammte, ist eine einzige Anklage
gegen das wissenschaftliche Bibelstudium, insbesondere gegen die histo-
risch-kritische Methode der Exegese. IThrerseits propagierte die Schrift
eine Auslegungsweise, die den bezeichnenden Namen meditazione erhielt.
Die Pipstliche Bibelkommission erlief daraufhin ihr bis dahin umfang-
reichstes Dokument, indem sie mit Gutheiffung und im Auftrag Pius’ XII.
einen Brief an die Bischofe Italiens sandte!®'. Darin weist sie die Anklagen

% Vgl. etwa das Miflverstindnis, die ignatianischen Exerzitien verwandelten ,die Mystik
der ,Imitatio Christi‘ in einen voluntaristischen Methodismus“, bei W. Sucker, Artikel:
Exerzitien, in: RGG 3. Aufl., 11 (1958), 816f.; 817.

100 Sie stammt von dem neapolitanischen Priester Dolindo Ruotolo, dessen umfangreiches
Werk ,La Sacra Scrittura. Psicologia — Commento — Meditazione“ am 20. 11. 1940 auf
den Index der verbotenen Biicher gesetzt worden war. Der Verfasser unterwarf sich. Vgl.
dazu J. Schildenberger OSB, Uom Geheimnis des Gotteswortes, Heidelberg 1950, S. 10{.
101 Abgedruckt in: Enchiridion biblicum (= EB), 3. Aufl. Neapel-Rom 1956, Nrn. 522 bis
533. Das Schreiben trigt das Datum des 20. 8. 1941.



Bibel und Meditation 33

des Pamphletes zuriick und betont gegeniiber der unwissenschaftlichen
Willkiir seines Verfassers, der die Produkte seiner Phantasie als den Sinn
der Heiligen Schrift hinstellte, die Bedeutung der genauen Erforschung
des Literalsinnes — auch mit Hilfe der Textkritik und des Studium der
orientalischen Sprachen. Der Brief der Bibelkommission sagt, der Verfas-
ser der genannten Kampfschrift rede ,einer durchaus subjektiven und
allegorischen Erklirung das Wort, gemafl der personlichen Inspiration
oder besser gemafl der mehr oder weniger lebhaften Einbildungskraft des
einzelnen“1?, Mit den fritheren Pdpsten Leo XIII. und Benedikt XV.
zitiert er das Wort des hl. Hieronymus: ,Aufgabe des Erklirers sei es,
nicht die eigenen Meinungen darzulegen, sondern die Gedanken dessen,
den er erklart1e.“

Zwei Jahre nach dem Rundschreiben an die Bischéfe Italiens erschien
das papstliche Bibelrundschreiben ,Divino afflante Spiritu“i®t, das die
katholischen Bibelwissenschaftler ermunterte, ihre Arbeit unverdrossen
fortzufithren. Unter Hinweis auf die Ergebnisse der Archiologie und der
Geschichtswissenschaft betont der Papst die Notwendigkeit, die orienta-
lischen Sprachen zu studieren, die Textkritik zu férdern, den Literalsinn
zu erforschen und den theologischen Gehalt der Heiligen Schrift zu
erarbeiten'®®. Gegen eine neuere spiritualistische Exegese, die den Literal-
sinn vernachldssigt — gemeint waren ohne Zweifel die Hinterméinner der
anonymen Broschiire von 1941 mit ihrer Methode der »Betrachtung® —
verweist das Rundschreiben auf den wahren geistigen Sinn der Heiligen
Schrift*®. Gerade dann, wenn man die Inspiration im Siane einer instru-
mentalursachlichen Wirkweise der menschlichen Hagiographen ernst
nimmt, mufy man die Eigenart der biblischen Schriftsteller und ihre litera-
rischen Arten (Gattungen) beriicksichtigen. Die Gattung einer Perikope
aber kann nicht a priori festgestellt werden; sie muf mit Hilfe der
Archidologie, der Ethnologie und anderer historischer Wissenschaften
jeweils bestimmt werden'””. An zehn Stellen kommt die Enzyklika auf die
Meditation der Heiligen Schrift zu sprechen'®®. Nicht nur »l.esung” der
Schrift wird neben der ,Betrachtung® empfohlen'®, sondern auch das
»Studium®. ,Die Priester also, denen die Sorge fiir das ewige Heil der
Glaubigen iibertragen ist, mégen zunichst die heiligen Biicher in sorg-
faltigem Studium (diligenti studio) durchforschen und sie sich durch Gebet

192 EB (siehe Anm. 101) Nr. 524.

193 EB Nr. 525 gegen Ende; vgl. EB Nrn. 106. 487. Das Hieronymuszitat findet sich in:
Ep. 48, ad Pammachium 17 (GSEL 54, 381).

14 Abgedruckt in EB Nrn. 538—569 (Das Rundschreiben trigt das Datum des 30. 9. 1948).
105 EB Nrn. 547—551. 106 KB Nr. 552. 107 EB Nrn. 556—560.

108 Meditatio (EB 544 zweimal, 545, 568 zweimal), meditari (EB 540, 545, 566, 569 zwei-
mal). 199 EB Nrn. 540, 544, 545.



34 Gerhard Schneider

und Betrachtung zu eigen machen; dann aber sollen sic die himmlischen
Reichtiimer des gottlichen Wortes eifrig austeilen...“"* Alle Christen
sollen ,zur Kenntnis (cognitio) und Betrachtung (meditatio) der Heiligen
Schrift, besonders des Neuen Testaments, angeeifert werden®!*.

Allen Christen ist demnach die gleiche Aufgabe gestellt, die Schrift
nicht nur zu lesen, sondern auch zu betrachten. Aber zugleich wird deutlich,
dall das Maf} der wissenschaftlichen Vorarbeit verschieden sein wird. Der
Priester muf nicht Fachexeget sein; aber er hat heute eine gediegene
exegetische Ausbildung erfahren oder kann Entsprechendes in der Litera-
tur erreichen. Der Nichttheologe soll wenigstens zu einer cognitio, einem
Schatz von Kenntnissen, besonders im Hinblick auf das Neue Testament,
gefiihrt werden. Denn auch er soll zur ,téglichen frommen Lesung™'*, ja
zur ,Betrachtung“ ' der Heiligen Schrift ermuntert werden. Das dem Prie-
ster abverlangte hohere Mafl der Studien ergibt sich aus der Verantwor-
tung des Seelsorgers, der in seiner Predigt Gottes Botschatt verkiindigen
soll. Wer das in Verantwortlichkeit tun will, kommt nicht an einem
geschirften Horen des Wortes der Schrift vorbei. Deswegen sagt Pius X1l
nachdriicklich, unsere Glaubigen wollen wissen, ,was Gott selbst in der
Heiligen Schrift uns lehrt, nicht was ein beredter Prediger oder Schrift-
steller mit geschickter Verwendung biblischer Worte vortragt®''!. Der
Seelsorger, der seine Theologie studiert hat, ist leicht in der Gefahr,
einfach anwenden zu wollen, was er gelernt hat. Er mufl aber dazu
angeleitet werden, von Anfang an als Hérender und Fragender in der
Bibel zu lesen. Fiir den Exegeten ist die historisch-kritische Methode mit
Konkordanz, Worterbuch und Grammatik eine wahre Askese, ein stin-
diges Suchen und Fragen, ein offenes Hinhéren. Ahnlich mufy aber auch
der exegetisch gebildete Seelsorger standig bereit sein, seine eigene — oft
voreingenommene — Meinung vom Wort Gottes her korrigieren zu lassen.
Er muf sich immer wieder unter das Wort der Schrift beugen. Jedenfalls
wird die biblische Betrachtung des Priesters einerseits nicht am biblischen
Studium vorbeigehen dirfen. Auf der anderen Seite fordert die biblische
Meditatio ,eine gelassene Aufmerksambkeit, der alles Gewalttitige fehlt®.
Solche ,Sammlung® ist von der Zerstreuung zu unterscheiden; aber auch
von der den Gegenstand fixierenden Konzentration, die dem Gegenstand
,keinen Spielraum® 1afit, ,so dafl er sich von selbst offenbaren kénnte“!*.

Lange Zeit konnte man der wissenschaftlichen Exegese vorwerfen, sie
begniige sich ,,mit philologischer und historischer Arbeit“. Noch vor zwoll
Jahren konnte Richard Gutzwiller den Vorwurf erheben: ,Erst recht wird

1190 EB Nr. 566. 111 EB Nr. 568. 112 EB Nr. 566. 1% EB Nr. 568. 14 EB Nr. 553.
us H, Stenger CssR, Zuerst muff Gott erfahren werden, in: Lebendige Seelsorge 13
(1962), 176—180, 177 f.



Bibel und Meditation 35

in Kommentaren und Vorlesungen die Heils- und Heiligungsbedeutung
der biblischen Worte als Aufgabe des Priesters oder des Spirituals betrach-
tet und darum héchstens mit einigen wenigen dirfiigen Hinweisen ab-
getan. Dazu kommt, nicht ganz zu Unrecht, der weitere Vorwurf, daf§ die
Exegese da und dort den Bibeltext genau so behandle wie irgendeinen
profanen Text und vergesse, daf ein inspiriertes Woit eine ganz andere
Ebrfurcht vom Interpreten fordert und letztlich nur vom betenden Men-
schen richtig aufgenommen werden kénnte.“® Nun hat die form-
geschichtliche Betrachtung der biblischen Texte zu der fundamentalen
Erkenntnis gefihrt, dafl jeder Satz der Schrift und jeder Einzelabschnitt
aus dem Glauben und fiir den Glauben der Kirche geschrieben wurde,
und dafl darum jeder biblische Text #m Glauben nach seiner Aussage-
absicht fiir den Glauben zu befragen ist. Die formgeschichtliche Forschung
hat im Verein mit dem Anliegen Rudolf Bultmanns, der eine existenziale
Interpretation fordert, zu einer theologischen Exegese gefiihrt'??, Aller-
dings kann die Frage nach dem theologischen Gehalt einer Perikope sinn-
voll nur im Blick auf die literarische Gattung gestellt werden und setzt
somit die historisch-kritische Methode voraus. Um Schrifttheologie zu
treiben, braucht man darum keinen eigenen ,geistlichen“ Sinn zu errich-
ten. Vielmehr liefert der recht erhobene Wortsinn der Schrift wegen ihrer
theologischen Zielsetzung die eigentliche biblische Theologie!®®. Die
Erarbeitung dieser Theologie befindet sich zwar auf katholischer Sejte
erst im Anfangsstadium. Aber es gibt beispielkafte biblisch-theologische
Arbeiten, die auch den Nicht-fachmann anleiten kénnen, dafl er fir
theologische Auslegung einen Blick bekommt. Die Bibelwissenschaftler
crkennen die Aufgabe, Ergebnisse ihrer Arbeit einem breiteren Leserkreis
zuganglich zu machen. So kann sich heute der Seelsorger verhaltnismafig
leicht eine exegetische Handbiicherei zulegen'®, Gerade iin Hinblidk auf
seine Glaubensverkiindigung sollte er beginnen, das lebendige Wasser
der biblischen Quellen zu schopfen, und sich nicht mit dem Wasser von
Zisternen zufriedengeben.

Zum Schlufl seien noch einige Bemerkungen iiber die mecthodische
»Technik” biblischer Meditation gestattet. Diese Technik wird in ihren
Grundziigen den Stufen des inneren Gebetes entsprechen missen, wie sie
Ignatius von Loyola empfohlen hat. Auf die lectio des biblischen Textes
folgen dann die consideratio, meditatio, contemplatio, aber auch die

48 R. Gutzwiller SJ, Zur religiosen Auswertung der Bibel, in: Geist und Leben 25 (1952),
191—197, 198. 17 Vgl. Schnackenburg, a. Anm. 47 a. 0. S. 80—33.

18 S. L. Alonso-Schoekel SJ, Biblische T heologie des ATs, in: StZ 172 (1963), 34—51, 51.
9 Vgl. H. Schiirmann, Die ntl. Handbibliothel des Seelsorgsgeistlichen, in TrThZ 71
(1962), 112—115; G. Schneider, Neuere biblische Literatur, Koblenz 1963.



36 Gerhard Schneider

repetitio und die applicatio sensuum™. Diese Stufenfolge ist keine igna-
tianische Besonderheit. Sie geht auf die Betrachtungsmethodik der Devotio
moderna zuriick. Der Fraterherr Gerhard Zerbolt sagt: ,Die meditatio
besteht darin, daf du das Gelesene oder Gehorte durch eifriges ,Wieder-
kiuen‘®! sorgfiltig in deinem Herzen durchdenkst und dadurch den
Affekt in Hinsicht auf etwas Bestimmtes entziindest oder den Verstand
erleuchtest.“122 Und schon im 12. Jahrhundert schrieb ein Kartauser: ,Die
Lesung ohne Betrachtung bleibt trocken, die Betrachtung ohne Lesung
aber ist dem Irrtum ausgesetzt; Gebet ohne Betrachtung bleibt matt,
Betrachtung ohne Gebet unfruchtbar.“** In der gleichen kirchlichen Tra-
dition steht die Anweisung zur geistlichen Schriftlesung, die dem im
Erscheinen begriffenen Werk ,Geistliche Schriftlesung® beigegeben ist:
,Eine gute Geistliche Lesung hat immer vier Stufen: Zuerst schlag die
Heilige Schrift auf und lies einige wenige Verse (lectio). Dann diberdenke
still, was Gott Dir sagen will (meditatio). Danach versuche, Gott betend
Antwort zu geben und mit ihm in ein Zwiegesprich zu kommen (oratio).
Und schlielich verweile — wenn es Dir gegeben wird — liebend und voller
Hingabe bei Gott (contemplatio); oder aber: geh hin und handle danach
(actio).“1*4

Vor der eigentlichen meditatio steht also die lectio des heiligen Textes.
Warum sollte sie nicht — wie im Altertum — eine laut gesprochene Lesung
sein'?? Hermann Stenger macht darauf aufmerksam, dafl uns das ,Mur-
meln® des Hebriers bei der Torameditation (vgl. Ps 1,11.) lehre, ,unsere
Leiblichkeit bei dem Versuch zu meditieren ernst zu nehmen“**%. Wenn vor
der Lesung die Sammlung steht, das sich Versetzen in die Gegenwart Got-
tes, dann kann die wirklich gesprochene Lesung mich selber als einen Horer
des Wortes ansprechen. Da zu den Voriibungen einer biblischen Betrach-
tung heute das biblische Studium gehért, ist es naheliegend, dafl man sich
einmal eines der biblischen Biicher vornimmt, etwa die Einleitungsfragen
zu diesem Buch zuvor studiert, um dann auf einige Wochen hin in einer

120 Sjehe dazu Wulf, a. Anm. 9 a. 0. S. 387; vgl. Ignatius, Exerzitienbuch, Nrn. 101—126.
121 Der Vergleich der ,Betrachtung des Herrenwortes® mit dem Wiederkduen begegnet
schon im Barnabasbrief (10, 11} und geht auf eine allegorische Deutung von Lev 11, 8
bzw. Dt 14, 6 zuriick. Er findet sich auch bei Origenes (Selecta in Lev 11, 8) und Methodius
(De cibis 8, 1).

122 Gerhard Zerbolt (T 1398), De ascensionibus spiritualibus, Koln 1539, cp. 45,

12 Guigo d. J. (f 1188), Scala claustralium, ep. 11£. (PL 184, 481 f.), zitiert bei Wulf,
a. Anm. 9 a. O. S. 885.

124 Geistliche Schriflesung. Erlduterungen zum NT fiir die geistliche Lesung, hrsgg. von
W. Trilling, Diisseldorf 1961 ff. Das Zitat findet sich auf der jedem Béndchen beigegebe-
nen achtseitigen Anleitung (von H. Schiirmann) auf S. 3.

125 Das , Héren* des Wortes vollzieht sich noch eigentlicher im Bibelkreis, der die persén-
liche Meditation durchaus hefruchten kann, dem aber auch die persinliche Betrachtung
vieles zu geben vermag.  '26 Stenger, a. Anm. 115 a. O. S.177.



Bibel und Meditation 37

lectio continua diese Schrift zu meditieren. So kann der Betrachtende ein-
mal die besondere theologische Aussage eines biblischen Autors erfassen,
meditieren und sich zu eigen machen. Eine gute Hilfe fiir eine solche fort-
laufende Lesung eines biblischen Buches bietet die oben erwihnte Reihe
,Geistliche Schriftlesung*.

Die Meditation im engeren Sinn setzt dann dort ein, wo mich der gelesene
Text — beinahe von selber — anspricht. Einige Verse geniigen als ,Pen-
sum®“. Aber von diesen Versen spricht ohne Zweifel eine Stelle direkt zu
mir. Fir den einen mag es ein Bild sein, das er nun mit allen Kréften der
Phantasie und der Sinne lebendig vor sich stehen sieht. Dieses Bild oder
Geschehnis gilt es dann zu meditieren, auf sich wirken zu lassen, betrach-
tend in sich aufzunehmen'®’. Ein anderer wird eher den Gedanken fest-
halten. Er wird erwdgen, was diese Aussage fir ihn ,bedeuten méchte™
(Lk 1,29). In jedem Fall kommt es auf das Innehalten und Innewerden
an. Es ist nicht empfehlenswert, mit bestimmten Fragen an die Meditation
heranzugehen, denn nicht jeder Schrifttext gibt auf jede Frage eine Ant-
wort. Der Meditierende mufl vielmehr ganz geéffnet sein fiir das Thema,
das Gott in seinem Wort anschlagen wird'®. Es ist auch nicht gleich die
Zweckfrage zu stellen, was Gott nun mit diesem Text von mir verlange.
Erst recht ist ein bohrendes Fragen und Gribeln nicht der rechte Weg. Es
geht dberhaupt nicht primir um das Tun des Meditierenden, das aus der
Meditation folgen kann, sondern um das bereite Horen. Wenn Gott jetzt
will, dafl ich etwas vollbringe, so wird er es mir bei der Betrachtung
zeigen. Wenn also das Wort Gottes im Herzen den Ton angibt, das Herz
in Schwingung versetzt, dann gilt es zu verweilen'®. Darum ist fur die
biblische Meditation die vorherige Aufstellung von bestimmten ,Punk-
ten® nicht unbedingt ratsam!®. Sie konnte im Gegenteil das besinnliche
Verweilen verhindern, weil der Meditierende sich an ein bestimmtes
»o0l1“ gebunden glaubt. Allerdings lehrt die Erfahrung, dafl man vor der
Betrachtung ihre Mindestdauer festsetzen sollte.

Unerlaflich ist sodann, dafl das Innewerden des Gotteswortes in die
betende Antwort ausmiindet. Das nun beginnende colloquium der Zwie-
sprache mit Gott oder mit Christus'® mufl nicht unbedingt von sinnen-
haften Affekten ausgelost sein. Aber es muf} schon aus der Tiefe der Seele,
aus der Herzmitte des Menschen kommen. Es mufl — wie Ignatius ver-
langt — ein wirkliches Zwiegesprich sein, ,s0 wie ein Freund mit seinem

127 Tgnatius empfiehlt zur Vergegenwirtigung des biblischen Geschehens, dafl sich z. B. in
der Weihnachtsbetrachtung der Meditierende ,zu einem armseligen wertlosen Dienerlein®
mache (,als ob ich gegenwairtig wire“), ,das sie anstaunt und betrachtet und in ihren Noten
bedient, mit der gréftmdglichen Ergebenheit und Ehrfurcht“ (Exerzitienbuch Nr. 114).

128 Vgl. v. Balthasar, a. Anm. 65 a. 0. S. 11 f. 12 Ignatius, Exerzitienbuch Nr. 76.

180 Vgl. hingegen Ignatius, Exerzitienbuch Nr. 228. 13! Vgl. ebd. Nrn. 109, 117, 126 u. &.



38 Gerhard Schneider

Freunde spricht oder ein Knecht zu seinem Herrn“!?2. So kommt ein per-
sonaler Dialog in Gang zwischen dem himmlischen Vater und seinem
Kind, die freundschaftliche Unterredung zwischen Christus und dem in ihn
einverleibten Bruder. Dabei ist es fast selbstverstindlich, dafl der Dialog
oft schon in der Meditation beginnt, und daf} die Meditation in das collo-
quium hineinragt!®.

»Nun kann es sein, dafl sich auch noch das Vielerlei der ,Affekte‘ zu
einer cinzigen stillen, ruhigen Grundhaltung vereinfacht“*:, Darin wird
dann das Gebet ganz einfach. Das Sprechen hort auf. Die Seele erhebt sich
einfach zu Gott'®, Der Betrachtende steht liebend vor seinem Gott. Das
Gebet der Einfachheit macht keine Worte mehr. Fiir die meisten Meditie-
renden wird am Ende der Betrachtung die Konsequenz des Handelns
stehen. So wird die Schule des Gebetes zur Lebensschule, zumal dann,
wenn die Betrachtung regelmiflig am Anfang des Tageslaufes steht und
dem Tagewerk seine Innenseite verleiht.

Durdh solche Meditation werden Menschen gepragt, die aus Gottes Wort
leben, die mit Christus gehen im Heiligen Geist. An ihnen erfiillt sich die
Seligpreisung des Psalms 1: Beatus vir! ,Selig der Mann, der. .. seine
Lust hat am Gesetz des Herrn und tiber sein Gesetz sinnt Tag und Nacht.
Der ist wie ein Baum, gepflanzt an Wasserbachen, der seine Frucht bringt
zu seiner Zeit und dessen Bldtter nicht verwelken. Alles, was er beginnt,
gerat ihm wohl® (Ps 1, 1-8)!%. Die Betrachtung des Evangeliums hat nach
Paulus verwandelnde Kraft. Sie 148t aber auch den betrachtenden Horer
des Wortes die Herrlichkeit des Herrn widerspiegeln'*: ,Wir alle aber
(im Unterschied zu den judischen Lesern des Alten Testaments) nehmen
wie ein Spiegel mit unverhilltem Angesicht die Herrlichkeit des Herrn
auf'®® und (geben sie weiter; denn) wir werden (dadurch) in dasselbe Bild
(Christi) verwandelt von Herrlichkeit zu Herrlichkeit, wie es (gemaf ist
einer Wirkung, die ausgeht) vom Geist des Herrn“ (2 Kor 3, 18).

132 Ebd. Nr. 54.

138 Vgl. etwa die klassische Betrachtung der Fiigungen Gottes in der Weise der Gebets-
anrede, wie sie Augustin in seinen Confessiones hilt. Siehe aber auch schon das Vorbild
zu solcher Gebetsart im AT (etwa Ps 8).

184 Geistliche Schrifllesung, S. 6 der Beilage. 135 Vgl. Ps 25, 1; 86, 4; 143, 8.

136 Johannes Chrysostomus hat — wie andere Viter — ,in Bezug auf kontinuierliches
privates Bibellesen mit Vorliebe an den ersten Psalm erinnert* (Harnack, a. Anm. 37
a. 0. 8. 81). Ahnlich wurde der 4thiopische Kimmerer gerne als Vorbild fiir den Bibelleser
hingestellt (vgl. Apg 8, 26—40).

137 Zur Ubersetzung von xavoxtoitouas siche W. Bauer, Griedhisch-deutsches Worterbuch
zu den Schriflen des NTs, 4. Aufl. Berlin 1952 (s.v.), und J. Dupont OSB, Gnosis. La
connaissarce religieuse dans les épitres de Saint Paul, Léwen-Paris 1949, S. 119f.

138 Das Schauen der Herrlichkeit des Herrn vollzicht sich beim Héren des Evangeliums,
das die Herrlichkeit Christi, des Ebenbildes Gottes, aufleuchten 148t, vgl. 2 Kor 4, 4.






