
Bibel und Meditation 13 

Zeugnis, genau so wie die Liebe selbst, die das Höchste und das Niederste 
im Menschenwesen mit dem gleichen ewigen Wort bezeichnet, in der Gosse 
und im Gebet, in der hektischen Sucht und in der himmlischen Sehnsucht - 
ein Zeugnis, sage ich, für ein unstillbares Drängen im Menschen, größer 
zu sein als er selbst, wenigstens für einen Augenblick, sich selbst gleichsam 
zu überschwingen, frei zu werden von den Fesseln des Leiblichen: ein 
Zeugnis also für den unsterblichen Geist, den es dorthin drängt, wo wir 
endlich frei sind in Gott? Und so wagen wir es, mitten in den Lärm der 
tanzenden Bälle noch einmal das tiefe Wort des Augustinus zu sprechen: 
Unser Ball ist die Änderung unseres Lebens. 

Bibel und Meditation 
Hinweise zum meditativen Umgang mit der Heiligen Schrift'" 

Gerhard Schneider, Koblenz 

Das Thema •Bibel und Meditation" kann grundsätzlich in zweifacher 
Weise verstanden werden. Zum ersten kann es bedeuten, daß wir die 
Bibel befragen, in welchem Umfang und in welcher Weise sie das auf- 
weist, was wir heute •Meditation" nennen. Unser Thema soll aber ohne 
Zweifel auch so aufgefaßt werden, daß wir die rechte Weise suchen, wie 
die biblische Botschaft zum Gegenstand unserer •Meditation" gemacht 
werden könne, daß wir, wie der Untertitel des Themas sagt, •Hinweise 
zum meditativen Umgang mit der Heiligen Schrift" zu geben versuchen. 
Wenn wir uns dafür entscheiden, das gestellte Thema auf beide möglichen 
Weisen zu behandeln, dann geschieht das aus der Überzeugung heraus, 
daß man erst einmal verstehen sollte, was Meditation im Raum der Bibel 
bedeutet, ehe man die praktische Frage stellt, wie die Bibel zu meditieren 
sei. 

* Referat, vorgetragen auf der 4. Arbeitstagung der Homiletischen Arbeitsgemeinschaft 
(Würzburg) in der Abtei Münsterschwarzach am 9. 4. 1964. Das Gesamtthema der Tagung 
lautete: Meditation und Predigt. • Als wesentlicher Beitrag zum Thema darf nachgetra- 
gen und empfohlen werden: P.-Y. Emery (Frere de Traz6), La meditation de l'Bcriture, 
Taize o. J.; in deutscher Sprache enthalten in dem Sammelband Die Gnade des Gebets, 
herausgegeben von R. Bochinger, Gürtersloh 1964. S. 41•94. 



14 Gerhard Schneider 

1. 

Bevor wir fragen, was Meditation im Bereich der Heiligen Schrift bedeu- 
tet, muß einigermaßen klargestellt werden, was wir hier unter Meditation 
verstehen wollen. Es gibt nämlich kein biblisches Wort - weder im He- 
bräischen noch im Griechischen -, das unserem •meditieren" unmittelbar 
entspräche. Wir müssen also die Sache des Meditierens ins Auge fassen 
und zunächst einmal vom Wort absehen. Findet sich das, was wir gemein- 
hin unter Meditation verstehen, der Sache nach in den biblischen Büchern? 
Oder - bescheidener gefragt: Gibt es Berührungspunkte zwischen dem, 
was wir heute als Meditation bezeichnen, und einem entsprechenden Phä- 
nomen innerhalb der Heiligen Schrift? Die Antwort wird durch die Tat- 
sache erschwert, daß der Sprachgebrauch von •Meditation" heutzutage 
recht unterschiedlich ist. 

Schlagen wir das neue Lexikon für Theologie und Kirche unter Medita- 
tion auf1, so finden wir dort den heutigen Sprachgebrauch in der Weise 
charakterisiert, daß Meditation eine •an sich vorreligiöse und zunächst 
weltanschaulich neutrale Übung der seelischen Entspannung" sei. Diese 
Quasi-Definition steht offensichtlich im Bannkreis fernöstlicher Medita- 
tion, weshalb denn auch der Hinweis auf das •dhyäna", die 7. Stufe des 
Yoga, gegeben und der Unterschied gegenüber der spezifisch christlichen 
Betrachtung und Beschauung hervorgehoben wird. Andererseits aber wird 
gesagt, daß •die traditionelle (christliche) Betrachtungsmethode von den 
vielen Techniken der Meditation lernen" könne. Die •naturale Medi- 
tation" (im Sinne Philipp Dessauers2) habe •große Bedeutung für die 
eigentliche Betrachtung und ein persönliches Gebet". Meditation wird also 
der naturalen •Übung einer seelischen Entspannung" gleichgesetzt und 
zugleich von der christlichen Betrachtung unterschieden. 

Johannes B. Lotz weist auf die •terminologische Doppelheit" von Medi- 
tation und Betrachtung hin: •Man stellt nämlich häufig der Betrachtung 
die Meditation gegenüber; man sagt wohl auch, das, was in der Kirche 
heute für gewöhnlich geübt werde, sei nur Betrachtung, nicht aber Medita- 
tion. Dabei ist die Betrachtung durch den Primat des Aktiven und Ge- 
danklichen gekennzeichnet, das sich in den oberen Zonen der Seele ent- 
faltet; die Meditation hingegen empfängt ihre entscheidende Prägung von 
dem Passiven und Bildhaften her, das aus den Tiefenschichten der Seele 
emporsteigt."3 Lotz meint trotzdem, daß der Unterschied zwischen beiden 

1 LThK 2. Aufl., VII (Freiburg 1962), Sp. 234 (H. Vorgrimler). 
2 Vgl. Ph. Dessauer, Die naturale Meditation, München 1961. 
3 J. B. Lotz SJ, Meditation. Der Weg nach innen. Philosophische Klärung. Anweisung 
zum Vollzug, Frankfurt 1954, S. 19. Vgl. ders., Artikel: Meditation, in: Handbuch theo- 
logischer Grundbegriffe, Bd. II (München 1963) 122•131 (Lit.). 



Bibel und Meditation 15 

fließend sei4. Daß der Ausdruck Meditation heute so stark in den Vorder- 
grund getreten ist, hänge damit zusammen, daß die Weisheit des Ostens 
(Indien, China, Japan) in den abendländischen Raum einströme, und daß 
die Psychotherapie unserer Tage von dieser Weisheit lerne und sie thera- 
peutisch anwende3. Zusammenfassend kommt Lotz dann zu einer Medita- 
tion und Betrachtung verbindenden Definition: •Meditation nach der heu- 
tigen Sprechweise ist die durch den Rückgang auf die Tiefenschichten der 
Seele oder auf dem Seelengrund vollendete Betrachtung."^ 

Man ordnet demnach im heutigen Sprachgebrauch die Betrachtung der 
Aktivität und dem Gedanklichen zu, während man Meditation von der 
Passivität und dem Bildhaften geprägt sieht. Man kann nicht gerade 
behaupten, daß diese Sprachregelung glücklich sei. In der klassischen und 
mittelalterlichen Latinität hatte nämlich meditatio durchaus rationalen 
Charakter (das Denken, Sinnen auf etwas, über etwas, im übertragenen 
Sinn sogar die zweckbestimmte Vorübung, das Vorstudium). Das der 
meditatio zugrundeliegende meditari (über etwas nachdenken) erlangte 
auch die übertragene Bedeutung: Vorübungen machen, Vorstudien betrei- 
ben, sich einüben. Speziell die Vorbereitung der Rede wurde mit diesem 
Wort bezeichnet7. Gerade dieses rational bestimmte Wort wird nun heute 
dem Passiven und dem Bildhaften zugeordnet. Auf der anderen Seite 
versteht der heutige Sprachgebrauch unter Betrachtung •die von einem 
einzelnen für sich geübte, rational-diskursive Erwägung der Wahrheiten 
und Forderungen des Glaubens in der praktischen Absicht der eigenen 
Heiligung und in Verbindung mit frei gestaltetem (innerem) Gebet"8. 
Auf diese sachliche Bestimmung würde das lateinische meditatio zutreffen9. 
Indessen verwenden wir im Deutschen dafür ein Wort, das dem Bild- 
haften zugeordnet ist. Wir reden von Betrachtung. Lediglich beim Aus- 
druck •Beschauung" (contemplatio) kann man von einer treffenden Prä- 
gung sprechen, weil hier diskursive Rationalität und willentlich gelenkte 
Zielsetzung nicht vorhanden sind. 

4 Für A. Rosenberg, der Meditation schlechthin mit Bildmeditation gleichsetzt, steht diese 
zwischen der mehr gedanklich-intellektuellen Betrachtung und der mystischen Versenkung 
der Kontemplation (Die christliche Bildmeditation, München 1955, S. 13). 
5 Lotz, Meditation, S. 20.    • Ebd. S. 21; vgl. S. 38. 
7 Thesaurus Linguae Latinae s. v. meditatio (Bd. VIII, Leipzig 1939, 571 f.); siehe auch 
K. E. Georges, Ausführliches lateinisch-deutsches Handwörterbuch, Bd. II (8. Aufl. Han- 
nover 1918), Sp. 846 f. (s. v. meditor). 
8 G. Dümpelmann SJ, Artikel: Betrachtung, in: LThK 2. Aufl., II (Freiburg 1958), Sp. 
317•319;317. 
9 Siehe F. Wulf SJ, Das innere Gebet (oratio mentalis) und die Betrachtung (meditatio), 
in: Geist und Leben 25 (1952), 382•390. Wulf setzt sich hier auseinander mit der Ab- 
handlung von L. Bopp OSB, Die oratio mentalis im kirchlichen Gesetzbuch, in: Benediktin. 
Monatschrift 28 (1952), 210•218; 287•304. 



16 Gerhard Schneider 

Nun kann man trotz der etwas unglücklichen Verwendung von •Be- 
trachtung" dafür dankbar sein, daß uns das deutsche Wort immer wieder 
ins Bewußtsein ruft, Betrachtung sei keine rein rationale und diskursive 
Angelegenheit, sondern eine Übung, bei der die Aufnahme von Bildern 
eingeschlossen ist. Das kirchliche Gesetzbuch verwendet auffallenderweise 
nicht das Wort meditatio, wo es von der Betrachtung spricht, zu der Kle- 
riker und Religiösen verpflichtet sind. Es redet von der oratio mentalis10 

- offensichtlich, damit niemand den G^^scharakter der Betrachtung ver- 
gesse. Wo Pius XII. in seiner Liturgieenzyklika auf die Betrachtung zu 
sprechen kommt, nennt er sie pädagogisch pia meditatio11. 

Wenn wir nun für unser Thema die heutige deutsche Sprechweise 
zugrundelegen wollen, dann müssen wir in die Fragestellung sowohl die 
Betrachtung als auch die Meditation einbeziehen. Wir müssen die Heilige 
Schrift daraufhin befragen, ob sie Elemente rational-diskursiver Erwä- 
gung des Wortes Gottes bezeugt, und - auf der anderen Seite -, ob sich in 
der Bibel Elemente des schauenden Sichversenkens finden. Wir können 
aber auch die Aufgabe anders formulieren, indem wir fragen: Wo und in 
welcher Prägung finden sich im Raum der Bibel Zeugnisse der erwägen- 
den meditatio (im Sinne der kirchlichen Tradition) und solche der sich- 
versenkenden Meditation (im Sinne des heutigen - vor allem im evange- 
lischen Christentum üblichen12 - Sprachgebrauchs, der von der asiatischen 
Meditation her inspiriert ist)?13 

2. 

Das Psalmenbuch des Alten Testaments preist den Mann selig, der •Tag 
und Nacht nachsinnt über das Gesetz" Jahwes - de lege eins meditatur die 
ac node (Ps 1,1 f.). Das hebräische Zeitwort, das die alte wie die neue 
lateinische Psalmenübersetzung mit meditari wiedergibt, bedeutet 
ursprünglich summen, murmeln^. Die übertragene Bedeutung sinnen, 
nachdenken (von religiösen Betrachtungen) bezeichnet an unserer Stelle 

10 Codex Juris Canonici, can. 125 n. 2; 595 § 1 n. 2; 1367 n. 1. 
11 Pius XII., Enc. •Mediator Dei" (Denzinger Nr. 2299). 
12 Vgl. dazu F. Wulf SJ, Die christliche Meditation in der Auffassung und Übung unse- 
rer Zeit, in: Geist und Leben 30 (1957), 435•445, darin eine Auseinandersetzung mit den 
Auffassungen von Carl Happig, Karl Bernhard Ritter und Friso Melzer (S. 437 f.). Zur 
gleichen Diskussion vgl. G. Trapp SJ, Meditation zwischen Lebenshilfe und Gebet, in: 
Geist und Leben 27 (1954), 429•434. 
13 Wulf erhebt die Forderung, •eine nach allen Seiten ausgewogene Lehre vom betrach- 
tenden Gebet vorzulegen, in der dem intellektuellen Moment nicht der geringste Platz 
zukäme" (a. Anm. 9 a. 0., S. 390). 
14 Siehe Gesenius-Buhl, Hebr. und aram. Handwörterbuch, über das AT, 17. Aufl. Berlin 
1954 (1915), s.v. hgh; vgl. dazu den gut orientierenden Aufsatz von E. v. Severus OSB, 
Das Wort •Meditari" im Sprachgebrauch der Heiligen Schrift, in: Geist und Leben 26 
(1953), 365•375. 



Bibel und Meditation 17 

zugleich ein halblautes murmelndes Lesen15. Es ist also nicht einfach das 
Nachsinnen des Frommen über den Inhalt der Tora gemeint, sondern die 
besinnliche Lektüre im Buch des Gesetzes10. Wir wissen heute, daß die 
Psalmen im Gottesdienst der älteren Synagoge den Paraschen16a der Tora 
zugeordnet waren. Der Vorlesung eines Abschnittes aus dem Pentateuch 
folgte als Antwort der Gemeinde der Gesang eines Psalmes, weshalb denn 
auch das Psalmenbuch in seinem Aufbau fünf Teilbücher aufweist17. Der 
Psalm 1, dem unser Zitat über den frommen Gesetzesbetrachter entnom- 
men ist, war demnach so etwas wie die Intention und das Thema der 
frommen Gemeinde, die sich anschickte, den neuen dreijährigen Zyklus 
der gottesdienstlichen Schriftlesung zu vernehmen18. Im Gottesdienst der 
Synagoge, der vornehmlich aus Gebet und Schriftlesung bestand, hatten 
aber auch die auf den Pentateuch folgenden biblischen Bücher, die •Pro- 
pheten", ihren Platz. Hier ist zwar keine lectio continua üblich gewesen 
(vgl. Lk 4,17). Doch der letzten Lesung aus dem Deuteronomium war der 
Anfang des Josuebuches zugeordnet19, in dem sich eine auffallende Paral- 
lele zu der Seligpreisung des frommen Schriftlesers in Ps 1 findet. Jahwe 
sagt da zu Josue: •Von diesem Gesetzbuch sollst du allzeit reden und 
darüber nachsinnen Tag und Nacht20, daß du genau handelst nach allem, 
was darin geschrieben steht; denn alsdann wird es dir auf deinen Wegen 
gelingen und du wirst Glück haben" (Jos 1,8). Sowohl beim Beginn als 
auch beim Abschluß der Toralesung wird dem Gottesvolk die Schrift- 
betrachtung empfohlen, weil auf ihr der besondere Segen Gottes ruht. 

Wer die Tora, die •Weisung" Gottes, predigen will, kann nicht auf die 
meditatio der Tora verzichten. Diese meditatio dient aber nicht nur der 
Predigtvorbereitung. Sie ist auch Voraussetzung dafür, daß der Prediger 
selber gemäß der Weisung Gottes handelt. Es wäre nun eine Verkennung 
der alttestamentlichen Gesetzesfrömmigkeit, wenn man glaubte, sie sei nur 
dem amtlichen Gesetzeskundigen aufgegeben gewesen. Jeder Israelit, an- 
fänglich auch Frauen und Kinder, konnte zur gottesdienstlichen Lesung 
herangezogen werden21. Er war aber auch zum Nachsinnen über das Gesetz 

13 Siehe Koehler-Baumgartner, Lexicon in Veteris Testamenti libros, Leiden 1953, s. v. 
hgh I. Die Septuaginta übersetzt hgh durchweg mit u.e>.ETäv (emsig üben, studieren, ersin- 
nen, pflegen, umsorgen).      10 Vgl. Jos 1, 8. 
16a Zum gottesdienstlichen Vorlesen bestimmte Abschnitte der Tora. 
17 Siehe dazu A. Arens, Die Psalmen im Gottesdienst des Alten Bundes, Trierl961 
18 Vgl. ebd. S. 170•172. 
19 Siehe ebd. S. 171: •Es ist kaum Zufall, daß Jos 1, 8 mit der letzten Parasche aus Dt 
am letzten Sabbat des dreijährigen Zyklus als Haphtara gelesen wurde." 
20 F. Nötscher [Josua, Echter-Bibel, Würzburg 1950) übersetzt: •. . . Tag und Nacht halte 
darüber Betrachtung." 
21 I. Elbogen, Der jüdische Gottesdienst in seiner geschichtlichen Entwicklung, 4. Aufl. 
Hildesheim 1962, S. 170; vgl. E. Schürer, Geschidite des jüdischen Volkes im Zeitalter 
Jesu Christi, Bd. II (3. Aufl. Leipzig 1898), S. 454. 



18 Gerhard Schneider 

angehalten. Das zeigt ein anderer Psalm, der nach der synagogalen Peri- 
kopenordnung dem Anfang des Deuteronomiums zugeordnet gewesen 
ist22. An zahlreichen Stellen des Psalms 119 ist vom •Nachsinnen"23 über 
das Gesetz, vom •Forschen"24 und •(aufmerksamen) Betrachten"25 die 
Rede. So muß man zu dem Schluß kommen, daß nicht nur das besinnliche 
Hören der Schriftlesung in der alttestamentlichen Frömmigkeit seinen 
festen Platz gehabt hat, sondern daß auch die Schriftmeditation des Ein- 
zelnen im vorchristlichen Gottesvolk zu den vornehmsten Frömmigkeits- 
übungen gehörte26. Die Gemeinde von Qumrän war im Besitz zahlreicher 
Bibelhandschriften. Sie schrieb die betrachtende Schriftlesung ihren Mit- 
gliedern vor27. Diese mußten vertraut sein mit einem geheimnisvoll ange- 
deuteten Buch, das als sefer ha-hagi bezeichnet wird, was soviel heißt wie 
•Buch der Betrachtung" und sich auf die Tora beziehen dürfte28. In Qum- 
rän kam das Schriftstudium Tag und Nacht nicht zum Erliegen29. Auch das 
schriftgelehrte Judentum zählte die Schriftmeditation zu den verdienst- 
lichsten Werken eines Frommen80. Auch hier wurde (unter Hinweis auf 
Jos 1,8 und Ps 134,1) das nächtliche Torastudium empfohlen31. 

Biblische Betrachtung bedeutete demnach in Israel soviel wie besinn- 
liche Schriftlesung - auch im privaten Bereich laut gesprochen32 - und 
Schriftstudium. Es darf aber nicht vergessen werden, daß dieses Studium 
ganz in Gebet eingetaucht gewesen ist. Vor und nach der Lesung wurden 
Benediktionen gesprochen, die das Volk mit Amen beantwortete33. Solche 
Segenssprüche umrahmten auch die private Schriftlesung. Insbesondere die 
Psalmen waren in vorchristlicher Zeit die Antwort der Hörer auf das ver- 
nommene Gotteswort. Gebet und Betrachtung bildeten eine Einheit inso- 
fern die Antwort des Hörers gleichsam das betende Echo auf die göttliche 

22 Siehe Arens, a. a. 0. S. 168: •Das Buch Dt wurde also zugleich mit dem fünften Pss- 
Buch am 119. Sabbat des Zyklus begonnen." Den beiden ersten Kapiteln des Deuterono- 
miums wurde der Ps 119 (118) zugeordnet, vgl. ebd. S. 177. 
23 Das Wort sjh begegnet Ps 119, 15. 23. 27. 48. 78. 148; das entsprechende Nomen kommt 
in den Versen 97 und 99 vor. 
24 drl begegnet Ps 119, 2. 10. 45. 94. 155.        25 nbt kommt Ps 119, 6. 15. 18 vor. 
26 F. Nötscher {Die Psalmen, Echter-Bibel, Würzburg 1947) findet im Ps 119 •die älteste 
Form des Betrachtens oder Meditierens" bezeugt (S. 241). Für die Schriftlesung des Ein- 
zelnen im Judentum der nachapostolischen Zeit vgl. auch Mischna, Abot 3, 2 (unter Hin- 
weis auf Klagel 3, 28). 
27 Vgl. den sog. Sektenkanon (1 QS) VI, 6 f.; VIII, 12. 15. 26; siehe dazu J. van der Ploeg, 
Funde in der Wüste Juda, Köln 1959, S. 93, und O. Betz, Offenbarung und Schriftforschung 
in der Qumransekte, Tübingen 1960. 
28 1 Q Sa I, 6 f. (vgl. DamX, 6; XIII, 2), dazu v. d. Ploeg, a. a. 0. S. 175. 
2'> Vgl. 1 QSVI, 6 f. 
30 Siehe (Strack-)Billerbeck, Kommentar zum NT aus Talmud und Midrasch, 4 Bde., 
2. Aufl. München 1956, I, 706; IV, 559 f.        31 Ebd. II, 420. 
3- Vgl. ebd. II, 617. 33 Ebd. IV, 157. 159; siehe auchElbogen, a. a. O. S. 198•205. 



Bibel und Meditation 19 

Anrede der Lesung darstellte. Auf die actio dei antwortet der Mensch in 
der reactio des Hymnus oder des Bekenntnisses. Die Rezitation der bibli- 
schen Perikope ist nicht nur Erinnerung an eine vergangene Geschichte. Sie 
ist sakraler Akt mit sakramentaler vergegenwärtigender Wirkung34. Sie 
wird durch die betende Antwort des Hörers zum lebendigen Dialog zwi- 
schen Gott und Mensch. - Hier sei einmal darauf verzichtet, die entspre- 
chende Parallele zum christlichen Gottesdienst zu ziehen35. Es sei nur 
daran erinnert, daß wenigstens formal die Weise der gottesdienstlichen 
Schriftlesung weitgehend die gleiche ist38 und daß schon in der alten 
Kirche die meditative Schriftlesung des einzelnen ihre Bedeutung hatte37. 

Was bedeutet Jesu Person und Botschaft für die Meditation? Jesus hat 
nie zum Schriftstudium aufgefordert. Vielmehr mahnt er, die Vögel des 
Himmels anzusehen und die Lilien des Feldes zu betrachten (Mt 6,26.28). 
In diesem Betrachten könne der Mensch die Sorge des himmlischen Vaters 
erkennen. Jesus forscht auch selber nicht in der Tora38. Er betet vielmehr 
unmittelbar zu seinem Vater im Himmel. Er zieht sich zum Beten zurück. 
Die Jünger können unmittelbar, ohne lange feierliche Umschweife, den 
himmlischen Vater anreden39. Es steht keine Tora, keine Schrift mehr 
zwischen Gott und dem Frommen40. Aber der Jünger sieht Jesus. Und in 
ihm wird Gottes wahres Wesen vernehmbar. So wie Jesus handelt, wenn 
er Sünder und Zöllner annimmt, so denkt und handelt Gott mit dem Men- 
schen41. •Wer mich gesehen hat, der hat den Vater gesehen" (Joh 14,9). 
Das, was der Betrachtung des Jüngers aufgegeben ist, ist nicht ein Text, 
sondern die Person Jesu Christi. Die Schrift zeugt zwar von ihm, sie kann 

34 Vgl. A. Weiser, Zur Frage nacli den Beziehungen der Psalmen zum Kult, in: Bertholet- 
Festschrift, Tübingen 1950, S. 513•531; 517. 
35 Noch bei Hieronymus (Ep. 130, 11) werden Lesung und Psalmen deutlich unterschieden 
und gegenübergestellt: •nee in lectione nee in psalmis." 
38 Siehe dazu J. M. Nielen, Frühdiristliche Schriftlesung, in Leben aus dem Wort, Düssel- 
dorf 1963, S. 23•35. 
37 Vgl. die Zusammenstellung von A. Harnack, Über den privaten Gebrauch der hl. 
Schriften in der alten Kirche, Leipzig 1912, S. 22•99; ferner H. Bacht SJ, •Meditatio" 
in den ältesten Mönchsquellen, in Geist und Leben 28 (1955), 360•373. 
38 Das NT verwendet }neditari-\ieXexäv äußerst selten (vgl. Lk 21, 14; Apg 4, 25 Zitat!; 
1 Tim 4, 15). Daraus können wir, wie E. v. Severus (a. Anm. 14 a. O.) richtig sagt, schlie- 
ßen, •daß die Apostel darin die Frömmigkeitshaltung der Pharisäer sahen, von der sie 
sich distanzieren wollten" (S. 375). 
39 Vgl. Mt 6, 9•13; Lk 11, 2•4; dazu H. Schürmann, Das Gebet des Herrn aus der Ver- 
kündigung Jesu erläutert, Freiburg 1958. 
40 Dennoch muß es nach Ausweis der lukanischen Gantica eine fromme urchristliche Schrift- 
meditation gegeben haben, die sich aus alttestamentlichem Gut nährte (Lk 1, 46•55 
Magnificat; 1, 68•79 Benedictus). Der Evangelist ist mit dem Stil der Septuagintä so ver- 
traut, daß man den Eindruck gewinnt, er ahme sie bewußt nach. 
41 Vgl. J. Jeremias, Die Gleichnisse Jesu, 3. Aufl. Göttingen 1954, S. 110. 117. 



20 Gerhard Schneider 

aber das Leben nicht verleihen, das die Begegnung mit Christus schenkt42. 
Wer Jesus gesehen hat - in seinem irdischen Weg der Niedrigkeit und in 
seiner nachösterlichen Hoheit -, kann sein bevollmächtigter Gesandter, 
sein apostolischer Herold sein (Apg 1,21 f.). Er muß die Worte und Taten 
Jesu vernommen haben, muß gehört und gesehen haben, wer Jesus ist und 
was er will. Er muß, wie Maria es tat, diese Ereignisse in seinem Herzen 
erwägen und bewahren (Lk 2,19.51). Jesus muß in der Herzmitte unseres 
menschlichen Wesens seinen Platz bekommen. Wo das in einem Jünger 
geschieht, da gibt es kein Vergessen mehr wie bei der alten Tora. Die 
Tora des Messias ist - so erwartete das altestamentliche Gottesvolk43 -- 
dem Bundesvolk ins Herz geschrieben. Wenn das Evangelium Jesu Christi 
verkündigt wird, vollzieht sich in den Herzen der Hörer das Schöpfungs- 
wunder der Erleuchtung. •Denn Gott, der gesagt hat: Aus Finsternis soll 
Licht aufstrahlen!, er ist es, der es in unseren Herzen hat aufstrahlen 
lassen, so daß wir erleuchtet wurden durch die Erkenntnis der Herrlichkeit 
Gottes auf dem Angesicht Christi" (2 Kor 4,6). 

Der erhöhte Christus blieb den Seinen gegenwärtig in seinem Wort 
und im Sakrament. Nun verkündeten die Christen den Tod des Herrn in 
der Erwartung seiner baldigen endgültigen Ankunft in der Parusie 
(1 Kor 11,26). Aber sie suchten den Herrn nicht nur als den Kommenden. 
Sie wußten auch, daß er schon gekommen war. Sie fragten in jeder Lebens- 
frage, was der Herr dazu gesagt habe44. Sie sammelten seine Worte in 
einer Schrift, die nun der Schrift des alttestamentlichen Gottesvolkes 
gegenübertrat. So entstand wohl die erste neutestamentliche Aufzeich- 
nung, die uns heute nicht mehr erhalten ist, deren Material aber in den 
Evangelien nach Matthäus und nach Lukas aufbewahrt blieb. Diese 
sogenannte Logienquelle blieb aber nicht allein. Das gläubige Interesse 
an dem gekommenen Christus konnte sich nicht auf seine Worte beschrän- 
ken. Es mußte auch sein Wirken ins Auge fassen. Im Leben Jesu wurde 
die Herrlichkeit Gottes sichtbar, und sie sollte auch der zweiten Generation 
sichtbar sein. So entwarf Markus das erste Evangelium. Es sollte kein 
bloßer Bericht über Ereignisse sein45, sondern es sollte den erhöhten Herrn 
und Gottessohn durch seine irdischen Taten sichtbar machen. Daher steht 
in den evangelischen Perikopen der irdische Jesus immer zugleich im 
Lichte des österlichen Christus. Eine völlige Scheidung zwischen dem 
historischen Jesus und dem Christus des Osterglaubens ist auch dem 

42 Siehe Joh 5, 39 f. 
43 Siehe Billerbeck, a. a. 0. III, 89.      41 Vgl. 1 Kor 7, 10. 12. 25. 
45 Markus verfolgte nicht die Absicht • das gilt auch für die beiden anderen Synoptiker 
und für Paulus •, durch sein Werk heilige Literatur zu schaffen. Anders dürfte die Inten- 
tion bei Johannes sein (vgl. Joh 20, 30 f.; 21, 24 f., wo YQacpw in einer feierlichen Weise 
Verwendung findet; siehe dazu G. Schrenk in: ThWI [1933] 745). 



Bibel und Meditation 21 

forschenden Sondieren der Formgeschichtler nicht möglich. Vielleicht ist 
das für den Glauben gerade das Rechte. Für den, der die Evangelien 
betrachtet, müßte gelten, was Paulus einmal bekannte: •Wenn wir Chri- 
stus nach dem Fleische auch gekannt haben, kennen wir ihn doch jetzt 
nicht mehr so" (2 Kor 5,16). Entsprechend gilt es aber auch für denjenigen 
dem Christus begegnet ist oder in den Evangelien begegnet: •Ist somit 
jemand in Christus, so ist er ein neues Geschöpf. Das Alte ist vorüber- 
gegangen, Neues ist geworden" (ebd. V. 17). Der mit Christus auf erweckte 
Mensch hat die Aufgabe, zu suchen, •was droben ist, wo Christus zur 
Rechten Gottes sitzt" (Kol 3,1 f.). Er darf nicht dabei stehen bleiben, den 
irdischen •Jesus von Nazareth, den Gekreuzigten" suchen zu wollen (vgl. 
Mk 16,6). 

Daß mit Christi Heilstod die neue Schöpfung der Endzeit angebrochen 
und daß auch die Taufe mit der Geistverleihung bereits Anfang der 
erhofften Heilsvollendung sei, ist die übereinstimmende Überzeugung der 
Bücher des Neuen Testaments46. Freilich wissen sie alle um das mit dem 
Jetzt-schon einhergehende Noch-nicht. Die Heilsvollendung steht noch 
aus. Darum ergibt sich für den Christen aus der Spannung des Jetzt-schon 
und des Noch-nicht die andere Gespanntheit von Heilsgeschehen zur 
Ethik, von der Gabe zur Aufgabe, vom Indikativ zum Imperativ. Aber 
dieser Indikativ ist nicht überall eine Aussage über ein vergangenes 
historisches Ereignis. Er ist gerade in der johanneischen Theologie die 
Aussage über ein geschichtliches Ereignis, über ein Geschehen, das in die 
Gegenwart des christlichen Lebens hineinragt, über ein Ereignis, das jetzt 
und hier gegenwärtig ist. Dem entspricht es, wenn Johannes •die schon 
von Paulus eingeleitete Vergeschichtlichung der Eschatologie"47 radikal 
zu Ende führt, indem er die krisis bzw. das krima in dem Doppelsinn von 
Gericht und Scheidung versteht. Das •Gericht" ereignet sieht darin, daß 
die Begegnung mit Christus die große Scheidung zwischen Glauben und 
Unglauben, zwischen Sehenden und Blinden vollzieht (Joh 3,18 f.; 9,39). 
Der Glaubende wird nicht gerichtet48. Das Evangelium nach Johannes will 
die Frage, wie das historische Geschehen mit Jesus Heilsgegenwart wer- 
den könne, lösen. Es zeigt damit in geradezu klassischer Weise, wie Medi- 
tation im Sinne der Bibel zu verstehen ist. Sie ist nämlich - wie es auch die 
Verkündigung sein sollte - Vergegenwärtigung des Heils, das Gott durch 

46 Vgl. G. Schneider, Neuschöpfung oder Wiederkehr? Eine Untersuchung zum Geschichts- 
bild der Bibel. Düsseldorf 1961, S. 65•92. 
47 Vgl. R. Bultmann, Theologie des NTs, 2. Aufl. Tübingen 1954, S. 384; siehe dazu 
R. Schnackenburg, Ntl. Theologie. Stand der Forschung, München 1963, S. 123 f. 
18 Vgl. Bultmann, a. a. O. S. 404, der auf das Ineinander von Oster-, Pfingst- und Parusie- 
Terminologie in den johanneischen Abschiedsreden hinweist; ähnlich: W. Michaelis, Ein- 
leitung in das NT, 3. Aufl. Bern 1961, S. 119. 



22 Gerhard Schneider 

Jesus Christus wirkte, auf dem Wege der gläubigen Entgegennahme der 
Frohen Botschaft. Das sei im Folgenden ein wenig erläutert. 

Nicht zufällig bezeichnet der johanneische Evangelienprolog Christus 
als den Logos, das offenbarende Wort Gottes. Das Johannesevangelium 
ist das Evangelium der Reden des Herrn. Diese Reden, denen auch die 
ausgewählten Wunder dienen, sind Offenbarungsreden, in denen der 
Offenbarer sich selbst darstellt. In ihnen spricht nicht mehr der historische 
Jesus, sondern der erhöhte Christus. Er spricht mit dem Entscheidung 
fordernden egö eimi, läßt den einladenden und verheißenden Ruf ergehen, 
aber auch die Drohung für den Ungläubigen. Diese Reden sind im Grunde 
keine Monologe. Der aus der meditatio der Herrenworte und -taten kom- 
mende Evangelist läßt die Rede des Herrn immer wieder durch Fragen 
oder Einwände der Hörer unterbrochen und damit weitergeführt wer- 
den49. Diese Dialogisierung der Offenbarungsrede ist ohne Zweifel nicht 
bloß im Dienste der Verkündigung erfolgt. Sie stammt aus der Betrach- 
tung der Herrenworte, die somit im Gespräch mit Christus geschehen 
sein dürfte. Es ist endlich auch beobachtet worden, daß der Ich-Stil dieser 
Reden nicht selten in die Er-Form übergeht50, so daß nicht mehr Jesus 
selber über sich spricht, sondern der meditierende Evangelist über das 
Geheimnis der Person des Offenbarers redet51. Das geschieht nun nicht in 
der Weise des diskursiv-logischen Gedankenfortschritts, sondern - nach 
echt semitischer Denkweise - in immer neuem Kreisen um den gleichen 
Gegenstand. Wie die verschiedenen johanneischen Reden stets in neuer 
Symbolik und anderer Blickrichtung um das eine Thema •Jesus Christus 
als der Offenbarer" kreisen, so geht auch der Gedankengang der einzelnen 
Offenbarungsrede in spiralartiger Weise (immer enger werdend) auf den 
Kern des Themas zu52. 

Im Vergleich mit dem Stil der Synoptiker ist die stilisierende Kunst 
des Johannesevangeliums so auffallend, daß man gesagt hat, gegenüber 
der synoptischen Malerei sei Johannes der Zeichner53. Das gilt auch im 

49 Die Gespräche mit der Samariterin (Joh 4, 7•26) und mit Martha (11, 21•27) stellen 
eher Dialoge dar als Reden; vgl. aber auch 3, 1•21 (Nikodemus), 6, 22•65 (eucharistische 
Rede), 12, 23•36 (Einzug in Jerusalem), 14•16 (Abschiedsreden). Anders die beiden 
Reden 5, 19•47 und 10, 1•18. Zur Meditation der johanneischen Abschiedsreden vgl. 
G. M. Behler OP, Die Abschieds-Worte des Herrn, Salzburg 1962; siehe auch R. Guardini, 
Johanneische Botschaft, Würzburg 1962. 5I) Siehe etwa Joh 3, 13•18; 17, 3. 
51 •Das Geschichtliche ist für ihn ganz zum Darstellungsmittel geworden, mit dessen Hilfe 
er die Wesenserkenntnis Christi, die ihm in persönlichem Umgang und in langem, immer 
erneuten Überdenken, Sinnen und inneren Erleben geworden ist, anschaulich machen will" 
(H. Strathmann, Das Evangelium von Johannes, 3. Aufl. Göttingen 1955, S. 5). Siehe auch 
K. H. Schelkle, Das Neue Testament, Kevelaer 1963, S. 91. 
52 So E. Schick, Das Evangelium nach Johannes (Echter-Bibel), Würzburg 1956, S. 9. 
53 Strathmann, a. a. O. S. 4. 



Bibel und Meditation 23 

Bezug auf die synoptischen Gleichnisse Jesu, die bei Johannes gewisser- 
maßen ersetzt werden durch große Bildreden54. In diesen wird Jesus durch 
das symbolische Bild (des lebendigen Wassers 4,10.14, des Lebensbrotes 
6,35.48.51, des Weges 14,6, des Lichts 8,12; 9,5, des Weinstockes 
15,1-6, des rechten Hirten 10,11.14) als der Offenbarer vorgestellt. Bei 
aller abstrahierenden Synthetik des vierten Evangeliums haben die 
Schlüsselbegriffe doch nicht die Dürre der abstrakten Begrifflichkeit, son- 
dern die Aussagekraft des lebendigen Bildes. Das rührt nicht zuletzt 
daher, daß nach Johannes in einer ganz unmythologischen Weise das 
•Leben" als konkret-historische Person in Jesus erschienen ist55. Wenn 
Christus und das eschatologische •Leben" identisch sind, dann ist eben 
dieses Leben schon im Jetzt gegenwärtig56. 

Im Johannesevangelium ist alles Historische •durch das Medium des 
gläubigen Evangelisten hindurchgegangen"57. Das ist nicht bloß ein heute 
festgestellter Befund. Es ist vielmehr von Anfang an vom Verfasser des 
vierten Evangeliums beabsichtigt gewesen. Er gibt selber dem Leser den 
tieferen Grund für sein Verfahren an, durch das er die eigentliche Wahr- 
heit erst ganz enthüllen will. Erst der Geist der Wahrheit, der von Gott 
ausgeht und über Christus Zeugnis gibt, sollte die Jünger in alle Wahr- 
heit einführen. Er, der Paraklet, sollte sie an alles erinnern, was Jesus 
gesagt hat. Er hat nicht einfach die Funktion, eine unverfälschte Weiter- 
gabe der Worte des Herrn zu garantieren, sondern die schöpferische Wir- 
kung der rechten Deutung durch den Jüngerkreis zu vollziehen58. Er hat 
die Aufgabe, •das Heilsgeschehen, das Christus einst brachte, immer neu 
Ereignis werden zu lassen"59. Wir kommen hier von einer etwas unge- 
wohnten Seite dem Vorgang nahe, den wir sonst Inspiration der Heiligen 
Schrift nennen. Der Evangelist Johannes meditierte die Worte und Taten 
des Herrn im Heiligen Geist60. Dabei waren sie ihm Heilsgegenwart. Sie 
können aber auch dem Heilsereignis werden, der sie in der Lesung oder 
Verkündigung gläubig vernimmt. 

34 Vgl. A. Wikenhauser, Das Evangelium nach Johannes, 2. Aufl. Regensburg 1957, S. 136 
bis 138. 
55 Vgl. F. Mußner, Z H. Die Anschauung vom •Leben" im vierten Evangelium, Mün- 
chen 1952, S. 87. 
56 Vgl. ebd. S. 147. 
57 Strathmann, a. a. 0. S. 5. 
M Vgl. dazu F. Mußner, Die johanneischen Parakletsprüche und die apostolische Tradi- 
tion, in: BZ NF 5 (1961), 56•70. 
59 G. Fesenmayer OFMCap, Bibelpredigt im Aufbruch, Freiburg 1963, S. 62. Für unsere 
Darlegung haben wir dankbar das Kapitel 3 (Das Johannesevangelium • ein Modell 
biblischer Verkündigung) dieses Büchleins benutzt. 
611 Die •Nachfolge Christi" sagt: •Die Heilige Schrift soll in dem gleichen Geist gelesen 
werden, in dem sie verfaßt worden ist" (I 5, 1). 



24 Gerhard Schneider 

Wir sind nun an einem Punkt angelangt, an dem wir zusammenfassend 
sagen sollten, was Meditation für die Heilige Schrift bedeutet und wie sie 
sich nach ihrem Zeugnis zu vollziehen habe. So lückenhaft und wenig 
ausgereift der gegebene Überblick sein mag, er reicht doch u. E. hin, um 
zum Thema •Bibel und Meditation" Grundsätzliches sagen zu können. 
Anschließend (4.) sollen dann einige praktische Folgerungen für unsere 
biblische Meditation gezogen werden. 

An erster Stelle soll hier mit aller Deutlichkeit die biblische Betrach- 
tung abgehoben werden von dem, was im Anschluß an fernöstliche Be- 
trachtungsmethoden heute Meditation genannt wird. So ist etwa der 
indische Yoga •eine weiter ausgebaute Systematisierung der Methoden 
der Versenkung"61, deren Praxis sich in acht Teile gliedert: 1. moralische 
Zucht, 2. körperliche und geistige Läuterung, 3. Beobachten von Sitzarten, 
welche die Meditation ermöglichen, 4. Regulierung und Beherrschung des 
Atmens, 5. Abwendung der Sinnesorgane von den Objekten, 6. Festlegung 
des Denkens auf einen bestimmten Gegenstand, 7. Meditation, in der 
dieser Gegenstand ausschließlich das Denken erfüllt, 8. eigentliche Ver- 
senkung, bei der auch diese Vorstellung ausgeschaltet wird und der 
Meditierende in völlige Bewußtlosigkeit versinkt62. Es bedarf keiner 
Frage, daß solche Praktiken, die der Vorbereitung von Versenkungs- 
zuständen dienen, in der biblischen Frömmigkeit keinen Raum haben. 
Gegenüber dem Bestreben, in den Mysterienreligionen und in der Gnosis 
durch Kontemplation oder eine äußere Methodik zur Gottesschau zu 
gelangen, gibt es für die Bibel kein •menschliches Verfahren, es sei Gebet 
oder Opfer oder eine spezifische Technik, mit der eine Erscheinung Gottes 
vom Menschen aus herbeigeführt werden könnte"63. Wenn es für das 
Betrachten des Wortes Gottes eine Methode gibt, dann besteht sie in all 
dem, was dieses Wort Gottes hörbar machen kann. 

Sie hat jedenfalls das Ziel, ein Höchstmaß von Wachheit und Bereit- 
schaft, von gesammelter Aufmerksamkeit zu erreichen. Denn Gottes Wort 
tritt dem betrachtenden Hörer als Anrede entgegen. Gott steht dem 
Hörenden als Du gegenüber. Christliche Betrachtung kann und darf nicht 

61 C. Regamey, Artikel: Yoga, in: Religionswissensch. Wörterbuch, Freiburg 1956, Sp. 
942•944; 943. 
62 Siehe ebd.; vgl. ferner M. Eliade, Artikel: Yoga, in: RGG 3. Aufl., VI (Tübingen 
1962), 1855•1857; ders.,Techniques duYoga, Paris 1948; LeYoge. Immortalite et liberte, 
Paris 1954. Von christlicher Seite beurteilt J. M. Dechanet OSB die Methoden des Yoga 
durchaus positiv (Yoga für Christen. Die Schule des Schweigens, Luzern 1957; Mein Yoga 
in 10 Lektionen, ebd. 1963). 
63 L. Koehler, Theologie des ATs, 3. Aufl. Tübingen 1953, S. 88. 



Bibel und Meditation 25 

Selbstbetrachtung sein64. Sie muß vielmehr •ein andächtiges Hinblicken 
und Lauschen auf das sein, was geradezu in seinem innersten Wesen 
dadurch gekennzeichnet ist, daß es Nicht-Ich ist: Gottes Wort"65. Wohl 
kann es sein, daß in der Betrachtung des Wortes Gottes auch der Mensch, 
sein Ich und Selbst, auftaucht. Aber das geschieht, weil er im Spiegel des 
Gotteswortes sein wahres Wesen erkennt (vgl. Jak 1,23-25). Es ist also 
weder so, daß wir in einer Versenkung pantheistischer Art in unserm 
tieferen Ich den Weltgrund erfassen, noch so, daß wir in gnostischer Rück- 
besinnung auf das innere oder höhere Ich den •besseren Menschen" wahr- 
nehmen, den dann das Wort der Schrift aus der Verirrung der Welt heim- 
holen würde. Es ist vielmehr so, wie Hans Urs von Balthasar sagt, •daß 
alle Kraft unseres besseren Menschen aus der Kraft Gottes stammt, die er 
uns in seinem Wort bereithält und entgegenstreckt. Wer sich selbst ins 
Auge faßt, um sich besser kennenzulernen und dann vielleicht auch sittlich 
zu verbessern, wird sicher nicht Gott begegnen .. . Wer aber ernsthaft 
Gottes Willen in seinem Worte sucht, der wird, wie nebenbei, auch sich 
selbst verwirklichen und - soweit das nötig ist - finden"66. So ist wohl 
diejenige Methode für den Christen die beste, die am meisten hellhörig 
und bereit macht, Gottes Anrede zu hören. Und dann hat der Mensch 
seine Antwort zu geben. Dem personalen Gegenüber von Gott und Mensch 
entspricht das Gespräch der beiden. Zuerst muß einmal Gott wirklich zu 
Wort gekommen sein, ehe der Mensch seine Antwort gibt. Der Geist 
Gottes •kommt unserer Schwachheit zu Hilfe. Denn wir wissen nicht, was 
wir beten sollen, wie sich's gebührt; aber der Geist selbst tritt für uns 
ein mit unaussprechlichen Seufzern. Der jedoch, der die Herzen erforscht, 
weiß, was das Trachten des Geistes ist, denn er tritt für die Heiligen ein, 
wie es Gott gefällt" (Rom 8,26 f.). Damit gehört die im Heiligen Geist 
vollzogene meditatio verbi Dei zu dem Ganzen, das wir Gebet nennen. 
Und für das Gespräch, das sich im Gebet vollzieht, ist das Hören auf 
Gottes Wort nicht die bloß vorbereitende oder geringere Phase67. 

64 Siehe Lotz, Meditation S. 59: Die christliche Meditation gibt sich •so an die Seinsdyna- 
mik hin, daß sie nicht beim Vorletzten haltmacht, sondern sich durch das Es-hafte zu dem 
darin verborgenen und zugleich eröffneten letzten Geheimnis des Ich und des Du hin- 
führen läßt". 
65 H. U. von Balthasar, Das betrachtende Gebet, 2. Aufl. Einsiedeln 1959, S. 101; vgl. 
H. Dumoulin SJ, Buddhistische Meditation und Christentum, in: Geist und Leben 34 
(1961), 32•45; J. Neuner SJ, Indische und christliche Meditation, ebd. 26 (1953), 445•461. 
86 v. Balthasar, a. a. 0. S. 102; vgl. dazu 1 Kor 2, 10 f. 
07 Für Ambrosius bedeutet Schriftlesung: Christus besuchen außerhalb des Kirchenraumes: 
•Warum willst du nicht die Zeit, die du vom Kirchendienst frei hast, auf die Lesung ver- 
wenden? Warum nicht Christus besuchen, mit Christus sprechen, Christus hören? Mit ihm 
sprechen wir, wenn wir beten; ihn hören wir, wenn wir die göttlichen Aussprüche lesen" 
(De officiis ministrorum I 20, 88). Für den aktiven Kirchenmann Ambrosius scheint die 



26 Gerhard Schneider 

Mit der ersten Unterscheidung hängt eine zweite eng zusammen. Medi- 
tation muß eine Sache des ganzen Menschen sein. Sie darf kein Akt der 
Reduktion auf einen Teil des Menschen werden, wobei dann entweder 
die äußere Welt durch systematisches Training abgestreift wird, um einer 
bloßen Innerlichkeit zu leben, oder die äußere Sinnlichkeit (sowie die 
innere der Phantasie) beiseite geschoben wird, um sich auf den bloßen 
Geist zurückzuziehen. Fast die gesamte asiatische Meditation und die 
konsequenten Ausprägungen der griechischen Theoria68 sind von dieser 
•anthropologischen Reduktion" durchherrscht09. Sie hat auch die Betrach- 
tungslehre der Väter und des Mittelalters beeinflußt. Bernhard von Clair- 
vaux und Franz von Assisi haben aus einer gewissen Intuition diesem 
Piatonismus in der christlichen Meditation entgegengewirkt, indem sie die 
Betrachtung auf die sinnenhaften Bilder der Evangelien, die menschliche 
Gestalt Jesu und die Geschehnisse der Heilsgeschichte lenkten. Ignatius 
von Loyola fordert ausdrücklich die Zuhilfenahme der Phantasie70 und 
der fünf Sinne71, und zwar nicht bloß als eine Art •Anfängermethode" 
für solche, die noch den Sinnen und dem diskursiven Denken verhaftet 
seien, sondern er erstrebt grundsätzlich das •Fühlen und Kosten der Dinge 
von innen"72, das in der Inkarnation des göttlichen Wortes seinen Grund 
hat und durch sie ermöglicht wird. 

Die sinnliche Vorstellungskraft der Phantasie und das diskursive Den- 
ken sind der biblischen Betrachtung durchaus gemäß. Das ergibt sich aus 
der Fleischwerdung des Wortes Gottes. Die Bilder der Gleichnisse Jesu 
machen deutlich, daß die Schöpfung transparent ist auf den Schöpfer und 
himmlischen Vater. So sind die •Lilien des Feldes" Objekt christlicher 
Betrachtung. Doch vor allem die Geschehnisse des Lebens Jesu wollen 
betrachtet sein. Sie sollen dabei als Bild dem Betrachter vor Augen stehen. 
Christus wird als •das Bild Gottes" im absoluten Sinn bezeichnet (2 Kor 
4,4). Wer ihn gegesen hat, •hat den Vater gesehen" (Joh 14,9). Aber 
beide Stellen reden nicht von der optischen Wahrnehmung, sondern von 
der Annahme des Evangeliums im Glauben. Die Evangelien berichten 

Gebetsanrede des Menschen am Anfang zu stehen, • im Unterschied zu Augustin, der in 
den Confessiones (V 9, 17) von seiner Mutter sagt, sie sei zweimal täglich in die Kirche 
gegangen, •daß sie Dich höre in Deinen Worten und daß Du sie hörest in ihren Gebeten". 
68 Vgl. dazu W. Michaelis, Artikel: öodeo xxL, in: ThW V (1954), 315•381; 321 f. 
e9 Vgl. v. Balthasar, a. a. O. S. 212; siehe auch die Feststellungen zur Bildungsfeindlich- 
keit des altchristlichen Mönchtums bei A.-J. Festugiere OP, Ursprünge christlicher Fröm- 
migkeit, Freiburg 1963, passim. 
70 F. Wulf SJ, Die Bedeutung der schöpferischen Phantasie für die Betraditung nach 
Ignatius von Loyola, in: Geist und Leben 22 (1949), 461•467. 
71 Vgl. Ignatius von Loyola, Die Exerzitien (übertragen von H. U. v. Balthasar), 2. Aufl. 
Einsiedeln 1954, Nrn. 65•70; 121•126. 
'2 Ebd. Nr. 2. 



Bibel und Meditation 27 

bekanntlich nicht, wie Jesus ausgesehen hat. Die Welt der Farben und der 
Landschaft zählt nicht zu dem, was die Evangelisten aufzeigen. Was zu 
sehen war, und was als sichtbar beschrieben werden mußte, war das 
Handeln Jesu, seine Taten, die Begegnungen mit ihm73. Von Anfang an 
hat man nicht nur die Worte des Herrn überliefert, sondern auch seine 
Taten. Wort und Werk machen die Ganzheit des Offenbarungsgeschehens 
aus. Hören und Sehen sind demnach die ersten Akte des Menschen, die 
Offenbarung aufzunehmen. 

Ein Überwiegen des Hörens ist dabei nicht zu verkennen74. Das ent- 
spricht ganz dem Befund der theologisch belangvollen alttestamentlichen 
Aussagen über die Weise, wie der Mensch Gott und seine Offenbarung 
vernimmt75. Das Hören hat das größere sachliche Gewicht. Wenn man 
bedenkt, daß im Griechentum und im Hellenismus das •Sehen" zu einer 
solchen Bedeutung gelangt ist, daß man die griechische Religion als eine 
•Religion der Schau" bezeichnen konnte76, so dürfte man erwarten, daß 
diese hellenistische Ausrichtung sich im Neuen Testament bemerkbar 
mache. Sie hat indes offensichtlich den biblischen Gottesgedanken vom 
lebendigen personalen Gott der Geschichte nicht zu verdecken vermocht. 
Letzterer wirkte sich voll und ganz auf die Vorstellung von der göttlichen 
Offenbarung aus. Offenbarung geschieht - auch in neutestamentlicher 
Sicht - primär im Wort. Sie geschieht nicht in der Weise, daß ein Vorhang 
von dem ewig bleibenden und statisch in sich ruhenden Gottesbild weg- 
gezogen würde77. 

Lehrreich sind in dieser Hinsicht die sog. Berufungsvisionen der Pro- 
pheten Israels. In der Geschichte vom brennenden Dornbusch erscheint 
dem Moses der Engel Jahwes (Ex 3,2). Es hat zwar auf den ersten Blick 
den Anschein, als habe Moses eigentlich Gott sehen können, als habe er 
nur diese Möglichkeit in ehrfürchtiger Scheu nicht ausgenutzt. Im Vers 6 
heißt es nämlich, daß er •sich fürchtete, nach Gott hinzusehen". Aber erst 
von dem Augenblick an, in dem im Rahmen der Erzählung Gott zu Moses 
spricht, ist nicht mehr vom Engel Jahwes die Rede, sojidern von Gott 
selber:  •Und Gott rief ihm aus dem Dornbusch zu: Moses, Moses!" 

73 Siehe Michaelis, a. Anm. 68 a. 0. 348 f. 
74 Zwar haben die Verben des Sehens (mit etwa 680 Belegen) ein klares Übergewicht über 
Äxoijco (mit etwa 425 Belegstellen). •Doch besagt dies nicht, daß auch in der Beziehung 
zur Offenbarung das Sehen entscheidender sein müsse. In dieser Hinsicht kommt vielmehr 
dem Hören die größere Bedeutung zu" (Michaelis, a. Anm. 68 a. 0. 346). 
75 Siehe ebd. 328 f. 
78 K. Kerenyi, Die antike Religion, Amsterdam 1940, S. 20; siehe ferner R. Bultmann, 
Zur Geschichte der Lichtsymbolik im Altertum, in: Philologus 97 (1948), 16•23. 
77 Bei den Propheten hat die Wortoffenbarung eindeutig das größere Gewicht. Aber auch 
später gilt: •Die Bildoffenbarung wird mehr und mehr Rahmen für die Wortoffenbarung" 
(Michaelis, a. Anm. 68 a. O. 330). 



28 Gerhard Scfmeider 

(Vers 4). Darauf gibt der Angesprochene seine Antwort und stellt sich zur 
Verfügung: •Hier bin ich" (Vers 4). 

In der gewaltigen Berufungsvision des Isajas (Is 6) ist ebenfalls zu 
beachten, daß die Szene erst da ihren Höhepunkt erreicht, wo der Prophet 
die Stimme Jahwes hört: •Wen soll ich senden? Wer soll uns gehen?" 
(Vers 8). Wieder gibt der Angerufene die Antwort, die seine Bereitschaft 
bedingungslos ausdrückt: •Hier bin ich. Sende mich" (Vers 8). 

Am Anfang des Jeremiasbuches steht nicht die Vision, sondern die 
lapidare Feststellung, daß an den Propheten •das Wort des Herrn 
erging" (Jer 1,4; vgl. 1,2.3.11). Hier entfaltet sich ein Dialog zwischen 
Gott und dem Gerufenen. Der Prophet macht den Einwand, daß er noch 
zu jung sei für das Prophetenamt (Vers 6). Doch der Herr macht ihm klar, 
wie gewaltig Gottes Wort im Munde des Propheten sein wird. •Jahwe 
streckte seine Hand aus und berührte meinen Mund. Und er sprach zu mir: 
Damit lege ich meine Worte in deinen Mund. Siehe, ich setze dich heute 
über die Völker und über die Königreiche, auszureißen und niederzurei- 
ßen, zu verderben und zu zerstören, zu pflanzen und aufzubauen" (Verse 
9 f.). Wenn dann dem Propheten ein Mandelzweig und ein siedender 
Kessel gezeigt werden, so dient diese Vision ganz dem gesprochenen 
Auftrag (vgl. 1,11-19). 

Verglich schon Jeremias das Wort Jahwes mit einer Speise, die er ver- 
schlingt und die ihm Wonne und Herzensfreude bereitet (Jer 15,16), so 
verzehrt Ezechiel in der Berufungsvision das Wort Gottes in der Gestalt 
einer Buchrolle: •öffne deinen Mund und iß, was ich dir gebe. - Ich 
schaute, und siehe: eine Hand war gegen mich ausgestreckt, und darin war 
eine Buchrolle" (Ez 2,8 f.). •Er sprach zu mir: Menschensohn, iß diese 
Buchrolle; dann gehe hin und rede zum Haus Israel! - Da öffnete ich 
meinen Mund, und er gab mir die Buchrolle zu essen. Er sprach zu mir: 
Gib deinem Leib zu essen und fülle dein Inneres mit dieser Buchrolle, die 
ich dir gebe! - Ich aß, und sie ward in meinem Munde so süß wie Honig" 
(3,1-3). Nach Ps 19,9-11 und Ps 119,103 ist das Gesetz Jahwes •süßer 
als Honig". Hinter der Ezechiel-Vision steht somit die Vorstellung, daß 
es sich bei der Schrift um eine Gesetzesrolle handelt. Indem Ezechiel das 
Wort Gottes wie eine Schriftrolle verschlingt, •weiß er eine ihm objektiv 
gegenüberstehende Macht in sich wirksam"78. Diese tötet und schafft neu, 
um das widerspenstige Israel zum rechten Gottesvolk zu machen. 

Selbst die nachexilische Apokalyptik, die das Sehen stark in den Vor- 
dergrund rückt, behandelte das Thema Gottesschau keineswegs ohne 
Hemmungen79. Im äthiopischen Henochbuch z. B. sind die Visionen von 

78 W. Eichrodt, Theologie des Als, Bd. II/III. 4. Aufl. Stuttgart 1961, S. 43. 
78 Vgl. Michaelis, a. Anm. 63 a. 0. 338 f. 



Bibel und Meditation 29 

den Deuteworten des angelus interpres durchsetzt80. Gott selber sehen zu 
können bleibt grundsätzlich eschatologische Möglichkeit81. Es wird sich 
aus all den Beispielen die Folgerung ableiten lassen, daß auch in der 
Meditation biblischer Perikopen dem Hören des Wortes Gottes der Vor- 
rang zukommt gegenüber dem Schauen der Bilder und Vorgänge. Denn 
im gläubigen Hören vollzieht sich die lebendige, nicht unverbindliche, 
sondern •anspruchsvolle" Begegnung mit dem Gott der Offenbarung - 
auch für den Leser der Bibel. Dem Anruf des Wortes kann sich der Mensch 
nicht so leicht entziehen wie dem Angebot eines Bildes. Darum gilt wohl 
auch das Sehenwollen von •Zeichen" in den Evangelien als Beweis dafür, 
daß der Mensch dem Hören der Botschaft ausweichen will8-. Die Zeichen 
dienen zwar dem Glauben der Jünger (Joh 20,30 f.). Dennoch gilt - und 
dieses Wort ist eine Reflexion auf die Glaubenssituation der Generation, 
die Jesus nicht mehr mit leiblichen Augen gesehen hat -: •Selig sind, die 
nicht gesehen und doch geglaubt haben!" (Joh 20,29)83. 

Schließlich sei auf die •Vergegenwärtigung" in der meditativen Schrift- 
lesung hingewiesen. Die Schrift hat - so sahen wir - nicht nur einen je 
bestimmten Inhalt, der durch die Verlesung zur Mitteilung gelangt, oder 
an den erinnert wird. Daß beim Hören der Schrift - oder neutestamentlich 
gesprochen: des Wortes, des Evangeliums - mehr geschieht als Mitteilung 
an den menschlichen Geist, deuten die für unser Ohr zunächst ungewöhn- 
lichen Genitive an, von denen hier einige genannt sein sollen. 2 Kor 4,4 
ist die Rede vom •Evangelium der Doxa des Christus", Phil 2,16 vom 
•Wort des Lebens", 2 Kor 5,19 vom •Wort der Versöhnung" und Apg 
13,26 vom •Wort dieses Heils". Das •Wort vom Kreuz" (1 Kor 1,18) ist 
nicht bloß eine Mitteilung über das Kreuz, sondern - wie Paulus ausdrück- 
lich hinzufügt - •eine Kraft Gottes für die, die gerettet werden". Das 
Wort vom Kreuz ist also für uns, die gläubigen Hörer, Gottes Dynamis. So 
wie in der Eucharistiefeier •der Tod des Herrn verkündigt wird" (1 Kor 
11,26) und damit gegenwärtiggesetzt ist, so kann Paulus auch einfach die 
Person des Herrn in den Akkusativ setzen und die Wendung •den Chri- 
stus verkündigen" gebrauchen (Phil 1,17; vgl. Kol 1,28). Diese Wendung 
bedeutet nichts anderes als •den Christus proklamieren und in der Prokla- 
mation anwesend sein lassen" (Schlier84). Im verlesenen und verkündigten 

80 äth Hen 1, 2; 14, 15•25; 18, 11•16. 
81 4 Esr 7, 87. 91. 98.      62 Vgl. Mt 12, 38 f.; Lk 23, 8 f.; Joh 4, 48; 6, 26. 
83 Schon dem AT ist das Wort als Offenbarungselement •ein Beweis für das direkte per- 
sonale Verhältnis zwischen Gott und Mensch gewesen" (Th. C. Vriezen, Theologie des 
ATs in Grundzügen, Neukirchen o. J. [1957], S. 216). 
84 H. Schlier, Wort Gottes. Eine nil. Besinnung, Würzburg 1958, S. 41; vgl. dazu auch die 
beiden Kapitel •Das Wort als Mitteilung" und •Das Wort als Proklamation" in: O. Sem- 
melroth SJ, Wirkendes Wort. Zur Theologie der Verkündigung, Frankfurt 1962, S. 184 
bis 195. 



30 Gerhard Schneider 

Evangelium wird für den gläubigen Hörer und Betrachter Christus prä- 
sent85. Zugleich mit ihm werden seine Heilsgüter, werden Kreuz und 
Doxa, Leben und Versöhnung gegenwärtiggesetzt. Indem auf diese Weise 
Christus gegenwärtig ist, werden auch die auf ihn hinweisenden Heils- 
ereignisse des alten Gottesvolkes ins rechte Licht gesetzt86. 

Aus dem Da-Sein Gottes in Jesus Christus durch das Sakrament des 
Wortes ergibt sich für die Betrachtung, daß sie - um wieder mit Hans Urs 
von Balthasar zu reden - nicht nur •essentiale" sondern auch •existen- 
tiale" Betrachtung sein muß87. Im meditierenden Subjekt muß die Betrach- 
tung der göttlichen Wesenheit durchdrungen werden von der Anbetung 
im Angesicht des göttlichen Daseins. Es mag Beter geben, die wie Johan- 
nes der Evangelist (oder auch Augustin in den •Confessiones") die We- 
sensbetrachtung nur als Vorstufe nehmen für die Hingabe in der An- 
betung. Es gibt aber auch den Beter, der jeweils schon aus der erfahrenen 
Gottesbegegnung kommt wie Paulus (oder Origenes und Thomas von 
Aquin), und der nun in den Betrachtungen sucht, sich den Inhalt dieser 
Erfahrung auszulegen. Der zweite Typus ist wohl nicht von Hause aus 
•kontemplativ". Er steht eher in der Gefahr des Intellektualismus und des 
Aktivismus88. Er muß sich vor einem Rationalismus extremer Art hüten. 
Er kann aber seine Eigenart als Chance sehen, •das Wort Gottes in 
begreifliche und sinnlich-faßbare Gestalt zu prägen, damit das Volk 
Gottes... es durch sie zu hören bekomme"89. Der christliche Beter muß das 
auslegende Nachdenken (meditatio, consideratio, contemplatio) •immer 
neu hinführen zum Akt unmittelbarer personaler und existentieller 
Begegnung und somit in die Anbetung (adoratio)"9". 

4. 

Dem Menschen von heute gelingt die existentielle Begegnung in der 
Betrachtung viel schwerer als früheren Generationen. Die Flut der Bilder 
und der Worte, die an ihn anbrandet, ja ihn ständig überflutet, hat ihn 
verlernen lassen, wie man schaut und wie man hinhört. So muß er sich auf 
den Weg machen, das Sehen und das Hören wieder zu lernen. Die naturale 
Meditation91 als Vorschule kann ihm helfen, dem Wesen und dem Sinn 
der Dinge wieder auf die Spur zu kommen, ihren schöpfungsmäßigen Sinn 

83 Vgl. die •Konstitution über die heilige Liturgie" des Zweiten Vatikanischen Konzils 
(vom 4. 12. 1963): •Praesens adest (Christus) in verbo suo, siquidem ipse loquitur dum 
sacrae Scripturae in Ecclesia leguntur" (cp. I, 1 [Nr. 7]). 
86 Vgl. Schlier, a. a. 0. 46 f.      87 v. Balthasar, a. Am 65 a. O. S. 215. 
88 Vgl. ebd. S. 217 f.      m Ebd. 218.      00 Ebd. 
n Vgl. Dessauer, a. Anm. 2 a. 0. passim; siehe auch das durch Dessauers Gedanken inspi- 
rierte Büchlein von K. Tilmann, Die Führung der Kinder zur Meditalion, Würzburg o. J. 
(1960). 



Bibel und Meditalion 31 

zu gewahren. Der Mensch muß wieder dessen inne werden, was ein Baum, 
ein Weinstock, ein lebendiges Wasser ist, was ein Hirt und ein Vater 
bedeutet - um nur einige biblische Bilder zu erwähnen. Sonst versteht er 
beim besten Willen das Wort der Schrift nicht recht. Wesentlicher für den 
heutigen Menschen scheint zu sein, daß er das Hinhören, diese unerläßliche 
Vorbedingung für das Gespräch, neu erlernt92. Diese Fähigkeit des Hörens 
kann in der Stille wieder geweckt werden93. Sie bedarf der Muße, der 
•Haltung des empfangenden Vernehmens"04. Zwar gibt es auch ein Gebet 
in der Hast der alltäglichen Beschäftigung, ein Gebet, das in allen Dingen 
Gott findet, und das über alle Widerfahrnisse mit Gott zu sprechen ver- 
steht. Man denke dabei etwa an die Gebete des Franzosen Michel Quoist95. 
Man erinnere sich der Priestergestalten und der Alltagsmenschen, die uns 
Bruce Marshall in seinen Romanen geschildert hat96. Aber all dieses Wan- 
deln im Dialog mit Gott steht doch in der Gefahr, daß der Mensch sich 
selber lebt und dabei Gottes Wort und Willen überhört. 

Die großen Beter der Heiligen Schrift kommen aus der Abgeschieden- 
heit, nicht zwar aus der resignierenden Distanz von der Menschenwelt, 
nicht aus den esoterischen Kreisen gnostischer Übermenschen. Sie ver- 
achten nicht die Umwelt. Aber sie gehen in die Distanz, um dann gemäß 
göttlichem Auftrag in die Welt hinein wirken zu können97. Ob wir an 
Moses denken oder an Elias und Johannes den Täufer, der in der Wüste 
lebte - die wahren Gottesmänner kommen aus der Stille. Ihre Kraft haben 
sie dort in der Gottesbegegnung empfangen. Selbst Jesus beginnt sein 
öffentliches Wirken in der Einsamkeit der judäischen Wüste. Und mitten 
in seiner Aktivität zieht er sich auf den Berg zurück, um im Gebet dem 
Vater zu begegnen98. Diese biblische Weisheit betont Ignatius im Exerzi- 
tienbüchlein, wenn er sagt, daß man in den geistlichen Übungen •gewöhn- 
lich umsomehr vorankomme, je mehr man sich abseits abscheide von allen 
Freunden und Bekannten und von aller irdischen Sorge" (Nr. 20). 

Wie aber können wir zum rechten Hören der Schrift zurückkehren? Von 
protestantischer Seite wird der katholischen Betrachtungsmethode vielfach 

92 Dazu J. Sudbrack SJ, Vom rechten Hören. Standpunkt und Offenheit, in: Geist und 
Leben 35 (1962), 268•278. 
93 Vgl. J. B. Lotz SJ, Von der Einsamkeit des Menschen. Zur geistigen Situation des tech- 
nischen Zeitalters, Frankfurt 1955, S. 96•100; 130•133; 137 f. 
94 J. Pieper, Muße und Kult, München 1948, S. 52. 
95 M. Quoist, Herr, da hin ich. Gebete, 4. Aufl. Graz 1956. 
96 B. Marshall, z. B. Alle Herrlichkeit ist innerlich. Keiner kommt zu kurz, beide Köln 
Ölten (versch. Auflagen). 
97 Vgl. Paulinus von Nola (Ep. ad Celanciam 24), der seiner Empfehlung der Schrift- 
betrachtung die folgende Bemerkung anfügt: •Nee hoc ideo dieimus, quo te retraetamus a 
tuis, immo id agimus, ut ibi discas ibique mediteris qualem tuis te praebere debeas " 
98 Mtl4, 13;Mk6, 46; Lk 6, 12; vgl. 11, 1. 



32 Gerhard Schneider 

der Vorwurf gemacht, daß sie gleichsam das Ergebnis der Betrachtung 
in der Festlegung der Methode und des Zieles vorwegnehme, also nicht 
die nötige Bereitschaft aufbringe, sich jeweils unter das konkrete göttliche 
Wort zu stellen". Solche Vorwürfe sind insofern nicht unberechtigt, als 
tatsächlich mancher Katholik auf den Gedanken verfallen ist, seine Kennt- 
nisse in der Dogmatik und sein Glaubenssinn würden ihm schon anläßlich 
der Schriftlesung die rechten Gedanken eingeben, ihn gewissermaßen an 
das erinnern, was er schon einmal erkannt oder im Glauben angenommen 
habe. So wäre die Betrachtung im Grunde nur eine Reproduktion mit 
Hilfe der seelischen Fähigkeit der memoria. Hier wirkt sich offenbar die 
sog. •Stellenmethode" aus, mit der man lange Zeit biblische Texte als 
Fundort für dogmatische Belege benutzt hat. Wenn sich das heute zu 
ändern beginnt, dann ist daran die heutige Bibelwissenschaft nicht 
unschuldig. Sie hat nicht wenige solcher Belegstellen in ihrer vermeint- 
lichen dogmatischen Beweiskraft erschüttert und so erreicht, daß biblische 
Texte nicht mehr zerstückelt, sondern in ihrem Zusammenhang, in ihrer 
Einheit und in ihrem Selbstwert geschätzt werden. 

Nun kann man allerdings in katholischen Kreisen dem Einwand begeg- 
nen, biblische Meditation sei etwas anderes als Bibelwissenschaft, und 
darum habe die Betrachtung nicht nach dem wissenschaftlichen Bibel- 
studium zu fragen. Während des letzten Krieges wurde den italienischen 
Bischöfen eine anonyme Broschüre zugestellt, die den Episkopat vor der 
modernen Bibelwissenschaft warnen wollte. Sie trug den Titel: •Eine 
schwere Gefahr für die Kirche und die Seelen: das kritisch-wissenschaft- 
liche System im Studium und in der Erklärung der Heiligen Schrift, seine 
verhängnisvollen Abwege und seine Verirrungen"100. Diese Schrift, die 
von einem neapolitanischen Priester stammte, ist eine einzige Anklage 
gegen das wissenschaftliche Bibelstudium, insbesondere gegen die histo- 
risch-kritische Methode der Exegese. Ihrerseits propagierte die Schrift 
eine Auslegungsweise, die den bezeichnenden Namen meditazione erhielt. 
Die Päpstliche Bibelkommission erließ daraufhin ihr bis dahin umfang- 
reichstes Dokument, indem sie mit Gutheißung und im Auftrag Pius' XII. 
einen Brief an die Bischöfe Italiens sandte101. Darin weist sie die Anklagen 

99 Vgl. etwa das Mißverständnis, die ignatianischen Exerzitien verwandelten •die Mystik 
der ,Imitatio Christi' in einen voluntaristischen Methodismus", bei W. Sucker, Artikel: 
Exerzitien, in: RGG 3. Aufl., II (1958), 816f.; 817. 
100 Sie stammt von dem neapolitanischen Priester Dolindo Ruotolo, dessen umfangreiches 
Werk •La Sacra Scrittura. Psicologia • Commento • Meditazione" am 20. 11. 1940 auf 
den Index der verbotenen Bücher gesetzt worden war. Der Verfasser unterwarf sich. Vgl. 
dazu J. Schildenberger OSB, Vom Geheimnis des Gotteswortes, Heidelberg 1950, S. 10 f. 
101 Abgedruckt in: Enchiridion biblicum (= EB), 3. Aufl. Neapel-Rom 1956, Nrn. 522 bis 
533. Das Schreiben trägt das Datum des 20. 8. 1941. 



Bibel und Meditation 33 

des Pamphletes zurück und betont gegenüber der unwissenschaftlichen 
Willkür seines Verfassers, der die Produkte seiner Phantasie als den Sinn 
der Heiligen Schrift hinstellte, die Bedeutung der genauen Erforschung 
des Literalsinnes - auch mit Hilfe der Textkritik und des Studium der 
orientalischen Sprachen. Der Brief der Bibelkommission sagt, der Verfas- 
ser der genannten Kampfschrift rede •einer durchaus subjektiven und 
allegorischen Erklärung das Wort, gemäß der persönlichen Inspiration 
oder besser gemäß der mehr oder weniger lebhaften Einbildungskraft des 
einzelnen"102. Mit den früheren Päpsten Leo XIII. und Benedikt XV. 
zitiert er das Wort des hl. Hieronymus: •Aufgabe des Erklärers sei es, 
nicht die eigenen Meinungen darzulegen, sondern die Gedanken dessen, 
den er erklärt103." 

Zwei Jahre nach dem Rundschreiben an die Bischöfe Italiens erschien 
das päpstliche Bibelrundschreiben •Divino afflante Spiritu"104, das die 
katholischen Bibelwissenschaftler ermunterte, ihre Arbeit unverdrossen 
fortzuführen. Unter Hinweis auf die Ergebnisse der Archäologie und der 
Geschichtswissenschaft betont der Papst die Notwendigkeit, die orienta- 
lischen Sprachen zu studieren, die Textkritik zu fördern, den Literalsinn 
zu erforschen und den theologischen Gehalt der Heiligen Schrift zu 
erarbeiten105. Gegen eine neuere spiritualistische Exegese, die den Literal- 
sinn vernachlässigt - gemeint waren ohne Zweifel die Hintermänner der 
anonymen Broschüre von 1941 mit ihrer Methode der •Betrachtung" - 
verweist das Rundschreiben auf den wahren geistigen Sinn der Heiligen 
Schrift106. Gerade dann, wenn man die Inspiration im Sinne einer instru- 
mentalursächlichen Wirkweise der menschlichen Hagiographen ernst 
nimmt, muß man die Eigenart der biblischen Schriftsteller und ihre litera- 
rischen Arten (Gattungen) berücksichtigen. Die Gattung einer Perikope 
aber kann nicht a priori festgestellt werden; sie muß mit Hilfe der 
Archäologie, der Ethnologie und anderer historischer Wissenschaften 
jeweils bestimmt werden107. An zehn Stellen kommt die Enzyklika auf die 
Meditation der Heiligen Schrift zu sprechen108. Nicht nur •Lesung" der 
Schrift wird neben der •Betrachtung" empfohlen109, sondern auch das 
•Studium". •Die Priester also, denen die Sorge für das ewige Heil der 
Gläubigen übertragen ist, mögen zunächst die heiligen Bücher in sorg- 
fältigem Studium (diligenti studio) durchforschen und sie sich durch Gebet 

102 EB (siehe Anm. 101) Nr. 524. 
103 EB Nr. 525 gegen Ende; vgl. EB Nrn. 106. 487. Das Hieronymuszitat findet sich in- 
Ep. 48, ad Pammachium 17 (CSEL 54, 381). 
104 Abgedruckt in EB Nrn. 538•569 (Das Rundschreiben trägt das Datum des 30 9 1943) 
105 EB Nrn. 547•551. "« EB Nr. 552. • EB Nrn. 556•560. 
108 Meditatio (EB 544 zweimal, 545, 568 zweimal), meditari (EB 540, 545, 566 569 zwei- 
mal). I09 EB Nrn. 540, 544, 545. 



34 Gerhard Schneider 

und Betrachtung zu eigen machen; dann aber sollen sie die himmlischen 
Reichtümer des göttlichen Wortes eifrig austeilen .. ."no Alle Christen 
sollen •zur Kenntnis (cognitio) und Betrachtung (meditatio) der Heiligen 
Schrift, besonders des Neuen Testaments, angeeifert werden"111. 

Allen Christen ist demnach die gleiche Aufgabe gestellt, die Schrift 
nicht nur zu lesen, sondern auch zu betrachten. Aber zugleich wird deutlich, 
daß das Maß der wissenschaftlichen Vorarbeit verschieden sein wird. Der 
Priester muß nicht Fachexeget sein; aber er hat heute eine gediegene 
exegetische Ausbildung erfahren oder kann Entsprechendes in der Litera- 
tur erreichen. Der Nichttheologe soll wenigstens zu einer cognitio, einem 
Schatz von Kenntnissen, besonders im Hinblick auf das Neue Testament, 
geführt werden. Denn auch er soll zur •täglichen frommen Lesung"112, ja 
zur •Betrachtung"113 der Heiligen Schrift ermuntert werden. Das dem Prie- 
ster abverlangte höhere Maß der Studien ergibt sich aus der Verantwor- 
tung des Seelsorgers, der in seiner Predigt Gottes Botschaft verkündigen 
soll. Wer das in Verantwortlichkeit tun will, kommt nicht an einem 
geschärften Hören des Wortes der Schrift vorbei. Deswegen sagt Pius XII. 
nachdrücklich, unsere Gläubigen wollen wissen, •was Gott selbst in der 
Heiligen Schrift uns lehrt, nicht was ein beredter Prediger oder Schrift- 
steller mit geschickter Verwendung biblischer Worte vorträgt"111. Der 
Seelsorger, der seine Theologie studiert hat, ist leicht in der Gefahr, 
einfach anwenden zu wollen, was er gelernt hat. Er muß aber dazu 
angeleitet werden, von Anfang an als Hörender und Fragender in der 
Bibel zu lesen. Für den Exegeten ist die historisch-kritische Methode mit 
Konkordanz, Wörterbuch und Grammatik eine wahre Askese, ein stän- 
diges Suchen und Fragen, ein offenes Hinhören. Ähnlich muß aber auch 
der exegetisch gebildete Seelsorger ständig bereit sein, seine eigene - oft 
voreingenommene - Meinung vom Wort Gottes her korrigieren zu lassen. 
Er muß sich immer wieder unter das Wort der Schrift beugen. Jedenfalls 
wird die biblische Betrachtung des Priesters einerseits nicht am biblischen 
Studium vorbeigehen dürfen. Auf der anderen Seite fordert die biblische 
Meditatio •eine gelassene Aufmerksamkeit, der alles Gewalttätige fehlt". 
Solche •Sammlung" ist von der Zerstreuung zu unterscheiden; aber auch 
von der den Gegenstand fixierenden Konzentration, die dem Gegenstand 
•keinen Spielraum" läßt, •so daß er sich von selbst offenbaren könnte"115. 

Lange Zeit konnte man der wissenschaftlichen Exegese vorwerfen, sie 
begnüge sich •mit philologischer und historischer Arbeit". Noch vor zwölf 
Jahren konnte Richard Gutzwiller den Vorwurf erheben: •Erst recht wird 

110 EB Nr. 566.    m EB Nr. 568.     »2 EB Nr. 566.     U3 EB Nr. 568.     m EB Nr. 553. 
115 H. Stenger CssR, Zuerst muß Gott erfahren werden, in: Lebendige Seelsorge  13 
(1962), 176•180, 177 f. 



Bibel und Meditation 35 

in Kommentaren und Vorlesungen die Heils- und Heiligungsbedeutung 
der biblischen Worte als Aufgabe des Priesters oder des Spirituals betrach- 
tet und darum höchstens mit einigen wenigen dürftigen Hinweisen ab- 
getan. Dazu kommt, nicht ganz zu Unrecht, der weitere Vorwurf, daß die 
Exegese da und dort den Bibeltext genau so behandle wie irgendeinen 
profanen Text und vergesse, daß ein inspiriertes W011 eine ganz andere 
Ehrfurcht vom Interpreten fordert und letztlich nur vom betenden Men- 
schen richtig aufgenommen werden könnte."116 Nun hat die form- 
geschichtliche Betrachtung der biblischen Texte zu der fundamentalen 
Erkenntnis geführt, daß jeder Satz der Schrift und jeder Einzelabschnitt 
aus dem Glauben und für den Glauben der Kirche geschrieben wurde, 
und daß darum jeder biblische Text im Glauben nach seiner Aussage- 
absicht für den Glauben zu befragen ist. Die formgeschichtliche Forschung 
hat im Verein mit dem Anliegen Rudolf Bultmanns, der eine existenziale 
Interpretation fordert, zu einer theologischen Exegese geführt117. Aller- 
dings kann die Frage nach dem theologischen Gehalt einer Perikope sinn- 
voll nur im Blick auf die literarische Gattung gestellt werden und setzt 
somit die historisch-kritische Methode voraus. Um Schrifttheologie zu 
treiben, braucht man darum keinen eigenen •geistlichen" Sinn zu errich- 
ten. Vielmehr liefert der recht erhobene Wortsinn der Schrift wegen ihrer 
theologischen Zielsetzung die eigentliche biblische Theologie118. Die 
Erarbeitung dieser Theologie befindet sich zwar auf katholischer Seite 
erst im Anfangsstadium. Aber es gibt beispielhafte biblisch-theologische 
Arbeiten, die auch den Nicht-fachmann anleiten können, daß er für 
theologische Auslegung einen Blick bekommt. Die Bibelwissenschaftler 
erkennen die Aufgabe, Ergebnisse ihrer Arbeit einem breiteren Leserkreis 
zugänglich zu machen. So kann sich heute der Seelsorger verhältnismäßig 
leicht eine exegetische Handbücherei zulegen119. Gerade im Hinblick auf 
seine Glaubensverkündigung sollte er beginnen, das lebendige Wasser 
der biblischen Quellen zu schöpfen, und sich nicht mit dem Wasser von 
Zisternen zufriedengeben. 

Zum Schluß seien noch einige Bemerkungen über die methodische 
•Technik" biblischer Meditation gestattet. Diese Technik wird in ihren 
Grundzügen den Stufen des inneren Gebetes entsprechen müssen, wie sie 
Ignatius von Loyola empfohlen hat. Auf die lectio des biblischen Textes 
folgen dann die consideratio, meditalio, contemplatio,  aber auch die 

116 R. Gutzwiller SJ, Zur religiösen Auswertung der Bibel, in: Geist und Leben 25 11952) 
191-197,193. '» Vgl. Schnackenburg, a. Anm. 47 a. 0. S. 30-33 
!ü v ^4l0"TSch0ekel SJ> Ä»«w<** Theologie des Als, in: StZ 172 (1963) 34-51 51 
noßof ,,0 ,,rUr^aon,' Die ntl Handbibliothek des Seelsorgsgeistlichen, in TrThZ 71 
U»D^J, 112•115; G. Schneider, Neuere biblische Literatur, Koblenz 1963. 



36 Gerhard Schneider 

repetitio und die applicatio sensuum120. Diese Stufenfolge ist keine igna- 
tianische Besonderheit. Sie geht auf die Betrachtungsmethodik der Devotio 
moderna zurück. Der Fraterherr Gerhard Zerbolt sagt: •Die meditatio 
besteht darin, daß du das Gelesene oder Gehörte durch eifriges Wieder- 
käuen'121 sorgfältig in deinem Herzen durchdenkst und dadurch den 
Affekt in Hinsicht auf etwas Bestimmtes entzündest oder den Verstand 
erleuchtest."122 Und schon im 12. Jahrhundert schrieb ein Kartäuser: •Die 
Lesung ohne Betrachtung bleibt trocken, die Betrachtung ohne Lesung 
aber ist dem Irrtum ausgesetzt; Gebet ohne Betrachtung bleibt matt, 
Betrachtung ohne Gebet unfruchtbar."123 In der gleichen kirchlichen Tra- 
dition steht die Anweisung zur geistlichen Schriftlesung, die dem im 
Erscheinen begriffenen Werk •Geistliche Schriftlesung" beigegeben ist: 
•Eine gute Geistliche Lesung hat immer vier Stufen: Zuerst schlag die 
Heilige Schrift auf und lies einige wenige Verse (lectio). Dann überdenke 
still, was Gott Dir sagen will (meditatio). Danach versuche, Gott betend 
Antwort zu geben und mit ihm in ein Zwiegespräch zu kommen (oratio). 
Und schließlich verweile - wenn es Dir gegeben wird - liebend und voller 
Hingabe bei Gott (contemplatio); oder aber: geh hin und handle danach 

(actio)."124 

Vor der eigentlichen meditatio steht also die lectio des heiligen Textes. 
Warum sollte sie nicht - wie im Altertum - eine laut gesprochene Lesung 
sein125? Hermann Stenger macht darauf aufmerksam, daß uns das •Mur- 
meln" des Hebräers bei der Torameditation (vgl. Ps 1,1 f.) lehre, •unsere 
Leiblichkeit bei dem Versuch zu meditieren ernst zu nehmen"128. Wenn vor 
der Lesung die Sammlung steht, das sich Versetzen in die Gegenwart Got- 
tes, dann kann die wirklich gesprochene Lesung mich selber als einen Hörer 
des Wortes ansprechen. Da zu den Vorübungen einer biblischen Betrach- 
tung heute das biblische Studium gehört, ist es naheliegend, daß man sich 
einmal eines der biblischen Bücher vornimmt, etwa die Einleitungsfragen 
zu diesem Buch zuvor studiert, um dann auf einige Wochen hin in einer 

12» Siehe dazu Wulf, a. Anm. 9 a. 0. S. 387; vgl. Ignatius, Exerzitienbuch, Nrn. 101•126. 
i2i Der Vergleich der •Betrachtung des Herrenwortes" mit dem Wiederkäuen begegnet 
schon im Barnabasbrief (10, 11) und geht auf eine allegorische Deutung von Lev 11, 3 
bzw. Dt 14, 6 zurück. Er findet sich auch bei Origenes (Selects in Lev 11, 3) und Methodius 

(De eibis 8, 1). 
122 Gerhard Zerbolt (t 1398), De ascensionibus spirituahbus, Köln 1539, cp. 45. 
123 Guigo d.J. (t H88), Scala claustralium, cp. 11 f. (PL 184, 481 f.), zitiert bei Wulf, 

a. Anm. 9 a. 0. S. 385. 
124 Geistliche Schriftlesung. Erläuterungen zum NT für ehe geistliche Lesung, hrsgg. von 
W. Trilling, Düsseldorf 1961 ff. Das Zitat findet sich auf der jedem Bändchen beigegebe- 
nen achtseitigen Anleitung (von H. Schürmann) auf S. 3. 
125 Das •Hören" des Wortes vollzieht sich noch eigentlicher im Bibelkreis, der die persön- 
liche Meditation durchaus befruchten kann, dem aber auch die persönliche Betrachtung 
vieles zu geben vermag.       126 Stenger, a. Anm. 115 a. O. S. 177. 



Bibel und Meditation 37 

lectio continua diese Schrift zu meditieren. So kann der Betrachtende ein- 
mal die besondere theologische Aussage eines biblischen Autors erfassen, 
meditieren und sich zu eigen machen. Eine gute Hilfe für eine solche fort- 
laufende Lesung eines biblischen Buches bietet die oben erwähnte Reihe 
•Geistliche Schriftlesung". 

Die Meditation im engeren Sinn setzt dann dort ein, wo mich der gelesene 
Text - beinahe von selber - anspricht. Einige Verse genügen als •Pen- 
sum". Aber von diesen Versen spricht ohne Zweifel eine Stelle direkt zu 
mir. Für den einen mag es ein Bild sein, das er nun mit allen Kräften der 
Phantasie und der Sinne lebendig vor sich stehen sieht. Dieses Bild oder 
Geschehnis gilt es dann zu meditieren, auf sich wirken zu lassen, betrach- 
tend in sich aufzunehmen127. Ein anderer wird eher den Gedanken fest- 
halten. Er wird erwägen, was diese Aussage für ihn •bedeuten möchte" 
(Lk 1,29). In jedem Fall kommt es auf das Innehalten und Innewerden 
an. Es ist nicht empfehlenswert, mit bestimmten Fragen an die Meditation 
heranzugehen, denn nicht jeder Schrifttext gibt auf jede Frage eine Ant- 
wort. Der Meditierende muß vielmehr ganz geöffnet sein für das Thema, 
das Gott in seinem Wort anschlagen wird128. Es ist auch nicht gleich die 
Zweckfrage zu stellen, was Gott nun mit diesem Text von mir verlange. 
Erst recht ist ein bohrendes Fragen und Grübeln nicht der rechte Weg. Es 
geht überhaupt nicht primär um das Tun des Meditierenden, das aus der 
Meditation folgen kann, sondern um das bereite Hören. Wenn Gott jetzt 
will, daß ich etwas vollbringe, so wird er es mir bei der Betrachtung 
zeigen. Wenn also das Wort Gottes im Herzen den Ton angibt, das Herz 
in Schwingung versetzt, dann gilt es zu verweilen129. Darum ist für die 
biblische Meditation die vorherige Aufstellung von bestimmten •Punk- 
ten" nicht unbedingt ratsam130. Sie könnte im Gegenteil das besinnliche 
Verweilen verhindern, weil der Meditierende sich an ein bestimmtes 
•Soll" gebunden glaubt. Allerdings lehrt die Erfahrung, daß man vor der 
Betrachtung ihre Mindestdauer festsetzen sollte. 

Unerläßlich ist sodann, daß das Innewerden des Gotteswortes in die 
betende Antwort ausmündet. Das nun beginnende colloquium der Zwie- 
sprache mit Gott oder mit Christus131 muß nicht unbedingt von sinnen- 
haften Affekten ausgelöst sein. Aber es muß schon aus der Tiefe der Seele, 
aus der Herzmitte des Menschen kommen. Es muß - wie Ignatius ver- 
langt - ein wirkliches Zwiegespräch sein, •so wie ein Freund mit seinem 

127 Ignatius empfiehlt zur Vergegenwärtigung des biblischen Geschehens, daß sich z. B. in 
der Weihnachtsbetrachtung der Meditierende •zu einem armseligen wertlosen Dienerlein" 
mache (•als ob ich gegenwärtig wäre"), •das sie anstaunt und betrachtet und in ihren Nöten 
bedient, mit der größtmöglichen Ergebenheit und Ehrfurcht" (Exerzitienbuch Nr. 114). 
las Vgl. v. Balthasar, a. Anm. 65 a. 0. S. 11 f.     120 Ignatius, Exerzitienbuch Nr. 76. 
130 Vgl. hingegen Ignatius, Exerzitienbuch Nr. 228.    131 Vgl. ebd. Nrn. 109, 117, 126 u. ö. 



38 Gerhard Schneider 

Freunde spricht oder ein Knecht zu seinem Herrn"132. So kommt ein per- 
sonaler Dialog in Gang zwischen dem himmlischen Vater und seinem 
Kind, die freundschaftliche Unterredung zwischen Christus und dem in ihn 
einverleibten Bruder. Dabei ist es fast selbstverständlich, daß der Dialog 
oft schon in der Meditation beginnt, und daß die Meditation in das collo- 
quium hineinragt133. 

•Nun kann es sein, daß sich auch noch das Vielerlei der ,Affekte' zu 
einer einzigen stillen, ruhigen Grundhaltung vereinfacht"134. Darin wird 
dann das Gebet ganz einfach. Das Sprechen hört auf. Die Seele erhebt sich 
einfach zu Gott135. Der Betrachtende steht liebend vor seinem Gott. Das 
Gebet der Einfachheit macht keine Worte mehr. Für die meisten Meditie- 
renden wird am Ende der Betrachtung die Konsequenz des Handelns 
stehen. So wird die Schule des Gebetes zur Lebensschule, zumal dann, 
wenn die Betrachtung regelmäßig am Anfang des Tageslaufes steht und 
dem Tagewerk seine Innenseite verleiht. 

Durch solche Meditation werden Menschen geprägt, die aus Gottes Wort 
leben, die mit Christus gehen im Heiligen Geist. An ihnen erfüllt sich die 
Seligpreisung des Psalms 1: Bcatus vir! •Selig der Mann, der. . . seine 
Lust hat am Gesetz des Herrn und über sein Gesetz sinnt Tag und Nacht. 
Der ist wie ein Baum, gepflanzt an Wasserbächen, der seine Frucht bringt 
zu seiner Zeit und dessen Blätter nicht verwelken. Alles, was er beginnt, 
gerät ihm wohl" (Ps 1,1-3)136. Die Betrachtung des Evangeliums hat nach 
Paulus verwandelnde Kraft. Sie läßt aber auch den betrachtenden Hörer 
des Wortes die Herrlichkeit des Herrn widerspiegeln137: •Wir alle aber 
(im Unterschied zu den jüdischen Lesern des Alten Testaments) nehmen 
wie ein Spiegel mit unverhülltem Angesicht die Herrlichkeit des Herrn 
auf138 und (geben sie weiter; denn) wir werden (dadurch) in dasselbe Bild 
(Christi) verwandelt von Herrlichkeit zu Herrlichkeit, wie es (gemäß ist 
einer Wirkung, die ausgeht) vom Geist des Herrn" (2 Kor 3,18). 

182 Ebd. Nr. 54. 
138 Vgl. etwa die klassische Betrachtung der Fügungen Gottes in der Weise der Gebets- 
anrede, wie sie Augustin in seinen Confessiones hält. Siehe aber auch schon das Vorbild 
zu solcher Gebetsart im AT (etwa Ps 8). 
134 Geistliche Schriftlesimg, S. 6 der Beilage.        <35 Vgl. Ps 25, 1; 86, 4; 143, 8. 
136 Johannes Chrysostomus hat • wie andere Väter • •in Bezug auf kontinuierliches 
privates Bibellesen mit Vorliebe an den ersten Psalm erinnert" (Harnack, a. Anm. 37 
a. 0. S. 81). Ähnlich wurde der äthiopische Kämmerer gerne als Vorbild für den Bibelleser 
hingestellt (vgl. Apg 8, 26•40). 
137 Zur Übersetzung von y.ciTOjn;gi,t;o|xca siehe W. Bauer, Griechisch-deutsches Wörterbuch 
zu den Schriften des NTs, 4. Aufl. Berlin 1952 (s.v.), und J. Dupont OSB, Gnosis. La 
connaissanxe religieuse dans les epltrcs de Saint Paul, Löwen-Paris 1949, S. 119 f. 
138 Das Schauen der Herrlichkeit des Herrn vollzieht sich beim Hören des Evangeliums, 
das die Herrlichkeit Christi, des Ebenbildes Gottes, aufleuchten läßt, vgl. 2 Kor 4, 4. 




