
64 Literaturbericht 

Löwe . . . Dem Löwenrachen entreiße mich" (Ps 22 [21] 14. 22). Der Vater hat 
ihn erhört. Zwar ist er nicht dem leiblichen Tod entronnen • er schien der Macht 
des Teufels zu unterliegen •, aber im Tode, durch die freie Annahme des Todes- 
schicksals, hat er den Teufel, den Herrscher des Todes (vgl. Hebr 2, 14) und des 
Todesreiches, endgültig besiegt. Nun ist er unser Fürsprecher im Himmel und 
bittet den Vater ohne Unterlaß, •daß du sie vor dem Bösen bewahrst" (Jo 17,15). 
In der gläubigen Annahme seines Sieges und in der Macht seines Zurufes können 
wir dem Teufel widerstehen (Jak 4, 7; 1 Pt 5, 8 f.; Eph 6, 11) und den Bösen 
überwinden (1 Jo 2, 13). Das alles aber ist Gnade, die immer wieder von neuem 
erbetet werden muß. Aus solchem Bitten um Gottes Kraft im Kampf mit dem 
Bösen kommt der Ruf des Vaterunsers: •Rette uns von dem Bösen!" F. W. 

LITERATURBERICHT 

•Autorität ist nur wahr durch Erweckung der Freiheit" 

Unter den vielfältigen Impulsen, die sich mit der Person Papst Johannes' XXIII. 
und dem Zweiten Vatikanischen Konzil verbinden, nimmt das Neudurchdenken 
der Spannung von Autorität und Freiheit oder wenigstens das Bewußtwerden 
der damit verbundenen Problematik eine zentrale Stellung ein. Man braucht nur 
an Themen wie Index-Reform, Dezentralisation, Gewissensfreiheit, Stärkung 
des Weltepiskopats, Beteiligung der Laien an kirchlichen Funktionen usw. zu 
denken. Irgendwie schwingt die Problematik auch mit bei dem Ringen um das 
Verhältnis von ewiger dogmatischer Wahrheit und kerygmatischer Aussage in 
die Zeit, bei der Neubesinnung auf das Verhältnis zu den getrennten Kirchen 
oder bei dem Komplex der Fragen, die sich um das Verhältnis von Schrift und 
Tradition gruppieren. In diese, wohl seit Jahrhunderten nicht mehr dagewesene 
Situation des Aufbruchs bringt das Buch von Alois Müller1, Leiter des Seelsorge- 
instituts in Freiburg (Schweiz), Klärung und weiterführende Weisung. Mag auch 
manches, was er sagt, den Stand der •Quaestio disputanda", der Diskussion, noch 
nicht überschritten haben, so ist es dennoch fruchtbar, sich mit seiner Problem- 
stellung auseinanderzusetzen. 

1 Alois Müller, Das Problem von Befehl und Gehorsam im Leben der Kirche. Eine pasto- 
raltheologische Untersuchung. Einsiedeln, Benziger (1964). 318 S., Ln. DM 19,80. Das 
Zitat stammt von Karl Jaspers, doch es drückt das Anliegen Müllers ziemlich genau aus; 
vgl. 237. 294 (Schluß). 



Literaturberidit 65 

Der erste Teil, •Theologische Voraussetzungen und Grundlagen", bringt zu- 
nächst einen Überblick über •Das Gehorsamsproblem in der Kirche in der heutigen 
theologischen Literatur" und gibt einen Aufriß der geschichtlichen Entwicklung der 
Kirchengewalt. Hier wird deutlich, daß der Weg vom Neuen Testament bis heute 
von einer starken Beteiligung aller Christen an der Aktivität der Kirche •in 
Richtung der Strukturbetonung" ging; d. h. immer klarer distanzierte sich eine 
hierarchische •Führung" von der •geführten" Laienschaft. •Die Impulse, welche 
von Orden und Ordensstiftern auf das religiöse Leben der Kirche ausgegangen 
sind, bilden den Beweis dafür, daß diese andere (charismatische, von unten kom- 
mende, nicht-hierarchische) Kraft, in welcher Form auch immer, wesentlich und 
notwendig zum Leben der Kirche gehört"; aber bis ins 19. Jahrhundert (als nach 
Müller ein •sakramentaler Kirchenbegriff" Ansatzpunkte zur Überwindung der 
Kluft zwischen Hierarchie und Laientum bot und als sich langsam eine religiöse 
Laienelite heranbildete, die immer deutlicher Anspruch auf ein Mitspracherecht 
innerhalb der Kirche erhob) bewegen sich die meisten theoretischen Erörterungen 
und praktischen Anweisungen der Kirche innerhalb des Leitbilds: befehlende 
hierarchische Gewalt und gehorchende Laienschaft. Die darauffolgende Diskus- 
sion der dogmatischen Grundlagen der Kirchengewalt baut Müller von der 
•Schlüsselgewalt" her auf; Christus hat seiner Kirche und ihren Amtsträgern den 
Beistand des Geistes verheißen: dieser Beistand ist umfassender, •als die kritische 
Seite zugibt", beschränkt sich nicht nur auf die streng definierte Unfehlbarkeit in 
Glaubens- und Sittenfragen; zugleich gibt es aber darin •weniger Unfehlbarkeit, 
als die unkritische Seite behauptet", sind also weite Gebiete nicht schon deshalb 
richtig und gut, weil sie von der Autorität befohlen werden. Damit aber ist jeder 
Christ zur selbständigen Urteilsgewinnung aufgerufen. •Außerhalb der Sicher- 
heitslinie der Unfehlbarkeit gibt es in der Kirche keine absolute Norm zur Be- 
urteilung ihrer Amtsakte, außer einer vom Heiligen Geist zu erleuchtenden Ein- 
zelprüfung", die letztlich mit dem •Sentire cum Ecclesia" des hl. Ignatius gemeint 
ist: •Sentire cum Ecclesia heißt. . ., das Tiefste und Beste der Kirche erspüren 
und so gesinnt sein. Es deckt sich nicht immer von vornherein und sicher mit dem 
jeweiligen bewußten Bestrebungen der hierarchischen Glieder, kann darum auch 
nicht gewährleistet werden durch ein bedingungsloses, ausschließliches Bejahen 
von deren Bestrebungen. Sicher aber gehört zum Sentire cum Ecclesia immer die 
Anerkennung der Aufgabe und Rolle der Hierarchie und darum die Bereitschaft 
zum kirchlichen Gehorsam in der Liebe und in der Wahrheit." Auf den oft erho- 
benen Einwand, daß es in der Praxis •sicherer" sei, sich der Autorität anzuver- 
trauen, entgegnet der Autor: •Die Wahrheit nicht zu wagen, ist ein kleineres 
oder größeres Versagen des Glaubens selber." 

Die Untersuchung der moraltheologischen Grundsatzfragen zeigt die Trag- 
weite dieser Überlegungen. •Die meisten Unausgeglichenheiten in der katho- 
lischen Gehorsamsliteratur haben ihren Ausgangspunkt in einer praktischen 
Gleichsetzung des Gehorsams gegen Gott mit dem Gehorsam gegen Menschen."2 

2 Bei den reichen Literaturangaben hat der Vf. die ernstzunehmende evangelische Litera- 
tur leider nicht berücksichtigt; z. B. K. D. Schmidt, Die Gehorsamsidee des Ignatius von 
Loyola, Göttingen 1935, der gerade in diesem Punkt seine Kritik ansetzt. 



66 Literaturbericht 

Nur Gott gegenüber ist der Mensch zu absolutem Gehorsam verpflichtet; nur den 
klar umrissenen •unfehlbaren Akten der Priester- und Jurisdiktionsgewalt und 
den von der Kirche verkündeten Geboten Gottes" hat der Christ unbedingten 
Gehorsam zu leisten. •Für alle übrigen Fälle ist kirchlicher Gehorsam mensch- 
licher Gehorsam und folgt dessen Gesetzen, dies aber .anders', in vollendender, 
höher integrierender, übernatürlicher Qualifizierung im Sinne der Liebeseinheit 
mit Christus." Dieser kirchliche Gehorsam ist kein Führungsgehorsam, wie ihn 
das Kind den Eltern zu leisten hat, aber auch kein Liebesgehorsam,, der das eigene 
Urteil aufgibt, weil die Liebe zum andern der Inhalt ist, aus dem der Gehorchende 
seine Kraft zieht, sondern Ordnungsgehorsam, der von dem gemeinsamen Ziel 
der Kirche seine Berechtigung und seine Normen nimmt. Deshalb gehört in den 
Gehorsamsakt immer auch • wenn auch in sehr verschiedenem Maß • ein selb- 
ständiges Urteil des Gehorchenden. Natürlich soll dieser Gehorsam in der Kirche 
•stets geprägt sein von der Tatsache, daß er Befehl und Gehorsam in einer 
Liebesgemeinschaft ist"; dennoch muß das Befehl-Gehorsam-Verhältnis immer 
vom Ziel der ganzen kirchlichen Gemeinschaft, von der Erfüllung des Willens 
Gottes, her bestimmt sein. Hier kommt der Autor notwendigerweise auf den 
•schlechten Befehl", womit nicht der Befehl zur offensichtlichen Sünde gemeint 
ist, zu sprechen. •Als Übel verlangt ein schlechter Befehl zunächst einmal unsern 
Widerstand, und erst, wenn keine guten Mittel übrig bleiben, ist uns der Weg 
des Kreuzes gewiesen, falls nicht Ungehorsam Pflicht ist... Im individuellen 
Bereich mag dieser Weg abgekürzt werden können... (zu einem einfachen, 
schnellen Gehorchen). In größeren Zusammenhängen steht uns diese Verfügung 
nicht mehr zu." Solche Fälle können sich z. B. bei einer Kompetenzüberschreitung 
des Befehlenden ereignen; hier wäre •das Wohl der Kirche und ihrer Befehl- 
Gehorsamsordnung zu erwägen. Nicht immer braucht dann der freiwillige Ge- 
horsam das Klügere zu sein." Müller bemerkt mit Recht, daß auch der Fall •im 
kirchlichen Leben nicht undenkbar" ist, daß etwas befohlen wird, das •für das 
konkrete Gewissen des Gehorchenden eine Sünde" enthalte, ohne auch schon von 
Seiten des Befehlenden als sündhaft beurteilt zu werden. In der heutigen speziali- 
sierten Welt, in der die urteilsmäßigen Kompetenzbereiche verschiedener Men- 
schen sehr verschieden sein können, ist eine solche •moraltheologische Uneinigkeit 
zwischen Befehlendem und Gehorchendem über die Moralität einer Tat" durch- 
aus denkbar. Es muß sogar als eine Pflicht der Moraltheologie bezeichnet werden, 
auf die Möglichkeit solcher Fälle hinzuweisen und das Einzelgewissen zur steten 
Urteilsbildung zu erziehen. 

Der zweite Hauptteil erhebt nun aus Soziologie, Psychologie und Philosophie 
die konkrete Stellung des modernen Menschen zur Autorität. Es ist falsch, ein- 
fachhin von einem Schwinden des Autoritätsbewußtseins zu sprechen. Was heute 
fehlt und immer mehr verschwinden wird, ist die Achtung vor einer institutionel- 
len Autorität, besonders •die Anerkennung des Wertes der Autoritätsordnung 
um ihrer selber willen... Hingegen wird nicht bestritten die faktische Not- 
wendigkeit von Über- und Unterordnung im Gemeinschaftsleben". Man muß 
sogar zugeben, daß •die eigentlichen natürlichen Grundlagen von Autorität. . . 
eher sichtbarer geworden sind, dies aber in derselben (durch institutionelle Ein- 



Literaturbericht 67 

richtungen) ungeschützten Umgebung gleichzeitiger Bestreitung". Wenn von den 
vier Pfeilern der Autorität: juristische Stellung • persönliches Ansehen • 
Wissen • Macht, die beiden mittleren ausfallen, •dann wird der Brückenbogen 
mit faktischer Sicherheit überlastet und stürzt ein . . . Menschliche Autorität ist 
also ihrem Wesen nach stets in Frage gestellt, nicht durch einen Mechanismus zu 
gewährleisten, sondern einzig durch ein Antworten auf den verleihenden Gott, 
durch sachgemäße Verwaltung." 

Im dritten Teil, •Die pastoraltheologischen Erfordernisse", übt Müller scharfe 
Kritik an der bisherigen Autoritätspraxis der Kirche. Es ist überhaupt ein Zug 
seines Buches, daß es zum weitaus größten Teil über den rediten Befehl und 
weniger über den guten Gehorsam handelt (ein Verhältnis, das übrigens schon in 
den Paulusbriefen zu finden ist): •Die Gehorsamsbereitschaft wird primär durch 
schlechte Befehle zerstört und die aufrechterhaltene Fiktion, schlechte Befehle 
seien gute Befehle." Ein guter Befehl aber sollte heute dreierlei berücksichtigen: 
1. •Mehr die Autorität Gottes und Christi, und weniger die der Kirche als soziolo- 
gische Größe" betonen. 2. •Die Tatsache der Brüderlichkeit jeder Autorität in 
der Kirche muß heute ernst genommen werden." 3. Man muß sich hüten, die 
•Klausel der Unfehlbarkeit" theoretisch und praktisch weiter auszudehnen, als 
es von Christus verheißen ist. 

Die Gehorsamsproblematik der heutigen Kirche besteht nach dem Vf. eben 
nicht im Problem des •kruden Ungehorsams"; auch nicht in der Überheblichkeit 
der Untergebenen oder im •Geist der Kritik an den persönlichen Unvollkom- 
menheiten der Autoritätsträger"; gerade der moderne Mensch stellt die Mensch- 
lichkeiten auch bei den Amtsträgern nüchtern in Rechnung. •Das wirkliche Ge- 
horsamsproblem in der Kirche.. . haben heute nicht die Ungehorsamen, sondern 
die Gehorsamen", denen das Gehorchen schwer gemacht wird. Es ist einfachhin 
falsch, •den Segen des Gehorsams darin zu sehen, daß der Mensch seiner unzu- 
verlässigen, subjektiv gefärbten und getrübten Einsicht enthoben und der weisen 
objektiven, umfassenden Einsicht seiner Vorgesetzten anheimgegeben ist". Im 
Gegenteil, der Mensch bringt seine ganze Einsicht, sein Urteilsvermögen und 
seine Entscheidungsklugheit mit in den Gehorsam und ordnet sie den Aufgaben 
der Kirche unter, die er unter Führung der Autorität zu verwirklichen sucht. Eine 
bis ins Letzte gehende Absteckung der Kompetenzen ist in diesem lebendigen 
Vollzug niemals möglich, Das Mehr und Weniger muß der konkreten Situation 
und der verantwortungsbewußten Freiheit der Beteiligten überlassen werden. 
Sicher aber ist es Pflicht der Autorität, dem einzelnen einen möglichst großen 
Freiheitsraum zu geben und ihn auch möglichst intensiv und breit an der Verant- 
wortung für die Gemeinschaft teilhaben zu lassen. 

Gegen Schluß kommt der Vf. auch auf die theologische Dimension des Auto- 
ritätsproblems zu sprechen. Im Gehorchen ereignet sich eine Art sakramentaler 
Christusbegegnung; aber nicht nur der Gehorchende steht vor Christus, sondern 
auch •der Befehlende muß im Gehorchenden Christus sehen, der sich auch in 
seinen Gliedern dem Gehorsam unterwirft, und ihm so befehlen, daß er sich vor 
Christus nicht zu sdiämen hätte". Kirchlicher Befehl ist somit letztlich nicht ein- 
fach eine Ordnungsmaßnahme; der Gehorsam meint weder nur •Selbstverleug- 



68 Literaturbericht 

nung", •Christusnachahmung", aber auch nicht einfach nur Einhalten der •Ver- 
kehrsregelung"; er bedeutet in umfassenderem Sinn: •Jede Begegnung unter 
Christen ist beidseitig Begegnung mit Christus . . . Der Befehlende und der Ge- 
horchende müssen im Vollsinn im Namen Christus zueinander treten." 

Es wäre wohl verfehlt, den überaus gewissenhaften, immer am Tatsachenmate- 
rial orientierten Ausführungen Müllers nun eine Kritik entgegensetzen zu wol- 
len (die sich nach meiner Meinung mit der gelegentlich zu scharfen Trennung des 
intellektuellen und des willentlichen Bereichs beschäftigen müßte). Manches, das 
in unserer kurzen Skizze einseitig erscheint, steht im Buch selbst in einem ruhigen, 
ausgewogenen Rahmen; anderes, das vielleicht zu diskutieren ist, dürfte nur von 
der breiten Basis her angegangen werden, die der Autor durch seine dogmatischen, 
moralischen, geschichtlichen, soziologischen und psychologischen Überlegungen 
geschaffen hat. In diesen weitausholenden Voruntersuchungen sehe ich überhaupt 
die größte Schwäche des Buches: die vielfältigen Einzelfragen verstellen leicht 
den Blick auf das eigentliche formgebende Gesamtziel. Selbst einzelne Sätze sind, 
trotz ihrer an und für sich klaren Sprache, oft so gebaut, daß sich die Gedanken 
ineinanderschachteln und das Lesen erschweren. Glücklicherweise hilft ein guter 
Sachindex beim Sichzurechtfinden, denn das Inhaltsverzeichnis gibt bei weitem 
nicht wieder, was sich in den, nicht immer mit letzter Logik aufgebauten Aus- 
führungen findet. 

Es ist schade, daß das Buch durch den unübersichtlichen Aufbau die Auswertung 
seiner wertvollen Analysen erschwert. Aber vielleicht ist dies dem Charakter 
eines •Versuchs" angepaßter als ein überklarer, fertigerscheinender Durchblick 
durch die Problematik. So ist ihm zu wünschen, daß es als Anregung für weitere 
Untersuchungen dienen wird. Erst durch eine nüchterne Moraltheologie wird es 
auch möglich sein, den eigentlich theologischen Wert des Gehorsams, als Ge- 
schöpf- und Kind-sein vor dem Vater, und besonders des Ordensgehorsams, als 
ekklesiologischem Zeichen der Kirche, zum Leuchten zu bringen. 

Josef Sudbrack SJ 




