64 Literaturbericht

Lowe ... Dem Léwenrachen entreifle mich® (Ps 22 {21] 14. 22). Der Vater hat
thn erhort. Zwar ist er nicht dem leiblichen Tod entronnen — er schien der Macht
des Teufels zu unterliegen —, aber im Tode, durch die freie Annahme des Todes-
schicksals, hat er den Teufcl, den Herrscher des Todes (vgl. Hebr 2, 14) und des
Todesreiches, endgiiltig besiegt. Nun ist er unser Fiirsprecher im Himmel und
bittet den Vater ohne Unterla8, ,daf du sie vor dem Bosen bewahrst” (Jo 17,15).
In der glaubigen Annahme seines Sieges und in der Macht seines Zurufes kénnen
wir dem Teufel widerstechen (Jak 4,7; 1 Pt 5,8 {.; Eph 6,11) und den Bésen
iiberwinden (1 Jo 2, 13). Das alles aber ist Gnade, die immer wieder von ncuem
erbetet werden mufl. Aus solchem Bitten um Gottes Kraft im Kampf mit dem
Bésen kommt der Ruf des Vaterunsers: ,Rette uns von dem Béosen! F.U.

LITERATURBERICHT

~Autoritit ist nur wahr durch Erweckung der Freiheit®

Unter den vielfiltigen Impulsen, die sich mit der Person Papst Johannes’ XXIII.
und dem Zweiten Vatikanischen Konzil verbinden, nimmt das Neudurchdenken
der Spannung von Autoritit und Freiheit oder wenigstens das Bewufitwerden
der damit verbundenen Problematik eine zentrale Stellung ein. Man braucht nur
an Themen wie Index-Reform, Dezentralisation, Gewissensfreiheit, Stiarkung
des Weltepiskopats, Beteiligung der Laien an kirchlichen Funktionen usw. zu
denken. Irgendwie schwingt die Problematik auch mit bei dem Ringen um das
Verhaltnis von ewiger dogmatischer Wahrheit und kerygmatischer Aussage in
die Zeit, bei der Neubesinnung auf das Verhiltnis zu den getrennten Kirchen
oder bei dem Komplex der Fragen, die sich um das Verhéltnis von Schrift und
Tradition gruppieren. In diese, wohl seit Jahrhunderten nicht mehr dagewesene
Situation des Aufbruchs bringt das Buch von Alois Miiller!, Leiter des Seelsorge-
instituts in Freiburg (Schweiz), Klirung und weiterfihrende Weisung. Mag aud:
manches, was er sagt, den Stand der ,Quaestio disputanda®, der Diskussion, noch
nicht Giberschritten haben, so ist es dennoch fruchtbar, sich mit seiner Problem-
stellung auseinanderzusetzen.

1 Alois Miiller, Das Problem von Befehl und Gehorsam im Leben der Kirche. Eine pasto-
raltheologische Untersuchung. Einsiedeln, Benziger (1964). 318 S., Ln. DM 19,80. Das
Zitat stammt von Karl Jaspers, doch es driickt das Anliegen Miillers ziemlich genau aus;
vgl. 237. 294 (SchluR).



Literaturbericht 65

Der erste Teil, ,Theologische Voraussetzungen und Grundlagen®, bringt zu-
néchst einen Uberblick iiber ,Das Gehorsamsproblem in der Kirche in der heutigen
theologischen Literatur” und gibt einen Aufrif§ der geschichtlichen Entwicklung der
Kirchengewalt. Hier wird deutlich, dafl der Weg vom Neuen Testament bis heute
von einer starken Beteiligung aller Christen an der Aktivitiat der Kirche ,in
Richtung der Strukturbetonung® ging; d. h. immer klarer distanzierte sich eine
hierarchische ,Fithrung“ von der ,gefithrten® Laienschaft. ,Die Fmpulse, welche
von Orden und Ordensstiftern auf das religiése Leben der Kirche ausgegangen
sind, bilden den Beweis dafiir, daf} diese andere (charismatische, von unten kom-
mende, nicht-hierarchische) Kraft, in weleher Form auch immer, wesentlich und
notwendig zum Leben der Kirche gehort”; aber bis ins 19. Jahrhundert (als nach
Miiller ein ,sakramentaler Kirchenbegriff“ Ansatzpunkte zur Uberwindung der
Kluft zwischen Hierarchie und Laientum bot und als sich langsam eine religidse
Laienelite heranbildete, dic immer deutlicher Anspruch auf ein Mitspracherecht
innerhalb der Kirche erhob) bewegen sich die meisten theoretischen Erérterungen
und praktischen Anweisungen der Kirche innerhalb des Leithilds: befehlende
hierarchische Gewalt und gehorchende Laienschaft. Die darauffolgende Diskus-
sion der dogmatischen Grundlagen der Kirchengewalt baut Miller von der
wSchlisselgewalt” her auf; Christus hat seiner Kirche und ihren Amtstragern den
Beistand des Geistes verheifien: dieser Beistand ist umfassender, ,als die kritische
Seite zugibt®, beschrankt sich nicht nur auf die streng definierte Unfehlbarkeit in
Glaubens- und Sittenfragen; zugleich gibt es aber darin ,weniger Unfehlbarkeit,
als die unkritische Seite behauptet®, sind also weite Gebiete nicht schon deshalb
richtig und gut, weil sie von der Autoritit befohlen werden. Damit aber ist jeder
Christ zur selbstindigen Urteilsgewinnung aufgerufen. ,Aufierhalb der Sicher-
heitslinie der Unfehlbarkeit gibt es in der Kirche keine absolute Norm zur Be-
urteilung ihrer Amtsakte, aufler einer vom Heiligen Geist zu erleuchtenden Ein-
zelprifung”, die letztlich mit dem ,Sentire cum Eeclesia® des hl. lgnatius gemeint
ist: ,Sentire cum Eeclesia heifdt. .., das Tiefste und Beste der Kirche ersplren
und so gesinnt sein. Es deckt sich nicht immer von vornherein und sicher mit dem
jeweiligen bewufiten Bestrcbungen der hierarchischen Glieder, kann darum auch
nicht gewahrleistet werden durch ein bedingungsloses, ausschlieRliches Bejahen
von deren Bestrebungen. Sicher aber gehért zum Sentire cum Ecelesia immer die
Anerkennung der Aufgabe und Rolle der Hierarchie und darum die Bereitschaft
zum kirchlichen Gehorsam in der Liebe und in der Wahrheit.“ Auf den oft erho-
benen Einwand, daf} es in der Praxis ,sicherer® sei, sich der Autoritit anzuver-
trauen, entgegnet der Autor: ,Die Wahrheit nicht zu wagen, ist ein kleineres
oder grofieres Versagen des Glaubens selber.“

Die Untersuchung der moraltheologischen Grundsatzfragen zeigt die Trag-
weite dieser Uberlegungen. ,Die meisten Unausgeglichenheiten in der katho-
lischen Gehorsamsliteratur haben ihren Ausgangspunkt in einer praktischen
Gleichsetzung des Gehorsams gegen Gott mit dem Gelhorsam gegen Menschen. “?

* Bei den reichen Literaturangaben hat der V{. die ernstzunehmende evangelische Litera-
tur lcider nicht berlicksichtigt; 2. B. K. D. Schmidt, Die Gehorsamsidee des Ignatius von
Loyola, Géttingen 1985, der gerade in diesem Punkt scine Kritik ansetzt.



66 Literaturbericht

Nur Gott gegeniiber ist der Mensch zu absolutem Gehorsam verpflichtet; nur den
klar umrissenen ,unfehlbaren Akten der Priester- und Jurisdiktionsgewalt und
den von der Kirche verkiindeten Geboten Gottes” hat der Christ unbedingten
Gehorsam zu leisten. ,Fiir alle iibrigen Fille ist kirchlicher Gehorsam mensch-
licher Gehorsam und folgt dessen Gesetzen, dies aber ,anders’, in vollendender,
hoher integrierender, iibernatirlicher Qualifizierung im Sinne der Liebeseinheit
mit Christus.“ Dieser kirchliche Gehorsam ist kein Filhrungsgehorsam, wie ihn
das Kind den Eltern zu leisten hat, aber auch kein Liebesgehorsam, der das eigene
Urteil aufgibt, weil die Liebe zum andern der Inhalt ist, aus dem der Gehorchende
seine Kraft zicht, sondern Ordnungsgehorsam, der von dem gemeinsamen Ziel
der Kirche seine Berechtigung und seine Normen nimmt. Deshalb gehért in den
Gehorsamsakt immer auch — wenn auch in sehr verschiedenem Maf — ein selb-
stindiges Urteil des Gehorchenden. Natiirlich soll dieser Gehorsam in der Kirche
Lstets geprigt sein von der Tatsache, dafl er Befehl und Gehorsam in einer
Liebesgemeinschaft ist“; dennoch mufl das Befehl-Gehorsam-Verhiltnis immer
vom Ziel der ganzen kirchlichen Gemeinschaft, von der Erfillung des Willens
Gottes, her bestimmt sein. Hier kommt der Autor notwendigerweise auf den
,schlechten Befehl“, womit nicht der Befehl zur offensichtlichen Siinde gemeint
ist, zu sprechen. ,Als Ubel verlangt ein schlechter Befehl zunichst einmal unsern
Widerstand, und erst, wenn keine guten Mittel brig bleiben, ist uns der Weg
des Kreuzes gewiesen, falls nicht Ungehorsam Pflicht ist... Im individuellen
Bereich mag dieser Weg abgekiirzt werden konnen... (zu einem einfachen,
schnellen Gehorchen). In groferen Zusammenhangen steht uns diese Verfiigung
nicht mehr zu.“ Solche Fille kénnen sich z. B. bei einer Kompetenziberschreitung
des Befehlenden ereignen; hier ware ,das Wolll der Kirche und ihrer Befehl-
Gehorsamsordnung zu erwiigen. Nicht immer brancht dann der freiwillige Ge-
horsam das Kliigere zu sein.“ Miiller bemerkt mit Recht, dafl auch der Fall ,im
kirchlichen Leben nicht undenkbar® ist, dafl etwas befohlen wird, das ,fir das
konkrete Gewissen des Gehorchenden eine Siinde® enthalte, ohne auch schon von
Seiten des Befehlenden als siindhaft beurteilt zu werden. In der heutigen speziali-
sierten Welt, in der die urteilsmifigen Kompetenzbereiche verschiedener Men-
schen sehr verschieden sein kénnen, ist eine solche ,moraltheologische Uneinigkeit
zwischen Befehlendem und Gehorchendem iiber die Moralitdt einer Tat® durch-
aus denkbar. Es muf sogar als eine Pflicht der Moraltheologie bezeichnet werden,
auf die Méglichkeit solcher Fille hinzuweisen und das Einzelgewissen zur steten
Utrteilsbildung zu erziehen.

Der zweite Hauptieil erhebt nun aus Soziologie, Psychologie und Philosophie
die konkrete Stellung des modernen Menschen zur Autoritit. Es ist falsch, ein-
fachhin von einem Schwinden des AutorititsbewuBtseins zu sprechen. Was heute
fehlt und immer mehr verschwinden wird, ist die Achtung vor einer institutionel-
len Autoritit, besonders ,die Anerkennung des Wertes der Autorititsordnung
um ihrer selber willen... Hingegen wird nicht bestritten die faktische Not-
wendigkeit von Uber- und Unterordnung im Gemeinschaftsleben®. Man mufi
sogar zugeben, dafl ,die eigentlichen natiirlichen Grundlagen von Autoritat. ..
eher sichtbarer geworden sind, dies aber in derselben (durch institutionelle Ein-



Literaturbericht 67

richtungen) ungeschiitzten Umgebung gleichzeitiger Bestreitung®. Wenn von den
vier Pfeilern der Autoritdt: juristische Stellung — personliches Ansehen —
Wissen — Macht, die beiden mittleren ausfallen, ,dann wird der Briickenbogen
mit faktischer Sicherheit iiberlastet und stiirzt ein... Menschliche Autoritit ist
also ihrem Wesen nach stets in Frage gestellt, nicht durch einen Mechanismus zu
gewihrleisten, sondern einzig durch ein Antworten auf den verleihenden Gott,
durch sachgemifle Verwaltung.“

Im dritten Teil, ,Die pastoraltheologischen Erfordernisse®, iibt Miiller scharfe
Kritik an der bisherigen Autorititspraxis der Kirche. Es ist {iberhaupt ein Zug
seines Buches, dafl es zum weitaus grofiten Teil iiber den rechten Befehl und
weniger Uber den guten Gehorsam handelt {ein Verhdltnis, das iibrigens schon in
den Paulusbriefen zu finden ist): ,Die Gehorsamsbercitschaft wird primér durch
schlechte Befehle zerstort und die aunfrechterhaltene Fiktion, schlechte Befehle
seien gute Befehle.“ Ein guter Befehl aber sollte heute dreierlei beriicksichtigen:
1. ,Mehr die Autoritit Gottes und Christi, und weniger die der Kirche als soziolo-
gische Grofle” betonen. 2. ,Die Tatsache der Bruderlichkeit jeder Autoritit in
der Kirche mufl heute ernst genommen werden.“ 3. Man muf sich hiiten, die
»Klausel der Unfehlbarkeit® theoretisch und praktisch weiter auszudehnen, als
cs von Christus verheiflen ist.

Die Gehorsamsproblematik der heutigen Kirche besteht nach dem V{. eben
nicht im Problem des ,kruden Ungehorsams“; auch nicht in der Uberheblichkeit
der Untergebenen oder im ,,Geist der Kritik an den personlichen Unvollkom-
menheiten der Autoritétstrdger”; gerade der moderne Mensch stellt die Mensch-
lichkeiten auch bei den Amtstrdgern niichtern in Rechnung. ,Das wirkliche Ge-
horsamsproblem in der Kirche . . . haben heute nicht die Ungehorsamen, sondern
die Gehorsamen®, denen das Gehorchen schwer gemacht wird. Es ist einfachhin
falsch, ,den Segen des Gehorsams darin zu sehen, dafl der Mensch seiner unzu-
verldssigen, subjektiv gefirbten und getriibten Einsicht enthoben und der weisen
objektiven, umfassenden Einsicht seiner Vorgesetzten anheimgegeben ist“. Im
Gegenteil, der Mensch bringt seine ganze Einsicht, sein Urteilsvermogen und
seine Entscheidungsklugheit mit in den Gehorsam und ordnet sie den Aufgaben
der Kirche unter, die er unter Fithrung der Autoritit zu verwirklichen sucht. Eine
bis ins Letzte gehende Absteckung der Kompetenzen ist in diesem lebendigen
Vollzug niemals moglich, Das Mehr und Weniger muf der konkreten Situation
und der verantwortungsbewufiten Ireiheit der Beteiligten iiberlassen werden.
Sicher aber ist es Pflicht der Autoritdt, dem einzelnen einen méglichst grofien
Freiheitsraum zu geben und ihn auch méglichst intensiv und breit an der Verant-
wortung fiir die Gemeinschaft teilhaben zu lassen.

Gegen Schlufl kommt der Vi. auch auf die theologische Dimension des Auto-
rititsproblems zu sprechen. Im Gehorchen ereignet sich cine Art sakramentaler
Christusbegegnung; aber nicht nur der Gehorchende steht vor Christus, sondern
auch ,der Befehlende mufl im Gehorchenden Christus sehen, der sich auch in
seinen Gliedern dem Gehorsam unterwirft, und ihm so befehlen, dafl er sich vor
Christus nicht zu schamen hatte“. Kirchlicher Befehl ist somit letztlich nicht ein-
fach eine Ordnungsmafinahme; der Gehorsam meint weder nur »Selbstverleug-



68 Literaturbericht

nung®, ,Christusnachabmung®, aber auch nicht einfach nur Einhalten der ,Ver-
kehrsregelung®; er bedeutet in umfassenderem Sinn: ,Jede Begegnung unter
Christen ist beidseitig Begegnung mit Christus . .. Der Befehlende und der Ge-
horchende miissen im Vollsinn im Namen Christus zueinander treten.®

Es wire wohl verfehlt, den iiberaus gewissenhaften, immer am Tatsachenmate-
rial orientierten Ausfithrangen Miillers nun eine Kritik entgegensetzen zu wol-
len (die sich nach meiner Meinung mit der gelegentlich zu scharfen Trennung des
intellektuellen und des willentlichen Bereichs beschiftigen mifite). Manches, das
in unserer kurzen Skizze einseitig erscheint, steht im Buch selbst in einem ruhigen,
ausgewogenen Rahmen; anderes, das vielleicht za diskutieren ist, diirfte nur von
der breiten Basis her angegangen werden, die der Autor durch seine dogmatischen,
moralischen, geschichtlichen, soziologischen und psychologischen Uberlegungen
geschaffen hat. In diesen weitausholenden Voruntersuchungen sehe ich ilberhaupt
die grofite Schwiche des Buches: die vielfdltigen Finzelfragen verstellen leicht
den Blick auf das eigentliche formgebende Gesamtziel. Selbst einzelne Sitze sind,
trotz ihrer an und fiir sich klaren Sprache, oft so gebaut, dafl sich die Gedanken
ineinanderschachteln und das Lesen erschweren. Gliicklicherweise hilft ein guter
Sachindex beim Sichzurechtfinden, denn das Inhaltsverzeichnis gibt bei weitem
nicht wieder, was sich in den, nicht immer mit letzter Logik anfgebauten Aus-
fithrungen findet.

Es ist schade, dal das Buch durch den unibersichtlichen Aufbau die Answertung
seiner wertvollen Analysen erschwert. Aber vielleicht ist dies dem Charakter
eines , Versuchs“ angepafiter als ein {iberklarer, fertigerscheinender Durchblick
durch die Problematik. So ist ihm zu wiinschen, dafl es als Anregung fiir weitere
Untersuchungen dienen wird. Erst durch eine niichterne Moraltheologie wird es
auch moglich sein, den eigentlich theologischen Wert des Gehorsams, als Ge-
schopf- und Kind-sein vor dem Vater, und besonders des Ordensgehorsams, als
ckklesiologischem Zeichen der Kirche, zam Leuchten zu bringen.

Josef Sudbrack S]





