»Eingedenk des Leidens,
der Auferstehung und Himmelfahrt«

Unterwegs zu einer Spiritualitit des Paschamysteriums

Hans Waldenfels SJ, Kyoto (Japan)

Das Paschamysterium in der Liturgie-Konstitution

Eine aufmerksame Lektiire der Apostolischen Konstitution iiber die hl.
Liturgie vom 4. Dezember 1963 zeigt, daf} einer ihrer Grundbegriffe das
Wort ,Paschamysterium® ist. Gleich zu Beginn, in n. 5, heifit es, dafl
Christus der Herr das ,Werk der Erlosung der Menschen und der voll-
endeten Verherrlichung Gottes . . . besonders durch das Paschamysterium:
sein seliges Leiden, seine Auferstehung von den Toten und seine glor-
reiche Himmelfahrt“ erfiillt habe. ,In diesem Mysterium ,hat er im Tod
unseren Tod iiberwunden und das Leben in der Auferstehung wieder-
hergestellt’. Denn aus der Seite des am Kreuz entschlafenen Christus ist
das wunderbare Geheimnis der ganzen Kirche hervorgegangen® (ebd.).

Diese Botschaft, ,,dafl der Sohn Gottes uns durch seinen Tod und seine
Auferstehung der Macht des Satans entrissen und in das Reich des Vaters
versetzt hat“ (n. 6), sollen die Apostel im Auftrag Christi nicht nur kiin-
den; sie sollen vielmehr ,das von ihnen verkiindete Heilswerk . .. durch
Opfer und Sakrament, um die das ganze liturgische Leben kreist“, auch
vollziehen. ,,So werden die Menschen durch die Taufe in das Pascha-
mysterium Christi eingefiigt. Mit Christus gestorben, werden sie mit ihm
begraben und mit ihm auferweckt. Sie empfangen den Geist der Kind-
schaft, ,in dem wir Abba, Vater rufen’ (R6m 8, 15)... — Seither hat die
Kirche niemals aufgehért, sich zur Feier des Paschamysteriums zu ver-
sammeln, dabei zu lesen, ,was in allen Schriften von ihm geschrieben steht
(Lk 24,27), die Eucharistie zu feiern, in der ,Sieg und Triumph seines
Todes dargestellt werden‘, und zugleich ,Gott fiir die unsagbar grofle
Gabe dankzusagen® (2 Kor 9, 15), in Christus Jesus ,zum Lob seiner Herr-
lichkeit’ (Eph 1,12). All das aber geschieht in der Kraft des Heiligen
Geistes“ (ebd.).

In diesen kurzen Sitzen der Konstitution ist in pragnanter Weise die
zentrale Wirklichkeit unseres Glaubens und unsere Berufung zur Teil-
nahme an diesem Zentralgeheimnis umschrieben. Im Mittelpunkt unseres
Glaubenslebens steht das Paschamysterium, das in der Liturgie-Konstitu-
tion durchgehend in der Einheit von Tod, Auferstehung und Himmel-



86 Hans Waldenfels

fahrt, der sich — wenn man recht hinhort — stets die Geistsendung an-
schliefft, gesehen wird. Man hat sich gefragt, warum im Deutschen nicht
statt vom Paschamysterium schlicht vom Ostergeheimnis gesprochen wird.
Der Hauptgrund wird die Befiirchtung sein, dafl das Wort ,Ostergeheim-
nis“ die entscheidende Zusammenschau von Tod und Verherrlichung des
Herrn eher verhiillt als betont und somit nicht hinreichend das zum Aus-
druck bringt, worum es der Konstitution geht!.

Dabei ist diese Sicht der Erlosungstat des Herrn keineswegs so neu,
wie sie vielen Glaubigen unserer Zeit auf den ersten Blick erscheinen
mag. Sie ist seit altersher fester Bestandteil des Ordinariums der HIL
Messe. An zwei Stellen sprechen stille Gebete des Zelebranten die Einheit
von Tod, Auferstehung und Himmelfahrt klar aus. So betet der Priester
vor dem ,Orate fratres® iiber die Gaben: ,Heilige Dreifaltigkeit, nimm
diese Opfergabe an, die wir dir darbringen zum Andenken an das Leiden,
die Auferstehung und die Himmelfahrt unseres Herrn Jesus Christus . . .“.
Dodh dieses erste , An-denken® von unserer Seite her ist nur der Ausdruck
des Verlangens nach jener Anamnese, die sich auf dem Héhepunkt der
Eucharistiefeier vollzieht. Dort aber erscheint die Dreiheit von Leiden,
Auferstehung und Himmelfahrt noch einmal, gleichsam als Antwort anf
jenes ,Tuet dies zu meinem Andenken!®: ,Daher sind wir denn ein-
gedenk, Herr, ... des heilbringenden Leidens, der Auferstehung von den
Toten und der glorreichen Himmelfahrt deines Sohnes, unseres Herrn ... .

Die in der Liturgie-Konstitution so entschieden hervorgehobene Zu-
sammenschau von Leiden und Verherrlichung des Herrn ist also fester
Bestandteil der offiziellen Gebetshaltung der Kirche. Das gilt auch, wenn
man die weiteren Aussagen der Liturgie-Konstitution iiber das Pascha-
mysterium beriicksichtigt.

In n. 47 wiederholt die Konstitution zunichst, dafl der Herr beim Letz-
ten Abendmahl das eucharistische Opfer eingesetzt habe, ,um dadurch
das Opfer des Kreuzes durch die Zeiten hindurch bis zu seiner Wieder-
kunft fortdauern zu lassen und so der Kirche, seiner geliebten Braut, eine
Gedichtnisfeier seines Todes und seiner Auferstehung anzuvertrauen...“.
Hier werden die vorhin erwihnten Aussagen des Mefordinariums direkt
aufgegriffen. Von den Christen aber heif}t es, dafl sie ,diesem Geheimnis
nicht wie Auflenstehende und stumme Zuschauer beiwohnen (sollen); sie
sollen vielmehr durch die Riten und Gebete dieses Mysterium wohl ver-
stehen lernen und so die heilige Handlung bewuflt, fromm und titig mit-
feiern...“ (n. 48).

t Uber den Ausdruck ,Paschamysterium® vgl. A.-M.Roguet OP, Qu'esi-ce que le
Mystére Pascal?, in: La Maison-Dieu 67 (1961), 5—22.



»Eingedenk des Leidens, der Auferstehung und Himmelfahrt“ 87

Ahnlich wie das Meflopfer den Menschen der Gegenwart mit dem
Paschamysterium verkniipft, tun es auch Sakramente und Sakramentalien:
» Wenn die Gldubigen recht bereitet sind, wird ihnen nahezu jedes Ereig-
nis ihres Lebens geheiligt durch die géttliche Gnade, die ausstromt vom
Paschamysterium des Leidens, des Todes und der Auferstehung Christi,
aus dem alle Sakramente und Sakramentalien ihre Kraft ableiten...*
(n. 61). Auch ,die Totenliturgie soll deutlicher den osterlichen Sinn des
christlichen Todes ausdriicken...“ (n. 81).

Sinn des ganzen liturgischen Jahres ist es, den Menschen immer wieder
auf die wesentliche Struktur christlichen Lebens zu verweisen. ,In jeder
Woche begeht (die Kirche) ...das Gedéchtnis der Auferstehung des
Herrn, und einmal im Jahr feiert sie diese Auferstehung zugleich mit dem
seligen Leiden des Herrn an Ostern, ihrem héchsten Fest. Im Kreislauf
des Jahres entfaltet sie das ganze Mysterium Christi von der Mensch-
werdung und Geburt bis zur Himmelfahrt, zum Pfingsttag und zur Erwar-
tung der seligen Hoffnung und der Ankunft des Herrn“ (n. 102).

Am Herrentag — heifit es etwas spéter noch einmal — feiert die Kirche
aus apostolischer Uberlieferung, die ihren Ursprung auf den Auferste-
hungstag Christi zuriickfihrt, das Paschamysterium. ,An diesem Tag
miissen die Christgldubigen zusammenkommen, um das Wort Gottes zu
héren, an der Eucharistiefeier teilzunehmen und so des Leidens, der Auf-
erstehung und der Herrlichkeit des Herrn Jesus zu gedenken und Gott
dankzusagen, der sie ,wiedergeboren hat zu lebendiger Hoffnung durch
die Auferstehung Jesu Christi von den Toten‘ (1 Petr 1,3)“ (n. 106).
Damit aber ist gegeben, dafl der Herrentag der Ur-Feiertag ist.

Entsprechend soll das liturgische Jahr so neugeordnet werden, dafl ,die
Frommigkeit der Gldubigen durch die Feier der christlichen Erldsungs-
geheimnisse, ganz besonders des Paschamysteriums, gendhrt werde“ (n.
107). Vor allem soll die doppelte Aufgabe der Fastenzeit wieder stirker
gesehen werden: Sie ist Zeit der Tauferinnerung und Taufvorbereitung
und soll auBerdem durch Bufle auf die Feier des Paschamysteriums vor-
bereiten (vgl. n. 109). Ja, die Liturgie-Konstitution nennt gar das Fasten
an den beiden letzten Tagen der Heiligen Woche ausdriicklich ,Pascha-
fasten® (n. 110).

Dafl die Feste der Heiligen dann entsprechend sinnvoll eingeordnet
werden, ist verstindlich. Maria ist die ,erhabenste Frucht der Erlésung*®
(n. 108). Und ,in den Gedichtnisfeiern der Heiligen verkiindet die Kirche
das Paschamysterium in den Heiligen, die mit Christus gelitten haben und
mit ihm verherrlicht sind“ (n. 104).

Damit ist dem christlichen Leben in seinem alltiglichen Vollzug eine
duflerst dynamische Ausrichtung auf die zentrale Wirklichkeit unseres



88 Hans Waldenfels

Glaubens geschenkt. Der Christ ist eingetaucht in das Paschamysterium,
und zwar nicht als ,Einzelseele“, sondern in Gemeinschaft mit der oster-
lichen Heilsgemeinde der Kirche. Das Leben des einzelnen Glaubigen
ist christozentrisch-kirchlich gerichtet. Die soziale Seite der menschlichen
Natur, die nicht selten in den fritheren Formen dhristlicher Spiritualitat
zu kurz zu kommen pflegte, findet hier erneut ihren vollen Ausdruck.

Uberwindung der verkiirzten Sicht des Paschamysteriums

So urspriinglich christlich und der kirchlichen Tradition verpflichtet die
Grundeinstellung der Liturgie-Konstitution auch sein mag, so wenig
selbstverstindlich ist sie doch aufs ganze noch dem durchschnittlichen
Vollzug des christlichen Lebens von heute. Es ist bedauerlich genug,
daf das innere Leben der Grofizahl unserer Christen noch immer nicht
geniigend auf die Zentralereignisse unseres Glaubens ausgerichtet ist und
es so jener inneren Einfachheit und Geschlossenheit entbehrt, die fiir das
Christenleben in den Anfechtungen unserer weltanschaulich pluralisti-
schen Zeit mit all ihren geistigen Angeboten so nottite. Wer denkt denn,
wenn er ,Leiden Christi“ sagt, auch schon an seine Auferstehung? Wie
unsicher wird so mancher Christ, wenn das Gesprach auf das osterliche
Geschehen kommt! Gewifl, man leugnet es nicht, aber man méchte zu
diesem ,Wunder“ nicht seine Meinung zu sagen brauchen. Wie wenig
aufs ganze die Neubelebung und -gestaltung der Osternachtfeier in die
Breite des christlichen Volkes gewirkt hat, ist jedem einsichtig, der die
spontane Freude und den Jubel einer Osternacht in der morgenlandischen
Kirche miterlebt hat. In einem Missionsland wie Japan wird die Berech-
tigung unserer Frage noch an Folgendem klar: Obwohl fiir die Kirche seit
altersher die Osternacht und frither entsprechend am Ende der grofien
,Osteroktav“ die Pfingstvigil die eigentlichen Taufzeiten bildeten, finden
die zahlreichen Taufen nicht zu Ostern, sondern zu Weihnachten statt,
und dann aus praktischen Erwigungen nicht selten ohne jeden Zusam-
menhang mit der Heiligen Messe am Nachmittag oder Abend zuvor.

Allerdings reicht auch die durchschnittliche christliche Unterweisung
iiber das Paschamysterium einfach nicht aus. Sie fithrt selten zum vollen
Verstindnis des Erlosungsvorganges, das das Kreuz von Ostern und Him-
melfahrt, von der Verherrlichung Christi her sieht. Was man aber nicht
versteht, kann man nicht lieben, und dafiir kann man sich nicht begeistern.

Man muf} nur irgendeinen Katechismus, auch von den neueren, auf-
schlagen und wird feststellen, wieviel hier noch aufzuholen ist. Wo wird
der Reichtum der Heiligen Schrift in ihren Aussagen zum Paschamyste-
rium voll ausgebreitet? Miifite es nicht z. B., entsprechend der Zusammen-



»Eingedenk des Leidens, der Auferstehung und Himmelfahrt* 89

schau der Liturgie-Konstitution, zundchst darum gehen, die innere Einheit
von Leiden, Auferstehung und Himmelfahrt aufzuzeigen im Sinne des
Christuswortes an die Emmausjinger: ,Mufite nicht der Messias dies
leiden, um so in seine Herrlichkeit einzugehen?*“ (Lk 24,26). Miufite man
nicht auch einmal nach dem heilsgeschichtlichen ,Muf}“ der Auferstehung
Christi fragen? Hat man nicht noch immer viel zu sehr den Eindruck, dafl
sich Kreuz und Auferstehung gleichsam wie zwei Szenen einer Reportage
folgen, von denen die erste auch ohne die zweite hitte bestehen konnen?
Wo wird wirklich erklart, ,dafl die Auferstehung schon im Tod enthalten,
mit dem Tod Christi unaufhaltsam gegeben ist, und zwar deshalb, weil
in dem Gehorsam gegen Gott letztlich kein Untergang moglich ist* (Bi-
schof H. Volk)??

Wir pflegen zu sagen: , Wir sind durch Christi Leiden erlost.“ Miifite
es uns nicht zu denken geben, dafl die Liturgie-Konstitution mit dem
1. Petrusbrief sagt, Gott habe uns ,durch die Auferstehung Jesu Christi
vom Tod von neuem geboren zu lebendiger Hoffnung® (1 Petr 1,3; Litur-
gie-Konstitution n. 106; vgl. n. 61)? Noch deutlicher spricht Rém 4,25:
»,Um unserer Ubertretungen willen ward er dahingegeben, um unserer
Rechtfertigung willen ward er auferweckt“s.

Und wo findet man, wenn schon im Rahmen des Kapitels tiber die Auf-
erstehung Christi vom Zusammenhang des Paschamysteriums mit dem
Christenleben die Rede ist, Hinweise auf das 6. Kapitel des Romerbriefes?
Bei einem fliichtigen Durchblattern der Katechismen erhdlt man auf jeden
Fall weithin den Eindruck, daf} die einzige Bedeutung der Auferstehung
Christi fur unser Leben darin besteht, dafl wir nun eine sichere Garantie
fir unsere eigene Auferstehung besitzen.

Riickkehr zu einer Theologie des Paschamysteriums

Letztlich folgt die katechetische Unterweisung stets dem theologischen
Denken. Unzuldnglichkeiten der Katechese spiegeln daher immer zugleich
Verkiimmerungserscheinungen oder unaufgearbeitete Fragen der Theo-
logie wider, die es vom liturgischen Gebet der Kirche und den Aussagen
der Schrift her neu zu bedenken gilt. Nun ist es aber bekannt, daf in der
Theologie der letzten Jahrhunderte das Paschamysterium nicht mehr als
einheitliches Mysterium im Rahmen der Soteriologie und damit der Chri-
stologie behandelt wurde, sondern dafl Auferstehung und Tod Christi in
zwei verschiedenen Traktaten besprochen wurden. Die Auferstehung

2 In: Echo der Zeit, 30. 8. 1964, S. 13.
3 Vgl. St. Lyonnet SJ, La valeur sotériologique de la résurrection du Christ selon saint
Paul, in: Gregorianum 39 (1958), 295-—318.



90 Hans Waldenfels

Christi bildet den Hauptbeweis des fundamentaltheologisch-apologeti-
schen Traktates ,Uber Christus als gottlichen Gesandten®. Unter den
Waundern, die zumindest die gottliche Sendung Christi, wenn nicht gar
seine eigene gottliche Natur beweisen sollten, wurde seine glorreiche Auf-
erstehung als das grofite erwiesen. Man arbeitete die sog. ,Auferste-
hungsdaten®: wirklicher Tod und tatsichliches Begribnis als Vorausset-
zung fiir die Auferstehung, sodann die Tatsache des leeren Grabes und
die Realitdt der vielfiltigen Herrenerscheinungen heraus und begniigte
sich damit.

Damit ist genau das bewiesen, was man in einem gewdhnlichen Kate-
chismus findet. Ich zitiere das Frage- und Antwortspiel aus einem 1959
von einer asiatischen Bischofskonferenz approbierten Katechismus:
Nachdem zunidchst die Tatsdchlichkeit der Auferstehung Jesu bewiesen
wurde (Christus ist wiederholt den Aposteln und zahlreichen Jiingern
erschienen; die Feinde Jesu konnen die Auferstehung nicht leugnen; die
Apostel haben sie bezeugt und ihr Leben dafiir hingegeben), wird gefragt:
» Warum ist Jesus Christus auferstanden?“ Antwort: ,Jesus Christus ist
auferstanden, 1. um zu beweisen, daf} er selbst Gott und unser Erloser ist
(vgl. 1 Petr 1,21. R6m 1,4), 2. um den Tod, der die Strafe der Erbsiinde
ist, zu liberwinden, 3. als Garantie dafiir, daf} die Menschen, die am Heil
Anteil haben, am Ende der Welt in gleicher Weise aufersichen®. Die
Auferstehung Christi soll also etwas ,beweisen“. Wird aber nicht hier
Grund und Folge verwechselt?

Natirlich ,beweist die Auferstehung Christi auch all das Gesagte.
Es 143t sich auch leicht zeigen, dal die Herausarbeitung dieser ,Beweise”
bereits in apostolischer Zeit als notwendig erkannt wurde und ihren Nie-
derschlag in den verschiedenen Schichten der evangelischen Auferste-
hungsberichte wie auch im petrinischen und paulinischen Osterkerygma
fand; das ,fatale“ (Bultmann) 15. Kapitel des 1. Korintherbriefes ist nicht
aus der Welt zu schaffen®. Doch hat nicht vielleicht auch R. Bultmann
gesplirt, wie unbefriedigend es ist, wenn im Zentralgeheimnis unseres
Glaubens schlieflich nur mehr das grofite ,Mirakel“ gesehen wird, chne
es in Zusammenhang mit unserem Heil zu bringen?

Dort, wo in der dogmatischen Lehre iiber Christus und sein Heilswerk
die Verherrlichung Christi in Auferstehung und Himmelfahrt ihren
eigentlichen Platz haben miifite, wird ihr auch heute noch in vielen
Handbiichern nicht mehr als das eine oder andere Scholion zugebilligt. Die

¢ Vgl. iiber die neutestamentlichen Auferstehungsberichte, das apostolische Auferstehungs-
kerygma sowie den fundamentaltheologischen Aspekt der Frage den Art. , Auferstehung
Christi” (J. Schmitt, W. Bulst), in: LThK 1, 1028—38; zu unseren weiteren Erwigungen
auch ,IV. Zur Theologie der A. Chr.“ (K. Rahner), ebd., 1038—41.



»Eingedenk des Leidens, der Auferstehung und Himmelfahrt* 91

Dogmatik kénnte am Leben Jesu kaum uninteressierter sein, als sie es in
den vergangenen Jahrhunderten weithin war. Bei Thomas war es noch
nicht so. Im 3. Teil der ,Summa“ folgen auf die sieben Quaestiones iiber
Christi Leiden und Sterben (II1. 46-52) noch ebenso viele iiber seine Ver-
herrlichung (II1. 53-59). Erst unsere Zeit findet dahin zuriick. Man ver-
gleiche etwa den Aufrifl einer Dogmatik von K. Rahner, in dem auf die
Theologie des Kreuzes die Theologie des verklirten Herrn folgt und
(dhnlich wie es bei Thomas noch war) auch fiir eine Theologie der Myste-
rien des Lebens Jesu wieder Raum geschaffen wird®.

Auf die Grinde firr die theologische Uninteressiertheit am konkreten
Leben Jesu braucht in diesem Zusammenhang im einzelnen nicht ein-
gegangen zu werden. Um jedoch zu begreifen, was in der Liturgie-Konsti-
tution geschehen ist und wie sehr von uns ein inneres Umdenken verlangt
wird, wenn sich die Liturgie-Konstitution im alltiglichen Vollzug des
christlichen Lebens auswirken soll, muf} auf einige Punkte kurz hingewie-
sen werden. K. Rahner sieht mit vielen modernen Theologen die letzte
Wourzel des Schrumpfungsprozesses, den die Theologie der Auferstehung
durchgemacht hat, darin, ,dafl die abendlandische Theologie die Erlésung
und die Heilsbedeutung Christi... in einer rein juristisch gedachten
Satisfaktionstheorie (die natiirlich selbst wieder eine lange Geschichte
hinter sich hat — Vf.) interpretierte“s. Dementsprechend verlangte Gott
fiir unsere Siinden eine ,Genugtuung aus strenger Gerechtigkeit*, die
aber wegen der unendlichen Wiirde des beleidigten Gottes durch keinen
endlichen Akt des Menschen geleistet werden kann. So mufite Gott selbst
Mensch werden und das Sithnopfer darbringen. Geht es aber erst einmal
um die Unendlichkeit des Aktes, dann ist jeder Akt des Gott-Menschen
gleich unendlich. Unsere Erlésung durch den Kreuzestod Christi kann
dann nur noch durch ein besonderes gottliches Dekret, das unsere Erlosung
gerade mit diesem einen aus einer lebenslangen Serie unendlicher Akte
verkniipft, erklart werden. Die iibrigen Ereignisse des Lebens Jesu aber
verlieren véllig an Interesse fiir das Heilswerk Christi, und die Auf-
erstehung ist davon nicht ausgenommen.

Es diirfte wohl auch richtig sein, dafl die Verwendung des platonisch-
aristotelischen Wissenschaftsbegriffes, der nur das Allgemeine, nicht das
historisch Einmalige als Gegenstand der Theologie anerkennt, die Ent-
wicklung weiter zuspitzte. Thomas hatte in seiner Theologie der Satisfak-
tionstheorie noch Raum fiir eine Theologie der Auferstehung und schrieb
der verklarten Menschheit Christi noch eine werkzeuglich-physische Heils-

5 Schrifien 1, 40/1; vgl. 11.
¢ Vgl. Dogmatische Fragen zur Osterfrommigkeit, in: Schriften 1V, 157—172; Zitat auf
S. 159,



92 Hans Waldenfels-

wirksamkeit zu (vgl. I11, 56, 1 ad 3), die aber in der Folgezeit immer weni-
ger Beachtung fand’. J. A. Jungmann meint, dal die Theologie tatsach-
lich mehr und mehr der Gefahr erlegen ist, ,zu einer iibernatiirlichen
Metaphysik zu werden und das Heilsgeschichtlich-Tatsachliche nur neben-
bei zu behandeln“®. Hier wire dann zu fragen, ob nicht der theologische
Nominalismus zu seiner Zeit durch die extreme Form seiner Philosophie
derart in Milkredit geraten ist, dafl sein berechtigtes Anliegen vollig aus
dem Auge verloren wurde. Dieses aber hitte damals wie heute hinsicht-
lich des Lebens Jesu darin bestanden, alle Lebensphasen Jesu in ihrer
existentiellen Bedeutung fiir Jesus selbst wie fiir uns herauszuheben. Die
Geheimnisse des Lebens Jesu haben fiir uns eben nicht nur moralisch-
vorbildhaften Charakter, sondern sind real-bedeutsam fiir unser Heil. Das
aber heifit, dafl man sich in der Christologie nicht mit der Behandlung des
Kreuzestodes Christi begniligen kann, um dann das tibrige Leben Jesu von
der Menschwerdung bis zur Himmelfahrt, soweit notig, der Fundamental-
theologie, vor allem aber der frommen Betrachtung und dem geistlichen
Leben zu iiberlassen, sondern dafl man ihm seinen vollen Platz in der
Dogmatik zuriickerstatten mufi®.

Die Liturgie-Konstitution hat nicht unterlassen, auch hierzu ein kurzes
Wort zu sagen. Nachdem sie bestimmt hat, dafl die Liturgiewissenschaft
in Zukunft als Hauptfach zu betrachten ist, fahrt sie fort: ,Dartiber hinaus
mogen die Dozenten der tibrigen Ficher, insbesondere die der dogma-
tischen Theologie, die der Heiligen Schrift, der Theologie des geistlichen
Lebens und der Pastoraltheologie, von den inneren Erfordernissen je
ihres eigenen Gegenstandes aus das Mysterium Christi und die Heils-
geschichte so herausarbeiten, dafl von da aus der Zusammenhang mit der
Liturgie und die Einheit der priesterlichen Ausbildung deutlich aufleuch-
tet“ (n. 16).

Der Umbau eines Hauses bringt manche Unruhe mit sich. Neue Tiiren

7 Vgl. ebd., 161 (Lit.); ferner I.ThK I, 1040.

8 Glaubensverkundzgzmg im Lichte der Frohbotschafl. Innsbruck 1963, 61.

9 Wieweit sich geistliches Leben und Theologie im ansgehenden Mittelalter und der Neu-
zeit dann wieder gegenseitig beeinflufiten und wie im einzelnen weiter das , Vorher* nnd
,Nachher® zn bestimmen ist, kann hier offenbleiben. Bei einer eingehenderen Unter-
suchung dieser Zusammenhinge wire auch die Entwicklung der Passionsmystik, der
Andacht zom Leiden Christi, des Krenzweges u. d. zu beachten. Die Verchrung des hl.
Kreuzes reicht ja bekanntlich in viel frithere Zeiten zuriick. Es wére aber auch hier inter-
cssant zu sehen, wann sich die Betonung des Kreuzes als Ort des Todeskampfes von der
Betrachtung des Kreuzes als Siegeszeichen endgiiltig 16st. Man beachte etwa, welch sieg-
haften Charakter noch die Meftexte der verschiedenen Kreunzesfeste haben! Von hier aus
kénnte man sich auch einmal fragen, ob nicht in unserer Zeit, die sich den Sinn fiir den
bildhaften Ausdrudk erst mithsam wiedererwerben mufl, vielleicht das leere Kreuz ein
addgnaterer Ausdruck des Paschamysterinms wiire als die heute fast allgemein iiblichen
Darstellungen mit dem Leichnam des Herrn.



»Eingedenk des Leidens, der Auferstehung und Himmelfahrt® 93

miissen gebrochen, Winde eingerissen werden. Dadurch mag manch lieb-
gewordene Ecke des Hauses verschwinden, und es mag lange Zeit
ungemditlich sein, in einem solchen Haus zu wohnen. Auch die Kirche
befindet sich im Umbau. Manches muff neubedacht werden, ehe es neu-
getan werden kann. Vieles mufl probiert werden. Neue Gedanken aber
bedeuten auch Mithe. Doch diese Mithe mussen wir auf uns nehmen. Denn
die neue Lebenshaltung in der Kirche, die Spiritualitat, die sich den For-
derungen unserer Zeit und der Zukunft stellen will, mufl von der miihe-
vollen und oft recht unscheinbaren Kleinarbeit der Theologie her be-
fruchtet und begriindet werden.

»Leiden mussen, um verherrlicht zu werden®

Die Materialien fiir den Umbau liegen tibrigens zu einem grofien Teil
langst bereit. Es ist nicht so, als ob nun tiber Nacht verdammt werden
miifite, was bis gestern noch unantastbar war. Bereits eingangs zitierten
wir zwei Texte aus der romischen Mefliturgie, die die Einheit von Tod
und Auferstehung des Herrn wie etwas Selbstverstandliches zum Aus-
druck bringen. Man braucht sodann nur aufmerksam die Schrift zu
befragen, um zu sehen, wie richtig die Zusammenschau von Kreuz und
Auferstehung ist.

Schon in der dreifachen Ankiindigung des Leidens und Sterbens des
Herrn (Mt 16,21; 17,22f.; 20,17 ff. par) fehlt nie die Erwihnung der
Auferstehung. Bei Lukas steht dann das Herrenwort an die Emmaus-
junger: ,Mufite nicht der Messias dies leiden, um so in seine Herrlichkeit
einzugehen?“ (Lk 24, 26)*°. Hier sind Leiden und Verherrlichung nicht nur
hintereinander aufgereiht, sondern in einen einzigen Vorgang durch das
»Um-so“ zusammengeschmolzen. Das Leiden und der Tod Christi werden
wirklich in die Auferstehung hinein ,aufgehoben®.

Johannes geht soweit, den einen Vorgang mit dem doppelsinnigen
Wort ,Erhéhung® zu bezeichnen: , Jetzt ergeht das Gericht iiber diese
Welt, jetzt wird der Fiirst dieser Welt hinausgeworfen werden — und ein-
mal von der Erde erhdht, werde ich alle an mich ziehen® (Jo 12, 32). Und
der Evangelist fiigt bei: ,Das sagte er (Christus), um anzudeuten, welchen
Todes er sterben werde® (v. 83), wohl wissend, dafl ,Erhéhung“ auch die
Erhohung zur Rechten des Vaters meinen kann. Denn dieses Sterben am
Kreuz ist Jesu Verherrlichung (12,231.27f1.; 18,81; 17 u. 6. — vgl. auch
3,14; 6,62). So kann man denn auch der Ansicht sein, dafl es keine grofie
Rolle spielt, ob die Abschiedsreden streng historisch vor dem Tod oder

10 Vf{. mdchte bei anderer Gelegenheit noch nachweisen, wie dieses Herrenwort auch
gleichsam im Hintergrund der Geistlichen Ubungen des hl. Ignatius widerhallt.



94 Hans Waldenfels

nach der Auferstehung Christi anzusetzen sind. Und von hier aus wire
auch verstindlich, warum die Liturgie der Kirche Perikopen der Abschieds-
reden unbekiimmert um ihre zeitliche Einordnung bei Johannes als Evan-
gelien der nachdsterlichen Sonntage verwenden kann. Man muf nur wieder
lernen, Tod und Verherrlichung des Herrn als zwei Seiten oder Phasen
eines einheitlichen Geschehens zu betrachten.

Hier sei nun eine Bemerkung iiber das Verstindnis der Himmelfahrt
eingeflochten. Diese ist ja weniger Erinnerung an ein einzelnes, genau
datierbares Ereignis als vielmehr Betonung eines Momentes der Auf-
erstehung Christi, nimlich seiner Erhéhung und Verherrlichung zur Rech-
ten des Vaters, von wo er den Geist sendet!. Auferstehung und Erhohung
aber sind in der Schrift vielfach auswechselbare Begriffe. Man braucht
also nicht zu sehr auf dem Ereignis der letzten Erscheinung des Herrn
vor seinen Jungern als der Himmelfahrt Christi zu bestehen. Tatsachlich
gibt es im NT und auch bei Lukas keinen Text, der einen Zwischenzustand
belegen wiirde, in dem Christus zwar auferweckt, aber noch nicht auf-
gefahren und erhoht wire'>. Wohl aber gibt es — wie wir noch sehen
werden — bereits Geistsendung vor dem Pfingstfest in Jerusalem. J. Rat-
zinger ist daher denn auch geneigt, den 40. Tag eher fir ein theologisches
als fir ein historisches Datum zu halten®.

Das alles war der Urgemeinde durchaus bewuflt. Erinnert sei nochmals
an Lk 24,26: ,Leiden miissen, um verherrlicht zu werden®, oder an das
Trostwort Christi an den reumiitigen Schicher: ,Heute noch wirst du mit
mir im Paradiese sein“ (Lk 23,43). Auch der Sendungsbefehl des Herrn
bei Matthius setzt die Einsetzung Jesu zum Menschensohn als geschehen
voraus: ,Mir ist alle Gewalt gegeben im Himmel und auf Erden® (Mt
28,18). Sodann beachte man etwa einen Satz wie diesen aus der ersten
Predigt des hl. Petrus: ,Diesen Jesus hat Gott auferweckt, dessen sind wir
alle Zeugen. Weil er also durch Gottes Hand erhéht wurde, und weil er
die Verheiflung des Heiligen Geistes vom Vater empfangen hatte, hat er
diesen nun ausgegossen“ (Apg 2,32f.; vgl. auch 1 Petr 3,211.).

Einen besonderen Ausdruck findet die Erhéhungstheologie bei Paulus
und seinen Schiilern. Man denke nur an den Hymnus des Philipperbriefes
(c. 2)! Ja, auch hier geschieht der Triumph im Kreuzestod. Denn durch das
Kreuz hat Christus ,,die Machte und Gewalten entwaffnet und sie der Ver-
achtung vor aller Augen preisgegeben, indem er in ihm iber sie trium-

11 Bis ins 4. Jh. hinein wurde die Himmelfahrt auch liturgisch an Pfingsten mitbegangen.
Vgl. B. Fischer in LTkK 5, 362.

12 Vel. Art. ,Himmelfahrt Christi, 1. Bibeltheologisch® (F. J. Schierse), in: LThK 5,
358—60.

13 Ebd., 362. Auch hier wéren die Forinulierungen der Katechese im Sinne des heutigen
bibeltheologischen und dogmatischen Verstandnisses zu Gberpriifen.



»Eingedenk des Leide;zs, der Auferstehung und Himmelfahrt“ 95

phierte“ (Kol 2,15; vgl. Eph 3,13ff.). Tod und Auferstehung gehéren
unaufléslich zusammen: ,Fiir alle ist er gestorben, daff die Lebenden nicht
mehr fiir sich selber leben, sondern ihm, der fiir sie gestorben und auf-
erstanden ist“ (2Kor 5,15; vgl. Rom 4,25, Hebr 2, 9). Aber auch bei Paulus
ist die Einsetzung Christi in seine Macht die tiefste Erfillung und das be-
deutsamste Moment der Auferstehung Christi. Christus wurde ,als Gottes
Sohn dem Geist der Heiligkeit nach durch die Auferstehung vom Tode in
seine Macht gesetzt* (Rom 1,4; vgl. Rém 8,34; 1 Thes 1, 10). Am deut-
lichsten spricht vielleicht der Hebraerbrief: ,Christus . . . trat in das Hei-
ligtum ein, indem er sein eigenes Blut vergof}, und dies ein fiir allemal,
und so bewirkte er eine.Erlosung fiir alle Zeiten“ (9,12; vgl. 6,19f.;
7,261f.; 9,23ff. u. 6.).

Paulus aber kann nicht vom Paschamysterium Christi sprechen, ohne
zugleich auf unsere Anteilnahme und unser neues Leben ,in Christus®
hinzuweisen. Immer wieder stoflen wir auf Worte wie: mit-leiden, mit-
gekreuzigt werden, mit-sterben, mit-begraben werden, mit-leben, mit-
auferstehen, mit-auferweckt, mit-verherrlicht werden, mit-herrschen. Doch
nicht nur das — gerade in unserem Verhiltnis zu Christus wird immer
neu die Spannung von Kreuz und Glorie offenbar: , Wenn wir mit ihm
gestorben sind, werden wir auch mit ihm leben; wenn wir ausharren, wer-
den wir auch mit ihm herrschen“ (2 Tim 2,11f.). Oder: ,Wir wurden
durch die Taufe mit ihm in seinen Tod begraben, damit wir, wie Christus
durch die Herrlichkeit des Vaters vom Tode auferweckt ward, auch
unsererseits in dem neuen Leben wandeln® (Rém 6,4; vgl. Rom 6, 3ff.;
8,17; 2 Kor 5,14 ff.; Eph 2,51.; Phil 3,10f.; Kol 2, 12ff.; auch 1 Petr 4,12f.
u. 6.). Wie schon das Kerygma der Urkirche, das in den Petruspredigten
der Apostelgeschichte seinen Niederschlag fand, zeigte, muf, wer das
Paschamysterium kiindet, auch den Sinn der Taufe, des Sakramentes der
Einkérperung in die osterliche Gemeinde, erkliren. Es gilt eingetaucht
zu werden in den Tod und die Auferstehung des Herrn. Man mufl den
alten Menschen ablegen (Eph 4,22; Kol 3,9; vgl. 1 Kor 5,71.) und sich
mit dem neuen Menschen bekleiden lassen (Eph 4,24; Rém 13, 14; Gal
3,27; Kol 8,10; vgl. 2 Kor 5,17), um so real hineinzuwachsen in Christi
Tod und Verherrlichung (vgl. Rém 6, 5). , Wache auf, der du schlifst, steh
auf von den Toten, und Christus wird dir leuchten!* singt bereits die frith-
christliche Gemeinde, wahrscheinlich in einem Tauflied (Eph 5, 14)1,

" Vgl. hierzu LThK 1, 1088—385 (J. Schmitt); A. Feuillet, Mort du Christ et mort du
chrétien d’aprés les épitres pauliniennes, in: Revue Biblique 66 (1959), 481—513; ders.,
Le Mystére Pascal et la Résurrection des chrétiens d’aprés les épitres pauliniennes, in:
Nouvelle Revue Théologique 79 (1957), 387—354. Zum ganzen Kapitel s. die bibeltheolo-
gische Studie von F.-X. Durwell, La Résurrection de Jésus, Mystére du Salut, Paris 1954
(deutsch: Die Auferstehung Jesu als Heilsmysterium, Salzburg 1954).



96 Hans Waldenfels
Tod als Katastrophe und Erfillung

Worte, die wir in der Schrift inden, aber im Laufe der Geschichte voll zu
wirdigen vergessen haben, erhalten heute einen neuen Klang. Nicht zu-
letzt hat das Interesse der jingsten Zeit am Tod, von dem der moderne
Mensch sich mehr als in fritheren Zeiten stindig bedroht fiihlt und dem er
sich daher vielleicht auch bewufiter und mutiger in seinen Reflexionen
stellt, hier belebend gewirkt. Es braucht nur auf K. Rahner und L. Boros,
der wiederum seinerseits eine ,, Wolke von Zeugen“ anfithren kann, ver-
wiesen zu werden®.

Man kann seitdem den Tod nicht mehr als etwas ansehen, das nur tiber
den Menschen von auflen hereinbricht und dem er machtlos ausgeliefert
ist. Tod ist beides: Abbruch von auflen und Wachsen und Reifen von
innen, Erfahrung totaler Ohnmacht und héchste Tat des Menschen, Leere
und Fiille, Gottverlassenheit und Gottbegegnung, und wenn es darum
geht, den Tod nach Christus zu beschreiben, Augenblick der Wahl
zwischen dem heilsamen Tod Christi und dem heillosen Tod, den die
Siinde Adams uns auch als unsere schreckliche Moglichkeit bereitet hat.
M. Heidegger hat das Wort von der Anwesenheit des Todes in unserem
Leben geprigt. Doch schon der hl. Paulus hat den Korinthern geschrieben:
»Tag fiir Tag bin ich am Sterben, so wahr ihr mein Rubm seid, Briider,
den ich in Christus Jesus, unserem Herrn, besitze“ (1 Kor 15,31).

Was den Tod vor allen anderen Akten des menschlichen Lebens aus-
zeichnet, ist seine Endgiiltigkeit und Unwiederholbarkeit. Das gilt auch
fiir das Leben Jesu. Jeder Akt im Lauf des Lebens kann, wenngleich auch
nicht ungeschehen gemacht, so doch widerrufen werden, nur der letzte Akt
picht. Es ist also mit dem Wesen des menschlichen Lebensvollzuges
gegeben, daf dem Tod die besondere Rolle zufillt, sich unwiderruflich
der totalen Realitit, in die der Mensch auf Grund seiner Leiblichkeit
hineingebunden ist, zu stellen, und es ist daher auch unabhingig von allen
Spekulationen iiber gottliche Dekrete sinnvoll, dem Tod Christi unsere
eigentliche Erlésung zuzuschreiben. Denn im Tod vollzieht Christus seine
hochste Tat. Nicht umsonst spricht er selbst davon, wie sehr es ihn ver-
langt, das Werk zu vollenden, das ihm der Vater aufgetragen hat (vgl.
Lk 9,51; 12,49; 22,15; auch Mt 26,45f. par; sodann Jo 8,21; 10,11 ff.
17f.; 18,1 u. 6.). Am deutlichsten bringt vielleicht das folgende Wort
Christi den Tatcharakter seiner Lebenshingabe zum Ausdruck: ,Deshalb
liebt mich der Vater, weil ich mein Leben hingebe — um es wieder an mich
zu nehmen. Niemand nimmt es mir, sondern ich gebe es von mir aus hin.

15 K. Rahner, Zur Theologic des Todes. Freiburg 1958. L.Boros, Mysterium Mortis.
Olten - Freiburg/Br. 1962 (Lit.).



»Eingedenk des Leidens, der Auferstehung und Himmelfahrt® 97

Ich habe Verfiigung dariiber, es hinzugeben, und Verfiigung, es wieder
an mich zu nehmen. Diesen Auftrag habe ich von meinem Vater erhalten®
(Jo 10,171.). Letztlich ist die Tat Christi Tat des Gehorsams gegeniiber
dem Willen des Vaters. So wird denn auch in der Verkiindigung der
frihen Kirche dieser Gehorsam Jesu wiederholt hervorgehoben (vgl.
Rom 5, 19; Phil 2, 8; Hebr 5, 81.). Gehorsam gegen den Willen Gottes aber
fithrt zum Untergang in Gott hinein, d. h. zu neuem Leben in der Auf-
erstehung.

Es ist nun hochst interessant, wenn man unter dieser Riicksicht die
letzten Worte Christi am Kreuz bedenkt. Dabei ergibt sich folgendes Bild:
Nach Lukas und Johannes war das letzte Wort Jesu ein Wort hochster
Freiheit und Vollendung: ,Vater, in deine Hande befehle ich meinen
Geist® (Lk 23,46). ,Es ist vollbracht® (Jo 19,80). Im Gegensatz dazu
erscheint auf den ersten Blick bei Markus/Matthaus in viel stirkerem
Mafe der Katastrophencharakter des Kreuzestodes Christi. Christi letztes
Wort ist dort das Wort seiner duflersten Gottverlassenheit (Mk 15,34;
Mt 27,46). Der Verhiillungscharakter des menschlichen Todes ist damit
aufs starkste betont. Doch kundet sich selbst in der Finsternis der Todes-
stunde auch bei Matthdus/Markus das Strahlen der Auferstehung bereits
an. Bei Matthdus finden sich drei geheimnisvolle Verse, an denen der
moderne Mensch nicht selten verstidndnislos vorbeizulesen geneigt ist.
Matthius berichtet von den kosmischen Erschiitterungen: Sonnenfinster-
nis, Erdbeben, Offnung von Grabern, Zerstorung des Tempelvorhanges.
Doch diese Zeichen sind zugleich Beginn der Erlésung: Auferstehung der
entschlafenen Heiligen, Erscheinungen in der HIl. Stadt (Mt 27,51-53),
Bekenntnis des Hauptmanns: ,Wahrlich dieser war Gottes Sohn“ (Mt
27,54 par.). So sind diese Verse ein eindrucksvolles Zeugnis iiber den
heilsgeschichtlichen Charakter des Todesgeschehens am Kreuze, in dem
sich Entleerung und Erfillung, Katastrophe und Sieg Christi begegnen.

Man kann sich diesem Geschehen, das bei Matthdus in die sinnlich
wahrnehmbare Erfahrung gehoben ist, noch von einer anderen Seite her
nahen, ndmlich vom Glaubenssatz iiber den Abstieg Christi zur Hoélle.
Es ist im Grunde erschiitternd, dafl das durchschnittliche Glaubens-
bewufitsein an einem der Satze des Apostolischen Glaubensbekenntnisses
so lange nahezu verstandnislos voriibergehen konnte. Der Abstieg in die
Sheol, die Unterwelt, beinhaltet ja im urspringlichen jiidischen Verstind-
nis nichts anderes als das, was jedem Menschen im Tod widerfahrt, ndm-
lich, daf} der Mensch tot ist. Doch das nicht allein! Denn die Aussage der
Kirche, dafl Christus (ob im Leibe, wie es die frithen, vom Judentum
herkommenden Vater noch méchten, oder allein in seiner Seele, wie es seit
Origenes und Tertullian gesehen wird, bleibt sich, weil dogmatisch nicht



98 Hans Waldenfels

entschieden, fiir uns in diesem Zusammenhang gleich'®) die Vorviter aus
der Sheol erloste, stellt ja ein anderes Moment der Hollenfahrt Jesu
heraus. Sie spricht von der Hauptwirkung seines Todes: Christus gewinnt
im Tod, indem er sich freiwillig der radikalen Ohnmacht, der reinen Ver-
figung durch den Vater aussetzt, Macht iiber Kosmos und Geschichte.
Beides ist ja in diesem Abstieg Jesu ausgesagt: die Tiefe des Raumes
(infernum) und die Ferne der Zeiten (patres)'’. Zu beidem aber findet
Christus in seinem Tod ein neues Verhaltnis.

Man muf} sich nur von dem gewohnten, aber im Grund neuplatonischen
Gedanken freimachen, dafl der Tod den Menschen weltjenseitig und
akosmisch mache. K. Rahner hat es in seiner pragnanten Art, wie folgt,
gesagt: ,Viel eher ist die Aufhebung ihres (namlich der menschlichen
Seele) die Leibgestalt gegen die Gesamtwelt abgegrenzt aufrecht- und
zusammenhaltenden Leibverhidltnisses erst recht als tieferes und um-
fassenderes Sich-offnen und Sichdurchsetzen... ihres allkosmischen Welt-
bezuges zu denken“?8.

Letztlich ist es daher tiberhaupt erst sinnvoll, von Erlésung und von
Auferstehung des Fleisches zu sprechen, weil Christus im Tod nicht welt-
jenseitig wird, sondern in ein neues, tieferes Verhdltnis zum Ganzen des
Kosmos eintritt, durch das dann seine Gehorsamstat gegen den Vater zu
einer neuen, realen und unaustilgbaren Bestimmung der gesamten
Menschheitsgeschichte wird. Eben weil damit die Tat Christi zu einem
unaufhebbaren Bestandteil der Gesamtwirklichkeit unserer Welt wird,
an der kein Mensch, wenn er sich totalmenschlich entscheidet, vorbeikann,
sind wir berechtigt, vom Heilsangebot an alle Menschen, gleichgiiltig, ob
sie reflex um das Geschehen des Kreuzes Christi wissen oder nicht, zu
sprechen. Dieses Thema kann hier nicht weiterverfolgt werden, aber man
spiirt doch, wie aus der volleren Sicht des Kreuzes Christi sich von selbst
eine neue Siegesgewiflheit Bahn bricht. Eine solche ist aber bereits selbst
wieder Wirkung der Erhohung des Herrn, der Annahme seines Opfers
durch den Vater.

18 Vgl, zur Entwicklung der Lehre vom Héllenabstieg Christi in der Viterzeit A. Grill-
meier, Der Gottessohn im Totenreich, in: ZkTh 71 (1949), 1—53. 184—203; ders. in:
LThK 5, 450—55.

17 Hier lieRe sich fragen, ob man nicht heute nach der Neubesinnung auf den Bundes-
schlufl Gottes mit Noe (Gen 8, 20—9, 17), der ja niemals widerrufen wurde und gleich-
sam eine allgemeine Heilsgeschichte Gottes begriindet hat (vgl. H. R. Schlette, in: J.B.
Metz u. a. [Hrsg.], Gott in Welt. Freiburg 1964. I1, 308; J. Ratzinger, ebd. 289; J. Neuner,
ebd. 398 ff.; alle in Anschiuff an J. Daniélou), den Begriff der ,Gerechten” in der Sheol
bewuflt weit interpretieren darf. Es diirfte auch auffallen, daf 1 Petr 3, 18 ff. ausdriicklich
bei Noe ankniipft.

18 K. Rahner / H. Vorgrimler, Kleines Theologisches Wairterbuch. Freiburg 2. Aufl. 1962,
356.



»Eingedenk des Leidens, der Auferstehung und Himmelfahrt“ 99

Ehe wir uns dem Paschamysterium noch von einer anderen Seite her
nahen, sei mit E. Schillebeeckx zusammengefafit: ,Das Passah ist das
Mysterium der Liebe und Anhénglichkeit Jesu an den Vater bis zum Tod,
die Treue des Menschgewordenen gegeniiber dem Vater trotz der Un-
heilssituation, in die dieser Mensch wegen unserer Siindhaftigkeit kam.
Aber zugleich das Mysterium der gottlichen Antwort auf diese Liebes-
hingabe: das gottliche Erbarmen iiber dieses Liebesopfer und die Nichtig-
erklarung und die Entmachtung der Siinde: Auferstehung“?®.

Das offene Herz und die Geistsendung

Derselbe Schillebeeckx bemerkt zum Verhadltnis von Geistsendung und
Ostergeheimnis: Weil ,im Schofl der Dreieinigkeit der Sohn selbst in
seiner gottlichen Zugehorigkeit zum Vater das Lebensprinzip des Heiligen
Geistes ist, wird er uns auf der Ebene der Menschwerdung, als Mensch
also, den Heiligen Geist erst schenken konnen, wenn diese Sohnschaft in
seiner Menschheit ganz realisiert und deshalb in einer freien menschlichen
Tat bis zum Ende in Liebe zum Vater hin ausgesprochen wurde, der in der
Auferstehung® diese Gabe beantwortet. Der Kreislauf der gegenseitigen
Liebe von Vater und Sohn als Quell des Heiligen Geistes wird im Men-
schen Jesus in seiner Geistsendung dargestellt“?'. Pfingsten ist somit
Ostergeschehen: Es ist in der Menschheit Zeichen der Annahme Christi
durch den Vater und zugleich die vollkommene Darstellung der inner-
trinitarischen Beziehungen in der Menschheit.

Es miifite nun eigentlich auffallen, dafl es in der Liturgie stets heift:
»Eingedenk des Leidens, der Auferstehung und Himmelfahrt“ und dieses
Gedenken niemals auf die Herabkunft des Heiligen Geistes am Pfingst-
feste ausgedehnt wird. Einer der theologischen Griinde dafiir ist wohl, daf
Pfingsten nicht in gleichem Sinne ein historisch einmaliges Geschehen der
Vergangenheit ist wie Kreuzestod, Ostersieg und Verherrlichung Christi,
sondern sich im Laufe der Menschheitsgeschichte immer wieder ereignet.
Schon die Heilige Schrift kennt die verschiedensten Pfingstmotive. Bei
Johannes geschieht die Geistsendung iiber die Apostel am Osterabend
(Jo 20). In der Apostelgeschichte lesen wir zunichst (echt lukanisch!) von
der Geistaussendung iiber die Kirche von Jerusalem (Apg 2), doch dann
auch von der Geistmitteilung an die Heiden (Apg 10 und 19).

Ihren Anfang nimmt die Geistsendung von der Verherrlichung Jesu im
Kreuzestod. Als die Seite Jesu mit der Lanze durchbohrt wurde, strémte

9 E. H. Schillebeeckx, Christus — Sakrament der Gottesbegegnung. Mainz 1960, 83.
2 Hier wohl besser: Auferweckung.
21 A a.0.,43.



100 Hans Waldenfels

alsbald Wasser und Blut heraus (Jo 19,34). Das letzte Verstromen von
Wasser und Blut war Beginn von Ostern: das Aufquellen jener Wasser-
strome, die hiniibersprudeln zum ewigen Leben. Wie Jesus selbst im
Tempel gerufen hatte: , Wenn einen diirstet, so komme er zu mir, und es
trinke, wer an mich glaubt — wie die Schrift sagt: ,Strome lebendigen Was-
sers werden aus seinem Innern fliefen‘” (Jo 7, 38). Johannes fiigt hinzu:
»Er sagte dies im Hinblick auf den Geist, den jene empfangen sollten,
die an ihn glauben; denn damals war der Geist noch nicht da, weil Jesus
noch nicht verherrlicht war® (v. 89). So wird die Offnung der Seite Christi
zum Symbol dafir, dal Christus nun immer und iberall fiir jeden offen
ist, der sich ihm naht.

Es ist das Blut Christi, das die Strome lebenspendenden Wassers frei-
gibt. Dieses aus dem Herzen Jesu stromende Wasser aber meint den Geist
(vgl. 1 Jo 5,6; auch Apok 22,1), der auf Grund der allkosmischen Offen-
heit Christi auch dort noch mit wortlosen Seufzern fiir uns eintritt, wo wir
nicht zu beten wissen (vgl. Rom 8,26). Dieses Wissen bedeutet Trost im
Umgang mit dem trostenden Geist Christi, Pfingstdurchbruch in den
Tiefen unseres Geistes. Es fiithrt aber auch unmittelbar zur Entstehung der
osterlichen Heilsgemeinde unter dem Kreuz (vgl. Liturgie-Konstitution
n. 5). Denn was zu Pfingsten in Jerusalem geschieht, ist ja nur das
geschichtlich-kategoriale Sichtbarwerden dessen, was das offene Herz, aus
dem Blut und Wasser flieflen, in die Endzeit der Weltgeschichte hinein
besagt: Anbruch der Herrschaft Gottes und Ankunft seines Reiches®2.

Die Ostererscheinungen Christi als Einiibungen in das Paschamysterium

Allerdings mufiten auch die Jinger dieses Verstindnis der Erlosungstat
Christi erst mithsam erlernen. Davon zeugen die vielfdltigen Erscheinun-
gen des Herrn, in denen er nach seiner Auferstehung den Frauen und
Aposteln begegnete und von denen abschliefend kurz die Rede sein soll.

Jede Zeit mufl das volle Verstindnis des Paschamysteriums neu ein-
iben, und auch wir miissen es fiir uns selbst neu erbeten. Die Erfahrung
des leeren Grabes, die osterliche Einsicht in die Erfiillung der Propheten-
worte und damit die allmédhliche Offnung des Auges fiir die eigentliche
Wirklichkeit dessen, was am Kreuz geschehen ist — das alles ist das eigent-
lich Wunderbare, was sich in jenen 40 Tagen bis zur letzten leibsinnlichen
Erscheinung des Herrn vor seinen Jingern am Himmelfahrtstag zutragt.
Man muf nur einmal sehen, wie nahezu schematisch und dann doch wieder

22 Vgl. dazu E. Glotin SJ, Ualeur catéchétique d’un signe symbolique: le Coeur blessé du
Jésus-Christ, in: Lumen Vitae 16 (1961), 741—62.



»Eingedenk des Leidens, der Auferstehung und Himmelfahrt“ 101

so unaussprechlich personlich sich diese Begegnungen mit dem auferstan-
denen Herrn abspielen. Stets beginnen sie mit dem totalen Unverstindnis
der Menschen (ist das nicht auch im Grund der Ausgangspunkt unserer
eigenen Begegnungen mit dem Herrn?). Der Herr ist neben ihnen als
Fremdling, als Girtner, als Weggenosse, als geringster ihrer Briider, und
er spricht zu jhnen und teilt sich ihnen mit. Doch sobald sie ihn erkennen,
entzieht er sich ihnen. Was dann zuriickbleibt, ist Trost, Freude, Mut, das
brennende Herz, das den Auftrag vernommen hat und ihn zuriicktrigt
nach Jerusalem, in die Kirche, zu Petrus oder weiter hinein in die Welt zu
Juden und Heiden. Das aber ist auch unsere Situation. Wie die Emmaus-
jinger bedirfen wir neuer Augen, die den Herrn in der Vielfait der
Begegnungen zu erkennen vermégen.

In diesen 40 Tagen begreifen die Jiinger aber auch im tiefsten, was der
Leib des Herrn fir uns bedeutet. Wer wirklich verstanden hat, daf} der
Herr auferstanden und erhoht ist, kann keinem noch so einladenden und
vornehm und gescheit diinkenden Spiritualismus anhingen. Er wird den
mystischen Leib des Herrn auch in der armseligen Gestalt der irdischen
Kirche bejahen lernen. Er wird sein Haupt dem reinen Wasser beugen
und wissen, daf er damit sein eigenes Leben bewufit unter das Wehen des
Geistes stellt. Er wird anerkennen, dafl im schlichten menschlichen Wort
der Schrift Gott selbst ihn anspricht. Er wird vielleicht unter Schmerzen
erfahren, wie in der Enge des Gesetzesbuchstabens und in den mensch-
lichen Beschrianktheiten derer, denen der Herr seine Kirche anvertraut
hat, doch der Geist sich unaufhaltsam seinen Weg bahnt. Er wird aber
sein hochstes Glick darin finden, dafl die gedenkende Teilnahme am
Sakrament des Brotes und Weines ihn hineinversetzt in die Gegenwart
des Paschamysteriums und ihn einswerden 14t mit dem siegreichen Herrn
und all denen, die ihm in der Ssterlichen Heilsgemeinde folgen oder zu
ihr unterwegs sind.

Damit sind wir zum Ausgangspunkt unserer Betrachtung zuriickgekehrt.
Denn was die Apostel in jenen Tagen gelernt und erfahren haben, haben
die Geschlechter in Treue gegeniiber diesem neuen Anfang weitergereicht,
im Bewufltsein, daf dies geschehen muf} bis zum Ende der Zeiten. Der hl.
Paulus kennt den Auftrag: ,Dies tut, sooft ihr ihn (den Kelch) trinkt, zu
meinem Geddchtnis!“ (1 Kor 11,25). Und er fiigt hinzu: ,Sooft ihr denn
dieses Brot efit und den Kelch trinkt, verkiindet ihr damit den Tod des
Herrn, bis er kommt“ (v. 26). Doch die Kunde von Christi Tod meint das
Ganze des Erlosungsgeschehens. Sie vergegenwirtigt das Paschamyste-
rium in all seinen Momenten und bejaht das geschichtlich einmal Ge-
schehene als den Beginn auch unseres Heils: ,Eingedenk des Leidens, der
Auferstehung und Himmelfahrt unseres Herrn Jesus Christus®.



102 Gebhard Maria Behler

Im selben Brief an die Korinther sagt uns Paulus: ,Wenn ihm einmal
alles unterworfen ist, dann wird auch der Sohn selbst sich Thm unter-
stellen, der ihm alles unterworfen hat, damit Gott alles in allem sei”
(1 Kor 15,28). So leben wir denn in der Gegenwart des Herrn, der fir
uns gestorben und erhoht worden ist, aber zugleich im Bewuftsein, daf}
die Vollendung des Alls erst eintreten kann, wenn sich ihm alles unter-
worfen hat. Denn das ist es, was am Erlésungswerk Christi fehlt, daf} sich
alles in der Welt vereine zum Lob und Ruhm seines Namens.

So bleibt uns denn dieses eine zu tun: zu ergidnzen, was am Erldsungs-
werk Christi fehlt, zugunsten seines Leibes, der Kirche (vgl. Kol 1,24).
Das aber geschieht darin, dafl unser Leben in der Welt Zeugnis gibt vom
Glauben an jenes Geheimnis, das der Herr durch das heilige Pascha dieser
Welt real eingestiftet hat und das das Heil der Welt begriindet.

Das gottliche Versteckspiel

Gebhard Maria Behler OP, Vechta i. O.

In den Evangelien der Osteroktav fillt uns auf, dafl der Auferstandene
sich an verschiedenen Orten und auf mannigfache Weise den Jingern und
den frommen Frauen zeigt, aber auch immer wieder sich verbirgt. Nicht
nur, daf} er plotzlich da ist und ebenso plétzlich verschwindet; er kommt
auch unerkannt: er gesellt sich den nach Emmaus gehenden Jiingern bei,
als ob er ein Pilger wire, der nach dem Osterfest Jerusalem verlafit und
nach Hause zuriickkehrt (Lk 24,15 ff.; Evangelium vom Ostermontag); im
Morgengrauen steht er am Ufer des Sees von Genesareth, und die Jinger
in der Fischerbarke halten ihn fir einen Unbekannten (Jo 21,4ff.; Ev.
vom Ostermittwoch); er erscheint der am Grabe weinenden Maria Magda-
lena und erkundigt sich voller Teilnahme nach dem Grund ihrer Traurig-
keit — und die Weinende meint, es sei der Gértner (Jo 20,114f.; Ev. vom
Osterdonnerstag).

Warum dieses ,, Versteckspiel “? Es ist kein sinnloses, kein mifliges Tun.
Der Verherrlichte will die Jiinger, will uns alle einiiben auf das gottliche
Spiel, das er mit allen Erlésten spielen will; er will unserem Glauben ,auf
die Spriinge helfen“ und uns zu verstehen geben, daf} wir ihn suchen





