
»Eingedenk des Leidens, 
der Auferstehung und Himmelfahrt" 
Unterwegs zu einer Spiritualität des Paschamysteriums 

Hans Waidenfels SJ, Kyoto (Japan) 

Das Paschamysterium in der Liturgie-Konstitution 

Eine aufmerksame Lektüre der Apostolischen Konstitution über die hl. 
Liturgie vom 4. Dezember 1963 zeigt, daß einer ihrer Grundbegriffe das 
Wort •Paschamysterium" ist. Gleich zu Beginn, in n. 5, heißt es, daß 
Christus der Herr das •Werk der Erlösung der Menschen und der voll- 
endeten Verherrlichung Gottes . .. besonders durch das Paschamysterium: 
sein seliges Leiden, seine Auferstehung von den Toten und seine glor- 
reiche Himmelfahrt" erfüllt habe. •In diesem Mysterium ,hat er im Tod 
unseren Tod überwunden und das Leben in der Auferstehung wieder- 
hergestellt'. Denn aus der Seite des am Kreuz entschlafenen Christus ist 
das wunderbare Geheimnis der ganzen Kirche hervorgegangen" (ebd.). 

Diese Botschaft, •daß der Sohn Gottes uns durch seinen Tod und seine 
Auferstehung der Macht des Satans entrissen und in das Reich des Vaters 
versetzt hat" (n. 6), sollen die Apostel im Auftrag Christi nicht nur kün- 
den; sie sollen vielmehr •das von ihnen verkündete Heilswerk. . . durch 
Opfer und Sakrament, um die das ganze liturgische Leben kreist", auch 
vollziehen. •So werden die Menschen durch die Taufe in das Pascha- 
mysterium Christi eingefügt. Mit Christus gestorben, werden sie mit ihm 
begraben und mit ihm auferweckt. Sie empfangen den Geist der Kind- 
schaft, ,in dem wir Abba, Vater rufen' (Rom 8, 15)... - Seither hat die 
Kirche niemals aufgehört, sich zur Feier des Paschamysteriums zu ver- 
sammeln, dabei zu lesen, ,was in allen Schriften von ihm geschrieben steht' 
(Lk 24,27), die Eucharistie zu feiern, in der ,Sieg und Triumph seines 
Todes dargestellt werden', und zugleich ,Gott für die unsagbar große 
Gabe dankzusagen' (2 Kor 9,15), in Christus Jesus ,zum Lob seiner Herr- 
lichkeit' (Eph 1,12). All das aber geschieht in der Kraft des Heiligen 
Geistes" (ebd.). 

In diesen kurzen Sätzen der Konstitution ist in prägnanter Weise die 
zentrale Wirklichkeit unseres Glaubens und unsere Berufung zur Teil- 
nahme an diesem Zentralgeheimnis umschrieben. Im Mittelpunkt unseres 
Glaubenslebens steht das Paschamysterium, das in der Liturgie-Konstitu- 
tion durchgehend in der Einheit von Tod, Auferstehung und Himmel- 



86 Hans Waldenfels 

fahrt, der sich - wenn man recht hinhört - stets die Geistsendung an- 
schließt, gesehen wird. Man hat sich gefragt, warum im Deutschen nicht 
statt vom Paschamysterium schlicht vom Ostergeheimnis gesprochen wird. 
Der Hauptgrund wird die Befürchtung sein, daß das Wort •Ostergeheim- 
nis" die entscheidende Zusammenschau von Tod und Verherrlichung des 
Herrn eher verhüllt als betont und somit nicht hinreichend das zum Aus- 
druck bringt, worum es der Konstitution geht1. 

Dabei ist diese Sicht der Erlösungstat des Herrn keineswegs so neu, 
wie sie vielen Gläubigen unserer Zeit auf den ersten Blick erscheinen 
mag. Sie ist seit altersher fester Bestandteil des Ordinariums der Hl. 
Messe. An zwei Stellen sprechen stille Gebete des Zelebranten die Einheit 
von Tod, Auferstehung und Himmelfahrt klar aus. So betet der Priester 
vor dem •Orate fratres" über die Gaben: •Heilige Dreifaltigkeit, nimm 
diese Opfergabe an, die wir dir darbringen zum Andenken an das Leiden, 
die Auferstehung und die Himmelfahrt unseres Herrn Jesus Christus 
Doch dieses erste •An-denken" von unserer Seite her ist nur der Ausdruck 
des Verlangens nach jener Anamnese, die sich auf dem Höhepunkt der 
Eucharistiefeier vollzieht. Dort aber erscheint die Dreiheit von Leiden, 
Auferstehung und Himmelfahrt noch einmal, gleichsam als Antwort auf 
jenes •Tuet dies zu meinem Andenken!": •Daher sind wir denn ein- 
gedenk, Herr, ... des heilbringenden Leidens, der Auferstehung von den 
Toten und der glorreichen Himmelfahrt deines Sohnes, unseres Herrn 

Die in der Liturgie-Konstitution so entschieden hervorgehobene Zu- 
sammenschau von Leiden und Verherrlichung des Herrn ist also fester 
Bestandteil der offiziellen Gebetshaltung der Kirche. Das gilt auch, wenn 
man die weiteren Aussagen der Liturgie-Konstitution über das Pascha- 
mysterium berücksichtigt. 

In n. 47 wiederholt die Konstitution zunächst, daß der Herr beim Letz- 
ten Abendmahl das eucharistische Opfer eingesetzt habe, •um dadurch 
das Opfer des Kreuzes durch die Zeiten hindurch bis zu seiner Wieder- 
kunft fortdauern zu lassen und so der Kirche, seiner geliebten Braut, eine 
Gedächtnisfeier seines Todes und seiner Auferstehung anzuvertrauen...". 
Hier werden die vorhin erwähnten Aussagen des Meßordinariums direkt 
aufgegriffen. Von den Christen aber heißt es, daß sie •diesem Geheimnis 
nicht wie Außenstehende und stumme Zuschauer beiwohnen (sollen); sie 
sollen vielmehr durch die Riten und Gebete dieses Mysterium wohl ver- 
stehen lernen und so die heilige Handlung bewußt, fromm und tätig mit- 
feiern..." (n. 48). 

1 Über   den  Ausdruck   •Paschamysterium"   vgl.   A.-M.Roguet   OP,   Qu'est-ce  que  le 
Mystere Pascal?, in: La Maison-Dieu 67 (1961), 5•22. 



•Eingedenk des Leidens, der Auferstehung und Himmelfahrt" 87 

Ähnlich wie das Meßopfer den Menschen der Gegenwart mit dem 
Paschamysterium verknüpft, tun es auch Sakramente und Sakramentalien: 
•Wenn die Gläubigen recht bereitet sind, wird ihnen nahezu jedes Ereig- 
nis ihres Lebens geheiligt durch die göttliche Gnade, die ausströmt vom 
Paschamysterium des Leidens, des Todes und der Auferstehung Christi, 
aus dem alle Sakramente und Sakramentalien ihre Kraft ableiten ..." 
(n. 61). Auch •die Totenliturgie soll deutlicher den österlichen Sinn des 
christlichen Todes ausdrücken ..." (n. 81). 

Sinn des ganzen liturgischen Jahres ist es, den Menschen immer wieder 
auf die wesentliche Struktur christlichen Lebens zu verweisen. •In jeder 
Woche begeht (die Kirche) ... das Gedächtnis der Auferstehung des 
Herrn, und einmal im Jahr feiert sie diese Auferstehung zugleich mit dem 
seligen Leiden des Herrn an Ostern, ihrem höchsten Fest. Im Kreislauf 
des Jahres entfaltet sie das ganze Mysterium Christi von der Mensch- 
werdung und Geburt bis zur Himmelfahrt, zum Pfingsttag und zur Erwar- 
tung der seligen Hoffnung und der Ankunft des Herrn" (n. 102). 

Am Herrentag - heißt es etwas später noch einmal - feiert die Kirche 
aus apostolischer Überlieferung, die ihren Ursprung auf den Auferste- 
hungstag Christi zurückführt, das Paschamysterium. •An diesem Tag 
müssen die Christgläubigen zusammenkommen, um das Wort Gottes zu 
hören, an der Eucharistiefeier teilzunehmen und so des Leidens, der Auf- 
erstehung und der Herrlichkeit des Herrn Jesus zu gedenken und Gott 
dankzusagen, der sie ,wiedergeboren hat zu lebendiger Hoffnung durch 
die Auferstehung Jesu Christi von den Toten' (1 Petr 1,3)" (n. 106). 
Damit aber ist gegeben, daß der Herrentag der Ur-Feiertag ist. 

Entsprechend soll das liturgische Jahr so neugeordnet werden, daß •die 
Frömmigkeit der Gläubigen durch die Feier der christlichen Erlösungs- 
geheimnisse, ganz besonders des Paschamysteriums, genährt werde" (n. 
107). Vor allem soll die doppelte Aufgabe der Fastenzeit wieder stärker 
gesehen werden: Sie ist Zeit der Tauferinnerung und Taufvorbereitung 
und soll außerdem durch Buße auf die Feier des Paschamysteriums vor- 
bereiten (vgl. n. 109). Ja, die Liturgie-Konstitution nennt gar das Fasten 
an den beiden letzten Tagen der Heiligen Woche ausdrücklich •Pascha- 
fasten" (n. 110). 

Daß die Feste der Heiligen dann entsprechend sinnvoll eingeordnet 
werden, ist verständlich. Maria ist die •erhabenste Frucht der Erlösung" 
(n. 103). Und •in den Gedächtnisfeiern der Heiligen verkündet die Kirche 
das Paschamysterium in den Heiligen, die mit Christus gelitten haben und 
mit ihm verherrlicht sind" (n. 104). 

Damit ist dem christlichen Leben in seinem alltäglichen Vollzug eine 
äußerst dynamische Ausrichtung auf die zentrale Wirklichkeit unseres 



88 Hans Waidenfels 

Glaubens geschenkt. Der Christ ist eingetaucht in das Paschamysterium, 
und zwar nicht als •Einzelseele", sondern in Gemeinschaft mit der öster- 
lichen Heilsgemeinde der Kirche. Das Leben des einzelnen Gläubigen 
ist christozentrisch-kirchlich gerichtet. Die soziale Seite der menschlichen 
Natur, die nicht selten in den früheren Formen christlicher Spiritualität 
zu kurz zu kommen pflegte, findet hier erneut ihren vollen Ausdruck. 

Überwindung der verkürzten Sicht des Paschamysteriums 

So ursprünglich christlich und der kirchlichen Tradition verpflichtet die 
Grundeinstellung der Liturgie-Konstitution auch sein mag, so wenig 
selbstverständlich ist sie doch aufs ganze noch dem durchschnittlichen 
Vollzug des christlichen Lebens von heute. Es ist bedauerlich genug, 
daß das innere Leben der Großzahl unserer Christen noch immer nicht 
genügend auf die Zentralereignisse unseres Glaubens ausgerichtet ist und 
es so jener inneren Einfachheit und Geschlossenheit entbehrt, die für das 
Christenleben in den Anfechtungen unserer weltanschaulich pluralisti- 
schen Zeit mit all ihren geistigen Angeboten so nottäte. Wer denkt denn, 
wenn er •Leiden Christi" sagt, auch schon an seine Auferstehung? Wie 
unsicher wird so mancher Christ, wenn das Gespräch auf das österliche 
Geschehen kommt! Gewiß, man leugnet es nicht, aber man möchte zu 
diesem •Wunder" nicht seine Meinung zu sagen brauchen. Wie wenig 
aufs ganze die Neubelebung und -gestaltung der Osternachtfeier in die 
Breite des christlichen Volkes gewirkt hat, ist jedem einsichtig, der die 
spontane Freude und den Jubel einer Osternacht in der morgenländischen 
Kirche miterlebt hat. In einem Missionsland wie Japan wird die Berech- 
tigung unserer Frage noch an Folgendem klar: Obwohl für die Kirche seit 
altersher die Osternacht und früher entsprechend am Ende der großen 
•Osteroktav" die Pfingstvigil die eigentlichen Taufzeiten bildeten, finden 
die zahlreichen Taufen nicht zu Ostern, sondern zu Weihnachten statt, 
und dann aus praktischen Erwägungen nicht selten ohne jeden Zusam- 
menhang mit der Heiligen Messe am Nachmittag oder Abend zuvor. 

Allerdings reicht auch die durchschnittliche christliche Unterweisung 
über das Paschamysterium einfach nicht aus. Sie führt selten zum vollen 
Verständnis des Erlösungsvorganges, das das Kreuz von Ostern und Him- 
melfahrt, von der Verherrlichung Christi her sieht. Was man aber nicht 
versteht, kann man nicht lieben, und dafür kann man sich nicht begeistern. 

Man muß nur irgendeinen Katechismus, auch von den neueren, auf- 
schlagen und wird feststellen, wieviel hier noch aufzuholen ist. Wo wird 
der Reichtum der Heiligen Schrift in ihren Aussagen zum Paschamyste- 
rium voll ausgebreitet? Müßte es nicht z. B., entsprechend der Zusammen- 



•Eingedenk des Leidens, der Auferstehung und Himmelfahrt" 89 

schau der Liturgie-Konstitution, zunächst darum gehen, die innere Einheit 
von Leiden, Auferstehung und Himmelfahrt aufzuzeigen im Sinne des 
Christuswortes an die Emmausjünger: •Mußte nicht der Messias dies 
leiden, um so in seine Herrlichkeit einzugehen?" (Lk 24,26). Müßte man 
nicht auch einmal nach dem heilsgeschichtlichen •Muß" der Auferstehung 
Christi fragen? Hat man nicht noch immer viel zu sehr den Eindruck, daß 
sich Kreuz und Auferstehung gleichsam wie zwei Szenen einer Reportage 
folgen, von denen die erste auch ohne die zweite hätte bestehen können? 
Wo wird wirklich erklärt, •daß die Auferstehung schon im Tod enthalten, 
mit dem Tod Christi unaufhaltsam gegeben ist, und zwar deshalb, weil 
in dem Gehorsam gegen Gott letztlich kein Untergang möglich ist" (Bi- 
schof H. Volk)2? 

Wir pflegen zu sagen: •Wir sind durch Christi Leiden erlöst." Müßte 
es uns nicht zu denken geben, daß die Liturgie-Konstitution mit dem 
1. Petrusbrief sagt, Gott habe uns •durch die Auferstehung Jesu Christi 
vom Tod von neuem geboren zu lebendiger Hoffnung" (1 Petr 1,3; Litur- 
gie-Konstitution n. 106; vgl. n. 61)? Noch deutlicher spricht Rom 4,25: 
•Um unserer Übertretungen willen ward er dahingegeben, um unserer 
Rechtfertigung willen ward er auferweckt"3. 

Und wo findet man, wenn schon im Rahmen des Kapitels über die Auf- 
erstehung Christi vom Zusammenhang des Paschamysteriums mit dem 
Christenleben die Rede ist, Hinweise auf das 6. Kapitel des Römerbriefes? 
Bei einem flüchtigen Durchblättern der Katechismen erhält man auf jeden 
Fall weithin den Eindruck, daß die einzige Bedeutung der Auferstehung- 
Christi für unser Leben darin besteht, daß wir nun eine sichere Garantie 
für unsere eigene Auferstehung besitzen. 

Rückkehr zu einer Theologie des Paschamysteriums 

Letztlich folgt die katechetische Unterweisung stets dem theologischen 
Denken. Unzulänglichkeiten der Katechese spiegeln daher immer zugleich 
Verkümmerungserscheinungen oder unaufgearbeitete Fragen der Theo- 
logie wider, die es vom liturgischen Gebet der Kirche und den Aussagen 
der Schrift her neu zu bedenken gilt. Nun ist es aber bekannt, daß in der 
Theologie der letzten Jahrhunderte das Paschamysterium nicht mehr als 
einheitliches Mysterium im Rahmen der Soteriologie und damit der Chri- 
stologie behandelt wurde, sondern daß Auferstehung und Tod Christi in 
zwei verschiedenen Traktaten besprochen wurden. Die Auferstehung 

2 In: Echo der Zeit, 30. 8. 1964, S. 13. 
3 Vgl. St. Lyonnet SJ, La valeur soteriologique de la resurrection du Christ selon saint 
Paid, in: Gregorianum 39 (1958), 295•318. 



90 Hans Waldenfels 

Christi bildet den Hauptbeweis des fundamentaltheologisch-apologeti- 
schen Traktates •Über Christus als göttlichen Gesandten". Unter den 
Wundern, die zumindest die göttliche Sendung Christi, wenn nicht gar 
seine eigene göttliche Natur beweisen sollten, wurde seine glorreiche Auf- 
erstehung als das größte erwiesen. Man arbeitete die sog. •Auferste- 
hungsdaten": wirklicher Tod und tatsächliches Begräbnis als Vorausset- 
zung für die Auferstehung, sodann die Tatsache des leeren Grabes und 
die Realität der vielfältigen Herrenerscheinungen heraus und begnügte 
sich damit. 

Damit ist genau das bewiesen, was man in einem gewöhnlichen Kate- 
chismus findet. Ich zitiere das Frage- und Antwortspiel aus einem 1959 
von einer asiatischen Bischofskonferenz approbierten Katechismus: 
Nachdem zunächst die Tatsächlichkeit der Auferstehung Jesu bewiesen 
wurde (Christus ist wiederholt den Aposteln und zahlreichen Jüngern 
erschienen; die Feinde Jesu können die Auferstehung nicht leugnen; die 
Apostel haben sie bezeugt und ihr Leben dafür hingegeben), wird gefragt: 
•Warum ist Jesus Christus auferstanden?" Antwort: •Jesus Christus ist 
auferstanden, 1. um zu beweisen, daß er selbst Gott und unser Erlöser ist 
(vgl. 1 Petr 1,21. Rom 1,4), 2. um den Tod, der die Strafe der Erbsünde 
ist, zu überwinden, 3. als Garantie dafür, daß die Menschen, die am Heil 
Anteil haben, am Ende der Welt in gleicher Weise auferstehen". Die 
Auferstehung Christi soll also etwas •beweisen". Wird aber nicht hier 
Grund und Folge verwechselt? 

Natürlich •beweist" die Auferstehung Christi auch all das Gesagte. 
Es läßt sich auch leicht zeigen, daß die Herausarbeitung dieser •Beweise" 
bereits in apostolischer Zeit als notwendig erkannt wurde und ihren Nie- 
derschlag in den verschiedenen Schichten der evangelischen Auferste- 
hungsberichte wie auch im petrinischen und paulinischen Osterkerygma 
fand; das •fatale" (Bultmann) 15. Kapitel des 1. Korintherbriefes ist nicht 
aus der Welt zu schaffen4. Doch hat nicht vielleicht auch R. Bultmann 
gespürt, wie unbefriedigend es ist, wenn im Zentralgeheimnis unseres 
Glaubens schließlich nur mehr das größte •Mirakel" gesehen wird, ohne 
es in Zusammenhang mit unserem Heil zu bringen? 

Dort, wo in der dogmatischen Lehre über Christus und sein Heilswerk 
die Verherrlichung Christi in Auferstehung und Himmelfahrt ihren 
eigentlichen Platz haben müßte, wird ihr auch heute noch in vielen 
Handbüchern nicht mehr als das eine oder andere Scholion zugebilligt. Die 

4 Vgl. über die neutestamentlichen Auferstehungsberichte, das apostolische Auferstehungs- 
kerygma sowie den fundamentaltheologischen Aspekt der Frage den Art. •Auferstehung 
Christi" (J. Schmitt, W. Bulst), in: LThK 1, 1028•38; zu unseren weiteren Erwägungen 
auch •IV. Zur Theologie der A. Chr." (K. Rahner), ebd., 1038•41. 



•Eingedenk des Leidens, der Auferstehung und Himmelfahrt" 91 

Dogmatik könnte am Leben Jesu kaum uninteressierter sein, als sie es in 
den vergangenen Jahrhunderten weithin war. Bei Thomas war es noch 
nicht so. Im 3. Teil der •Summa" folgen auf die sieben Quaestiones über 
Christi Leiden und Sterben (III. 46-52) noch ebenso viele über seine Ver- 
herrlichung (III. 53-59). Erst unsere Zeit findet dahin zurück. Man ver- 
gleiche etwa den Aufriß einer Dogmatik von K. Rahner, in dem auf die 
Theologie des Kreuzes die Theologie des verklärten Herrn folgt und 
(ähnlich wie es bei Thomas noch war) auch für eine Theologie der Myste- 
rien des Lebens Jesu wieder Raum geschaffen wird5. 

Auf die Gründe für die theologische Uninteressiertheit am konkreten 
Leben Jesu braucht in diesem Zusammenhang im einzelnen nicht ein- 
gegangen zu werden. Um jedoch zu begreifen, was in der Liturgie-Konsti- 
tution geschehen ist und wie sehr von uns ein inneres Umdenken verlangt 
wird, wenn sich die Liturgie-Konstitution im alltäglichen Vollzug des 
christlichen Lebens auswirken soll, muß auf einige Punkte kurz hingewie- 
sen werden. K. Rahner sieht mit vielen modernen Theologen die letzte 
Wurzel des Schrumpfungsprozesses, den die Theologie der Auferstehung 
durchgemacht hat, darin, •daß die abendländische Theologie die Erlösung 
und die Heilsbedeutung Christi... in einer rein juristisch gedachten 
Satisfaktionstheorie (die natürlich selbst wieder eine lange Geschichte 
hinter sich hat - Vf.) interpretierte"6. Dementsprechend verlangte Gott 
für unsere Sünden eine •Genugtuung aus strenger Gerechtigkeit", die 
aber wegen der unendlichen Würde des beleidigten Gottes durch keinen 
endlichen Akt des Menschen geleistet werden kann. So mußte Gott selbst 
Mensch werden und das Sühnopfer darbringen. Geht es aber erst einmal 
um die Unendlichkeit des Aktes, dann ist jeder Akt des Gott-Menschen 
gleich unendlich. Unsere Erlösung durch den Kreuzestod Christi kann 
dann nur noch durch ein besonderes göttliches Dekret, das unsere Erlösung 
gerade mit diesem einen aus einer lebenslangen Serie unendlicher Akte 
verknüpft, erklärt werden. Die übrigen Ereignisse des Lebens Jesu aber 
verlieren völlig an Interesse für das Heilswerk Christi, und die Auf- 
erstehung ist davon nicht ausgenommen. 

Es dürfte wohl auch richtig sein, daß die Verwendung des platonisch- 
aristotelischen Wissenschaftsbegriffes, der nur das Allgemeine, nicht das 
historisch Einmalige als Gegenstand der Theologie anerkennt, die Ent- 
wicklung weiter zuspitzte. Thomas hatte in seiner Theologie der Satisfak- 
tionstheorie noch Raum für eine Theologie der Auferstehung und schrieb 
der verklärten Menschheit Christi noch eine werkzeuglich-physische Heils- 

5 Schriften l, 40/1; vgl. 11. 
' Vgl. Dogmatische Fragen zur Osterfrömmigkeit, in: Schriften IV, 157•172; Zitat auf 
S. 159. 



92 Hans Waidenfeh 

Wirksamkeit zu (vgl. III, 56, 1 ad 3), die aber in der Folgezeit immer weni- 
ger Beachtung fand7. J. A. Jungmann meint, daß die Theologie tatsäch- 
lich mehr und mehr der Gefahr erlegen ist, •zu einer übernatürlichen 
Metaphysik zu werden und das Heilsgeschichtlich-Tatsächliche nur neben- 
bei zu behandeln"8. Hier wäre dann zu fragen, ob nicht der theologische 
Nominalismus zu seiner Zeit durch die extreme Form seiner Philosophie 
derart in Mißkredit geraten ist, daß sein berechtigtes Anliegen völlig aus 
dem Auge verloren wurde. Dieses aber hätte damals wie heute hinsicht- 
lich des Lebens Jesu darin bestanden, alle Lebensphasen Jesu in ihrer 
existentiellen Bedeutung für Jesus selbst wie für uns herauszuheben. Die 
Geheimnisse des Lebens Jesu haben für uns eben nicht nur moralisch- 
vorbildhaften Charakter, sondern sind real-bedeutsam für unser Heil. Das 
aber heißt, daß man sich in der Christologie nicht mit der Behandlung des 
Kreuzestodes Christi begnügen kann, um dann das übrige Leben Jesu von 
der Menschwerdung bis zur Himmelfahrt, soweit nötig, der Fundamental- 
theologie, vor allem aber der frommen Betrachtung und dem geistlichen 
Leben zu überlassen, sondern daß man ihm seinen vollen Platz in der 
Dogmatik zurückerstatten muß9. 

Die Liturgie-Konstitution hat nicht unterlassen, auch hierzu ein kurzes 
Wort zu sagen. Nachdem sie bestimmt hat, daß die Liturgiewissenschaft 
in Zukunft als Hauptfach zu betrachten ist, fährt sie fort: •Darüber hinaus 
mögen die Dozenten der übrigen Fächer, insbesondere die der dogma- 
tischen Theologie, die der Heiligen Schrift, der Theologie des geistlichen 
Lebens und der Pastoraltheologie, von den inneren Erfordernissen je 
ihres eigenen Gegenstandes aus das Mysterium Christi und die Heils- 
geschichte so herausarbeiten, daß von da aus der Zusammenhang mit der 
Liturgie und die Einheit der priesterlichen Ausbildung deutlich aufleuch- 
tet" (n. 16). 

Der Umbau eines Hauses bringt manche Unruhe mit sich. Neue Türen 

7 Vgl. ebd., 161 (Lit.); ferner LThK I, 1040. 
8 Glaubensverkündigung im Lichte der Frohbotsdiafl. Innsbruck 1963, 61. 
9 Wieweit sich geistliches Leben und Theologie im ausgehenden Mittelalter und der Neu- 
zeit dann wieder gegenseitig beeinflußten und wie im einzelnen weiter das •Vorher" und 
•Nachher" zu bestimmen ist, kann hier offenbleiben. Bei einer eingehenderen Unter- 
suchung dieser Zusammenhänge wäre auch die Entwicklung der Passionsmystik, der 
Andacht zum Leiden Christi, des Kreuzweges u. ä. zu beachten. Die Verehrung des hl. 
Kreuzes reicht ja bekanntlich in viel frühere Zeiten zurück. Es wäre aber auch hier inter- 
essant zu sehen, wann sich die Betonung des Kreuzes als Ort des Todeskampfes von der 
Betrachtung des Kreuzes als Siegeszeichen endgültig löst. Man beachte etwa, welch sieg- 
haften Charakter noch die Meßtexte der verschiedenen Kreuzesfeste haben! Von hier aus 
könnte man sich auch einmal fragen, ob nicht in unserer Zeit, die sich den Sinn für den 
bildhaften Ausdruck erst mühsam wiedererwerben muß, vielleicht das leere Kreuz ein 
adäquaterer Ausdruck des Paschamysteriums wäre als die heute fast allgemein üblichen 
Darstellungen mit dem Leichnam des Herrn. 



•Eingedenk des Leidens, der Auferstehung und Himmelfahrt" 93 

müssen gebrochen, Wände eingerissen werden. Dadurch mag manch lieb- 
gewordene Ecke des Hauses verschwinden, und es mag lange Zeit 
ungemütlich sein, in einem solchen Haus zu wohnen. Auch die Kirche 
befindet sich im Umbau. Manches muß neubedacht werden, ehe es neu- 
getan werden kann. Vieles muß probiert werden. Neue Gedanken aber 
bedeuten auch Mühe. Doch diese Mühe müssen wir auf uns nehmen. Denn 
die neue Lebenshaltung in der Kirche, die Spiritualität, die sich den For- 
derungen unserer Zeit und der Zukunft stellen will, muß von der mühe- 
vollen und oft recht unscheinbaren Kleinarbeit der Theologie her be- 
fruchtet und begründet werden. 

•Leiden müssen, um verherrlicht zu werden" 

Die Materialien für den Umbau liegen übrigens zu einem großen Teil 
längst bereit. Es ist nicht so, als ob nun über Nacht verdammt werden 
müßte, was bis gestern noch unantastbar war. Bereits eingangs zitierten 
wir zwei Texte aus der römischen Meßliturgie, die die Einheit von Tod 
und Auferstehung des Herrn wie etwas Selbstverständliches zum Aus- 
druck bringen. Man braucht sodann nur aufmerksam die Schrift zu 
befragen, um zu sehen, wie richtig die Zusammenschau von Kreuz und 
Auferstehung ist. 

Schon in der dreifachen Ankündigung des Leidens und Sterbens des 
Herrn (Mt 16,21; 17,22f.; 20,17ff. par) fehlt nie die Erwähnung der 
Auferstehung. Bei Lukas steht dann das Herrenwort an die Emmaus- 
jünger: •Mußte nicht der Messias dies leiden, um so in seine Herrlichkeit 
einzugehen?" (Lk 24,26)10. Hier sind Leiden und Verherrlichung nicht nur 
hintereinander aufgereiht, sondern in einen einzigen Vorgang durch das 
•Um-so" zusammengeschmolzen. Das Leiden und der Tod Christi werden 
wirklich in die Auferstehung hinein •aufgehoben". 

Johannes geht soweit, den einen Vorgang mit dem doppelsinnigen 
Wort •Erhöhung" zu bezeichnen: •Jetzt ergeht das Gericht über diese 
Welt, jetzt wird der Fürst dieser Welt hinausgeworfen werden - und ein- 
mal von der Erde erhöht, werde ich alle an mich ziehen" (Jo 12,32). Und 
der Evangelist fügt bei: •Das sagte er (Christus), um anzudeuten, welchen 
Todes er sterben werde" (v. 33), wohl wissend, daß •Erhöhung" auch die 
Erhöhung zur Rechten des Vaters meinen kann. Denn dieses Sterben am 
Kreuz ist Jesu Verherrlichung (12,23ff.27 f.; 13,31; 17 u. ö. - vgl. auch 
3,14; 6,62). So kann man denn auch der Ansicht sein, daß es keine große 
Rolle spielt, ob die Abschiedsreden streng historisch vor dem Tod oder 

10 Vf. möchte bei anderer Gelegenheit noch nachweisen, wie dieses Herrenwort auch 
gleichsam im Hintergrund der Geistlichen Übungen des hl. Ignatius widerhallt. 



94 Hans Waldenfels 

nach der Auferstehung Christi anzusetzen sind. Und von hier aus wäre 
auch verständlich, warum die Liturgie der Kirche Perikopen der Abschieds- 
reden unbekümmert um ihre zeitliche Einordnung bei Johannes als Evan- 
gelien der nachösterlichen Sonntage verwenden kann. Man muß nur wieder 
lernen, Tod und Verherrlichung des Herrn als zwei Seiten oder Phasen 
eines einheitlichen Geschehens zu betrachten. 

Hier sei nun eine Bemerkung über das Verständnis der Himmelfahrt 
eingeflochten. Diese ist ja weniger Erinnerung an ein einzelnes, genau 
datierbares Ereignis als vielmehr Betonung eines Momentes der Auf- 
erstehung Christi, nämlich seiner Erhöhung und Verherrlichung zur Rech- 
ten des Vaters, von wo er den Geist sendet11. Auferstehung und Erhöhung 
aber sind in der Schrift vielfach auswechselbare Begriffe. Man braucht 
also nicht zu sehr auf dem Ereignis der letzten Erscheinung des Herrn 
vor seinen Jüngern als der Himmelfahrt Christi zu bestehen. Tatsächlich 
gibt es im NT und auch bei Lukas keinen Text, der einen Zwischenzustand 
belegen würde, in dem Christus zwar auferweckt, aber noch nicht auf- 
gefahren und erhöht wäre12. Wohl aber gibt es - wie wir noch sehen 
werden - bereits Geistsendung vor dem Pfingstfest in Jerusalem. J. Rat- 
zinger ist daher denn auch geneigt, den 40. Tag eher für ein theologisches 
als für ein historisches Datum zu halten13. 

Das alles war der Urgemeinde durchaus bewußt. Erinnert sei nochmals 
an Lk 24,26: •Leiden müssen, um verherrlicht zu werden", oder an das 
Trostwort Christi an den reumütigen Schacher: •Heute noch wirst du mit 
mir im Paradiese sein" (Lk 23,43). Auch der Sendungsbefehl des Herrn 
bei Matthäus setzt die Einsetzung Jesu zum Menschensohn als geschehen 
voraus: •Mir ist alle Gewalt gegeben im Himmel und auf Erden" (Mt 
28,18). Sodann beachte man etwa einen Satz wie diesen aus der ersten 
Predigt des hl. Petrus: •Diesen Jesus hat Gott auf erweckt, dessen sind wir 
alle Zeugen. Weil er also durch Gottes Hand erhöht wurde, und weil er 
die Verheißung des Heiligen Geistes vom Vater empfangen hatte, hat er 
diesen nun ausgegossen" (Apg 2,32f.; vgl. auch 1 Petr 3,21 f.). 

Einen besonderen Ausdruck findet die Erhöhungstheologie bei Paulus 
und seinen Schülern. Man denke nur an den Hymnus des Philipperbriefes 
(c. 2)! Ja, auch hier geschieht der Triumph im Kreuzestod. Denn durch das 
Kreuz hat Christus •die Mächte und Gewalten entwaffnet und sie der Ver- 
achtung vor aller Augen preisgegeben, indem er in ihm über sie trium- 

11 Bis ins 4. Jh. hinein wurde die Himmelfahrt auch liturgisch an Pfingsten mitbegangen. 
Vgl. B. Fischer in LTkK 5, 362. 
12 Vgl. Art.  •Himmelfahrt Christi,  I. Bibeltheologisch"  (F. J. Schierse), in:  LThK 5, 
358•60. 
13 Ebd., 362. Auch hier wären die Formulierungen der Katechese im Sinne des heutigen 
bibeltheologischen und dogmatischen Verständnisses zu überprüfen. 



•Eingedenk des Leidens, der Auferstehung und Himmelfahrt" 95 

phierte" (Kol 2,15; vgl. Eph 3,13 ff.). Tod und Auferstehung gehören 
unauflöslich zusammen: •Für alle ist er gestorben, daß die Lebenden nicht 
mehr für sich selber leben, sondern ihm, der für sie gestorben und auf- 
erstanden ist" (2Kor5,15; vgl.Rom4,25, Hebr2,9). Aber auch bei Paulus 
ist die Einsetzung Christi in seine Macht die tiefste Erfüllung und das be- 
deutsamste Moment der Auferstehung Christi. Christus wurde •als Gottes 
Sohn dem Geist der Heiligkeit nach durch die Auferstehung vom Tode in 
seine Macht gesetzt" (Rom 1,4; vgl. Rom 8,34; 1 Thes 1,10). Am deut- 
lichsten spricht vielleicht der Hebräerbrief: •Christus . . . trat in das Hei- 
ligtum ein, indem er sein eigenes Blut vergoß, und dies ein für allemal, 
und so bewirkte er eine Erlösung für alle Zeiten" (9,12; vgl. 6,19f.; 
7,26ff.; 9,23ff. u. ö.). 

Paulus aber kann nicht vom Paschamysterium Christi sprechen, ohne 
zugleich auf unsere Anteilnahme und unser neues Leben •in Christus" 
hinzuweisen. Immer wieder stoßen wir auf Worte wie: mit-leiden, mit- 
gekreuzigt werden, mit-sterben, mit-begraben werden, mit-leben, mit- 
auferstehen, mit-auferweckt, mit-verherrlicht werden, mit-herrschen. Doch 
nicht nur das - gerade in unserem Verhältnis zu Christus wird immer 
neu die Spannung von Kreuz und Glorie offenbar: •Wenn wir mit ihm 
gestorben sind, werden wir auch mit ihm leben; wenn wir ausharren, wer- 
den wir auch mit ihm herrschen" (2 Tim 2,11 f.). Oder: •Wir wurden 
durch die Taufe mit ihm in seinen Tod begraben, damit wir, wie Christus 
durch die Herrlichkeit des Vaters vom Tode auferweckt ward, auch 
unsererseits in dem neuen Leben wandeln" (Rom 6,4; vgl. Rom 6,3ff.; 
8,17; 2 Kor 5,14ff.; Eph2,5f.; Phil 3,10f.; Kol2,12ff.; auch 1 Petr 4,12f' 
u. ö.). Wie schon das Kerygma der Urkirche, das in den Petruspredigten 
der Apostelgeschichte seinen Niederschlag fand, zeigte, muß, wer das 
Paschamysterium kündet, auch den Sinn der Taufe, des Sakramentes der 
Einkörperung in die österliche Gemeinde, erklären. Es gilt eingetaucht 
zu werden in den Tod und die Auferstehung des Herrn. Man muß den 
alten Menschen ablegen (Eph 4,22; Kol 3,9; vgl. 1 Kor 5, 7 f.) und sich 
mit dem neuen Menschen bekleiden lassen (Eph 4,24; Rom 13,14; Gal 
3,27; Kol 3,10; vgl. 2 Kor 5,17), um so real hineinzuwachsen in Christi 
Tod und Verherrlichung (vgl. Rom 6,5). •Wache auf, der du schläfst, steh 
auf von den Toten, und Christus wird dir leuchten!" singt bereits die früh- 
christliche Gemeinde, wahrscheinlich in einem Tauflied (Eph 5,14)14. 

14 Vgl. hierzu LThK 1, 1033•35 (J.Schmitt); A. Feuillet, Mort du Christ et mort du 
chretien d'apres les Spitres pauliniennes, in: Revue Biblique 66 (1959), 481•513; ders., 
Le Mystere Pascal et la Resurrection des Chretiens d'apres les Spitres pauliniennes, in.' 
Nouvelle Revue Theologique 79 (1957), 337•354. Zum ganzen Kapitel s. die bibeltheolo- 
gische Studie von F.-X. Durwell, La Resurrection de Jesus, Mystere du Salut, Paris 1954 
(deutsch: Die Auferstehung Jesu als Heilsmysterium, Salzburg 1954). 



96 Hans Waidenfeh 

Tod als Katastrophe und Erfüllung 

Worte, die wir in der Schrift finden, aber im Laufe der Geschichte voll zu 
würdigen vergessen haben, erhalten heute einen neuen Klang. Nicht zu- 
letzt hat das Interesse der jüngsten Zeit am Tod, von dem der moderne 
Mensch sich mehr als in früheren Zeiten ständig bedroht fühlt und dem er 
sich daher vielleicht auch bewußter und mutiger in seinen Reflexionen 
stellt, hier belebend gewirkt. Es braucht nur auf K. Rahner und L. Boros, 
der wiederum seinerseits eine •Wolke von Zeugen" anführen kann, ver- 
wiesen zu werden15. 

Man kann seitdem den Tod nicht mehr als etwas ansehen, das nur über 
den Menschen von außen hereinbricht und dem er machtlos ausgeliefert 
ist. Tod ist beides: Abbruch von außen und Wachsen und Reifen von 
innen, Erfahrung totaler Ohnmacht und höchste Tat des Menschen, Leere 
und Fülle, Gottverlassenheit und Gottbegegnung, und wenn es darum 
geht, den Tod nach Christus zu beschreiben, Augenblick der Wahl 
zwischen dem heilsamen Tod Christi und dem heillosen Tod, den die 
Sünde Adams uns auch als unsere schreckliche Möglichkeit bereitet hat. 
M. Heidegger hat das Wort von der Anwesenheit des Todes in unserem 
Leben geprägt. Doch schon der hl. Paulus hat den Korinthern geschrieben: 
•Tag für Tag bin ich am Sterben, so wahr ihr mein Ruhm seid, Brüder, 
den ich in Christus Jesus, unserem Herrn, besitze" (1 Kor 15,31). 

Was den Tod vor allen anderen Akten des menschlichen Lebens aus- 
zeichnet, ist seine Endgültigkeit und Unwiederholbarkeit. Das gilt auch 
für das Leben Jesu. Jeder Akt im Lauf des Lebens kann, wenngleich auch 
nicht ungeschehen gemacht, so doch widerrufen werden, nur der letzte Akt 
nicht. Es ist also mit dem Wesen des menschlichen Lebensvollzuges 
gegeben, daß dem Tod die besondere Rolle zufällt, sich unwiderruflich 
der totalen Realität, in die der Mensch auf Grund seiner Leiblichkeit 
hineingebunden ist, zu stellen, und es ist daher auch unabhängig von allen 
Spekulationen über göttliche Dekrete sinnvoll, dem Tod Christi unsere 
eigentliche Erlösung zuzuschreiben. Denn im Tod vollzieht Christus seine 
höchste Tat. Nicht umsonst spricht er selbst davon, wie sehr es ihn ver- 
langt, das Werk zu vollenden, das ihm der Vater aufgetragen hat (vgl. 
Lk 9,51; 12,49; 22,15; auch Mt 26,45f. par; sodann Jo 8,21; 10,11 ff. 
17 f.; 13,1 u. ö.). Am deutlichsten bringt vielleicht das folgende Wort 
Christi den Tatcharakter seiner Lebenshingabe zum Ausdruck: •Deshalb 
liebt mich der Vater, weil ich mein Leben hingebe - um es wieder an mich 
zu nehmen. Niemand nimmt es mir, sondern ich gebe es von mir aus hin. 

15 K. Rahner, Zur Theologie des Todes   Freiburg  1958. L. Boros, Mysterium Mortis. 
Ölten - Freiburg/Br. 1962 (Lit.). 



•Eingedenk des Leidens, der Auferstehung und Himmelfahrt" 97 

Ich habe Verfügung darüber, es hinzugeben, und Verfügung, es wieder 
an mich zu nehmen. Diesen Auftrag habe ich von meinem Vater erhalten" 
(Jo 10,17 f.). Letztlich ist die Tat Christi Tat des Gehorsams gegenüber 
dem Willen des Vaters. So wird denn auch in der Verkündigung der 
frühen Kirche dieser Gehorsam Jesu wiederholt hervorgehoben (vgl. 
Rom 5,19; Phil 2,8; Hebr 5,8 f.). Gehorsam gegen den Willen Gottes aber 
führt zum Untergang in Gott hinein, d. h. zu neuem Leben in der Auf- 
erstehung. 

Es ist nun höchst interessant, wenn man unter dieser Rücksicht die 
letzten Worte Christi am Kreuz bedenkt. Dabei ergibt sich folgendes Bild: 
Nach Lukas und Johannes war das letzte Wort Jesu ein Wort höchster 
Freiheit und Vollendung: •Vater, in deine Hände befehle ich meinen 
Geist" (Lk 23,46). •Es ist vollbracht" (Jo 19,30). Im Gegensatz dazu 
erscheint auf den ersten Blick bei Markus/Matthäus in viel stärkerem 
Maße der Katastrophencharakter des Kreuzestodes Christi. Christi letztes 
Wort ist dort das Wort seiner äußersten Gottverlassenheit (Mk 15,34; 
Mt 27,46). Der Verhüllungscharakter des menschlichen Todes ist damit 
aufs stärkste betont. Doch kündet sich selbst in der Finsternis der Todes- 
stunde auch bei Matthäus/Markus das Strahlen der Auferstehung bereits 
an. Bei Matthäus finden sich drei geheimnisvolle Verse, an denen der 
moderne Mensch nicht selten verständnislos vorbeizulesen geneigt ist. 
Matthäus berichtet von den kosmischen Erschütterungen: Sonnenfinster- 
nis, Erdbeben, Öffnung von Gräbern, Zerstörung des Tempelvorhanges. 
Doch diese Zeichen sind zugleich Beginn der Erlösung: Auferstehung der 
entschlafenen Heiligen, Erscheinungen in der Hl. Stadt (Mt 27,51-53), 
Bekenntnis des Hauptmanns: •Wahrlich dieser war Gottes Sohn" (Mt 
27,54 par.). So sind diese Verse ein eindrucksvolles Zeugnis über den 
heilsgeschichtlichen Charakter des Todesgeschehens am Kreuze, in dem 
sich Entleerung und Erfüllung, Katastrophe und Sieg Christi begegnen. 

Man kann sich diesem Geschehen, das bei Matthäus in die sinnlich 
wahrnehmbare Erfahrung gehoben ist, noch von einer anderen Seite her 
nahen, nämlich vom Glaubenssatz über den Abstieg Christi zur Hölle. 
Es ist im Grunde erschütternd, daß das durchschnittliche Glaubens- 
bewußtsein an einem der Sätze des Apostolischen Glaubensbekenntnisses 
so lange nahezu verständnislos vorübergehen konnte. Der Abstieg in die 
Sheol, die Unterwelt, beinhaltet ja im ursprünglichen jüdischen Verständ- 
nis nichts anderes als das, was jedem Menschen im Tod widerfährt, näm- 
lich, daß der Mensch tot ist. Doch das nicht allein! Denn die Aussage der 
Kirche, daß Christus (ob im Leibe, wie es die frühen, vom Judentum 
herkommenden Väter noch möchten, oder allein in seiner Seele, wie es seit 
Origenes und Tertullian gesehen wird, bleibt sich, weil dogmatisch nicht 



98 Hans Waidenfels 

entschieden, für uns in diesem Zusammenhang gleich16) die Vorväter aus 
der Sheol erlöste, stellt ja ein anderes Moment der Höllenfahrt Jesu 
heraus. Sie spricht von der Hauptwirkung seines Todes: Christus gewinnt 
im Tod, indem er sich freiwillig der radikalen Ohnmacht, der reinen Ver- 
fügung durch den Vater aussetzt, Macht über Kosmos und Geschichte. 
Beides ist ja in diesem Abstieg Jesu ausgesagt: die Tiefe des Raumes 
(infernum) und die Ferne der Zeiten (patres)17. Zu beidem aber findet 
Christus in seinem Tod ein neues Verhältnis. 

Man muß sich nur von dem gewohnten, aber im Grund neuplatonischen 
Gedanken freimachen, daß der Tod den Menschen weltjenseitig und 
akosmisch mache. K. Rahner hat es in seiner prägnanten Art, wie folgt, 
gesagt: •Viel eher ist die Aufhebung ihres (nämlich der menschlichen 
Seele) die Leibgestalt gegen die Gesamtwelt abgegrenzt aufrecht- und 
zusammenhaltenden Leibverhältnisses erst recht als tieferes und um- 
fassenderes Sich-öffnen und Sichdurchsetzen... ihres allkosmischen Welt- 
bezuges zu denken"18. 

Letztlich ist es daher überhaupt erst sinnvoll, von Erlösung und von 
Auferstehung des Fleisches zu sprechen, weil Christus im Tod nicht welt- 
jenseitig wird, sondern in ein neues, tieferes Verhältnis zum Ganzen des 
Kosmos eintritt, durch das dann seine Gehorsamstat gegen den Vater zu 
einer neuen, realen und unaustilgbaren Bestimmung der gesamten 
Menschheitsgeschichte wird. Eben weil damit die Tat Christi zu einem 
unaufhebbaren Bestandteil der Gesamtwirklichkeit unserer Welt wird, 
an der kein Mensch, wenn er sich totalmenschlich entscheidet, vorbeikann, 
sind wir berechtigt, vom Heilsangebot an alle Menschen, gleichgültig, ob 
sie reflex um das Geschehen des Kreuzes Christi wissen oder nicht, zu 
sprechen. Dieses Thema kann hier nicht weiterverfolgt werden, aber man 
spürt doch, wie aus der volleren Sicht des Kreuzes Christi sich von selbst 
eine neue Siegesgewißheit Bahn bricht. Eine solche ist aber bereits selbst 
wieder Wirkung der Erhöhung des Herrn, der Annahme seines Opfers 
durch den Vater. 

10 Vgl. zur Entwicklung der Lehre vom Höllenabstieg Christi in der Väterzeit A. Grill- 
meier, Der Gottessohn im Totenreich, in: ZkTh 71 (1949), 1•53. 184•203; ders. in: 
LThK 5, 450•55. 
17 Hier ließe sich fragen, ob man nicht heute nach der Neubesinnung auf den Bundes- 
schluß Gottes mit Noe (Gen 8, 20•9, 17), der ja niemals widerrufen wurde und gleich- 
sam eine allgemeine Heilsgeschichte Gottes begründet hat (vgl. H. R. Schlette, in: J. B. 
Metz u. a. [Hrsg.], Gott in Welt. Freiburg 1964. II, 308; J. Ratzinger, ebd. 289; J. Neuner, 
ebd. 398 ff.; alle in Anschluß an J. Danielou), den Begriff der •Gerechten" in der Sheol 
bewußt weit interpretieren darf. Es dürfte auch auffallen, daß 1 Petr 3, 18 ff. ausdrücklich 
bei Noe anknüpft. 
13 K. Rahner / H. Vorgrimler, Kleines Theologisches Wörterbuch. Freiburg 2. Aufl. 1962, 
356. 



•Eingedenk des Leidens, der Auferstehung und Himmelfahrt" 99 

Ehe wir uns dem Paschamysterium noch von einer anderen Seite her 
nahen, sei mit E. Schillebeeckx zusammengefaßt: •Das Passah ist das 
Mysterium der Liebe und Anhänglichkeit Jesu an den Vater bis zum Tod, 
die Treue des Menschgewordenen gegenüber dem Vater trotz der Un- 
heilssituation, in die dieser Mensch wegen unserer Sündhaftigkeit kam. 
Aber zugleich das Mysterium der göttlichen Antwort auf diese Liebes- 
hingabe: das göttliche Erbarmen über dieses Liebesopfer und die Nichtig- 
erklärung und die Entmachtung der Sünde: Auferstehung"19. 

Das offene Herz und die Geistsendung 

Derselbe Schillebeeckx bemerkt zum Verhältnis von Geistsendung und 
Ostergeheimnis: Weil •im Schoß der Dreieinigkeit der Sohn selbst in 
seiner göttlichen Zugehörigkeit zum Vater das Lebensprinzip des Heiligen 
Geistes ist, wird er uns auf der Ebene der Menschwerdung, als Mensch 
also, den Heiligen Geist erst schenken können, wenn diese Sohnschaft in 
seiner Menschheit ganz realisiert und deshalb in einer freien menschlichen 
Tat bis zum Ende in Liebe zum Vater hin ausgesprochen wurde, der in der 
Auferstehung20 diese Gabe beantwortet. Der Kreislauf der gegenseitigen 
Liebe von Vater und Sohn als Quell des Heiligen Geistes wird im Men- 
schen Jesus in seiner Geistsendung dargestellt"21. Pfingsten ist somit 
Ostergeschehen: Es ist in der Menschheit Zeichen der Annahme Christi 
durch den Vater und zugleich die vollkommene Darstellung der inner- 
trinitarischen Beziehungen in der Menschheit. 

Es müßte nun eigentlich auffallen, daß es in der Liturgie stets heißt: 
•Eingedenk des Leidens, der Auferstehung und Himmelfahrt" und dieses 
Gedenken niemals auf die Herabkunft des Heiligen Geistes am Pfingst- 
feste ausgedehnt wird. Einer der theologischen Gründe dafür ist wohl, daß 
Pfingsten nicht in gleichem Sinne ein historisch einmaliges Geschehen der 
Vergangenheit ist wie Kreuzestod, Ostersieg und Verherrlichung Christi, 
sondern sich im Laufe der Menschheitsgeschichte immer wieder ereignet. 
Schon die Heilige Schrift kennt die verschiedensten Pfingstmotive. Bei 
Johannes geschieht die Geistsendung über die Apostel am Osterabend 
(Jo 20). In der Apostelgeschichte lesen wir zunächst (echt lukanisch!) von 
der Geistaussendung über die Kirche von Jerusalem (Apg 2), doch dann 
auch von der Geistmitteilung an die Heiden (Apg 10 und 19). 

Ihren Anfang nimmt die Geistsendung von der Verherrlichung Jesu im 
Kreuzestod. Als die Seite Jesu mit der Lanze durchbohrt wurde, strömte 

19 E. H. Schillebeeckx, Christus • Sakrament der Gottesbegegnung. Mainz 1960, 33. 
20 Hier wohl besser: Auferweckung. 
21 A. a. 0., 43. 



100 Hans Waldenfels 

alsbald Wasser und Blut heraus (Jo 19,34). Das letzte Verströmen von 
Wasser und Blut war Beginn von Ostern: das Aufquellen jener Wasser- 
ströme, die hinübersprudeln zum ewigen Leben. Wie Jesus selbst im 
Tempel gerufen hatte: •Wenn einen dürstet, so komme er zu mir, und es 
trinke, wer an mich glaubt - wie die Schrift sagt: ,Ströme lebendigen Was- 
sers werden aus seinem Innern fließen'" (Jo 7,38). Johannes fügt hinzu: 
•Er sagte dies im Hinblick auf den Geist, den jene empfangen sollten, 
die an ihn glauben; denn damals war der Geist noch nicht da, weil Jesus 
noch nicht verherrlicht war" (v. 39). So wird die Öffnung der Seite Christi 
zum Symbol dafür, daß Christus nun immer und überall für jeden offen 
ist, der sich ihm naht. 

Es ist das Blut Christi, das die Ströme lebenspendenden Wassers frei- 
gibt. Dieses aus dem Herzen Jesu strömende Wasser aber meint den Geist 
(vgl. 1 Jo 5,6; auch Apok 22,1), der auf Grund der allkosmischen Offen- 
heit Christi auch dort noch mit wortlosen Seufzern für uns eintritt, wo wir 
nicht zu beten wissen (vgl. Rom 8,26). Dieses Wissen bedeutet Trost im 
Umgang mit dem tröstenden Geist Christi, Pfingstdurchbruch in den 
Tiefen unseres Geistes. Es führt aber auch unmittelbar zur Entstehung der 
österlichen Heilsgemeinde unter dem Kreuz (vgl. Liturgie-Konstitution 
n. 5). Denn was zu Pfingsten in Jerusalem geschieht, ist ja nur das 
geschichtlich-kategoriale Sichtbarwerden dessen, was das offene Herz, aus 
dem Blut und Wasser fließen, in die Endzeit der Weltgeschichte hinein 
besagt: Anbruch der Herrschaft Gottes und Ankunft seines Reiches22. 

Die Ostererscheinungen Christi als Einübungen in das Paschamysterium 

Allerdings mußten auch die Jünger dieses Verständnis der Erlösungstat 
Christi erst mühsam erlernen. Davon zeugen die vielfältigen Erscheinun- 
gen des Herrn, in denen er nach seiner Auferstehung den Frauen und 
Aposteln begegnete und von denen abschließend kurz die Rede sein soll. 

Jede Zeit muß das volle Verständnis des Paschamysteriums neu ein- 
üben, und auch wir müssen es für uns selbst neu erbeten. Die Erfahrung 
des leeren Grabes, die österliche Einsicht in die Erfüllung der Propheten- 
worte und damit die allmähliche Öffnung des Auges für die eigentliche 
Wirklichkeit dessen, was am Kreuz geschehen ist - das alles ist das eigent- 
lich Wunderbare, was sich in jenen 40 Tagen bis zur letzten leibsinnlichen 
Erscheinung des Herrn vor seinen Jüngern am Himmelfahrtstag zuträgt. 
Man muß nur einmal sehen, wie nahezu schematisch und dann doch wieder 

22 Vgl. dazu E. Glotin SJ, Valeur catechetique d'un signe symbolique: le Coeur Messe du 
Jesus-Christ, in: Lumen Vitae 16 (1961), 741•62. 



•Eingedenk des Leidens, der Auferstehung und Himmelfahrt" 101 

so unaussprechlich persönlich sich diese Begegnungen mit dem auferstan- 
denen Herrn abspielen. Stets beginnen sie mit dem totalen Unverständnis 
der Menschen (ist das nicht auch im Grund der Ausgangspunkt unserer 
eigenen Begegnungen mit dem Herrn?). Der Herr ist neben ihnen als 
Fremdling, als Gärtner, als Weggenosse, als geringster ihrer Brüder, und 
er spricht zu ihnen und teilt sich ihnen mit. Doch sobald sie ihn erkennen, 
entzieht er sich ihnen. Was dann zurückbleibt, ist Trost, Freude, Mut, das 
brennende Herz, das den Auftrag vernommen hat und ihn zurückträgt 
nach Jerusalem, in die Kirche, zu Petrus oder weiter hinein in die Welt zu 
Juden und Heiden. Das aber ist auch unsere Situation. Wie die Emmaus- 
jünger bedürfen wir neuer Augen, die den Herrn in der Vielfalt der 
Begegnungen zu erkennen vermögen. 

In diesen 40 Tagen begreifen die Jünger aber auch im tiefsten, was der 
Leib des Herrn für uns bedeutet. Wer wirklich verstanden hat, daß der 
Herr auferstanden und erhöht ist, kann keinem noch so einladenden und 
vornehm und gescheit dünkenden Spiritualismus anhängen. Er wird den 
mystischen Leib des Herrn auch in der armseligen Gestalt der irdischen 
Kirche bejahen lernen. Er wird sein Haupt dem reinen Wasser beugen 
und wissen, daß er damit sein eigenes Leben bewußt unter das Wehen des 
Geistes stellt. Er wird anerkennen, daß im schlichten menschlichen Wort 
der Schrift Gott selbst ihn anspricht. Er wird vielleicht unter Schmerzen 
erfahren, wie in der Enge des Gesetzesbuchstabens und in den mensch- 
lichen Beschränktheiten derer, denen der Herr seine Kirche anvertraut 
hat, doch der Geist sich unaufhaltsam seinen Weg bahnt. Er wird aber 
sein höchstes Glück darin finden, daß die gedenkende Teilnahme am 
Sakrament des Brotes und Weines ihn hineinversetzt in die Gegenwart 
des Paschamysteriums und ihn einswerden läßt mit dem siegreichen Herrn 
und all denen, die ihm in der österlichen Heilsgemeinde folgen oder zu 
ihr unterwegs sind. 

Damit sind wir zum Ausgangspunkt unserer Betrachtung zurückgekehrt. 
Denn was die Apostel in jenen Tagen gelernt und erfahren haben, haben 
die Geschlechter in Treue gegenüber diesem neuen Anfang weitergereicht, 
im Bewußtsein, daß dies geschehen muß bis zum Ende der Zeiten. Der hl. 
Paulus kennt den Auftrag: •Dies tut, sooft ihr ihn (den Kelch) trinkt, zu 
meinem Gedächtnis!" (1 Kor 11,25). Und er fügt hinzu: •Sooft ihr denn 
dieses Brot eßt und den Kelch trinkt, verkündet ihr damit den Tod des 
Herrn, bis er kommt" (v. 26). Doch die Kunde von Christi Tod meint das 
Ganze des Erlösungsgeschehens. Sie vergegenwärtigt das Paschamyste- 
rium in all seinen Momenten und bejaht das geschichtlich einmal Ge- 
schehene als den Beginn auch unseres Heils: •Eingedenk des Leidens, der 
Auferstehung und Himmelfahrt unseres Herrn Jesus Christus". 



102 Gebhard Maria Behler 

Im selben Brief an die Korinther sagt uns Paulus: •Wenn ihm einmal 
alles unterworfen ist, dann wird auch der Sohn selbst sich Ihm unter- 
stellen, der ihm alles unterworfen hat, damit Gott alles in allem sei" 
(1 Kor 15,28). So leben wir denn in der Gegenwart des Herrn, der für 
uns gestorben und erhöht worden ist, aber zugleich im Bewußtsein, daß 
die Vollendung des Alls erst eintreten kann, wenn sich ihm alles unter- 
worfen hat. Denn das ist es, was am Erlösungswerk Christi fehlt, daß sich 
alles in der Welt vereine zum Lob und Ruhm seines Namens. 

So bleibt uns denn dieses eine zu tun: zu ergänzen, was am Erlösungs- 
werk Christi fehlt, zugunsten seines Leibes, der Kirche (vgl. Kol 1,24). 
Das aber geschieht darin, daß unser Leben in der Welt Zeugnis gibt vom 
Glauben an jenes Geheimnis, das der Herr durch das heilige Pascha dieser 
Welt real eingestiftet hat und das das Heil der Welt begründet. 

Das göttliche Versteckspiel 

Gebhard Maria Behler OP, Vechta i. O. 

In den Evangelien der Osteroktav fällt uns auf, daß der Auferstandene 
sich an verschiedenen Orten und auf mannigfache Weise den Jüngern und 
den frommen Frauen zeigt, aber auch immer wieder sich verbirgt. Nicht 
nur, daß er plötzlich da ist und ebenso plötzlich verschwindet; er kommt 
auch unerkannt: er gesellt sich den nach Emmaus gehenden Jüngern bei, 
als ob er ein Pilger wäre, der nach dem Osterfest Jerusalem verläßt und 
nach Hause zurückkehrt (Lk 24,15ff.; Evangelium vom Ostermontag); im 
Morgengrauen steht er am Ufer des Sees von Genesareth, und die Jünger 
in der Fischerbarke halten ihn für einen Unbekannten (Jo 21,4ff.; Ev. 
vom Ostermittwoch); er erscheint der am Grabe weinenden Maria Magda- 
lena und erkundigt sich voller Teilnahme nach dem Grund ihrer Traurig- 
keit - und die Weinende meint, es sei der Gärtner (Jo 20,11 ff.; Ev. vom 
Osterdonnerstag). 

Warum dieses •Versteckspiel"? Es ist kein sinnloses, kein müßiges Tun. 
Der Verherrlichte will die Jünger, will uns alle einüben auf das göttliche 
Spiel, das er mit allen Erlösten spielen will; er will unserem Glauben •auf 
die Sprünge helfen" und uns zu verstehen geben, daß wir ihn suchen 




