102 Gebhard Maria Behler

Im selben Brief an die Korinther sagt uns Paulus: ,Wenn ihm einmal
alles unterworfen ist, dann wird auch der Sohn selbst sich Thm unter-
stellen, der ihm alles unterworfen hat, damit Gott alles in allem sei”
(1 Kor 15,28). So leben wir denn in der Gegenwart des Herrn, der fir
uns gestorben und erhoht worden ist, aber zugleich im Bewuftsein, daf}
die Vollendung des Alls erst eintreten kann, wenn sich ihm alles unter-
worfen hat. Denn das ist es, was am Erlésungswerk Christi fehlt, daf} sich
alles in der Welt vereine zum Lob und Ruhm seines Namens.

So bleibt uns denn dieses eine zu tun: zu ergidnzen, was am Erldsungs-
werk Christi fehlt, zugunsten seines Leibes, der Kirche (vgl. Kol 1,24).
Das aber geschieht darin, dafl unser Leben in der Welt Zeugnis gibt vom
Glauben an jenes Geheimnis, das der Herr durch das heilige Pascha dieser
Welt real eingestiftet hat und das das Heil der Welt begriindet.

Das gottliche Versteckspiel

Gebhard Maria Behler OP, Vechta i. O.

In den Evangelien der Osteroktav fillt uns auf, dafl der Auferstandene
sich an verschiedenen Orten und auf mannigfache Weise den Jingern und
den frommen Frauen zeigt, aber auch immer wieder sich verbirgt. Nicht
nur, daf} er plotzlich da ist und ebenso plétzlich verschwindet; er kommt
auch unerkannt: er gesellt sich den nach Emmaus gehenden Jiingern bei,
als ob er ein Pilger wire, der nach dem Osterfest Jerusalem verlafit und
nach Hause zuriickkehrt (Lk 24,15 ff.; Evangelium vom Ostermontag); im
Morgengrauen steht er am Ufer des Sees von Genesareth, und die Jinger
in der Fischerbarke halten ihn fir einen Unbekannten (Jo 21,4ff.; Ev.
vom Ostermittwoch); er erscheint der am Grabe weinenden Maria Magda-
lena und erkundigt sich voller Teilnahme nach dem Grund ihrer Traurig-
keit — und die Weinende meint, es sei der Gértner (Jo 20,114f.; Ev. vom
Osterdonnerstag).

Warum dieses ,, Versteckspiel “? Es ist kein sinnloses, kein mifliges Tun.
Der Verherrlichte will die Jiinger, will uns alle einiiben auf das gottliche
Spiel, das er mit allen Erlésten spielen will; er will unserem Glauben ,auf
die Spriinge helfen“ und uns zu verstehen geben, daf} wir ihn suchen



Das géttliche Uersteckspiel 103

miissen ,mit Schmerzen“, wie Maria und Joseph (Lk 2,48), unter Trinen,
wie Maria Magdalena (Jo 20,11.13.15). Wir sollen im voraus wissen,
dafd er da ist, jedem einzelnen nahe, um den Lebensweg eines jeden liebe-
voll besorgt: ,Siehe, ich bin bei euch alle Tage bis ans Ende der Welt®
(Mt 28,20). Das ergibt sich besonders deutlich aus dem Evangelium des
Ostermontags: der Auferstandene schliefit sich zwei sonst nirgendwo
genannten Mannern aus der groflen Zahl seiner Anhinger auf dem Wege
nach Emmaus an und unterweist sie mit liebender Geduld. Aber diesen
Vorwurf kann er ihnen nicht ersparen: ,O wie seid ihr unverstindig und
trigen Herzens, um alles zu glauben, was die Propheten gesagt haben!“
(Lk 24,25).

Das geheimnisvolle Spiel des Herrn wihrend der vierzig Tage nach
Ostern hat programmatischen Charakter, ist bedeutungsvoll fiir die ganze
Kirche und fiir alle Zeiten. Christus verfolgt damit dasselbe Ziel wie der
Evangelist Johannes mit seinem Bericht iiber Jesu Zeichen und Wunder:
»Damit ihr glaubt, dafl Jesus der Messias, der Sohn Gottes ist, und damit
ihr durch den Glauben Leben habt in seinem Namen“ (Jo 20,381). Wir
sollen tiberzeugt sein: Christus ist immer derselbe, ,, Jesus Christus gestern
und heute, derselbe auch in Ewigkeit (Hebr 13, 8); heute noch kiimmert
er sich ebenso um einen jeden von uns, wie damals um die beiden nieder-
geschlagenen Pilger auf der Strafle nach Emmaus, wie um die weinende
Maria Magdalena.

Der verherrlichte Christus verwirklicht das sich scheinbar Widerspre-
chende: ,Ich gehe (zum Vater) und komme zu euch® (Jo 14,28; vgl.
14,8.18). Er ist den Augen unseres Leibes entriickt und doch bei uns, den
Augen des Glaubens erfaflbar: er wohnt in unseren Herzen durch den
Glauben (vgl. Eph 8,17); er zeigt sich uns in den mannigfaltigsten Ver-
kleidungen, die zu durchschauen und aufzudecken unser Glaube auf-
gerufen ist.

In jedem gesunden Menschen steckt der Spieltrieb. Gott selbst hat ihn
in unser Herz eingesenkt, weil Er, der grofle Gott, am Spiel Freude hat.
Ist nicht die gesamte Schopfung eine Art gottlichen Spiels? Als Gott die
Welt schuf, da jubelten die Engel zu seinem erhabenen Tun, wie es im
Buche Job heifdt:

»Die Morgensterne frohlockten zumal
und alle Gottessohne jauchzten® (Job 38,7).

»Man darf das Walten Gottes in der Welt als jenes ernsteste Spiel auf-
fassen, in dem es um unser Heil geht, wie umgekehrt nur der Mensch
ernstlich sein Heil wirkt, der sich in dieses Spiel der Gnade einspielt,
indem er, das Spiel seines Herrn mitvollziehend und nachahmend, unbe-
kiimmert bleibt um das Verspielen auf Erden, wenn er nur vor Gott im



104 Gebhard Maria Behler

Ernste nicht verspielt“!. Friedrich Schiller? sagt mit Recht: ,Der Mensch
spielt nur, wo er in voller Bedeutung des Wortes Mensch ist, und er ist nur
da ganz Mensch, wo er spielt®.

Ein Mensch, der jedem Spiel abhold ist, der bei keinem Scherz mit-
zumachen versteht, ist eine Karitkatur des Menschenbildes. Sowohl fiir
Aristoteles wie fir Thomas von Aquin?® ist ,der wahre und volle Mensch
nur der Mensch des heiteren, gelosten, geisterfiillten, und eben darum
ernsten Spiels“, ein Mensch, der die Mitte einhilt zwischen einem Possen-
reifler, dem um jeden Preis Lustigen, und dem steifen Griesgram des stu-
ren, bloden Ernstes?.

Wir wollen das heilige Versteckspiel, das Gott mit uns spielen will,
ein wenig ndher ins Auge fassen, damit wir Mut bekommen, bereitwillig
und freudig darauf einzugehen. Zuerst ist zu zeigen, daf} Gott uns sucht,
weil das die Vorbedingung fiir unser Suchen Gottes ist; dann wollen wir
die verschiedenen Weisen iiberdenken, wie Gott sich verbirgt; und drit-
tens erwagen, wie wir ihn suchen miissen.

I. Gott sucht uns

Nach dem Siindenfall haben die ersten Menschen sich vor Gott verborgen,
aber nicht wie Kinder, die sich in frohlichem, unschuldigem Spiel ver-
stecken, damit Vater oder Mutter sie suchen, sondern weil sie bei dem
gottlichen Spiel, zu dem sie eingeladen worden waren, nicht mitmachen
wollten. Denn ,,das erste gottliche Verbot (,, Vom Baum der Erkenntnis des
Guten und des Bosen darfst du nicht essen“: Gn 2, 17) war die erste gott-
liche Einladung zum Liebesspiel“5, Nach der Ubertretung des Gebotes,
nach der trotzigen Ablehnung des Rufes zum Spiel scheuten sie das Licht
des Antlitzes Gottes: ,Denn jeder, der Boses tut, hafit das Licht und
kommt nicht zum Licht, damit seine Werke nicht aufgedeckt werden® (Jo
3,20). Hétte nicht Gott in seiner Barmherzigkeit den gefallenen Menschen
gesucht, so wire die Menschheit ewig verloren geblieben. ,Gott der Herr
rief nach Adam und fragte ihn: Wo bist du?“ (Gn 3,9). Und seitdem hort
er nie mehr auf, den Menschen zu suchen, mag dieser sich noch so sehr
vor seinem Antlitz verbergen, wie einst Jonas, der das Schiff bestieg, um
nach Tharsis zu flichen, weit weg vom Antlitz des Herrn (Jon 1, 3).

1 Der Grofle Herder, 10. Bd. (Freiburg i. Br. 1955), 445.

2 Uber die dsthetische Erziehung des Menschen, Brief 15. — Schillers Werke, hrsg. von
R. Buchwald II (Insel-Verlag 1952), 274.

3 Summa theol., 1111 q. 168, a. 2 und 4.

4 H. Rahner, Der spielende Mensch* (Einsiedeln 1957), 8 1.

5 Q. Schneider, Er ordnete in mir die Liebe (Wien 1954), 181. — Diesem Biichlein ent-
nehmen wir im folgenden viele wertvolle Gedanken und Anregungen.



Das gottliche Uersteckspiel 105

Im Gegensatz zu den schlechten Hirten Israels, welche ,die verspreng-
ten Schafe nicht heimgeholt und die verirrten nicht gesucht haben“ (Ez
34, 4), wird Gott selbst als der Gute Hirt sich seiner verlorenen Herde mit
Liebe annehmen: ,Siehe, ich selbst will nach meinen Schafen fragen und
nach ihnen sehen. Wie ein Hirt am Tage des Unwetters nach seiner Herde
siecht, wenn seine Schafe versprengt sind, so will ich nach meinen Schafen
sehen und sie erretten von allen Orten, wohin sie zerstreut waren...
Das Verirrte will ich suchen, das Versprengte zuriickholen und das Ge-
brochene verbinden. . .; ich werde sie weiden, wie es recht ist“ (Ez 34,
11f£.16).

Diese begliickende Verheiflung ist in Jesus Christus, dem Guten Hirten,
so buchstéblich erfilllt worden, wie wir nie zu hoffen gewagt hatten. Der
Erléser bezeichnet es geradezu als seine Aufgabe, das Verlorene zu
suchen: ,Der Menschensohn ist gekommen, zu suchen und zu retten, was
verloren war® (Lk 19,10). Wenn von hundert Schafen sich eines verliert,
14}t er die neunundneunzig in der Steppe zuriick und geht dem verlorenen
nach, bis er es findet. Und hat er es endlich gefunden, ist er, so mochte
man sagen, narrisch vor Freude (vgl. Lk 15,3ff.). Soren Kierkegaard®
hat in einem Gebet diese Wahrheit treffend ausgedriickt, dafl Gott uns
noch mehr sucht als wir ihn: ,Du bist nicht nur wie eine Quelle, die sich
finden 14t — armselige Umschreibung deines Wesens! — Du bist wie eine
Quelle, die selbst den Diirstenden, den Verirrten sucht®.

Diese Tatsache, dafl Gott uns sucht, daf} er uns nicht einfach in unserer
Verlorenheit verkommen 1afit, mufl uns mit immer neuem Staunen und
neuer Freude erfiillen. Er sucht uns nicht nur, er ,besucht® uns, er ,sucht
uns heim®. Der Psalmist gibt seiner Verwunderung dariiber bewegten
Ausdruck:

~Herr, unser Gott, wie wunderbar ist dein Name
auf der ganzen Erde!
Du, dessen Hoheit
sich iiber die Himmel erhebt!
Aus der Kinder und Sduglinge Mund
hast du dir Lob bereitet
Deinen Feinden zum Trotz,
um Gegner und Hasser verstummen zu machen.
Wenn ich deine Himmel betrachte,
das Werk deiner Finger,
Den Mond und die Sterne,

6 Schluf einer Ansprache zum Gedichtnis seines verstorbenen Vaters, 1855. — Soren
Kierkegaards Samlede Uaerker, 2. Aufl., hrsg. von Drachmann, Heiberg und Lange, 14.
Bd. (Kopenhagen 1931), 191.



106 Gebhard Maria Behler

die du hingestellt (dann frage ich mich):
Was ist der Mensch, dafl du sein gedenkst,
des Menschen Sohn, dafl du dich seiner annimmst?“
(Ps 8,2-5; vgl. 144[143], 4)".
Und warum ,sucht und besucht“ uns Gott, noch ehe wir Ihn gesucht
haben? Weil er uns zuerst geliebt hat: ,Darin besteht die Liebe, nicht daf}
wir Gott geliebt haben, sondern dafl er uns geliebt und seinen Sohn als
Siihnopfer fiir unsere Siinden gesandt hat. .. Er hat uns zuerst geliebt*
(1 Jo 4,10.19). Auf Grund freier Gnadenwahl hat Gott ,sich aus Liebe
an uns gehdngt® (Dt 7,71.). Man sucht mit solcher Ausdauer nur das,
was man als wertvoll betrachtet; Wertloses gibt man ohne Bedauern auf.
Mit unermiidlicher und unbeirrbarer Treue fihrt Gott fort, uns zu suchen,
weil wir ,teuer sind in seinen Augen, wertgeachtet, und er uns liebt*
(vgl. Is 43,4).

II. Gott verbirgt sich

In den ,Erzdhlungen der Chassidim“ bringt Martin Buber folgende ein-
faltige Geschichte, die aber einen so tiefgriindigen Symbolwert enthilt,
daf man ein ganzes Leben lang dariiber nachdenken kann. Die Uberschrift
lautet: ,Das Versteckspiel“¢. ,Rabbi Baruchs Enkel, der Knabe Jechiel,
spielte einst mit einem andern Knaben Verstecken. Er verbarg sich gut
und wartete, dafl ihn sein Gefédhrte suche. Als er lange gewartet hatte,
kam er aus dem Versteck; aber der andere war nirgends zu sehen. Nun
merkte Jechiel, daB} jener ihn von Anfang an nicht gesucht hatte. Dariiber
mufite er weinen, kam weinend in die Stube seines Grofivaters gelaufen
und beklagte sich Giber den bosen Spielgenossen. Da flossen Rabbi Baruch
die Trénen iber, und er sagte: So spricht Gott auch: ,Ich verberge mich,

[ 3N 3

aber keiner will mich suchen’.

Nur einem Menschen, der ganz in Gott lebt, nur einem echten Gottes-
freund konnte sich beim Anhoren der kindlichen Klage spontan der Ver-
gleich mit Gott aufdriangen: Gott leidet darunter, dafl so wenige ihn ,von
ganzem Herzen suchen“ (Dt 4,29; Ps 119 [118], 2.10; Jer 29,13).

Wie ist doch dieser Ausspruch, den der chassidische Rabbi Gott in den
Mund legt, ganz im Geist der Bibel: ,Ich verberge mich, aber keiner will
mich suchen®. , Wahrlich, du bist ein verborgener Gott, du Gott Israels, du
Erretter!® (Is 45,15). Er verbirgt sich, aber er wartet darauf, dafl wir ihn
suchen; der Psalmist sagt es ausdriicklich:

7 Wortlich: ,,daf du ihn besuchst, thn heimsuchst®.
8 M. Buber, Die Erzihlungen der Chassidim (Zurich 1949), 191.



Das gittliche Uersteckspiel 107

»Jom Himmel schaut der Herr
auf die Menschenkinder herab,
Zu sehen, ob es einen Uerstindigen gibt,
einen, der Gott sucht” (Ps 14[13],2; 53[52],3).
Und wie oft kehrt bei den Propheten und Psalmendichtern die Mahnung
wieder: ,Sucht den Herrn!“ (Is 55,6; Soph 2, 3); ,,Sucht sein Antlitz alle-
zeit!® (Ps 105 [104],4; 1 Chr 16,11). Die Tatsache, dafl so wenige ihn
suchen und bei diesem ,Versteckspiel“ mitmachen, beleidigt und betriibt
Gott.
Er verbirgt sich, und er verbirgt sich gut. Keiner vermag sich so gut zu
verstecken wie er.
»Geht er an mir voriiber, ich sehe ihn nicht;
fahrt er daher, ich gewahre ithn nicht (Job 9,11).
»Gel’ ich nach Osten, da ist er nicht;
nach Westen, ich gewahre thn nicht.
Such’ ich ihn im Norden, ich schaue ihn nicht;
biege ich nach Siiden, ich sehe ithn nicht“ (Job 23,8 f.).

Welch bestiirzendes Geheimnis, daff unser Gott uns ganz nahe ist, niher
als wir uns selber sind, und doch ganz verborgen! Augustinus® ruft ihn an:
Secretissime et praesentissime, ,Verborgenster du und Gegenwartigster!“
»Himmel und Erde sind voll von der Hoheit deiner Herrlichkeit“1?; und
doch hat es den Anschein, als wire das Weltall leer von deinem Glanz:
denn wer hat je dein Antlitz gesehen?

Wie weif} sich der unendliche Gott zu verbergen! Das ergreifendste Bei-
spiel dafur ist das Geheimnis der Menschwerdung. Als Lebenskeim ver-
birgt sich Gottes Sohn im Schof der Jungfrau; als Kind in der Krippe;
dreiflig Jahre lang im Haus von Nazareth; als Mann in der Wiiste oder
in der ihn umdréngenden Volksmenge. Welch seltsames Versteckspiel!

»Er wuchs vor Ihm auf wie ein Schifiling,
wie eine Wurzel aus diirrem Erdreich.
Keine Gestalt hatte er noch Schonheit,
dafl wir nach ihm geschaut,
kein Ansehen, daf8 er uns gefallen hiitte“ (Is 58,2).

Aber noch weiter geht die Entduflerung in der vom wesensgleichen Got-
tessohn angenommenen Knechtsgestalt: ,Er hat sich erniedrigt, gechorsam
geworden bis zum Tod, ja bis zum Tod am Kreuz“ (Phil 2, 8). Er verbirgt
sein ,Gottgleichsein“ (Phil 2,6) in der Gestalt eines durch Leiden zer-
malmten Menschen (Is 53,10), der auf unmenschliche Weise entstellt (Is
52,14), ein Wurm ist und kein Mensch (Ps 22 [21]), 7).

9 Bekenntnisse 1, 4; PL 32, 662.
1 Te Deum.



108 Gebhard Maria Behler

Hat nun, seitdem Christus in die Herrlichkeit des Vaters aufgenommen
ward, das Versteckspiel ein Ende? Keineswegs. Auch uns gegeniiber han-
delt der verklidrte Herr wie in den Osterevangelien, als wire er ein Pilger,
oder der Gartner, oder einfach irgendein Unbekannter. Seine ,, Unkennt-
lichkeit“ erweist sich fiir uns entscheidend im Gang des Lebens, in den
Schicksalsschldgen, in allem, was der Alltag mit sich bringt, aber auch in
der Kirche, in den Sakramenten, zumal im Sakrament seiner eucharisti-
schen Gegenwart: ,Ich bete dich ergeben, verborgne Gottheit, an, die in
diesen Formen ganz sich bergen kann“!’. Der heilige Pfarrer von Ars
zeigte auf den Tabernakel und sagte: ,Unser Herr ist dort verborgen, er
wartet darauf, daf} wir ihn besuchen kommen und ihm unsere Bitten vor-
tragen. Seht, wie gut er ist! Er pafit sich unserer Schwiche an . . . Zeigte er
sich uns mit seiner Herrlichkeit, so wiirden wir nicht wagen, ihm zu
nahen“!2,

Im 8. Kapitel des Buches der Spriiche wird iiberaus eindrucksvoll das
Wesen und Tun der Weisheit geschildert. Die Weisheit stellt sich zun4chst
in ihrer ernsten Wiirde, ihrem Wert und ihrem Einfluf} vor:

»Bei mir ist Rat und Klugheit,
mein ist Einsicht und Stirke.
Durch mich herrschen die Konige,
entscheiden die Grofien nach Recht . . .
Reichtum und Ehre sind bei mir,
stattliches Gut und gerechter Lohn® (Spr 8, 14-16.18).
Groflartig und ausfiithrlich wird ihr Anteil am Werk der Schépfung be-
schrieben:
»Als Gott den Himmel baute, war ich dabei,
als er das Gewolbe iiber der Urflut abmaf . . .,
Als er dem Meer seine Grenze setzte . . .,
als er die Grundfesten der Erde legte” (8,27.29).

In welcher Weise ist nun diese gottliche Kraft am Werk? Ist ihr Antlitz
streng, ihr Tun ernst und gemessen? Nein; sie ist ganzlich Kind, und ihre
Weise ist das Spiel, nicht nur fallweise, sondern allezeit. Sie sagt von sich:

»Da war ich als Liebling™ ihm zur Seite,
war lauter Entziicken Tag um Tag,
spielend vor ithm zu jeder Zeit,
Spielend auf seinem Erdenrund,
und hatte mein Entziicken an den Menschenkindern® (8,380f.).

11 Ubersetzung nach Fr. Wolters.

12 B. Nodet, Jean-Marie Uianney, Curé d'Ars. Sa pensée, son coeur, 3. Aufl. (Le Puy,
0.]), 112.

13 ‘Wir lesen im Hebréischen *dmiin, ,das (auf den Armen getragene) Kind, Liebling®, —
So las die altgriechische Ubersetzung des Aquila.



Das géttliche Uersteckspiel 109

Mit der so beschriebenen Gestalt der Weisheit, die das géttliche Wirken
in und an der Welt darstellt, haben die alttestamentlichen Weisheitslehrer
die Wege geebnet fir die neubundliche Offenbarung tiber Christus, die
menschgewordene Weisheit. Die Schilderung des Buches der Spriiche pafit
vorziiglich auf das fleischgewordene Wort Gottes, auf Christus: er ,spielt
allezeit“ das Spiel der Liebe und ,hat sein Entziicken daran, bei den Men-
schenkindern zu sein®. Freilich erkennt nur der Glaube hinter dem ratsel-
haften Weltgeschehen das ,Spiel“ der gottlichen Weisheit; der »Spielende”
Herr wird nur dem sichtbar, der glaubt und liebt.

Viele Weisen hat der verkliarte Herr erdacht, wie er uns die Freude
schenken kann, ihn trotz der Verkleidung wiederzuerkennen. Er begegnet
- uns nicht nur im erhabenen Spiel der heiligen Liturgie, sondern auch in
seinem Wort, im Néchsten, in jedem Augenblick mit seiner bestimmten
Aufgabe, in den kleinen und kleinsten Geschehnissen des Alltags.

Er kommt zu uns in seinem Wort. Jesus selbst stellt seine Person und
sein Wort auf die gleiche Stufe. , Wenn ihr in mir bleibt und meine Worte
in euch bleiben (Jo 15, 7) bedeutet genau dasselbe wie die Formel: , Wenn
ibr in mir bleibt und ick in euch bleibe“ (vgl. Jo 15,4). Christus kann mit
demselben Recht sagen: ,Der Sohn macht euch frei“ (Jo 8,36) und: ,Die
Wahrheit wird euch frei machen“ (Jo 8,32). Jesu Wort aufnehmen heifit
seine Person aufnehmen. Wiirden wir sein Wort, das in der Predigt und
Liturgie gehorte, das in der Lesung der Schrift vernommene, mit der rech-
ten Offenheit und Ehrfurcht aufnehmen und in uns ,vor Anker gehen
lassen!4, so wiirde uns mehr und mehr die ,Macht gegeben, Kinder Gottes
zu werden® (Jo 1,12) und auf das Liebesspiel Gottes einzugehen.

Und wie mannigfach verkleidet kommt Christus zu uns im Nichsten!
Wenn wir ihn da nicht erkennen, bleibt uns keine Entschuldigung am Tage
des Gerichts: hat nicht Er selbst uns rechtzeitig und deutlich darauf auf-
merksam gemacht, dafl Er im Nachsten unter uns weilt? , Was immer ihr
einem dieser meiner geringsten Briider getan habt, das habt ihr mir getan®
(Mt 25,40). Bin ich darin eingeweiht, dafl eine hochstehende Personlich-
keit irgendwo inkognito weilt, so ist es fiir mich kein Inkognito mehr. Der
Lieblingsschiiler des Rabbi Pinchas von Korez klagte einst seinem Lehrer,
dafl es einem von Leid gepriiften Menschen schwer fillt, den Glauben an
die gottliche Vorsehung fiir jeden Einzelnen unversehrt zu bewahren. Es
erscheine einem ja wahrhaftig, als verberge Gott sein Antlitz vor ihm.
Was solle man tun, um im Glauben zu erstarken? , Weifl man®, antwor-
tete der Rabbi, ,dafl es ein Verbergen ist, dann ist es ja kein Verbergen
mehr“15,

14 G. von le Fort, Das Schweifituch der Ueronika.
15 M. Buber, Die Erzihlungen der Chassidim, 224.



110 Gebhard Maria Behler

Uberhéren wir auch nicht die negative Formulierung, jenes schrecken-
erregende Wort, das ,erbarmungslose Urteil“, das der gottliche Richter
denen entgegenhalten wird, ,die kein Erbarmen getibt haben“ (Jak 2,13):
» Wahrlich, ich sage euch, was immer ihr einem dieser Geringsten nicht
getan habt, das habt ihr mir nicht getan® (Mt 25,45). Karl Heinrich Wag-
gerl'® schreibt den beherzigenswerten Satz: ,Das Bose, das wir tun, wird
Gott uns vielleicht verzeihen. Aber unverziehen bleibt das Gute, das wir
nicht getan haben.“

Beim Jiingsten Gericht werden diejenigen, die keine Barmherzigkeit an
ihren Mitmenschen geiibt haben, das furchtbare Wort héren: , Weicht von
mir, ihr Verfluchten, in das ewige Feuer... Denn ich war hungrig, und
ihr habt mich nicht gespeist, ich war durstig, und ihr habt mich nicht ge-
trankt; ich war Fremdling, und ihr habt mich nicht aufgenommen, nackt,
und ihr habt mich nicht bekleidet, krank und im Gefangnis, und ihr habt
mich nicht besucht®. Dann werden sie sagen: ,Herr, wann haben wir dich
hungernd oder diirstend oder fremd oder nackt oder krank oder im Ge-
fangnis gesehen und haben dir nicht gedient?“ (Mt 25,41 ff.). Wir haben
dich ja gar nicht gesehen, Herr! Damit glauben sie sich zu entschuldigen —
in Wirklichkeit aber beschuldigen sie sich selbst. Das ist es ja gerade, was
ich euch vorzuwerfen habe, so wird der Herr ihnen entgegnen: dafl ihr
mich nicht gesehen, mich nicht durch den Glauben erkannt habt! Thr wufltet
um meine verborgene Gegenwart und habt getan, als kenntet ihr mich
nicht. Thr habt die Stunde eurer Heimsuchung nicht erkannt! (vgl. Lk
19,44).

Um uns seinen Willen kundzutun, bedient sich Gott gebrechlicher Men-
schen. Wiirde Er selbst unmittelbar uns einen Auftrag erteilen, ja auch
nur einen Wunsch aussprechen — wer wiirde ihm den Gehorsam verwei-
gern, ihm einen Wunsch abschlagen? Er versteckt sich aber hinter Men-
schen, um uns zur Demut zu erziehen und uns Gelegenheit zu bieten, ihm
die Echtheit unserer Liebe zu beweisen.

Einem geschopflichen Du kann der Mensch nur auf bestimmte, begrenzte
Weise begegnen; dem gottlichen Du aber begegnet er in unendlich vielen
und verschiedenen Formen. Alle Geschehnisse, grofle und kleine, 6ffent-
liche und private, schenken jeweils eine neue Moglichkeit der personlichen
Begegnung mit Gott. In gewaltigen Schicksalsschldgen Gottes Hand ,im
Spiele” zu sehen, ist gewissermafien leichter, als ihn in den kleinen Wider-
wartigkeiten des grauen Alltags wahrzunehmen.

Gewif}, die irdischen Dinge, das Du des geliebten Menschen, behalten
ihr Eigensein, ihren Wert und ihre Bestimmtheit; aber ist es nicht gerade
die grofle Begabung der Heiligen gewesen, ihr Ja zur Welt zu sprechen

18 Kleine Miinze (Salzburg 1957), 34.



Das gottliche Uersteckspiel 111

und dennoch zu wissen, dafl Gott mehr ist als Welt? Ja haben nicht manche
eben daraus, dafl sie ,Gott in allen Dingen wufiten®, die grofle Ehrfurcht
vor der Welt mit ihren kleinsten Kleinigkeiten geschopft?

In dem geringfiigigsten Einzelfall wird Gottes Wirken offenbar: ,Kein
Sperling féllt auf die Erde ohne euren Vater. Sogar die Haare eures
Hauptes sind alle gezdhlt“ (Mt 10,291.; vgl. Lk 21,18). Vom kleinsten
bis zum gréfiten ,Mifigeschick® ist alles weiseste, zartlichste Fishrung des
gottlichen Spiels, so abgewogen und abgestimmt, dafl alles den Gott
Suchenden ldutert und heiligt. Hinter allem, was uns zustoft, verbirgt sich
Gott; mit allem hat er eine besondere Heilsabsicht fiir den einzelnen Men-
schen. Zuweilen diinkt es uns, als ,spiele“ er uns ,iibel mit“, als treibe er
ein béses Spiel: ,Hartes hast du deinem Volk auferlegt® (Ps 60 [59],5).
Dann miissen wir, wie das Sprichwort sagt, ,gute Miene zum bésen Spiel
machen®. In Wirklichkeit ist es immer ein gutes Spiel; ,denn nicht aus
Lust beugt er nieder und betriibt die Menschenkinder“ (Klgl 8, 33). Wenn
es ihm in seiner Weisheit und Gite gefillt, unsere Pline zu ,durchkreu-
zen®, gibt es da eine andere Aufgabe, als tapfer darauf einzugehen und das
kraftigende Spiel mitzumachen. Er verbirgt sich in allem, was geschieht,
und an uns liegt es, selbst auf die Verdriefllichkeiten nur mit dem Echo der
Liebe zu antworten und mit der Bereitschaft zum Letzten.

Auch in den inneren Prifungen fithrt Gott das Versteckspiel weiter:
wenn er die fihlbare Andacht, die schonen Gedanken, die Freude am Gebet
nimmt und dafir Widerwillen, Anfechtungen, Trockenheit, Unfahigkeit
zum Beten, ja das Gefihl der Gottverlassenheit schickt. Dann entzieht sich
der geliebte Gott, er lockt aus unzuginglichen Tiefen, er 143t sich nicht
fassen. Aber alles nur, damit wir nicht selbstsiichtig an seinen Gaben hin-
gen, sondern ihn allein um seiner selbst willen suchen. Denn es ist ein
grofier Unterschied, ob jemand die Tréstungen Gottes oder den ,Gott jeg-
lichen Trostes“ (2 Kor 1, 3) liebt.

II1. Wie sollen wir Gott suchen

In seiner Rede auf dem Areopag in Athen sagt Paulus, Gott habe den
Menschen , die ihnen zugemessenen Zeiten und die Grenzen ihres Wohn-
sitzes bestimmt, damit sie Gott suchen, ob sie ihn wohl ertasten und finden,
obschon er einem jeden von uns nicht fern ist; denn in ihm leben wir,
bewegen wir uns und sind wir“ (Apg 17,26-28). ,Gott suchen® ist die
wesentliche, die wichtigste Aufgabe, die dem Menschen fiir sein irdisches
Dasein gestellt ist.

Woas fiir alle Menschen gilt, ist erst recht dem Christen, dem osterlichen
Menschen aufgegeben: ,Seid ihr mit Christus auferstanden, dann sucht,



112 Gebhard Maria Behler

was droben ist, wo Christus ist, zur Rechten Gottes sitzend. Trachtet nach
dem, was droben, nicht nach dem, was auf Erden ist“ (Kol 3,1{.). ,Was
droben ist“, sind nicht irgendwelche Werte: es ist der personale Herr.
Seine Person, sein Antlitz sollen wir suchen, den personlichen Kontakt im
gottlichen Spiel der Liebe: ,,Dein Antlitz, Herr, will ich suchen!* (Ps 27
[26],8).

Schon im Alten Testament bezeichnet das ,Suchen Gottes® immer ,die
willentliche Hinwendung des Menschen zu Gott“t?. ,Sucht mich, auf daf}
ihr lebet! ... Sucht den Herrn, auf dafl ihr lebet!“ (Am 5,4.6), so rufen
die Propheten ohne Unterlafl dem Volk zu; ,wenn ihr mich sucht, sollt ihr
mich finden; wenn ihr von ganzem Herzen nach mir fragt, werde ich mich
von euch finden lassen, spricht der Herr“ (Jer 29,13f.). Und er versichert
ausdriicklich, dafl dieses Suchen nicht ins Leere lduft. Kurz nachdem der
Prophet ausgerufen hat: ,Wabhrlich, du bist ein verborgener Gott!“ (Is
45, 15), beteuert er feierlich im Namen Gottes:

»Ich habe dem Geschlecht Jakobs nicht gesagt:
Sucht mich umsonst!

Ich, der Herr, rede, was wahr,
verkiinde, was richtig ist“ (Is 45,19).

Gott ,suchen” heifit seine Spur verfolgen. Die Germanisten haben her-
ausgefunden, dal ,suchen® (englisch fo seek, schwedisch séka) ein altes
Jagerwort ist, urverwandt mit dem lateinischen sagire (,scharf spiiren,
ahnen“) und griechischen Wyfoua (,vorangehen®, beim Verfolgen der
Spur). Urspringlich bezieht sich dieses Wort also auf den Jagdhund, der
die Fahrte des Wildes aufnimmt. Tatsdchlich bedeutet Gott suchen: un-
beirrt von allen Lockungen und Ablenkungen durch die Geschépfe in seine
Fufistapfen treten, indem man dem eigenen Willen entsagt:

»Selig der Mann, der ... sein Herz auf der Weisheit Wege richiet
und auf ihre Pfade merkt;
Der ihr nachgeht wie ein Fihrtensucher (iyveviig)
und all ihre Zugdnge belauert® (Sir 14,21f.).
Ein guter Jagdhund darf sich durch nichts vom Verfolgen der Wildspur
ablenken lassen. Wie leicht lassen wir uns vom Weg des Willens Gottes,
von der Bahn seiner Gebote abbringen!

Wie sollen wir nun Gott suchen? Die Heilige Schrift sagt uns zuniachst,
wie wir ihn nicht suchen sollen: nicht aus selbstsiichtigen Motiven noch
durch spitzfindige Untersuchung. Nicht wie jene, die nach der wunder-
baren Brotvermehrung Jesus , gesucht haben® (Jo 6,24), weil sie von ihm
nochmals eine so reichliche Speisung erhofften: , Ihr sucht mich, nicht weil
ihr Zeichen gesehen habt (die auf eine hohere, iibernatiirliche Wirklichkeit

17 H. Greeven, in: ThWNT II, 895 Anmerk. 5.



Das gottliche Uersteckspiel 113

hinweisen), sondern weil ihr von den Broten gegessen habt und satt ge-
worden seid. Mithet euch nicht um die vergéngliche Speise, sondern um
jene, die ins ewige Leben fortdauert, die der Menschensohn euch geben
wird® (Jo 6,26f.).

Wir sollen auch nicht Gott ,versuchen“ durch subtile, unehrerbietige
Untersuchung. ,Denn verkehrte Gedanken trennen von Gott, und wenn
die gottliche Macht versucht wird, straft sie die Toren . . . Denn der heilige
Geist der Zucht flicht die Arglist und halt sich von unverstindigen Ge-
danken fern“ (Weish 1, 3. 5). Klemens Brentano'® hat den beachtenswerten
Vers geprigt:

»Fiihr uns nicht in die Uersuchung
unfruchtbarer Untersuchung!“

Wir sollen Gott suchen in Einfalt und Demut und mit zerknirschtem
Herzen. ,Sucht den Herrn in der Einfalt des Herzens! Er 143t sich finden
von denen, die ihn nicht versuchen; er offenbart sich denen, die ithm nicht
miflitrauen® (Weish 1,1f.). ,Sucht den Herrn, ihr Demiitigen alle im
Lande, die ihr sein gerechtes Gebot erfiillt; sucht nach Gerechtigkeit, sucht
nach Demut!® (Soph 2,3). ,Mit zerknirschtem Herzen und gebeugter
Seele” sollen wir Gott suchen (Dan 3,39ff., LXX und Vulgata). Die
Grundhaltung ist die der Demut und des Vertrauens, die Haltung des
Kindes. ,Wabhrlich, ich sage euch: Wer das Reich Gottes nicht aufnimmt
wie ein Kind, wird sicherlich nicht hineinkommen* (Mk 10, 15; Lk 18,17;
vgl. Mt 18, 3).

Das Kind glaubt an die Liebe des Vaters, und darum ist es bereit, auf
jedes seiner Spiele, mag es noch so ungestiim sein, noch so gefahrlich
scheinen, sofort einzugehen. Es 1488t sich hochheben, im Kreise herumwir-
beln, wie einen Ball in die Hohe werfen, und firchtet sich nicht: es ist ja
der Vater. Wenn das Kind seinem irdischen Vater ein solches Vertranen
entgegenbringt, wie miifite es dann, zur Einsicht des Glaubens gekommen,
sich dem himmlischen Vater iiberlassen! Mit welcher Bereitwilligkeit mif-
ten wir bei jedem seiner Spiele mittun!

Das innere Gebet hat die Aufgabe, uns zu schulen, daff wir das von
Gott angebotene Spiel tapfer und froh aufnehmen. Das Herzensgebet als
Pflege der vertrauten Freundschaft mit Gott iibt darin ein, mit heiterer
Gelassenheit an die Verdrieflichkeiten heranzutreten, die der Alltag mit
sich bringt. Bei allem, was ihm Widriges begegnet, miifite ein Christ sagen:
Dominus est! ,Es ist der Herr!“ (Jo 21,7). ,Das ist vom Herrn gefiigt!*
(Gn 24,50)*. ,Auch das geht aus vom Herrn der Heerscharen; wunder-
baren Ratschlufi, grofle Weisheit wirkt er® (Is 28, 29).

18 Zitiert von A. Erb, Gelebtes Christentum (Freiburg i. Br. 1988), 239.



114 Gebhard Maria Behler

Statt jedoch nur in der dritten Person, wie von einem Abwesenden, vom
Herrn zu sprechen, der alles mit Weisheit und Giite fiigt, wére es besser,
die zweite Person zu gebrauchen und in inniger, personlicher Begegnung
zum Herrn zu sagen: ,Du bist es, Herr!* Und ,da du es bist, so befiehl
mir, daf} ich zu dir iber die Wasser komme!* (Mt 14,28). Ich will fest
daran ,glauben, dafl du es bist“ (vgl. Jo 13,19). Denn wenn ich es nicht
glaube, werde auch ich, wie die Pharisier, in meinen Siinden sterben:
» Wenn ihr nicht glaubt, dafl ich es bin, werdet ihr in euren Siinden ster-
ben® (Jo 8,24; vgl. 8,28). Lafl mich ,erkennen, daf} dies deine Hand ist,
dafl du, Herr, es gewirkt!“ (Ps 109 [108],27; vgl. Is 41, 20).

Auf diese Weise kann alles und jedes Anlafl zu neuer, lebendiger, ver-
tiefter Begegnung mit dem erhéhten Herrn werden. In dem schon zweimal
angefiihrten Buch ,Die Erzdhlungen der Chassidim“?® wird ein Teil** des
Liedes ,DU“ wiedergegeben, das Rabbi Levi Jizchak von Berditschev,
der volkstiimlichste der chassidischen Meister (T 1809), zu singen pflegte.
Dieses Lied, von den heutigen Anhidngern der chassidischen Bewegung
»das Dudele“ genannt, bringt den Grundgedanken und die Grundhaltung
chassidischen Lebens treffend und ergreifend zum Ausdruck:

Wo ich gehe — Du!
Wo ich stehe — Du!

Nur Du, wieder Du, immer Du!

Du, Du, Du!

Ergeht’s mir gut — Du!
Wenn's weh mir tut — Du!

Nur Du, wieder Du, immer Du!
Du, Du, Du!

Himmel — Du!
Erde — Du!
Oben — Du!
Unten — Du!

Wohin ich mich wende,
An jedem Ende

Nur Du, wieder Du, immer Du!
Du, Du, Du!

19 'Wértlich im Hebrdischen: ,Das Wort ist vom Herrn ausgegangen.“

20 M. Buber, Die Erzihlungen der Chassidim 342.

21 Den volistindigen (englischen) Text bietet Msg. John M. Oesterreicher: The Hasidic
Movement, The Bridge 111, a Yearbook of judaco-christian Studies, Newark USA 1958,
125§ :



Das géttliche Uersteckspiel 115

Wer in der Zeit des Gebets in erhabenen Betrachtungen und feurigen
Gemiitsbewegungen schwelgt und kurz darauf wegen einer VerdrieRlich-
keit vor Aufregung aufler sich gerit, sich Frieden und Freude rauben 1afit,
der hat nicht die echte Verbindung der Freundschaft mit dem Herrn
gepflegt. Gerade in der verwirrenden Lage miifite er ja das im Gebet
begonnene Spiel fortsetzen; denn Gott hat die drgerliche Situation aus
heiliger und liebevoller Absicht zugelassen. Er will, dafl wir ein weites
und freies Herz bekommen und nur eines uns wichtig ist: Gott nicht zu
betriiben, sondern seinem Liebeswillen zu entsprechen.

Freilich wird zu Beginn nicht das ganze Gemiit in diesem Spiel mit-
schwingen. Zunéchst wird nur der Wille, und auch er noch halb gezwun-
gen, mitmachen. Die tibrigen Seelenkrifte, vor allem das Gefiihl, werden
verstimmt sein und sich als Spielverderber gebarden. Dann heifit es, sogar
damit, dafl man unzufrieden ist, zufrieden sein?2. Wenn so durch den fest
entschlossenen Willen der heilige Friede im Seelengrund bleibt, breitet
er sich allméahlich sieghaft aus und tberwindet alle Verhértung und Ver-
bitterung, die sich einnisten wollte.

Wer Gott von ganzem Herzen sucht, findet ihn unfehlbar. Schon im
Alten Bund hat der Herr versprochen, dafl er sich von denen finden lassen
will, die ihn aus ganzer Seele suchen (Jer 29,13). Und Jesus versichert uns
mit groflem Nachdruck: ,Bittet, so wird euch gegeben; sucht, so werdet ihr
finden; klopft an, so wird euch aufgetan. Denn jeder, der bittet, empfingt;
wer sucht, der findet; und wer anklopft, dem wird aufgetan“ (Mt 7,7f.;
Lk 11,9f.). ,Jeder, der bittet, empfangt“: Die Bitte richtet sich ja an den
Gott, der wesenhaft Licbe ist (1 Jo 4,8.16) und dessen heilige Leiden-
schaft es ist, sich schenkend zu verstrémen. — , Wer sucht, der findet“: Der
Gott Suchende findet bestindig Gottes Verborgenheit, die mehr Er selbst
ist als seine Enthiilltheit in der Offenbarung; denn diese muf} sich ja not-
wendig unserem armseligen Auffassungsvermégen anpassen. - ,Und wer
anklopft, dem wird aufgetan“: Er klopft ja nicht an eine verschlossene
Tir, sondern an ein weit geoffnetes Herz, das der Seele nur immer neue
verschlossene Tiefen vorstellt, damit sie nicht ablasse anzuklopfen und im
Klopfen bestdndig weiter vorwartsdringe?.

Die letzte Weisheit eines spielenden Menschen hat Peter Lippert in
seinem unter Trinen lachelnden Aufsatz ,Was wollen wir heute spie-
len?“# ausgesprochen: ,Selbst der torichteste Zwang endet irgendwo in

22 Vgl. Dom A. Guillerand, Silence cartusien* (Rom 1955) 66: ,I1 faut &tre content de
tout, méme d’étre mécontent.* — ,Man mufl mit allem zufrieden sein, selbst damit, dafl
man unzufricden ist.“ — Deutsche Ubersetzung: Uom Schweigen der Kartiuser (Luzern
1956), 58.

2 Vgl. O. Schneider, Er ordnete in mir die Liebe, 68 1.

2 Stimmen der Zeit 130 (1936), 7.



116 Gebhard Maria Behler

Freiheit, und die dunkelste Verlassenheit ist nur ein Torweg zum Beisam-
mensein, das gleichgiiltigste und sinnloseste Tun ist wie ein Briicken-
bogen, iiber den wir gehen, und das hafilichste Schicksal ein Schleier, hinter
dem die Schonheit steht. Darum nehmen wir all das frei und 1issig, sorglos
und unbeschwert in unsere Hande. Wir nehmen es nicht schwerer als ein
Spiel, das man eben spielt, bis die Zeit voriiber ist, aber auch nicht gleich-
giltiger als ein Spiel, mit dem ein Kind seinen Tag ausfiillt, ernst und
hingegeben, aber stets bereit, es liegenzulassen, wenn die rufende Stimme
aus dem Hause klingt und ihm sagt: Nun komm!“%.
Am Ende seines Werkes ,,Uber die Dreifaltigkeit“?® betet der heilige
Augustinus:
~Herr, mein Gott, du meine einzige Hoffnung, erhore mich, dafS ich
nicht aus Midigkeit mich weigere, dich zu suchen, vielmehr alle-
zeit glithend dein Antlitz suche (vgl Ps 105 [104],4). Gib du die
Kraft zum Suchen, der du dich hast finden lassen und die Hoff-
nung gabst, dich immer mehr zu finden. Uor dir ist meine Krafl
und meine Schwiche: bewahre die eine, heile die andre. Oor dir
ist mein Wissen und meine Unwissenheit: da, wo du die Tiir auf-
schlossest, nimm mich auf, wenn ich eintrete; wo du sie verschlos-
sen hast, 6ffne mir, wenn ich anklopfe. Miochte ich deiner geden-
ken, dich erkennen, dich lieben. Uermehr in mir all dies, bis du
mich vollends umgestaltest.“

25 Zitiert nach H. Rahner, Der spielende Mensch*, 79.
26 De Trinitate, lib. 15, cap. 28, nr. 51; PL 42, 1098.





