
102 Gebhard Maria Behler 

Im selben Brief an die Korinther sagt uns Paulus: •Wenn ihm einmal 
alles unterworfen ist, dann wird auch der Sohn selbst sich Ihm unter- 
stellen, der ihm alles unterworfen hat, damit Gott alles in allem sei" 
(1 Kor 15,28). So leben wir denn in der Gegenwart des Herrn, der für 
uns gestorben und erhöht worden ist, aber zugleich im Bewußtsein, daß 
die Vollendung des Alls erst eintreten kann, wenn sich ihm alles unter- 
worfen hat. Denn das ist es, was am Erlösungswerk Christi fehlt, daß sich 
alles in der Welt vereine zum Lob und Ruhm seines Namens. 

So bleibt uns denn dieses eine zu tun: zu ergänzen, was am Erlösungs- 
werk Christi fehlt, zugunsten seines Leibes, der Kirche (vgl. Kol 1,24). 
Das aber geschieht darin, daß unser Leben in der Welt Zeugnis gibt vom 
Glauben an jenes Geheimnis, das der Herr durch das heilige Pascha dieser 
Welt real eingestiftet hat und das das Heil der Welt begründet. 

Das göttliche Versteckspiel 

Gebhard Maria Behler OP, Vechta i. O. 

In den Evangelien der Osteroktav fällt uns auf, daß der Auferstandene 
sich an verschiedenen Orten und auf mannigfache Weise den Jüngern und 
den frommen Frauen zeigt, aber auch immer wieder sich verbirgt. Nicht 
nur, daß er plötzlich da ist und ebenso plötzlich verschwindet; er kommt 
auch unerkannt: er gesellt sich den nach Emmaus gehenden Jüngern bei, 
als ob er ein Pilger wäre, der nach dem Osterfest Jerusalem verläßt und 
nach Hause zurückkehrt (Lk 24,15ff.; Evangelium vom Ostermontag); im 
Morgengrauen steht er am Ufer des Sees von Genesareth, und die Jünger 
in der Fischerbarke halten ihn für einen Unbekannten (Jo 21,4ff.; Ev. 
vom Ostermittwoch); er erscheint der am Grabe weinenden Maria Magda- 
lena und erkundigt sich voller Teilnahme nach dem Grund ihrer Traurig- 
keit - und die Weinende meint, es sei der Gärtner (Jo 20,11 ff.; Ev. vom 
Osterdonnerstag). 

Warum dieses •Versteckspiel"? Es ist kein sinnloses, kein müßiges Tun. 
Der Verherrlichte will die Jünger, will uns alle einüben auf das göttliche 
Spiel, das er mit allen Erlösten spielen will; er will unserem Glauben •auf 
die Sprünge helfen" und uns zu verstehen geben, daß wir ihn suchen 



Das göttliche Versteckspiel 103 

müssen •mit Schmerzen", wie Maria und Joseph (Lk 2,48), unter Tränen, 
wie Maria Magdalena (Jo 20,11.13.15). Wir sollen im voraus wissen, 
daß er da ist, jedem einzelnen nahe, um den Lebensweg eines jeden liebe- 
voll besorgt: •Siehe, ich bin bei euch alle Tage bis ans Ende der Welt" 
(Mt 28,20). Das ergibt sich besonders deutlich aus dem Evangelium des 
Ostermontags: der Auferstandene schließt sich zwei sonst nirgendwo 
genannten Männern aus der großen Zahl seiner Anhänger auf dem Wege 
nach Emmaus an und unterweist sie mit liebender Geduld. Aber diesen 
Vorwurf kann er ihnen nicht ersparen: •O wie seid ihr unverständig und 
trägen Herzens, um alles zu glauben, was die Propheten gesagt haben!" 
(Lk24,25). 

Das geheimnisvolle Spiel des Herrn während der vierzig Tage nach 
Ostern hat programmatischen Charakter, ist bedeutungsvoll für die ganze 
Kirche und für alle Zeiten. Christus verfolgt damit dasselbe Ziel wie der 
Evangelist Johannes mit seinem Bericht über Jesu Zeichen und Wunder: 
•Damit ihr glaubt, daß Jesus der Messias, der Sohn Gottes ist, und damit 
ihr durch den Glauben Leben habt in seinem Namen" (Jo 20,31). Wir 
sollen überzeugt sein: Christus ist immer derselbe, •Jesus Christus gestern 
und heute, derselbe auch in Ewigkeit" (Hebr 13,8); heute noch kümmert 
er sich ebenso um einen jeden von uns, wie damals um die beiden nieder- 
geschlagenen Pilger auf der Straße nach Emmaus, wie um die weinende 
Maria Magdalena. 

Der verherrlichte Christus verwirklicht das sich scheinbar Widerspre- 
chende: •Ich gehe (zum Vater) und komme zu euch" (Jo 14,28; vgl. 
14,3.18). Er ist den Augen unseres Leibes entrückt und doch bei uns, den 
Augen des Glaubens erfaßbar: er wohnt in unseren Herzen durch den 
Glauben (vgl. Eph 3,17); er zeigt sich uns in den mannigfaltigsten Ver- 
kleidungen, die zu durchschauen und aufzudecken unser Glaube auf- 
gerufen ist. 

In jedem gesunden Menschen steckt der Spieltrieb. Gott selbst hat ihn 
in unser Herz eingesenkt, weil Er, der große Gott, am Spiel Freude hat. 
Ist nicht die gesamte Schöpfung eine Art göttlichen Spiels? Als Gott die 
Welt schuf, da jubelten die Engel zu seinem erhabenen Tun, wie es im 
Buche Job heißt: 

•Die Morgensterne frohlockten zumal 
und alle Gottessöhne jauchzten" (Job 38,7). 

•Man darf das Walten Gottes in der Welt als jenes ernsteste Spiel auf- 
fassen, in dem es um unser Heil geht, wie umgekehrt nur der Mensch 
ernstlich sein Heil wirkt, der sich in dieses Spiel der Gnade einspielt, 
indem er, das Spiel seines Herrn mitvollziehend und nachahmend, unbe- 
kümmert bleibt um das Verspielen auf Erden, wenn er nur vor Gott im 



104 Gebhard Maria Behler 

Ernste nicht verspielt"1. Friedrich Schiller2 sagt mit Recht: •Der Mensch 
spielt nur, wo er in voller Bedeutung des Wortes Mensch ist, und er ist nur 
da ganz Mensch, wo er spielt". 

Ein Mensch, der jedem Spiel abhold ist, der bei keinem Scherz mit- 
zumachen versteht, ist eine Karikatur des Menschenbildes. Sowohl für 
Aristoteles wie für Thomas von Aquin3 ist •der wahre und volle Mensch 
nur der Mensch des heiteren, gelösten, geisterfüllten, und eben darum 
ernsten Spiels", ein Mensch, der die Mitte einhält zwischen einem Possen- 
reißer, dem um jeden Preis Lustigen, und dem steifen Griesgram des stu- 
ren, blöden Ernstes4. 

Wir wollen das heilige Versteckspiel, das Gott mit uns spielen will, 
ein wenig näher ins Auge fassen, damit wir Mut bekommen, bereitwillig 
und freudig darauf einzugehen. Zuerst ist zu zeigen, daß Gott uns sucht, 
weil das die Vorbedingung für unser Suchen Gottes ist; dann wollen wir 
die verschiedenen Weisen überdenken, wie Gott sich verbirgt; und drit- 
tens erwägen, wie wir ihn suchen müssen. 

I. Gott sucht uns 

Nach dem Sündenfall haben die ersten Menschen sich vor Gott verborgen, 
aber nicht wie Kinder, die sich in fröhlichem, unschuldigem Spiel ver- 
stecken, damit Vater oder Mutter sie suchen, sondern weil sie bei dem 
göttlichen Spiel, zu dem sie eingeladen worden waren, nicht mitmachen 
wollten. Denn •das erste göttliche Verbot (•Vom Baum der Erkenntnis des 
Guten und des Bösen darfst du nicht essen": Gn 2,17) war die erste gött- 
liche Einladung zum Liebesspiel"5. Nach der Übertretung des Gebotes, 
nach der trotzigen Ablehnung des Rufes zum Spiel scheuten sie das Licht 
des Antlitzes Gottes: •Denn jeder, der Böses tut, haßt das Licht und 
kommt nicht zum Licht, damit seine Werke nicht aufgedeckt werden" (Jo 
3,20). Hätte nicht Gott in seiner Barmherzigkeit den gefallenen Menschen 
gesucht, so wäre die Menschheit ewig verloren geblieben. •Gott der Herr 
rief nach Adam und fragte ihn: Wo bist du?" (Gn 3,9). Und seitdem hört 
er nie mehr auf, den Menschen zu suchen, mag dieser sich noch so sehr 
vor seinem Antlitz verbergen, wie einst Jonas, der das Schiff bestieg, um 
nach Tharsis zu fliehen, weit weg vom Antlitz des Herrn (Jon 1,3). 

1 Der Große Herder, 10. Bd. (Freiburg i. Br. 1955), 445. 
2 Über die ästhetische Erziehung des Menschen, Brief 15. • Schillers Werke, hrsg. von 
R. Buchwald II (Insel-Verlag 1952), 274. 
3 Summa theol., II•II q. 168, a. 2 und 4. 
4 H. Rahner, Der spielende Mensch* (Einsiedeln 1957), 8 f. 
5 O. Schneider, Er ordnete in mir die Liebe (Wien 1954), 131. • Diesem Büchlein ent- 
nehmen wir im folgenden viele wertvolle Gedanken und Anregungen. 



Das göttliche Versteckspiel 105 

Im Gegensatz zu den schlechten Hirten Israels, welche •die verspreng- 
ten Schafe nicht heimgeholt und die verirrten nicht gesucht haben" (Ez 
34,4), wird Gott selbst als der Gute Hirt sich seiner verlorenen Herde mit 
Liebe annehmen: •Siehe, ich selbst will nach meinen Schafen fragen und 
nach ihnen sehen. Wie ein Hirt am Tage des Unwetters nach seiner Herde 
sieht, wenn seine Schafe versprengt sind, so will ich nach meinen Schafen 
sehen und sie erretten von allen Orten, wohin sie zerstreut waren... 
Das Verirrte will ich suchen, das Versprengte zurückholen und das Ge- 
brochene verbinden. ..; ich werde sie weiden, wie es recht ist" (Ez 34, 
11 f. 16). 

Diese beglückende Verheißung ist in Jesus Christus, dem Guten Hirten, 
so buchstäblich erfüllt worden, wie wir nie zu hoffen gewagt hätten. Der 
Erlöser bezeichnet es geradezu als seine Aufgabe, das Verlorene zu 
suchen: •Der Menschensohn ist gekommen, zu suchen und zu retten, was 
verloren war" (Lk 19,10). Wenn von hundert Schafen sich eines verliert, 
läßt er die neunundneunzig in der Steppe zurück und geht dem verlorenen 
nach, bis er es findet. Und hat er es endlich gefunden, ist er, so möchte 
man sagen, närrisch vor Freude (vgl. Lk 15,3 ff.). Sören Kierkegaard6 

hat in einem Gebet diese Wahrheit treffend ausgedrückt, daß Gott uns 
noch mehr sucht als wir ihn: •Du bist nicht nur wie eine Quelle, die sich 
finden läßt - armselige Umschreibung deines Wesens! - Du bist wie eine 
Quelle, die selbst den Dürstenden, den Verirrten sucht". 

Diese Tatsache, daß Gott uns sucht, daß er uns nicht einfach in unserer 
Verlorenheit verkommen läßt, muß uns mit immer neuem Staunen und 
neuer Freude erfüllen. Er sucht uns nicht nur, er •besucht" uns, er •sucht 
uns heim". Der Psalmist gibt seiner Verwunderung darüber bewegten 
Ausdruck: 

•Herr, unser Gott, wie wunderbar ist dein Name 
auf der ganzen Erde! 

Du, dessen Hoheit 
sich über die Himmel erhebt! 

Aus der Kinder und Säuglinge Mund 
hast du dir Lob bereitet 

Deinen Feinden zum Trotz, 
um Gegner und Hasser verstummen zu machen. 

Wenn ich deine Himmel betrachte, 
das Werk deiner Finger, 

Den Mond und die Sterne, 

6 Schluß einer Ansprache zum Gedächtnis seines verstorbenen Vaters, 1855. • Sören 
Kierkegaards Samlede Vaerker, 2. Aufl., hrsg. von Drachmann, Heiberg und Lange, 14. 
Bd. (Kopenhagen 1931), 191. 



106 Gebhard Maria Behler 

die du hingestellt (dann frage ich mich): 
Was ist der Mensch, daß du sein gedenkst, 

des Menschen Sohn, daß du dich seiner annimmst?" 
(Ps 8,2-5; vgl. 144[143], 4f. 

Und warum •sucht und besucht" uns Gott, noch ehe wir Ihn gesucht 
haben? Weil er uns zuerst geliebt hat: •Darin besteht die Liebe, nicht daß 
wir Gott geliebt haben, sondern daß er uns geliebt und seinen Sohn als 
Sühnopfer für unsere Sünden gesandt hat... Er hat uns zuerst geliebt" 
(1 Jo 4,10.19). Auf Grund freier Gnadenwahl hat Gott •sich aus Liebe 
an uns gehängt" (Dt 7,7 f.). Man sucht mit solcher Ausdauer nur das, 
was man als wertvoll betrachtet; Wertloses gibt man ohne Bedauern auf. 
Mit unermüdlicher und unbeirrbarer Treue fährt Gott fort, uns zu suchen, 
weil wir •teuer sind in seinen Augen, wertgeachtet, und er uns liebt" 
(vgl. Is 43,4). 

II. Gott verbirgt sich 

In den •Erzählungen der Chassidim" bringt Martin Buber folgende ein- 
fältige Geschichte, die aber einen so tiefgründigen Symbolwert enthält, 
daß man ein ganzes Leben lang darüber nachdenken kann. Die Überschrift 
lautet: •Das Versteckspiel"8. •Rabbi Baruchs Enkel, der Knabe Jechiel, 
spielte einst mit einem andern Knaben Verstecken. Er verbarg sich gut 
und wartete, daß ihn sein Gefährte suche. Als er lange gewartet hatte, 
kam er aus dem Versteck; aber der andere war nirgends zu sehen. Nun 
merkte Jechiel, daß jener ihn von Anfang an nicht gesucht hatte. Darüber 
mußte er weinen, kam weinend in die Stube seines Großvaters gelaufen 
und beklagte sich über den bösen Spielgenossen. Da flössen Rabbi Baruch 
die Tränen über, und er sagte: So spricht Gott auch: ,Ich verberge mich, 
aber keiner will mich suchen'." 

Nur einem Menschen, der ganz in Gott lebt, nur einem echten Gottes- 
freund konnte sich beim Anhören der kindlichen Klage spontan der Ver- 
gleich mit Gott aufdrängen: Gott leidet darunter, daß so wenige ihn •von 
ganzem Herzen suchen" (Dt 4,29; Ps 119 [118], 2.10; Jer 29,13). 

Wie ist doch dieser Ausspruch, den der chassidische Rabbi Gott in den 
Mund legt, ganz im Geist der Bibel: •Ich verberge mich, aber keiner will 
mich suchen". •Wahrlich, du bist ein verborgener Gott, du Gott Israels, du 
Erretter!" (Is 45,15). Er verbirgt sich, aber er wartet darauf, daß wir ihn 
suchen; der Psalmist sagt es ausdrücklich: 

7 Wörtlich: •daß du ihn besuchst, ihn heimsuchst". 
8 M. Buber, Die Erzählungen der Chassidim (Zürich 1949), 191. 



Das göttliche Versteckspiel 107 

•Vom Himmel schaut der Herr 
auf die Menschenkinder herab, 

Zu sehen, ob es einen Verständigen gibt, 
einen, der Gott sucht" (Ps 14 [13],2; 53 [52], 3). 

Und wie oft kehrt bei den Propheten und Psalmendichtern die Mahnung 
wieder: •Sucht den Herrn!" (Is 55,6; Soph 2,3); •Sucht sein Antlitz alle- 
zeit!" (Ps 105 [104],4; 1 Chr 16,11). Die Tatsache, daß so wenige ihn 
suchen und bei diesem •Versteckspiel" mitmachen, beleidigt und betrübt 
Gott. 

Er verbirgt sich, und er verbirgt sich gut. Keiner vermag sich so gut zu 
verstecken wie er. 

•Geht er an mir vorüber, ich sehe ihn nicht; 
fährt er daher, ich gewahre ihn nicht" (Job 9,11). 

•Geh' ich nach Osten, da ist er nicht; 
nach Westen, idi gewahre ihn nicht. 

Such' ich ihn im Norden, ich schaue ihn nicht; 
biege ich nach Süden, ich sehe ihn nicht" (Job 23,8 f.). 

Welch bestürzendes Geheimnis, daß unser Gott uns ganz nahe ist, näher 
als wir uns selber sind, und doch ganz verborgen! Augustinus9 ruft ihn an: 
Secretissime et praesentissime, •Verborgenster du und Gegenwärtigster!" 
•Himmel und Erde sind voll von der Hoheit deiner Herrlichkeit"10; und 
doch hat es den Anschein, als wäre das Weltall leer von deinem Glanz; 
denn wer hat je dein Antlitz gesehen? 

Wie weiß sich der unendliche Gott zu verbergen! Das ergreifendste Bei- 
spiel dafür ist das Geheimnis der Menschwerdung. Als Lebenskeim ver- 
birgt sich Gottes Sohn im Schoß der Jungfrau; als Kind in der Krippe; 
dreißig Jahre lang im Haus von Nazareth; als Mann in der Wüste oder 
in der ihn umdrängenden Volksmenge. Welch seltsames Versteckspiel! 

•Er wuchs vor Ihm auf wie ein Schößling, 
wie eine Wurzel aus dürrem Erdreich. 

Keine Gestalt hatte er noch Schönheit, 
daß wir nach ihm geschaut, 
kein Ansehen, daß er uns gefallen hätte" (Is 53,2). 

Aber noch weiter geht die Entäußerung in der vom wesensgleichen Got- 
tessohn angenommenen Knechtsgestalt: •Er hat sich erniedrigt, gehorsam 
geworden bis zum Tod, ja bis zum Tod am Kreuz" (Phil 2,8). Er verbirgt 
sein •Gottgleichsein" (Phil 2,6) in der Gestalt eines durch Leiden zer- 
malmten Menschen (Is 53,10), der auf unmenschliche Weise entstellt (Is 
52,14), ein Wurm ist und kein Mensch (Ps 22 [21]), 7). 

9 Bekenntnisse I, 4; PL 32, 662. 
10 Te Deum. 



108 Gebhard Maria Beider 

Hat nun, seitdem Christus in die Herrlichkeit des Vaters aufgenommen 
ward, das Versteckspiel ein Ende? Keineswegs. Auch uns gegenüber han- 
delt der verklärte Herr wie in den Osterevangelien, als wäre er ein Pilger, 
oder der Gärtner, oder einfach irgendein Unbekannter. Seine •Unkennt- 
lichkeit" erweist sich für uns entscheidend im Gang des Lebens, in den 
Schicksalsschlägen, in allem, was der Alltag mit sich bringt, aber auch in 
der Kirche, in den Sakramenten, zumal im Sakrament seiner eucharisti- 
schen Gegenwart: •Ich bete dich ergeben, verborgne Gottheit, an, die in 
diesen Formen ganz sich bergen kann"11. Der heilige Pfarrer von Ars 
zeigte auf den Tabernakel und sagte: •Unser Herr ist dort verborgen, er 
wartet darauf, daß wir ihn besuchen kommen und ihm unsere Bitten vor- 
tragen. Seht, wie gut er ist! Er paßt sich unserer Schwäche an ... Zeigte er 
sich uns mit seiner Herrlichkeit, so würden wir nicht wagen, ihm zu 
nahen"12. 

Im 8. Kapitel des Buches der Sprüche wird überaus eindrucksvoll das 
Wesen und Tun der Weisheit geschildert. Die Weisheit stellt sich zunächst 
in ihrer ernsten Würde, ihrem Wert und ihrem Einfluß vor: 

•Bei mir ist Rat und Klugheit, 
mein ist Einsicht und Stärke. 

Durch mich herrschen die Könige, 
entscheiden die Großen nach Recht... 

Reichtum und Ehre sind bei mir, 
stattliches Gut und gerechter Lohn" (Spr 8,14-16.18). 

Großartig und ausführlich wird ihr Anteil am Werk der Schöpfung be- 
schrieben: 

•Als Gott den Himmel baute, war ich dabei, 
als er das Gewölbe über der Urflut abmaß ..., 

Als er dem Meer seine Grenze setzte ..., 
als er die Grundfesten der Erde legte" (8,27.29). 

In welcher Weise ist nun diese göttliche Kraft am Werk? Ist ihr Antlitz 
streng, ihr Tun ernst und gemessen? Nein; sie ist gänzlich Kind, und ihre 
Weise ist das Spiel, nicht nur fallweise, sondern allezeit. Sie sagt von sich: 

•Da war ich als Liebling13 ihm zur Seite, 
war lauter Entzücken Tag um Tag, 
spielend vor ihm zu jeder Zeit, 

Spielend auf seinem Erdenrund, 
und hatte mein Entzücken an den Menschenkindern" (8,30 f.). 

11 Übersetzung nach Fr. Wolters. 
12 B. Nodet, Jean-Marie Vianney, Cure d'Ars. Sa pensee, son coeur, 3. Aufl. (Le Puy, 
o.J.), 112. 
i3 Wir lesen im Hebräischen 'ämün, •das (auf den Armen getragene) Kind, Liebling". • 
So las die altgriechische Übersetzung des Aquila. 



Das göttliche Versteckspiel 109 

Mit der so beschriebenen Gestalt der Weisheit, die das göttliche Wirken 
in und an der Welt darstellt, haben die alttestamentlichen Weisheitslehrer 
die Wege geebnet für die neubundliche Offenbarung über Christus, die 
menschgewordene Weisheit. Die Schilderung des Buches der Sprüche paßt 
vorzüglich auf das fleischgewordene Wort Gottes, auf Christus: er •spielt 
allezeit" das Spiel der Liebe und •hat sein Entzücken daran, bei den Men- 
schenkindern zu sein". Freilich erkennt nur der Glaube hinter dem rätsel- 
haften Weltgeschehen das •Spiel" der göttlichen Weisheit; der •spielende" 
Herr wird nur dem sichtbar, der glaubt und liebt. 

Viele Weisen hat der verklärte Herr erdacht, wie er uns die Freude 
schenken kann, ihn trotz der Verkleidung wiederzuerkennen. Er begegnet 
uns nicht nur im erhabenen Spiel der heiligen Liturgie, sondern auch in 
seinem Wort, im Nächsten, in jedem Augenblick mit seiner bestimmten 
Aufgabe, in den kleinen und kleinsten Geschehnissen des Alltags. 

Er kommt zu uns in seinem Wort. Jesus selbst stellt seine Person und 
sein Wort auf die gleiche Stufe. •Wenn ihr in mir bleibt und meine Worte 
in euch bleiben" (Jo 15, 7) bedeutet genau dasselbe wie die Formel: •Wenn 
ihr in mir bleibt und ich in euch bleibe" (vgl. Jo 15,4). Christus kann mit 
demselben Recht sagen: •Der Sohn macht euch frei" (Jo 8,36) und: •Die 
Wahrheit wird euch frei machen" (Jo 8,32). Jesu Wort aufnehmen heißt 
seine Person aufnehmen. Würden wir sein Wort, das in der Predigt und 
Liturgie gehörte, das in der Lesung der Schrift vernommene, mit der rech- 
ten Offenheit und Ehrfurcht aufnehmen und in uns •vor Anker gehen 
lassen"14, so würde uns mehr und mehr die •Macht gegeben, Kinder Gottes 
zu werden" (Jo 1,12) und auf das Liebesspiel Gottes einzugehen. 

Und wie mannigfach verkleidet kommt Christus zu uns im Nächsten! 
Wenn wir ihn da nicht erkennen, bleibt uns keine Entschuldigung am Tage 
des Gerichts: hat nicht Er selbst uns rechtzeitig und deutlich darauf auf- 
merksam gemacht, daß Er im Nächsten unter uns weilt? •Was immer ihr 
einem dieser meiner geringsten Brüder getan habt, das habt ihr mir getan" 
(Mt 25,40). Bin ich darin eingeweiht, daß eine hochstehende Persönlich- 
keit irgendwo inkognito weilt, so ist es für mich kein Inkognito mehr. Der 
Lieblingsschüler des Rabbi Pinchas von Korez klagte einst seinem Lehrer, 
daß es einem von Leid geprüften Menschen schwer fällt, den Glauben an 
die göttliche Vorsehung für jeden Einzelnen unversehrt zu bewahren. Es 
erscheine einem ja wahrhaftig, als verberge Gott sein Antlitz vor ihm. 
Was solle man tun, um im Glauben zu erstarken? •Weiß man", antwor- 
tete der Rabbi, •daß es ein Verbergen ist, dann ist es ja kein Verbergen 
mehr"15. 

14 G. von le Fort, Das Schweißtuch der Veronika. 
15 M. Buber, Die Erzählungen der Chassidim, 224. 



110 Gebhard Maria Behler 

Überhören wir auch nicht die negative Formulierung, jenes schrecken- 
erregende Wort, das •erbarmungslose Urteil", das der göttliche Richter 
denen entgegenhalten wird, •die kein Erbarmen geübt haben" (Jak 2,13): 
•Wahrlich, ich sage euch, was immer ihr einem dieser Geringsten nicht 
getan habt, das habt ihr mir nicht getan" (Mt 25,45). Karl Heinrich Wag- 
gerl16 schreibt den beherzigenswerten Satz: •Das Böse, das wir tun, wird 
Gott uns vielleicht verzeihen. Aber unverziehen bleibt das Gute, das wir 
nicht getan haben." 

Beim Jüngsten Gericht werden diejenigen, die keine Barmherzigkeit an 
ihren Mitmenschen geübt haben, das furchtbare Wort hören: •Weicht von 
mir, ihr Verfluchten, in das ewige Feuer . .. Denn ich war hungrig, und 
ihr habt mich nicht gespeist, ich war durstig, und ihr habt mich nicht ge- 
tränkt; ich war Fremdling, und ihr habt mich nicht aufgenommen, nackt, 
und ihr habt mich nicht bekleidet, krank und im Gefängnis, und ihr habt 
mich nicht besucht". Dann werden sie sagen: •Herr, wann haben wir dich 
hungernd oder dürstend oder fremd oder nackt oder krank oder im Ge- 
fängnis gesehen und haben dir nicht gedient?" (Mt 25,41 ff.). Wir haben 
dich ja gar nicht gesehen, Herr! Damit glauben sie sich zu entschuldigen - 
in Wirklichkeit aber beschuldigen sie sich selbst. Das ist es ja gerade, was 
ich euch vorzuwerfen habe, so wird der Herr ihnen entgegnen: daß ihr 
mich nicht gesehen, mich nicht durch den Glauben erkannt habt! Ihr wußtet 
um meine verborgene Gegenwart und habt getan, als kenntet ihr mich 
nicht. Ihr habt die Stunde eurer Heimsuchung nicht erkannt! (vgl. Lk 
19,44). 

Um uns seinen Willen kundzutun, bedient sich Gott gebrechlicher Men- 
schen. Würde Er selbst unmittelbar uns einen Auftrag erteilen, ja auch 
nur einen Wunsch aussprechen - wer würde ihm den Gehorsam verwei- 
gern, ihm einen Wunsch abschlagen? Er versteckt sich aber hinter Men- 
schen, um uns zur Demut zu erziehen und uns Gelegenheit zu bieten, ihm 
die Echtheit unserer Liebe zu beweisen. 

Einem geschöpflichen Du kann der Mensch nur auf bestimmte, begrenzte 
Weise begegnen; dem göttlichen Du aber begegnet er in unendlich vielen 
und verschiedenen Formen. Alle Geschehnisse, große und kleine, öffent- 
liche und private, schenken jeweils eine neue Möglichkeit der persönlichen 
Begegnung mit Gott. In gewaltigen Schicksalsschlägen Gottes Hand •im 
Spiele" zu sehen, ist gewissermaßen leichter, als ihn in den kleinen Wider- 
wärtigkeiten des grauen Alltags wahrzunehmen. 

Gewiß, die. irdischen Dinge, das Du des geliebten Menschen, behalten 
ihr Eigensein, ihren Wert und ihre Bestimmtheit; aber ist es nicht gerade 
die große Begabung der Heiligen gewesen, ihr Ja zur Welt zu sprechen 

18 Kleine Münze (Salzburg 1957), 34. 



Das göttliche Versteckspiel 111 

und dennoch zu wissen, daß Gott mehr ist als Welt? Ja haben nicht manche 
eben daraus, daß sie •Gott in allen Dingen wußten", die große Ehrfurcht 
vor der Welt mit ihren kleinsten Kleinigkeiten geschöpft? 

In dem geringfügigsten Einzelfall wird Gottes Wirken offenbar: •Kein 
Sperling fällt auf die Erde ohne euren Vater. Sogar die Haare eures 
Hauptes sind alle gezählt" (Mt 10,29f.; vgl. Lk 21,18). Vom kleinsten 
bis zum größten •Mißgeschick" ist alles weiseste, zärtlichste Führung des 
göttlichen Spiels, so abgewogen und abgestimmt, daß alles den Gott 
Suchenden läutert und heiligt. Hinter allem, was uns zustößt, verbirgt sich 
Gott; mit allem hat er eine besondere Heilsabsicht für den einzelnen Men- 
schen. Zuweilen dünkt es uns, als •spiele" er uns •übel mit", als treibe er 
ein böses Spiel: •Hartes hast du deinem Volk auferlegt" (Ps 60 [59],5). 
Dann müssen wir, wie das Sprichwort sagt, •gute Miene zum bösen Spiel 
machen". In Wirklichkeit ist es immer ein gutes Spiel; •denn nicht aus 
Lust beugt er nieder und betrübt die Menschenkinder" (Klgl 3,33). Wenn 
es ihm in seiner Weisheit und Güte gefällt, unsere Pläne zu •durchkreu- 
zen", gibt es da eine andere Aufgabe, als tapfer darauf einzugehen und das 
kräftigende Spiel mitzumachen. Er verbirgt sich in allem, was geschieht, 
und an uns liegt es, selbst auf die Verdrießlichkeiten nur mit dem Echo der 
Liebe zu antworten und mit der Bereitschaft zum Letzten. 

Auch in den inneren Prüfungen führt Gott das Versteckspiel weiter: 
wenn er die fühlbare Andacht, die schönen Gedanken, die Freude am Gebet 
nimmt und dafür Widerwillen, Anfechtungen, Trockenheit, Unfähigkeit 
zum Beten, ja das Gefühl der Gottverlassenheit schickt. Dann entzieht sich 
der geliebte Gott, er lockt aus unzugänglichen Tiefen, er läßt sich nicht 
fassen. Aber alles nur, damit wir nicht selbstsüchtig an seinen Gaben hän- 
gen, sondern ihn allein um seiner selbst willen suchen. Denn es ist ein 
großer Unterschied, ob jemand die Tröstungen Gottes oder den •Gott jeg- 
lichen Trostes" (2 Kor 1,3) liebt. 

III. Wie sollen wir Gott suchen 

In seiner Rede auf dem Areopag in Athen sagt Paulus, Gott habe den 
Menschen •die ihnen zugemessenen Zeiten und die Grenzen ihres Wohn- 
sitzes bestimmt, damit sie Gott suchen, ob sie ihn wohl ertasten und finden, 
obschon er einem jeden von uns nicht fern ist; denn in ihm leben wir, 
bewegen wir uns und sind wir" (Apg 17,26-28). •Gott suchen" ist die 
wesentliche, die wichtigste Aufgabe, die dem Menschen für sein irdisches 
Dasein gestellt ist. 

Was für alle Menschen gilt, ist erst recht dem Christen, dem österlichen 
Menschen aufgegeben: •Seid ihr mit Christus auferstanden, dann sucht, 



112 Gebhard Maria Behler 

was droben ist, wo Christus ist, zur Rechten Gottes sitzend. Trachtet nach 
dem, was droben, nicht nach dem, was auf Erden ist" (Kol 3,1 f.). •Was 
droben ist", sind nicht irgendwelche Werte: es ist der personale Herr. 
Seine Person, sein Antlitz sollen wir suchen, den persönlichen Kontakt im 
göttlichen Spiel der Liebe: •Dein Antlitz, Herr, will ich suchen!" (Ps 27 
[26], 8). 

Schon im Alten Testament bezeichnet das •Suchen Gottes" immer •die 
willentliche Hinwendung des Menschen zu Gott"17. •Sucht mich, auf daß 
ihr lebet! ... Sucht den Herrn, auf daß ihr lebet!" (Am 5,4.6), so rufen 
die Propheten ohne Unterlaß dem Volk zu; •wenn ihr mich sucht, sollt ihr 
mich finden; wenn ihr von ganzem Herzen nach mir fragt, werde ich mich 
von euch finden lassen, spricht der Herr" (Jer 29,13 f.). Und er versichert 
ausdrücklich, daß dieses Suchen nicht ins Leere läuft. Kurz nachdem der 
Prophet ausgerufen hat: •Wahrlich, du bist ein verborgener Gott!" (Is 
45,15), beteuert er feierlich im Namen Gottes: 

•Ich habe dem Geschlecht Jakobs nicht gesagt: 
Sucht mich umsonst! 

Ich, der Herr, rede, was wahr, 
verkünde, was richtig ist" (Is 45,19). 

Gott •suchen" heißt seine Spur verfolgen. Die Germanisten haben her- 
ausgefunden, daß •suchen" (englisch to seek, schwedisch söka) ein altes 
Jägerwort ist, urverwandt mit dem lateinischen sagire (•scharf spüren, 
ahnen") und griechischen fiYEO^ai (•vorangehen", beim Verfolgen der 
Spur). Ursprünglich bezieht sich dieses Wort also auf den Jagdhund, der 
die Fährte des Wildes aufnimmt. Tatsächlich bedeutet Gott suchen: un- 
beirrt von allen Lockungen und Ablenkungen durch die Geschöpfe in seine 
Fußstapfen treten, indem man dem eigenen Willen entsagt: 

•Selig der Mann, der... sein Herz auf der Weisheit Wege richtet 
und auf ihre Pfade merkt; 

Der ihr nachgeht wie ein Fährtensucher (i/vewrig) 
und all ihre Zugänge belauert" (Sir 14,21 f.). 

Ein guter Jagdhund darf sich durch nichts vom Verfolgen der Wildspur 
ablenken lassen. Wie leicht lassen wir uns vom Weg des Willens Gottes, 
von der Bahn seiner Gebote abbringen! 

Wie sollen wir nun Gott suchen? Die Heilige Schrift sagt uns zunächst, 
wie wir ihn nicht suchen sollen: nicht aus selbstsüchtigen Motiven noch 
durch spitzfindige Untersuchung. Nicht wie jene, die nach der wunder- 
baren Brotvermehrung Jesus •gesucht haben" (Jo 6,24), weil sie von ihm 
nochmals eine so reichliche Speisung erhofften: •Ihr sucht mich, nicht weil 
ihr Zeichen gesehen habt (die auf eine höhere, übernatürliche Wirklichkeit 

17 H. Greeven, in: ThWNT II, 895 Anmerk. 5. 



Das göttliche Versteckspiel 113 

hinweisen), sondern weil ihr von den Broten gegessen habt und satt ge- 
worden seid. Mühet euch nicht um die vergängliche Speise, sondern um 
jene, die ins ewige Leben fortdauert, die der Menschensohn euch geben 
wird" (Jo6,26f.). 

Wir sollen auch nicht Gott •versuchen" durch subtile, unehrerbietige 
Untersuchung. •Denn verkehrte Gedanken trennen von Gott, und wenn 
die göttliche Macht versucht wird, straft sie die Toren ... Denn der heilige 
Geist der Zucht flieht die Arglist und hält sich von unverständigen Ge- 
danken fern" (Weish 1,3.5). Klemens Brentano18 hat den beachtenswerten 
Vers geprägt: 

•Führ uns nicht in die Versuchung 
unfruchtbarer Untersuchung!" 

Wir sollen Gott suchen in Einfalt und Demut und mit zerknirschtem 
Herzen. •Sucht den Herrn in der Einfalt des Herzens! Er läßt sich finden 
von denen, die ihn nicht versuchen; er offenbart sich denen, die ihm nicht 
mißtrauen" (Weish 1,1 f.). •Sucht den Herrn, ihr Demütigen alle im 
Lande, die ihr sein gerechtes Gebot erfüllt; sucht nach Gerechtigkeit, sucht 
nach Demut!" (Soph 2,3). •Mit zerknirschtem Herzen und gebeugter 
Seele" sollen wir Gott suchen (Dan 3,39 ff., LXX und Vulgata). Die 
Grundhaltung ist die der Demut und des Vertrauens, die Haltung des 
Kindes. •Wahrlich, ich sage euch: Wer das Reich Gottes nicht aufnimmt 
wie ein Kind, wird sicherlich nicht hineinkommen" (Mk 10,15; Lk 18,17; 
vgl. Mt 18,3). 

Das Kind glaubt an die Liebe des Vaters, und darum ist es bereit, auf 
jedes seiner Spiele, mag es noch so ungestüm sein, noch so gefähr lieh 
scheinen, sofort einzugehen. Es läßt sich hochheben, im Kreise herumwir- 
beln, wie einen Ball in die Höhe werfen, und fürchtet sich nicht: es ist ja 
der Vater. Wenn das Kind seinem irdischen Vater ein solches Vertrauen 
entgegenbringt, wie müßte es dann, zur Einsicht des Glaubens gekommen, 
sich dem himmlischen Vater überlassen! Mit welcher Bereitwilligkeit müß- 
ten wir bei jedem seiner Spiele mittun! 

Das innere Gebet hat die Aufgabe, uns zu schulen, daß wir das von 
Gott angebotene Spiel tapfer und froh aufnehmen. Das Herzensgebet als 
Pflege der vertrauten Freundschaft mit Gott übt darin ein, mit heiterer 
Gelassenheit an die Verdrießlichkeiten heranzutreten, die der Alltag mit 
sich bringt. Bei allem, was ihm Widriges begegnet, müßte ein Christ sagen: 
Dominus est! •Es ist der Herr!" (Jo 21,7). •Das ist vom Herrn gefügt!" 
(Gn 24,50)19. •Auch das geht aus vom Herrn der Heerscharen; wunder- 
baren Ratschluß, große Weisheit wirkt er" (Is 28, 29). 

18 Zitiert von A. Erb, Gelebtes Christentum (Freiburg i. Br. 1938), 239. 



114 Gebhard Maria Behler 

Statt jedoch nur in der dritten Person, wie von einem Abwesenden, vom 
Herrn zu sprechen, der alles mit Weisheit und Güte fügt, wäre es besser, 
die zweite Person zu gebrauchen und in inniger, persönlicher Begegnung 
zum Herrn zu sagen: •Du bist es, Herr!" Und •da du es bist, so befiehl 
mir, daß ich zu dir über die Wasser komme!" (Mt 14,28). Ich will fest 
daran •glauben, daß du es bist" (vgl. Jo 13,19). Denn wenn ich es nicht 
glaube, werde auch ich, wie die Pharisäer, in meinen Sünden sterben: 
•Wenn ihr nicht glaubt, daß ich es bin, werdet ihr in euren Sünden ster- 
ben" (Jo 8,24; vgl. 8,28). Laß mich •erkennen, daß dies deine Hand ist, 
daß du, Herr, es gewirkt!" (Ps 109 [108],27; vgl. Is 41,20). 

Auf diese Weise kann alles und jedes Anlaß zu neuer, lebendiger, ver- 
tiefter Begegnung mit dem erhöhten Herrn werden. In dem schon zweimal 
angeführten Buch •Die Erzählungen der Chassidim"20 wird ein Teil21 des 
Liedes •DU" wiedergegeben, das Rabbi Levi Jizchak von Berditschev, 
der volkstümlichste der chassidischen Meister (t 1809), zu singen pflegte. 
Dieses Lied, von den heutigen Anhängern der chassidischen Bewegung 
•das Dudele" genannt, bringt den Grundgedanken und die Grundhaltung 
chassidischen Lebens treffend und ergreifend zum Ausdruck: 

Wo ich gehe - Du! 
Wo ich stehe - Du! 
Nur Du, wieder Du, immer Du! 
Du, Du, Du! 

Ergeht's mir gut - Du! 
Wenns weh mir tut - Du! 
Nur Du, wieder Du, immer Du! 
Du, Du, Du! 

Himmel - Du! 
Erde - Du! 
Oben - Du! 
Unten - Du! 

Wohin ich mich wende, 
An jedem Ende 
Nur Du, wieder Du, immer Du! 
Du, Du, Du! 

1» Wörtlich im Hebräischen: •Das Wort ist vom Herrn ausgegangen." 
20 M. Buber, Die Erzählungen der Chassidim 342. 
21 Den vollständigen (englischen) Text bietet Msg. John M. Oesterreicher: The Hasidic 
Movement, The Bridge III, a Yearbook of judaeo-christian Studies, Newark USA 1958, 
125 f 



Das göttliche Versteckspiel 115 

Wer in der Zeit des Gebets in erhabenen Betrachtungen und feurigen 
Gemütsbewegungen schwelgt und kurz darauf wegen einer Verdrießlich- 
keit vor Aufregung außer sich gerät, sich Frieden und Freude rauben läßt, 
der hat nicht die echte Verbindung der Freundschaft mit dem Herrn 
gepflegt. Gerade in der verwirrenden Lage müßte er ja das im Gebet 
begonnene Spiel fortsetzen; denn Gott hat die ärgerliche Situation aus 
heiliger und liebevoller Absicht zugelassen. Er will, daß wir ein weites 
und freies Herz bekommen und nur eines uns wichtig ist: Gott nicht zu 
betrüben, sondern seinem Liebeswillen zu entsprechen. 

Freilich wird zu Beginn nicht das ganze Gemüt in diesem Spiel mit- 
schwingen. Zunächst wird nur der Wille, und auch er noch halb gezwun- 
gen, mitmachen. Die übrigen Seelenkräfte, vor allem das Gefühl, werden 
verstimmt sein und sich als Spielverderber gebärden. Dann heißt es, sogar 
damit, daß man unzufrieden ist, zufrieden sein22. Wenn so durch den fest 
entschlossenen Willen der heilige Friede im Seelengrund bleibt, breitet 
er sich allmählich sieghaft aus und überwindet alle Verhärtung und Ver- 
bitterung, die sich einnisten wollte. 

Wer Gott von ganzem Herzen sucht, findet ihn unfehlbar. Schon im 
Alten Bund hat der Herr versprochen, daß er sich von denen finden lassen 
will, die ihn aus ganzer Seele suchen (Jer 29,13). Und Jesus versichert uns 
mit großem Nachdruck: •Bittet, so wird euch gegeben; sucht, so werdet ihr 
finden; klopft an, so wird euch auf getan. Denn jeder, der bittet, empfängt; 
wer sucht, der findet; und wer anklopft, dem wird auf getan" (Mt 7,7 f.; 
Lk 11,9f.). •Jeder, der bittet, empfängt": Die Bitte richtet sich ja an den 
Gott, der wesenhaft Liebe ist (1 Jo 4,8.16) und dessen heilige Leiden- 
schaft es ist, sich schenkend zu verströmen. - •Wer sucht, der findet": Der 
Gott Suchende findet beständig Gottes Verborgenheit, die mehr Er selbst 
ist als seine Enthülltheit in der Offenbarung; denn diese muß sich ja not- 
wendig unserem armseligen Auffassungsvermögen anpassen. - •Und wer 
anklopft, dem wird auf getan": Er klopft ja nicht an eine verschlossene 
Tür, sondern an ein weit geöffnetes Herz, das der Seele nur immer neue 
verschlossene Tiefen vorstellt, damit sie nicht ablasse anzuklopfen und im 
Klopfen beständig weiter vorwärtsdringe23. 

Die letzte Weisheit eines spielenden Menschen hat Peter Lippert in 
seinem unter Tränen lächelnden Aufsatz •Was wollen wir heute spie- 
len?"24 ausgesprochen: •Selbst der törichteste Zwang endet irgendwo in 

22 Vgl. Dom A. Guillerand, Silence cartusien* (Rom 1955) 66: •II faut etre content de 
tout, meme d'etre mecontent." • •Man muß mit allem zufrieden sein, selbst damit, daß 
man unzufrieden ist." • Deutsche Übersetzung: Vom Schweigen der Kartäuser (Luzern 
1956), 58. 
23 Vgl. O. Schneider, Er ordnete in mir die Liebe, 68 f. 
24 Stimmen der Zeit 130 (1936), 7. 



116 Gebhard Maria Behler 

Freiheit, und die dunkelste Verlassenheit ist nur ein Torweg zum Beisam- 
mensein, das gleichgültigste und sinnloseste Tun ist wie ein Brücken- 
bogen, über den wir gehen, und das häßlichste Schicksal ein Schleier, hinter 
dem die Schönheit steht. Darum nehmen wir all das frei und lässig, sorglos 
und unbeschwert in unsere Hände. Wir nehmen es nicht schwerer als ein 
Spiel, das man eben spielt, bis die Zeit vorüber ist, aber auch nicht gleich- 
gültiger als ein Spiel, mit dem ein Kind seinen Tag ausfüllt, ernst und 
hingegeben, aber stets bereit, es liegenzulassen, wenn die rufende Stimme 
aus dem Hause klingt und ihm sagt: Nun komm!"25. 

Am Ende seines Werkes •Über die Dreifaltigkeit"26 betet der heilige 
Augustinus: 

•Herr, mein Gott, du meine einzige Hoffnung, erhöre mich, daß ich 
nicht aus Müdigkeit mich weigere, dich zu suchen, vielmehr alle- 
zeit glühend dein Antlitz suche (vgl Ps 105 [104], 4). Gib du die 
Kraft zum Suchen, der du dich hast finden lassen und die Hoff- 
nung gabst, dich immer mehr zu finden. Vor dir ist meine Kraft 
und meine Schwäche: bewahre die eine, heile die andre. Vor dir 
ist mein Wissen und meine Unwissenheit: da, wo du die Tür auf- 
schlössest, nimm mich auf, wenn icli eintrete; wo du sie verschlos- 
sen hast, öffne mir, wenn ich anklopfe. Möchte ich deiner geden- 
ken, dich erkennen, dicli lieben. Vermehr in mir all dies, bis du 
mich vollends umgestaltest." 

25 Zitiert nach H. Rahner, Der spielende Mensch*, 79. 
28 De Trinitate, lib. 15, cap. 28, nr. 51; PL 42, 1098. 




