
Laienfrömmigkeit im ,Parzival' 
Wolframs von Eschenbach* 
Alois M. Haas, Zürich 

Die Erforscher der geschichtlichen Ausprägungen der Frömmigkeit im 
Laufe der Menschheitsgeschichte haben sich bisher viel zu wenig von den 
großen literarischen Leistungen gewisser Zeitalter inspirieren lassen. Was 
sie darzustellen versuchen, die Intensität und Art des Verhältnisses zwi- 
schen Gott und Mensch in einem bestimmten Punkt der die ganze Zeit 
umfassenden Heilsgeschichte, das hätten sie oft in scheinbar geschichtsf rem- 
den Dichtungen und Gesängen der Völker finden können. Zumindest trifft 
diese Behauptung für die frömmigkeitsgeschichtliche Charakterisierung 
der hochmittelalterlichen, christlichen Spiritualität zu. Man gewänne ein 
schiefes Bild vom Gottverhältnis des mittelalterlichen Menschen, wenn 
man nur die mit Recht berühmten und bekannten geistlichen und mysti- 
schen Schriften dieser Jahrhunderte zur Darstellung jener Frömmigkeit 
heranzöge. Das ist bisher meistens geschehen. Die scheinbar ,weltlichen' 
Dichtungen der Zeit aber, der höfische Roman, die Chansons de geste und 
die Lieder des Minnesangs sind in ihrer Art ebenso wichtig. In ihnen arti- 
kuliert sich die Frömmigkeit des mittelalterlichen Menschen in der ganzen 
Breite ihrer Entfaltungsmöglichkeiten, in ihrem Ausgang in die ,Welt', 
vor der und in der sie sich zu bewähren hat. Ohne den Resonanzraum der 
,Welt' ist Frömmigkeit ohnehin reine Innerlichkeit, die im Verlust des 
Nächsten auch dem christlichen Hauptgebot, der Liebe, nicht mehr zu ge- 
nügen vermag und daher mit der Liebe auch den Glauben verliert. Das 
Maß der Inkarnation des christlichen Glaubens in die Welt nun läßt sich 
für die Zeit des abendländischen 12. und 13. Jahrhunderts am besten und 
vor allem am auffälligsten an der zeitgenössischen Dichtung ablesen. Nur 
aus der dichterischen Idealisierung des ritterlichen Gott-Welt-Verhält- 
nisses läßt sich zum Beispiel erkennen, welche Höhe der Spiritualität da- 
mals auch dem durchschnittlichsten Ritter von der Gesellschaft abverlangt 

* In seiner Zürcher Dissertation, Parzivals tumpheit bei Wolfram von Eschenbach (Philo- 
logische Studien und Quellen, 21), Berlin, Erich Schmidt Verlag 1964. 362 S., kartoniert 
DM 33.•, versucht der Vf. vorliegenden Aufsatzes zu zeigen, welch entscheidenden Bei- 
trag eine von der Theologie- und Frömmigkeitsgeschichte ausgehende Untersuchung zur 
Parzivalforschung leisten kann und welch neue Aspekte diese Analyse der Frömmigkeits- 
geschichte selbst bietet. Statt einer Buchbesprechung unsererseits baten wir den Vf., einen 
Beitrag aus seinem Forschungsgebiet zu liefern. Nähere Begründung und Belege für vor- 
liegenden Aufsatz finden sich in dem oben angezeigten Buch. (Die Schriftleitung) 



118 Alois M. Haas 

wurde. Denn Dichtung war damals ja noch nicht esoterische Feier im klei- 
nen Kreis, sondern immer und in erster Linie gemeinschaftlich wahr- 
genommene Verpflichtung am Überpersönlichen. Das Überpersönlichste 
und zugleich Persönlichste, das sich denken läßt, ist Gott; in ihm gipfelte 
für den mittelalterlichen Ritter die gesellschaftliche Ständeordnung und 
die ebenso sorgfältig geordnete und gefügte Schöpfung. Gewiß war der 
mittelalterliche Ordo-Begriff ein Ideal, dem die Realität nur zu sehr hin- 
tennachhinkte; aber als solches hatte er doch die Funktion eines Leitbildes. 

Der höfische Roman, wie er vor 1200 vor allem in Frankreich und Eng- 
land, und erst danach in Deutschland geschaffen wurde, war immer ein 
Spiegel, den die Gesellschaft sich vorhalten ließ und darin sie sich selber 
erblickte1. Ihr Bildnis aber war zusammengesetzt aus idealisierenden Vor- 
stellungen und Realität, aus Leitbildern und realen Schreckbildern. Da 
aber die Frömmigkeit darin nie ausgespart wurde - sie war im Gegenteil 
dem Dichter die höchste Möglichkeit (genus sublime), vom Menschen zu 
sprechen -, ist sie auch in der ganzen Breite ihrer Erscheinungsformen faß- 
bar: das Leitbild des ritterlichen Frommseins gleicherweise wie dessen 
Konkretionen auf verschiedensten Stufen. 

Es ist aber keineswegs so, daß etwa im höfischen Roman die Spannung 
zwischen dem, was sein soll, und dem, was ist, bloß geschildert wäre. Sowie 
sich der Mensch als Schöpfung Gottes und daher als Gottes bedürftig ver- 
steht - und diese Einsicht ist schon die Dynamik, die den Menschen zum 
erlösenden Gott hin treibt -, nimmt er den Weg zu dem, was er sein soll 
und im tiefsten schon ist, unter die Füße. Gleiches geschieht mit dem Pro- 
tagonisten des höfischen Romans: er ist immer auf dem Weg zu seinem 
Heil, sein Weg ist immer ein Heilsweg. 

Man muß den höfischen Roman schon in seiner besten Form aufsuchen, 
um das Gesagte ganz deutlich zu merken. Das sicher erstaunlichste und 
bedeutsamste Werk des deutschen Hochmittelalters ist Wolfram von 
Eschenbachs Parzivalroman in Reimversen. Schon ein Zeitgenosse scheint 
das erkannt zu haben, als er von Wolfram das danach so berühmte Wort 
prägte: her Wolfram, ein wise man von Eschenbach... leien munt nie 
baz gesprach (Wigalois 6343 ff.). Daß Wirnt von Gravenberc - um ihn 
handelt es sich nämlich - in seinem Lobspruch über Wolfram so akzen- 
tuiert Wolframs Laientum herausstellt, ist zunächst befremdlich. Wenn 
man aber weiß, daß die Höhe der nationalsprachlichen Literaturen nicht 
so sehr mit Namen von Geistlichen, sondern von Laiendichtern verbunden 

1 Darüber vgl. Erich Köhler, Quelques observations d'ordre historico-sociologique sur les 
rapports entre la Chanson de geste et le roman courtois, in: Chanson de geste und höfi- 
scher Roman, Heidelberger Kolloquium (30. 1. 1961), Heidelberg 1963, S. 21 ff. und die 
dort angegebene Literatur. 



Laienfrömmigkeit im ,Parzival' 119 

ist, kann das nicht mehr erstaunen. Zwar waren es noch im Frühmittelalter 
vornehmlich Geistliche, die zur Belehrung und Erbauung ihrer Gläubigen 
eine Art geistlicher Predigt in Versen schrieben; der höfische Roman und 
der Minnesang waren aber schon eigenständige Kunstformen laikalen Ur- 
sprungs. Aufschlußreich wäre eine genaue Untersuchung der Haltung, die 
die Geistlichen im Lauf der Zeit gegenüber dieser sich immer mehr ver- 
selbständigenden Dichtung einnahmen. Sie würde hier zu weit führen. 
Um aber die Frömmigkeit im ,Parzival' Wolframs von Eschenbach einiger- 
maßen würdigen zu können, muß man die kirchliche Haltung gegenüber 
der Artusepik, in deren Kontext auch der Parzivalroman Wolframs 
gehört, auswahlweise kennen. Anders ist die betont laikale Haltung 
Wolframs unverständlich. 

Das geistliche Verdikt über den Artusroman 

Der Zisterzienserabt Aelred von Rievaulx (um 1110-1167), ein Freund 
Bernhards von Clairvaux und einer der hervorragendsten Vertreter der 
Mystik im 12. Jahrhundert, gibt in seinem Traktat ,Speculum Caritatis' 
das erbauliche Gespräch zwischen einem Novizen und dessen geistlichem 
Vater wieder2. Es geht darin um die Frage, wie es möglich sei, daß man in 
der Welt draußen oft bewegendere und tröstlichere ,religiöse Erfahrun- 
gen' erlebe, als man sie - einmal ins Kloster eingetreten - je wieder haben 
könne. Gemeint ist jene gefährliche innere Trockenheit, jener alles in 
Frage stellende Ekel am geistlichen Leben, den die Wüstenväter und 
Cassian ,acedia' genannt haben, jene heimtückische Krankheit, die vor- 
nehmlich jene zu befallen droht, die sich einem gottgefälligen Leben in 
Buße und Gebet, einem wahrhaft geistigen, also geistlichen Leben geweiht 
haben. Die monastische Literatur aller Jahrhunderte ist voll von ent- 
larvenden Hinweisen auf diese schleichende Traurigkeit, auf diese üble 
Laune und Trägheit des Herzens. Diese Mutlosigkeit kann nur - so wird 
unserem Novizen klargemacht • durch konsequentes Durchhalten des ein- 
mal gesagten Jawortes überwunden werden. Die religiöse Stimmung ist 
keineswegs das erste im geistlichen Leben, sie ist auch nicht einmal die 
beste geistliche Erfahrung. Aelred sucht das seinem Novizen durch einen 
Hinweis auf die Gemütsbewegungen, die durch ,Tragödien oder lügen- 
hafte Lieder' in den Zuhörern ausgelöst werden, deutlich zu machen. Wie 
kann man den schon einen liebenden Menschen nennen, der beim Anhören 
dieser fabulösen Dinge in Tränen ausbricht, aber für den Helden der vor- 
getragenen Geschichte nicht den kleinsten Teil seines Vermögens preis- 
zugeben braucht? Und er folgert: •Eine ähnliche Albernheit, ja ein noch 

Analysiert in: Louis Bouyer, La spiritualite de Citeaux, Paris 1955, S. 170 ff. 



120 Alois M. Haas 

größerer Wahnsinn ist es, einen matten, ... durch irgendwelche innere 
Stimmungen erschütterten Schwelger hinsichtlich seiner Liebe so zu über- 
schätzen, als ob er mehr als jener liebe, der sich bis anhin der göttlichen 
Knechtschaft unterstellt hat und alles, was immer er als dem göttlichen 
Willen entgegengesetzt erkannte, in heiliger Furcht haßte und alles, was 
immer an Mühsal ihm auferlegt wurde, aus ganzem Herzen liebend um- 
fing." Solche Argumentation bringt den gelehrigen Novizen zur Einsicht 
und macht ihm klar, wie wenig er sich bisher von Mitleid für seinen leiden- 
den Herrn hat bewegen lassen. Und er gesteht im Rückblick auf seine 
,weltlichen', billigen und eitlen Gemütsbewegungen: •Tatsächlich so ist es. 
Ich erinnere mich, daß ich manchmal durch Geschichten, die in der Landes- 
sprache über einen gewissen Artur erzählt wurden, bis zum Ausbruch der 
Tränen bewegt wurde." Hingegen gelang es ihm nur selten, bei geistlichen 
Lesungen, beim Chorgesang oder beim Anhören einer Predigt ,eine Träne 
herauszupressen'; brachte er es zustande, dann unterließ er es nicht, sich 
,über seine Heiligkeit Beifall zu spenden, als ob ihm ein ganz großes 
Wunder geschehen wäre'. Diese Selbsteinkehr trägt dem Novizen das Lob 
seines Meisters ein3. 

Vermutlich hat Aelred aus dem Komplex der Artusromane erst einen 
einzigen gekannt, nämlich die unter dem Titel ,Brut' bekannte altfranzö- 
sische Übersetzung (1155) eines mythisierenden Geschichtswerks von Gal- 
frid von Monmouth, der ,Historia Regum Britanniae' von 11363a. Weder 
die Artusromane Chretiens de Troyes (zwischen 1160-1185 entstanden) 
noch die Hartmanns von Aue (f 1215) und schon gar nicht der ,Parzival' 
Wolframs von Eschenbach (1200-1210 entstanden) können ihm bekannt 
gewesen sein. Um so erstaunlicher bleibt dieses frühe Zeugnis für die 
starke Wirkung, welche die Gestalt des Königs Artus, des legendären 
Herrschers der Briten, der sich (um 500) den andringenden Sachsen ent- 
gegenwarf, auf die Zeitgenossen Aelreds auszuüben vermochte. 

Entscheidend aber in unserem Zusammenhang ist die Tatsache, daß 
Aelred dieser nationalsprachlichen Unterhaltungsliteratur, wie sie wäh- 
rend des Winters auf den eingeschneiten Burgen den untätigen, ums Feuer 
versammelten Hausgenossen vorgetragen worden sein mag, gänzlich ab- 
lehnend gegenüberstand. Diese Art Dichtung gehört nach ihm zur Lügen- 
dichtung, die den Menschen Gefühle aufnötigt, die sie gar nicht haben4. 

3 Speculum caritatis, 1. II, cap. XVII; PL 195, 565 B ff. 
3a Mit den in der Landessprache erzählten Geschichten um König Artus, von denen Aelred 
berichtet, könnten allerdings auch keltische Sagenstoffe gemeint sein, die in ,britischer' 
Sprache erzählt wurden. Vgl. H. Pilch, Galfrids Historia, Studie zu ihrer Stellung in der 
Literaturgeschichte, Germanisch-Romanische Monatsschrift NF 7 (1957), S. 254•273. 
4 Zum Topos der •Dichtung als Lüge" vgl. die einschlägigen Stellen bei E. R. Curtius, 



Laienfrömmigkeit im ,ParzivaV 121 

Ähnlich und doch etwas nuancierter äußert sich später Petrus von Blois 
(um 1130 bis um 1204), Sekretär am Hof Heinrichs II. von England und 
schreibgewaltiger Kanzler des Erzbischofs von Canterbury, über den ihm 
schon wesentlich besser bekannten Artusroman. In seinem Traktat ,De 
confessione sacramentali' schreibt er5: •Die wahre Buße besteht nun aller- 
dings nicht in momentanen Tränen oder in bloß zeitweiser Zerknirschung. 
Auch die fromme Stimmung ist nicht unbedingt verdienstlich zum Heil, 
es sei denn, sie nehme ihren Ausgang aus der Liebe Christi. Oft wird in 
Tragödien und andern Gesängen der Dichter oder in den Liedern der 
Spielleute ein kluger, stattlicher, kühner, liebenswerter und überaus gefäl- 
liger Mann beschrieben. Bedrängnisse und Ungerechtigkeiten werden ge- 
schildert, die ihm grausam zugefügt werden; so berichten die Spielmänner 
beispielsweise von Artus, Gangan (= Gawan) oder Tristan allerhand 
sagenhafte Dinge, bei deren Aufnahme die Herzen der Zuhörer zu Mit- 
leid bewegt und bis zu Tränen gerührt werden. Kannst Du aber Deine 
Gottesliebe schon beurteilen, wenn Du über der Vorlesung einer Sage zu 
Mitleid bewegt wirst oder wenn Dir eine fromme Lektüre über den Herrn 
schon die Tränen hervorpreßt? Der hier mit Gott Mitleid hat, hat es auch 
mit Artus. Beide Tränenströme vergießest Du daher vergeblich, wenn Du 
nicht liebst, wenn Du nicht Tränen der Andacht und Buße von den Quel- 
len Deines Retters her, aus Glaube, Hoffnung und Liebe, verströmst. In 
der Tat wirkt Gott im wunderbaren Kunstwerk seines Erbarmens unser 
Heil auf unsägliche Art." Peters Haltung gegenüber der Tristan-, Gawan- 
und Artusdichtung ist schon nicht mehr ganz dieselbe wie die Aelreds. 
Zwar teilt er dessen Mißtrauen gegenüber dieser Art Unterhaltung. Hin- 
gegen fehlt bei ihm, dem Kleriker, der eigentlich monastische Rahmen der 
Fragestellung, darin es um den unaufhebbaren Gegensatz zwischen sensa- 
tioneller religiöser Stimmung und gläubigem Durchhalten in geistlicher 
Trockenheit geht; die Rührung und die vergossenen Tränen an sich wer- 
den nicht mehr desavouiert. Werden Tränen um der Liebe Christi willen 
vergossen - und man darf aus den letzten Sätzen folgern: auch dann, wenn 
sie über das Geschehen im Artusroman geweint werden! -, dann sind es 
auf alle Fälle fruchtbare Tränen, gewirkt im .wunderbaren Kunstwerk 
des göttlichen Erbarmens'. Wenn sich das Verdikt gegenüber der roman- 
haften Nationalliteratur bei diesem Kirchenmann derart abgeschwächt 
wiederfindet, dann ist zu fragen, ob nicht auch die genannte Unterhal- 
tungsliteratur sich in etwa gewandelt hatte und sich nun auch dem Kleri- 
ker als ein Kunstwerk präsentierte, das durch seine religiösen Implikatio- 

Europäisclte  Literatur  und  lateinisches  Mittelalter,  Bern  21954   (Register!)   und  bei 
R. Bachern, Dichtung als verborgene Theologie, Bonn 1957. 
5 De conf. sacr., PL 207, 1088 C ff. 



122 Alois M. Haas 

nen sogar dem .Kunstwerk des göttlichen Erbarmens' eingespannt und 
adäquat sein konnte. Bei Wolframs Parzivalroman ist das tatsächlich in 
hohem Maß der Fall. 

Wolframs ,Parzival' - ein mittelalterlicher Erbauungsroman 

Walter Johannes Schröder hat jüngst vorgeschlagen, die Gattungsbezeich- 
nung ,Erbauungsroman' auf den wolframschen ,Parzival' anzuwenden, da 
weder die schon oft vorgebrachte Etikettierung als .Entwicklungsroman' 
noch die neuere als ,Erziehungsroman' zutreffend seien6. Die Frage, wie 
der Parzivalroman gattungsmäßig einzuordnen sei, ist so akademisch nicht, 
wie es zuerst den Anschein hat. Wenn die Literaturgeschichtsforschung es 
schon unternimmt, auch die mittelalterlichen Literaturwerke in ihrer 
Eigenart zu beschreiben und sie historisch zu rubrizieren, dann ist sie auch 
dazu verpflichtet, den geschichtlich gewordenen Reichtum an Wortkunst- 
werken systematisch, d. h. sachlich und inhaltlich nach deren Eigenarten 
zu gliedern. Nun ist aber gerade der Begriff ,Erbaulichkeit' zum kräftig- 
sten Schimpfwort gegenüber einem religiösen Autor geworden. Schon 
Hegel verwendet den Ausdruck im Sinn eines künstlerisch-denkerischen 
Ungenügens: in dessen Sprache die Absicht einen heillosen Vorrang vor 
dem Vermögen der Mitteilung hat, der ist bloß erbaulich. Wir müssen 
aber, um den heilen Sinn des Wortes ,Erbauung' wiederzufinden, hinter 
den Pietismus zurückgehen, da es noch schlicht Auferbauung, aedificatio, 
der menschlichen Person meinte. Wenn in diesem Sinn durch den mittel- 
alterlichen Artusroman die Zuhörer zur Erbauung ihrer selbst gelangen 
konnten, dann ist auch verständlich, daß die kirchlichen Kreise - und vor 
allem das Mönchtum - im Aufkommen des höfischen Romans mit seiner 
neuen Gefühlsskala eine Konkurrenz gegenüber der monastischen Nach- 
folge- und Nachahmungsmystik erblicken konnten. 

Das heißt nun alles aber nicht, daß Wolframs ,Parzival' irgendwie von 
dieser Vorsicht kirchlicher Kreise gegenüber einer Literaturgattung, die 
neue Gefühle und neue Sichtweisen dem Zeitbewußtsein vermittelte, 
Zeugnis ablegt. Das Gegenteil ist der Fall. In schönster Naivität und 
Kühnheit stellt Wolfram - und mit ihm das gesamte Mittelalter - die 
Hinfälligkeit des Weltgeschehens und die Vergänglichkeit der Kreatur als 
Stationen des Heilsweges zur Schau. Das Neue aber ist, daß hier die Sta- 
tionen eines vornehmlich mönchischen und rein geistlichen Lebens: Sünde, 
Reue, Beichte, Buße, Läuterung und endgültige Bekehrung zu einem guten 
Leben, zu Stationen eines ritterlichen, also .weltlichen' Laienlebens wer- 
den konnten7. Damit ist eine Heiligung der gesamten Weltwirklichkeit 

6 Die Soltane-Erzählung in Wolframs Parzival, Studien zur Darstellung und Bedeutung 
der Lebensstufen Parzivals, Heidelberg 1963, S. 91. 



Laienfrömmigkeit im ,ParzivaV 123 

verbunden. War vordem der exemplarische Heilsweg des Heiligen ein 
Weg in die Weltflucht und Verborgenheit eines kompromißlosen Dienstes 
an Gott, so ist nun auch der Weg des ritterlichen Laien ein Heilsweg, nun 
allerdings hinein in den Dienst an Welt und Gesellschaft und darin an 
Gott. Beinahe am Schluß seines gewaltigen Werkes schreibt Wolfram von 
Eschenbach, indem er gleichsam die Leitidee davon herausstellt: 

swes leben sich so verendet, und der doch der werlde hidde 
daz got niht wirt gep)endet behalten kan mit werdekeit, 
der sele durch des libes schulde,    daz ist ein nütziu arbeit. (827,19-24) 

Das heißt etwa: Wer sein Leben zu einem solchen Ende führt, daß Gott 
nicht durch den Menschen selbst um die Seele betrogen wird, und wer es 
versteht, die Huld der Welt mit Würde zu bewahren, dessen Mühe ist 
wahrlich nicht unnütz! Damit formuliert Wolfram kein ethisches Pro- 
gramm, das sich selbst genügte, sondern die unendliche Aufgabe einer 
Ineinssetzung evangelisch-göttlicher Forderungen an den Menschen und 
deren Verwirklichung innerhalb des nur gesellschaftlich möglichen, 
menschlichen Daseins. Ein solcher Ton ist in der abendländischen Spiri- 
tualität neu und unerhört; selten oder nie ist der werlde hulde, die äußere 
Achtung der ,Welt' und der Gesellschaft, derart offen von christlichen 
Prämissen her gefordert worden8. Ja, man ist bei unvoreingenommenem 
Hinhorchen auf diese anders ,erbauliche' Forderung leicht und mit gutem 
Recht mißtrauisch. Diese so schnell und leichthin geforderte Versöhnung 
zwischen Gottes- und Welthuld scheint gerade vor dem Hintergrund der 
mittelalterlichen Geschichte, wo das Christentum in seinem Weltbezug 
sowohl von kaiserlichen wie von päpstlichen Ansprüchen her einen vor- 
nehmlich politischen Charakter annahm, fragwürdig und billig9. Friedrich 
Heer hat denn auch in Wolfram einen •Restaurator der adeligen Welt" 
gesehen, der •einen konstruktiven Versuch" unternimmt, •die alte Welt 
des Sacrum Imperium ideologisch zu erneuern"10. Das mag unter rein 
historischen Gesichtspunkten eine gewisse Richtigkeit haben, vor allem 
dann, wenn man das von Wolfram propagierte Gralsreich als Ausfor- 
mung einer politischen Ideologie zu sehen gewillt ist. Das Gralsreich ist 
aber in Wirklichkeit weniger die Utopie eines politischen Idealzustandes 

7 Vgl. Max Wehrli, Roman und Legende im deutschen Hochmittelalter, in: Worte und 
Werte (Festschrift B. Markwardt), Berlin 1961, S. 428•443. 
8 Dieser Ruf Wolframs wird aber beinahe von allen deutschsprachigen Dichtern des 
Hochmittelalters machtvoll aufgenommen und besonders eindrücklich in Walther von der 
Vogelweides Trias von ere (minne), varndem guot und gotes hulde artikuliert. Vgl. 
F. Maurer, Dichtung und Sprache des Mittelalters, Bern 1963, S. 26 ff. 
9 Vgl. A. Mirgeler, Rückblick auf das abendländische Christentum, Mainz 1961, S. 35 ff. 
10 Die Tragödie des Heiligen Reiches, Stuttgart 1952, S. 347 f. 



124 Alois M. Haas 

als vielmehr der völlig unpolitisch gedachte Entwurf einer paradiesischen 
Weltherrschaft des mit Gott versöhnten Menschen. Wolfram geht hinter 
die Politik gleichsam zurück und entwirft eine heile, vom Menschen ver- 
waltete Welt, die mit Gott im Einvernehmen steht. Daß er dabei die Vor- 
stellung des Königtums zentral ins Spiel bringt, ist eine ebenso biblische 
wie politische Versinnbildlichung der Macht von Gottes Gnaden. 

Die scheinbare Fragwürdigkeit und Brüchigkeit von Wolframs Ineins- 
setzung von Welt- und Gotteshuld vermag aber nur den anzufechten, der 
sich mit den zitierten Sätzen, die mehr ein Fazit denn eine Ausformung 
von Wolframs spirituellem Anliegen darstellen, begnügt. Wer sich etwa 
auf Martin Bubers Satz, daß Erfolg keiner der Namen Gottes sei, gegen 
Wolfram berufen möchte, wer die christliche Torheit gegen diese gelun- 
gene Form eines mit Gott und menschlicher Gesellschaft versöhnten Da- 
seins setzen möchte, der trifft Wolframs Absicht nicht in negativem, son- 
dern in positivem Sinn. Wolframs Romanwerk ist keine Erbauung billiger 
Machart. Er erbaut, indem er die volle Wirklichkeit eines christlichen Da- 
seins darstellt. Dazu ist nun allerdings der Blick auf das ganze Geschehen 
dieses Erbauungsromans unerläßlich. Nur das ganze maere, d. h. die Tota- 
lität von Parzivals Weg, kann uns etwas über Wolframs geistliche Absicht 
mitteilen. 

Parzivals tumpheit 

Die den Parzivalroman abschließenden Worte, in denen Wolframs Haupt- 
anliegen ausgesprochen ist, verlieren den Charakter einer voreiligen Syn- 
these, wenn man näher zuschaut, wie es sich mit dem Helden und dessen 
Weg verhält. Parzival ist nämlich bei weitem nicht von allem Anfang an 
der Mann und Ritter, der weltliche ere und gotes hulde in ein klares Ver- 
hältnis zueinander gesetzt hätte. Im Gegenteil. Es ist auffällig, wie oft 
Parzival entweder von Wolfram selbst oder von Personen, die ihm im 
Rahmen der Erzählung begegnen, tump gescholten wird11. Tump heißt: 
schwach von Sinnen oder Verstand, dumm, töricht, unbesonnen, einfältig, 
unklug, unerfahren, jung, ungelehrt, stumm. Diese nicht eben schmeichel- 
hafte Bezeichnung, mit der Parzivals Verhalten 24mal verurteilt wird, 
wird an gewissen Stellen noch übertroffen; nämlich dort, wo Parzival 
traecüche wis (nur langsam weise werdend), tor oder toersch (torenhaft), 
ja gans und trappe (Trappgans, Tor) genannt wird. Kann das ein ritter- 
licher Held sein, der den Gral erringt, dieses Realsymbol göttlicher Welt- 
herrschaft? Sehen wir näher zu. 

11 Vgl. dazu neben meiner Arbeit vor allem H. Rupp, Die Funktion des Wortes ,lump' 
im Parzival Wolframs von Eschenbach, Germanisch-Romanische Monatsschrift NF 7 
(1957), S. 97•106. 



Laienfrömmigkeit im ,ParzivaV 125 

Parzivals Dasein beginnt in der Abgeschiedenheit und Einsamkeit des 
Waldes, wohin ihn seine Mutter aus Schmerz über den ritterlichen Tod 
ihres Gatten verborgen hat; ihre Absicht ist, Parzival nie Ritter werden zu 
lassen, damit nicht auch er dereinst im ritterlichen Kampf seinen Tod 
finden müsse. Herzeloyde, wie Parzivals Mutter bezeichnenderweise heißt, 
will ihren Sohn bewußt in Unwissenheit und Unkenntnis dessen auf- 
wachsen lassen, was das hohe Handwerk eines Ritters ausmacht. Wolfram 
steht nicht an, dieses Vorhaben Herzeloydes einen Betrug zu nennen. 

Parzivals Verweilen in der ortlosen Waldeinsamkeit kann nicht von 
langer Dauer sein, da die Geschichte Parzivals gerade darin besteht, daß 
er das Abenteuer der Begegnung mit der Welt bestehen soll. Im Wald 
trifft er auf vier Ritter, die der unwissende Knabe kurzerhand wegen ihrer 
glanzvollen Aufmachung noch über Gott stellt. Aufgeklärt über ihre Rit- 
terschaft, verlangt er von seiner Mutter ein Pferd und reitet von dannen, 
ohne noch einen Blick zurückzuschicken. Er sieht nicht, daß seine Mutter 
von Schmerz überwältigt tot zu Boden fällt. Seine Mutter hat ihn vorher 
mit Ratschlägen versehen und ihm ein tören cleit übergezogen, damit auch 
jedermann gleich sehen kann, daß der unwissende Knabe nicht ernst zu 
nehmen sei; sie tat das in der geheimen Hoffnung, der Sohn würde, von 
der Welt gedemütigt, um so schneller wieder zu ihr zurückkehren. Par- 
zivals Irrfahrt beginnt. 

Die Stationen dieser Irrfahrt sind Stufen eines Werdeganges, der Par- 
zival immer tiefer zu seiner ersten Aufgabe heranführt, die darin besteht, 
ein Ritter zu werden. Nachdem er einmal die Waldeseinsamkeit verlassen 
hat, geht das nicht ohne Verschuldung. Er ist der schlechthin tumbe, und 
als solcher verhält er sich auch, sooft er mit Menschen in Berührung kommt. 
Ein in einem Zelt schlafendes Ritterfräulein überrascht er mit Umarmung 
und Kuß; beim Weggehen raubt er ihr Fingerring, Hemdbrosche und eine 
Menge Eßwaren. Ein tor wird er deswegen gescholten. Von seiner Base 
Sigune, die er um ihren toten Geliebten weinend antrifft, erfährt er seinen 
Namen, den er bis jetzt noch gar nicht gekannt hat: Parzival heiße er: der 
nam ist rehte enmitten durch (Mittendurch). Nomen est omen. Parzival 
wird mitten durch Leid und Verirrung hindurch müssen, um zum Gral und 
zum Glück zu gelangen. 

Schließlich gelangt Parzival an den Artushof, wo ihm von König Artus 
die Ritterschaft versprochen wird. Als der knappe an witzen laz erscheint 
er den Hofleuten, die sich über ihn lustig machen. Und doch: im künde 
niemen vient sin. Durch das Torenkleid und das lächerliche Gebaren des 
Jünglings hindurch ist sein hochgeborener art (Abstammung) erkennbar. 
So kann es denn von ihm heißen: 



126 Alois M. Haas 

der wol geborene knappe 
hielt gagernde als ein trappe. 

Da er von Artus nicht gleich den Ritterschlag bekommen kann, bleibt der 
edelgeborene Knabe, stelzend wie eine Trappgans, trotzig stehen. Ohne 
Verzug aber macht er sich auf, einen Ritter, der König Artus beleidigt hat, 
zu strafen. Er trifft ihn und tötet ihn mit seinem kindlichen Jagdspeer. 
Damit hat er sich einer Kainstat schuldig gemacht, denn der Ritter, den er 
totschlug, war sein Verwandter (wie er erst viel später erfahren muß). 
Wiederum läßt sich diese Tat nur durch seine gröziu tumpheit entschuldi- 
gen. Nicht genug damit, beraubt er den Toten seiner Rüstung, stülpt sie 
sich ungeschickt übers Torenkleid und macht sich • ungewiß wohin • auf 
den Weg. Bei einem Ritter namens Gurnemanz empfängt er Unterricht im 
ritterlichen Kampfspiel und in ritterlichen Umgangsformen. ,ir redet als 
ein kindelin, muß er sich vorhalten lassen, da er sich bei jeder Gelegen- 
heit auf die Ratschläge seiner Mutter beruft. Eindringlich weist ihn Gur- 
nemanz zudem auf die ritterliche Tugend der diemüete hin; ,vlizet iuch 
diemüete', legt er ihm ans Herz. 

Damit hat Parzival scheinbar sein Ziel erreicht: er ist Ritter und weiß 
sich als Ritter zu benehmen, wenigstens äußerlich. Vom Unwissenden ist 
er zum Wissenden geworden; seine Naturanlage ist erfüllt: er versteht es, 
ritterlich zu striten und sich höfisch korrekt zu benehmen. Ob er aber mit 
dieser Erfüllung seiner Anlagen schon seine tumpheit verloren hat? 

Parzivals Berufung reicht über das Rittertum hinaus. Zwei Gescheh- 
nisse sind es, die ihm das klar machen. Das erste wird ihn zur Ehe und das 
zweite zur Gralsherrschaft führen. 

Bei Gurnemanz hat Parzival die höfische zuht gelernt und seine unfuoge 
gelassen. So vorbereitet, kommt er auf der Suche nach Abenteuern (die 
jedem Ritter aufgetragen ist) zur Burg der Condwiramurs (= die zur 
Liebe Führende), die von einem gewalttätigen Freier belagert wird. In 
seinem Kampf gegen ihn gewinnt Parzival seine Qualifikation zur Minne, 
die bei ihm nun allerdings - in bedeutsamem Gegensatz zur zeitgenössi- 
schen Minne-Auffassung, die durchwegs eine verheiratete Dame betraf - 
identisch ist mit ehelicher Liebe und triuwe. Parzival gewinnt Condwira- 
murs zu seiner Frau, wird so Landesherr und - wie es einem König ge- 
ziemt - mildtätiger Verleiher köstlicher Gaben. 

Das zweite, bedeutsame Geschehnis betrifft Parzivals Besuch im Grals- 
schloß. Um seine Mutter zu suchen und ouch durch äventiure zil (und um 
vielleicht auch ein Abenteuer zu bestehen), nimmt er Abschied von seiner 
Gattin; in Gedanken an sie verloren, reitet er ohne Ziel und Absicht da- 
hin. So von der Liebe verstört (auch das eine Form der tumpheit) gelangt 
er zum Gralsschloß, das nur über unkunde wege erreicht werden kann. Er 



Laienfrömmigkeit im ,ParzivaV 127 

wird dort gut aufgenommen und aufs beste bewirtet. Er merkt, daß sein 
Gastgeber, der König Anfortas, sehr krank ist. Er sieht auch, daß um ihn 
allerlei Seltsames geschieht. Eine blutende Lanze wird vor ihm vorbei- 
getragen, dann - in einer Prozession wunderschöner Jungfrauen - wird 
feierlich ein dinc, daz hiez der Gral, vorbeigeführt, ein Stein, dessen wun- 
derbare Eigenschaften Wolfram nicht müde wird aufzuzählen. Der Gral ist 
etwas Irdisches und Überirdisches zugleich: aus pardis und dem himelriche 
stammend erscheint er auf der erde und in der werlde als etwas, ,das weit 
über alles Wählen irdischen Wunsches hinausgreift'. Was aber ist nun der 
Gral und das Geschehen darum herum eigentlich? Diese Frage, welche die 
Gelehrten immer wieder neu beschäftigt (und entzweit), beschäftigte auch 
den am seltsamen Geschehen teilnehmenden Parzival. Anstatt frank und 
frei diese Frage offen zu stellen, schweigt er, sich an den Rat seines Lehrers 
Gurnemanz erinnernd, der ihm einschärfte, nicht viel zu fragen. Aus zuht 
benimmt sich Parzival tump: denn hätte er gefragt, dann wäre der lei- 
dende König Anfortas von seinem Leid erlöst worden, und Parzival wäre 
Gralskönig geworden. 

In Wirklichkeit bedeutet der Gral, so wie wir ihn aus Parzivals Erzäh- 
lung kennen, alles mögliche: er ist als Tischlein-deck-dich (die Menschen 
der Gralsburg sind bei ihm ,zu Gast'), •als Demutsstein, als Weltmitte, als 
eucharistisches Symbol, Himmelsstein, Keuschheitssymbol, Stein der Wei- 
sen, Lebenselixier"12 zu verstehen. Vor allem aber ist er - in seiner Funk- 
tion innerhalb des Romans betrachtet - Symbol des Göttlichen, Über- 
menschlichen, an das sich der Mensch zu halten hat, will er der werden, 
der er ist; der Gral ist das Symbol des Lebenspendenden schlechthin, und 
als solches ist er Symbol des Göttlichen. Damit ist erstmals ein ausdrück- 
lich religiöses Moment im Parzivalroman faßbar, das aber hinfort Par- 
zivals Weg entscheidend prägen wird. 

Daß Parzival nicht nach dem Gral und nach der Krankheit seines Gast- 
gebers gefragt hat, wird ihm nun als Schande angerechnet werden. Von 
der Gralsbotin Cundrie wird er am Artushof öffentlich verflucht; seine 
lichte Erscheinung sei gunert, gein der helle ... benant (der Hölle zuge- 
sprochen), ja der hellehirten spil (Spielball der Höllenhirten). Heil, saelde 
(Glück), pris, ere und werdekeit werden ihm abgesprochen. Parzival ist die 
tumpheit zum Unheil ausgeschlagen; gesellschaftlich verfemt (was das 
mittelalterlich heißt, kann man an den oben zitierten Schlußversen ab- 
lesen: der gesellschaftlich nicht Tragbare ist auch Gott untragbar), ver- 
zweifelt, hadernd mit Gott, verdemütigt bis in den Grund seiner Seele, 
irrt Parzival nun fünf Jahre lang in Gottvergessenheit umher. 

12 Max Wehrli, Wolfram von Esclienbach, Erzählstil und Sinn seines •Parzival"   Der 
Deutschunterricht 6 (1954), Heft 5, S. 33. 



128 Alois M. Haas 

Parzivals diemüete 

Parzival hat alles aufgegeben mit Ausnahme der Gralssuche und seiner 
minne zu Condwiramurs (nach be den ich iemer sinne, sagt er von sich!); 
er meidet die Gesellschaft des Artushofes und reitet ziellos umher, bis er, 
an einem Karfreitag, zu einem Einsiedler namens Trevrizent13 gewiesen 
wird, den er anfleht: ,her, nu gebt mir rät: ich bin ein man der sünde hat1. 
Und nun beginnt vielleicht das wunderbarste, schonungsvollste und schön- 
ste Zwiegespräch zwischen zwei Menschen, das wir in der deutschen Lite- 
ratur kennen. 

Parzivals ganzes bisheriges Leben und Handeln wird unter die göttliche 
Rechtsprechung und sein künftiges Tun unter Gottes Lenkung gestellt. In 
Parzival wird das Innerste aufgebrochen: demütig erkennt er seinen sünd- 
haften Zustand und beichtet, was er als seine Sünde erkennt: die Aufsage 
seines Dienstes an Gott, die Aufgabe der kirchlichen Gemeinschaft und 
selbstverschuldete Traurigkeit. Und weiter: der Mord an Ither stellt sich 
als Verwandtenmord heraus, der Parzival nun als Schuld angerechnet 
wird. Nicht genug damit, Parzival muß gar erfahren, daß er durch seinen 
Wegzug den Tod seiner Mutter verschuldet hat. ,Zwei große Sünden' sind 
das. Parzivals Versäumnis der Gralsfrage hingegen, das aus allzu großem 
Nichtwissen geschah, beurteilt der Einsiedler, der sich schließlich als Par- 
zivals Oheim zu erkennen gibt, nicht so streng: ,die sünde lä bi den andern 
sten, meint er zu ihm. 

In Parzivals Sündengeständnis und in Trevrizents Lossprechung müs- 
sen wir eine der christlichen Frühzeit und noch dem Mittelalter bekannte 
Laienbeicht erkennen; denn Trevrizent wird ausdrücklich von Wolfram 
als Laie bezeichnet. Das ist ein deutliches Indiz für die Darstellung der 
Laienfrömmigkeit, die Wolfram angelegen ist: der Laie spricht den Laien 
von seinen Sünden im Namen Gottes frei. 

Die Beichte pervertiert christlich gesehen zum sinnentleerten Automa- 
tismus, zur bloßen ,Seelenwäsche' und zur Seelenhygiene, wenn in ihr 
nicht der Kern des Erlösungsgeschehens, die Menschwerdung Christi, diese 
dem Menschen unverständliche Liebestat Gottes, zur Sprache kommt. Bei- 
spielhaft ist das im ,Parzival' der Fall. Trevrizent hält es nicht für über- 
flüssig, um dieses einen, beispielhaften Sünders willen den ganzen, gewal- 
tigen Zusammenhang der christlichen Heilsgeschichte, wie er in der Bibel 
grundgelegt ist, aufzurollen. Die Sünde veranlaßte Gottes Menschwer- 
dung: got selbe antlütze hat genomen. Der Begriff der sippe - der im gan- 

13 Die Gestalt des Einsiedlers ist im höfischen Roman immer wieder entscheidend. Eine 
Untersuchung seiner Funktion in der mittelalterlichen Literatur ist von Louise Gnädin- 
ger, Zürich, zu erwarten. 



Laienfrömmigkeit im ,Parzival' 129 

zen Roman ohnehin schon eine zentrale Rolle hat: Parzival begegnet lau- 
fend seinen Verwandten! - wird hier äußerst wichtig: Gott verschmäht es 
nicht, in die sippe der Menschheit - und diu sippe ist sünden wagen (sie 
führt die Sünde, die Erbsünde mit sich)! - einzugehen, aus erbermde trägt 
er, ohne selbst sündig zu werden, die Sünde der Menschheit. Gott selbst 
hat sich in den großen Strom der Geschlechter, ins Geschlecht Adams und 
Kains (man erinnere sich an Parzivals ,Brudermord') eingefügt: sin 
(= gotes) getriuwiu mennischeit mit triuwen gein untriuwe streit - das 
Paradox ist unerhört: der menschgewordene Gott ist der Menschheit treuer 
als diese sich selbst; die untriuwe der Menschen wird durch die triuwe des 
Gottmenschen erlöst, zurechtgebogen und geheilt. 

Auch der Gral kommt zur Sprache. Stellt Trevrizent in seiner Rede über 
die Daten der Heilsgeschichte Parzival die unabdingbaren Forderungen 
eines biblischen Christentums vor Augen, so wie sie in sich - unwiderruf- 
lich - dem Christen gegenwärtig sein müssen, so erweist er Parzival nun 
die Wohltat, daß er auf seine besondere Situation zu reden kommt. Wäh- 
rend an den Heilstatsachen des Glaubens das objektive Heilsgeschehen 
mit dem Sünder, das Eintauchen in Gottes Barmherzigkeit (als zweite 
Taufe) Ereignis wird, wird nun der Gral zum Zeichen der subjektiven 
Gefolgschaft und des persönlichen Vollziehens dessen, was einem in der 
Beichte aufgetragen wird: ein Erlöster und Sündeloser zu sein. Ein Erlö- 
ster aber ist ein Demütiger. Parzival muß seine losheit aufgeben, seine 
höchvart, die ihn mit Gott rechten läßt, durch Demut besiegen, denn: die- 
müet ie höchvart überstreit. Das Maß, mit dem Parzival hinfort und auch 
dereinst als herrschender Gralskönig gemessen wird, heißt diemüete. Par- 
zivals tumpheit, die ihn unwizzende Sünde und Schuld, aber auch Glück 
und Freude ernten ließ, wird nun übergängig in die Tugend der Demut. 
Die clage ist ihr adäquater Ausdruck. Der Tatsache: diu menschheit hat 
wilden art antwortet die clage über das Unabänderliche und die in der 
clage wachsende Demut führt den wilden und tumben ins tröstliche Ein- 
vernehmen mit dem Schöpfergott und mit der gesellschaftlich etablierten 
sippe der Menschen. Damit wird das scheinbar äußerlich Höfische und 
Ständische auf einen Nenner verwiesen, der ihm jenseitig ist, nämlich auf 
das Erlösungsgeschehen, da Gott das Adamsgeschlecht geheiligt und erlöst 
hat, indem er selber Mensch wurde. 

Das Karfreitagsgeschehen hat Parzival nun ganz aufgeschlossen, er ist 
ins Lot gebracht und hat mit Gott und Welt seinen Frieden geschlossen. 
Der Gralsgewinnung und seiner Wiedervereinigung mit Condwiramurs 
steht nun nichts mehr entgegen. Beides, was ihm einzig am Herzen lag, 
wird ihm erfüllt. Cundrie muß ihren vormals auf ihn geschleuderten Fluch 
zurücknehmen und ihn die ,Krone des menschlichen Heiles' nennen: 



130 Alois M. Haas 

wol dich des hohen teiles, 
du crone menschen heiles! 

Parzival ist in seine Heilbringerfunktion, die ihm in Analogie zu der sei- 
nes göttlichen Erlösers aufgetragen ist, eingewiesen; als Gralskönig wird 
er für und vor der Welt den Gral verwalten dürfen. 

Bezeichenlichiu rede 

In den 20er Jahren des 13. Jahrhunderts schreibt Freidank in seiner aus 
gereimten Sprüchen zusammengestellten Lehrdichtung mit dem Titel: 
Bescheidenheit' (= Lebensweisheit): 

Diu erde keiner slahte treit, 
daz gar st one bezeichenheit. 
nehein geschepfede ist so fri, 
sin bezeichne anderz, dan si si. (12,9-12) 

Das läßt sich folgendermaßen übersetzen: Die Erde trägt nichts, das ohne 
Zeichencharakter (= ohne tiefere Bedeutung) wäre. Kein Geschöpf ist so 
unbeschränkt, daß es nicht in jedem Fall etwas anderes bedeutet (und 
bezeichnet), als es selber ist. Diese Denkart, der alles Geschaffene als Trä- 
ger einer höheren Bedeutung (= significatio), eines tieferen Sinnes er- 
scheint, läßt sich im Mittelalter in tausendfacher Formulierung belegen14. 
Nachdem Skotus Eriugena einmal den Satz: ,Es gibt nichts Sichtbares und 
Körperliches, das nicht etwas Unkörperliches bezeichnet' im Anschluß an 
Dionysius Areopagita und Augustinus geprägt hatte, war diese Ansicht 
zum Kennzeichen des Geschöpflichen schlechthin geworden. Hinter allem 
Geschaffenen steht Gott, also ist auch alles Geschöpfliche ein Wegweiser 
zu Gott, der in ihm aufscheint. 

Auch im höfischen Roman hat sich dieses significatio-Denken einen Aus- 
druck geschaffen: die französischen Dichter unterscheiden in ihren Roma- 
nen die matiere vom sen, die deutschen sprechen von rede und meine 
(Hartmann von Aue), ja von wort und geist (Wolfram von Eschenbach, 
,Willehalm') oder ganz allgemein von bezeichenunge des Gesprochenen 
und Geschriebenen. 

Wir sind also von den Denkern und Dichtern des Mittelalters geradezu 
beauftragt, nach dem tieferen Sinn eines Romangeschehens zu fragen. Was 
hat nun den Zuhörern zu Beginn des 13. Jahrhunderts der ,Parzival' 
Wolframs von Eschenbach Tieferes vermittelt? Welche wärheit, welche 
lere ist in diesem Roman verborgen? So dürfen und müssen wir fragen. 

14 Über das significatio-Denken in der mhd. Literatur bringt Ute Schwab (Die bisher 
unveröffentlichten geistlichen Bispelreden des Strickers, Göttingen 1959, S. 235 ff.) die 
wesentlichen Aufschlüsse bei. 



Laienfrömmigkeit im ,ParzivaV 131 

Zunächst ist allerdings festzuhalten, daß es Wolfram nicht darum ge- 
gangen sein kann, seinen Zuhörern etwa ein ,Dogma' dichterisch verklei- 
det aufzunötigen, er will ihnen nicht eine theologische Lehre, einen beson- 
deren Lehrsatz mundgerecht machen. Das Erste ist wohl eine ungekün- 
stelte Lust am Fabulieren, an der kunstvollen Darbietung einer unver- 
stellten Wirklichkeit, d. h. an der Transposition des nur Wirklichen auf 
die Höhe dichterischer Wahrheit, die ihren Gradmesser an der Schönheit 
findet, in der sie offenbar wird. 

Sodann ist aber gleich beizufügen, daß die dichterische Wahrheit in 
ihrer höchsten Höhe den höchsten Gehalt, der sich denken läßt, impliziert; 
mittelalterlich ist das noch auf der ganzen Breite des Geschöpflichen mög- 
lich, da alles Geschöpfliche aufgrund seines Zeichencharakters auf den 
einen und einzigen Schöpfer verweist. Es ist der Schizophrenie späterer 
Zeiten vorbehalten, auf dem Umweg über eine säkularisierte Kunst den 
unrettbar verlorenen Zeichen- und Verweisungscharakter des Geschöpf- 
lichen ereignishaft einzufangen. Der mittelalterlichen Kunst gelingt das 
noch naiv und ohne Umweg über eine Entsakralisierung der Welt. 

Der theologisch bedeutsame Begriff einer Analogia Entis beschlägt mit- 
telalterlich noch den ganzen Horizont des Geschaffenen. So wie nach der 
biblischen Analogia Fidei jedem Gläubigen das (genügende!) Maß seines 
Glaubens nach einer göttlichen Ökonomie zugemessen ist, so schließt auch 
alles Seiende seinen ihm zukommenden Wesensgehalt an Sein in sich. 
Gott ist aber nicht bloß Sein, sondern er ist das Ens a se, d. h. das Sein 
schlechthin, das Sein, das in unendlicher Wirkmächtigkeit sich selber ist; 
Gott ist nicht beschränktes Sein wie das Geschaffene. Das Geschöpf also 
steht - insofern es Sein ist - in direkter Abkünftigkeit von seinem Schöp- 
fer, ist aber im Maß, als es beschränktes Sein ist, von ihm unendlich ge- 
trennt. 

Man hat sich nicht gescheut, Wolframs ,Parzival' zur theologischen 
Summe des Aquinaten in geistesgeschichtliche Parallele zu setzen15. Mit 
einigem Recht. Rein äußerlich ist der Vergleich von Belang: Wolframs 
Werk hat für den Ritter des 13. Jahrhunderts denselben Summencharak- 
ter wie die,Summa theologica' des Thomas vonAquin für den Scholastiker 
desselben Jahrhunderts. Aber auch gehaltlich darf der Vergleich gewagt 
werden: Ähnlich wie Thomas die aristotelische Philosophie und Meta- 
physik des bloß Notwendigen - unter Bewahrung formaler und metho- 
discher Kategorien des Aristoteles - in eine christliche Metaphysik der 
Analogia Entis überführt, in der gerade in der zentralen Definition des 
Glaubensaktes das Affektive nicht nur nicht fehlt, sondern dessen inner- 

15 G. Weber, Der Gottesbegriff des Parzival, Frankfurt 1935; Ders., Parzival, Ringen und 
Vollendung, Oberursel 1948. 



132 Alois M. Haas 

stes Konstituens ist16, hat auch Wolfram eine bloß didaktisch-moralische 
Predigtliteratur von Geistlichen überwunden, indem er, sich Einblick in 
den universalen Zeichencharakter alles Geschaffenen verschaffend, eine 
weltflüchtig und weltfeindlich gestimmte Haltung17 zugunsten einer christ- 
lichen Inkarnation in eine zwar erbsündig Versehrte, aber doch erlöste 
Schöpfung aufgab. Damit fand er zum wahren, affektiv und evidenter- 
maßen faßbaren Schöpfungsgeheimnis zurück, ohne auch nur ein Jota der 
rechten Lehre preiszugeben. Wolframs Weltformel und letzter Nenner 
seines Verhältnisses zur Schöpfung ist dieselbe Analogia Entis, deren 
Reflexion Thomas ein paar Jahrzehnte später einer erstaunten und viel- 
fach entrüsteten Welt beibringen wird. Für den Bereich des Laien hat 
Wolfram diese Synthese schon früher erdacht. 

Die Frage, was denn die meine seines Parzivalromans gewesen sei, ist 
damit allerdings erst im allgemeinsten beantwortet. Wir dürfen uns nach 
dem Gesagten aber kurz fassen und möchten diese Antwort mit den Wor- 
ten Max Wehrlis geben, der die christliche Selbstinterpretation Wolframs 
am magistralsten herausgearbeitet hat: •Noch immer ist das Subjekt ge- 
tragen und bestimmt von einer im Absoluten ruhenden göttlichen Ord- 
nung; sein (Parzivals) Leben und sein Abenteuer empfängt seinen Sinn 
aus dieser Objektivität - nur daß eben Schöpfungsordnung und Heils- 
geschichte als Seelengeschichte, als Begegnung und Prozeß, realisiert wer- 
den. So wird auch das abenteuerliche Heldenleben und sein Ertrag nicht 
perspektivisch in der Seele des Helden gespiegelt, sondern gleichsam 
aperspektivisch in der Ordnung der Räume, Stadien, Symbole gegeben, die 
es berührt. Verglichen mit einem Romanhelden sogar schon des 17. Jahr- 
hunderts ist auch die Figur Parzivals nur eine ,Figur', eine stellvertretende 
Chiffre für ein allgemeines Ich, begleitet von der Reflexion des Dichters 
und der objektiven Bedeutsamkeit der symbolischen Umgebung, in der es 
sich sukzessive befindet. Darum ist das Werk als Ganzes eine romanhafte 
Analogie zur Heilsgeschichte der Menschheit"16. Diese letzten (von uns 
hervorgehobenen) Worte geben die entscheidende Antwort auf unsere 
Frage nach Wolframs innerstem Anliegen. Parzival ist weder in erster 
Linie Parzival (schon der Name wird ja symbolisch als enmitten durch 
verstanden) noch mythologischer Gralsritter, er ist zuerst und zuletzt 
.Schema Mensch' (Phil 2, 7), der von tumpheit zu wizzen und, indem er 
alles Wissen wie ein Kleid unter der Sonne der Gnade ablegt, zu diemüete 

16 M. D. Chenu, La Psychologie de la foi dans la theologie du XIII' siede, in: La parole 
de Dieu I, La foi dans Vintelligence; Paris 1964, S. 77 ff. 
17 Über die Weltverachtung, die sich in der monastischen Literatur des Mittelalters 
äußert, vgl. die etwas einseitigen Studien von R. Bultot, La doctrine du mepris du 
monde ..., Louvain/Paris 1964 ff. (bisher die Bde. IV, 1 und 2 erschienen). 
18 Wehrli, W. v. E. Erzählstil, a. a. O. S. 32. 



Laienfrömmigkeit im ,ParzivaV 133 

geführt wird. Alles Geschehen im Parzivalroman ist nur ein Gleichnis für 
das entscheidende Geschehen, das sich zwischen Parzival und Trevrizent 
im 9. Buch begibt: hier wird im Licht des Heils, das auf Parzival zukommt, 
alles Vorgängige zwar keineswegs abgewertet, aber geheiligt. Das ist das 
Neue, das Wolfram bringt. 

Nochmals die Frage nach der Gattung 

Mit mehr Recht können wir unsere eingangs gestellte Frage, ob der ,Par- 
zival' Wolframs als Erbauungsroman bezeichnet werden könne, bejahen. 
Auch ein Forscher wie Roger Sherman Loomis, der die Gralsdichtung von 
den heidnisch-keltischen Mythologien her interpretiert, hat den Parzival- 
roman •the Spiritual Biography of a Knight" genannt und auch so ver- 
standen19. Walter Johannes Schröder, von dem die bisher eindringlichste 
Analyse des Parzivalromans unter spirituellen Gesichtspunkten stammt20, 
hat einsichtig machen können, daß sich in Parzivals Lebens- und Heilsweg 
die Stufen der Menschheitsgeschichte, wie sie biblisch begründet in die 
Reflexion der mittelalterlichen Theologen eingingen, deutlich abzeichnen. 
Naturstand, Gesetzesstand und Gnadenstand sind die Lebensstadien Par- 
zivals selbst. Der Naturstand ist in Parzivals Jugend bis zur Belehrung 
durch Gurnemanz abgebildet. Im Lebensabschnitt, da Parzival aus zuht, 
also aus der Zurückhaltung durch das Gesetz heraus die Frage bei der 
Gralsprozession nicht stellt, ist der Gesetzesstand anzusetzen. Der Gnaden- 
stand beginnt mit der Beichte bei Trevrizent, da die Versöhnung mit Gott 
und der menschlichen Gesellschaft eingeleitet wird. 

Ein kurzes Wort muß noch über Wolframs Minne-Auffassung gesagt 
werden. Parzival bekennt Trevrizent: 

min hohstiu not ist umben gräl; 
da nach umb min selbes wip:.. 
nach den beiden sent sich min gelust. 

Diese Sehnsucht, die Parzival nach seiner Frau in sich trägt, wird noch 
stärker durch eine Bemerkung Gawans herausgestellt, wonach Parzival 
seiner Gattin stärker vertraut habe als Gott selbst. Daß diese Hochhaltung 
der Ehe den Liebesbräuchen der Zeit nicht gerade konform ist, wurde 
schon bemerkt. Darüber hinaus aber ist auf die fundamentale Rolle der 
einheitlich erfahrenen Liebe im Leben des ,Laien' Parzival hinzuweisen. 
Es gibt auch christlich nur eine Liebe. Nächsten- und Gottesliebe sind eines. 
Nun verifiziert sich Parzivals Leben grundsätzlich nicht deduktiv, sondern 
induktiv von der Erfahrung her, die auf ihn zukommt. Seine erste, inten- 

19 The Grail, From Celtic Myth to Christian Symbol, Cardiff/New York 1963, S. 196 ff. 
20 Vgl. das unter Anm. 6 genannte Werk. 



134 Alois M. Haas 

sivste Erfahrung der Liebe empfängt er von wtbes ordert, sie wird ihm 
also auch Initiation in die Gottesliebe sein. Im Moment, da er Gottes zärt- 
liche Zuneigung nicht mehr spürt, spricht er von gotes haz. Das ist objektiv 
ein Mißverständnis, subjektiv richtig. Dieses Mißverständnis wird Par- 
zival erst in der Erfahrung der Beichte, in der ihn Gottes Gnade berührt, 
verstehen können. Die Ehe ist die den Menschen (in seiner leib-seelischen 
Ganzheit) umfassendste Gestalt der Nächstenliebe und hat christlich, auf- 
grund ihres gnadenhaften Charakters, den innigsten Bezug zum Geheim- 
nis Christus - Kirche (vgl. Eph 5,32). So ist die Liebe zur Frau, durch die 
Parzival gerettet wird, nur scheinbar eine bloß menschliche; im Wesen ist 
sie Anteil an der einen Liebe, die nicht geteilt werden kann. Diese Be- 
reicherung der mittelalterlichen Spiritualität durch die Minne-Auffassung 
Wolframs ist unerhört und kann als Leistung erst voll gewürdigt werden, 
wenn man bedenkt, welch seltsames Verhältnis die geistliche Reflexion 
der Jahrhunderte bis ins späte Mittelalter zu Fragen der Liebe und Ehe21 

pflog. Wolfram ist aber auch in diesen Fragen keineswegs polemisch. Er 
stellt nur das Bild des geglückten Daseins hin, mit all seinen genehmen 
oder nicht genehmen Implikationen. Allerdings ist aber gleich beizu- 
fügen, daß er sich auch in seiner Minneauffassung thematisch von den 
Ausführungen der Frühscholastiker über die Liebe nicht entfernt, er zieht 
gleichsam nur die Konsequenzen aus dieser Konzeption des einen und ein- 
heitlichen Liebesordo zuhanden einer Laienschaft, der es letzlich - wenn 
auch in weltlichen und gemischten Verhältnissen lebend - um dasselbe 
gehen mußte wie den großen Theoretikern der christlichen Liebe: um die 
Zurückführung aller Liebe, die diesen Namen verdient, in die einzige, die 
Gott ist. Bernhard von Clairvaux wagt es, einen Bogen von der Selbstliebe 
zur Gottesliebe zu spannen22. Und Wolfram von Eschenbach sollte es nicht 
wagen dürfen, die menschlich umfassendste Form der Nächstenliebe in die 
Gottesliebe münden zu lassen? - Wolfram wagt aber noch mehr und ver- 
knüpft in paradoxer Weise menschliche Schuld mit dem Heil, das auch und 
vor allem den Sünder begnadet. In seinem Prolog spricht er in rätsel- 
haften Worten von jenem Menschen, dessen Gesinnung sich teilt wie das 
zweifarbige Gefieder der Elster. Von einem solchen Menschen aber sagt er: 

der mac dennoch wesen geil: 
wand an im sint beidiu teil, 
des himels und der helle. 

Auch ein solcher vermag selig zu werden, da er sowohl am Himmel wie 

21 Vgl. darüber das aufschlußreiche Buch von M. Müller: Die Lehre des hl. Augustinus 
von der Paradiesesehe und ihre Auswirkung in der Sexualethik des 12. und 13. Jahrhun- 
derts bei Thomas von Aquin, Regensburg 1954. 
22 E. Gilson, La theologie mystique de Saint Bernard, Paris 1947, S. 108 ff. 



Vom Geist der Armut 135 

an der Hölle teilhat; Voraussetzung ist natürlich, daß er sich aus seiner 
Unentschiedenheit, aus seinem zwivel heraus in die Liebe Gottes und des 
Nächsten begibt. Parzivals Liebe zu seinem Nächsten und zu Gott steht an 
sich immer im innigsten Konnex; Parzivals Elsternfarbiges ist es zeitweise, 
das nicht genug zu wissen. Da der andere nicht weniger enge Zusammen- 
hang zwischen dem Gral und Gott für Parzivals Augen scheinbar ver- 
lorengeht, gerät er in die Gottesfremde. Der aber unvermindert fort- 
dauernden Einheit von Gottes- und Nächstenliebe ist Parzivals Rettung 
zuzuschreiben. Da dies für Parzival wiederum Erfahrung ist, ist es auch 
weiterer Erklärung nicht bedürftig. 

In der ganzen Wolframschen Bildwelt ist schließlich wohl das die inner- 
ste Signatur: ein gläubiges Vertrauen in Gottes Vaterliebe, die offenbar 
auch in einer scheinbar mißlungenen und Versehrten Schöpfung ihre Wirk- 
macht unter Beweis zu stellen vermag. Und einmal mehr ist Schwieterings 
unbestechlichem Wort über Wolframs Dichtung beizupflichten: •Ausstrah- 
lung des Glücksgefühls aus der Nähe zur Schöpfung des väterlichen Gottes 
ist eine der überzeitlichen Erfahrungen an Wolframscher Dichtung"23. 

Leider fehlt uns - meines Wissens wenigstens - ein Zeugnis über Wolf- 
rams ,Parzival' von zeitgenössischer, geistlicher Hand. In Weiterführung 
von Peter von Blois' schon milderem Urteil über den Artusroman wäre 
ein solches Zeugnis • nehmen wir einmal an, es gäbe ein solches - sicher 
zustimmend. Wer über Parzivals Weg weint, der ist nicht bloß gerührt, 
sondern mit dem ist etwas Entscheidendes geschehen. 

23 Natur und art, Zs. f. dt. Altertum 91 (1961), S. 137. 

Vom Geist der Armut 

Friedrich Wulf SJ, München 

Das Thema ist in der heutigen Christenheit sehr gefragt. Das hängt mit 
unserer Zeitsituation zusammen. Der Besitz in der Welt ist ungleich ver- 
teilt. Der weitaus größere Teil der Menschheit gehört zu den Armen, den 
mehr oder weniger Nichtshabenden, und viele von ihnen kennen den 
Hunger aus ihrer täglichen Erfahrung, während andere im Überfluß 
leben. Das war zwar immer so. Aber in unserer Zeit sind Menschen und 




