Laienfrommigkeit im , Parzival¢
Wolframs von Eschenbach*

Alois M. Haas, Ziirich

Die Erforscher der geschichtlichen Ausprigungen der Frommigkeit im
Laufe der Menschheitsgeschichte haben sich bisher viel zu wenig von den
grofien literarischen Leistungen gewisser Zeitalter inspirieren lassen. Was
sie darzustellen versuchen, die Intensitit und Art des Verhiltnisses zwi-
schen Gott und Mensch in einem bestimmten Punkt der die ganze Zeit
umfassenden Heilsgeschichte, das hitten sie oft in scheinbar geschichtsfrem-
den Dichtungen und Gesidngen der Vélker finden konnen. Zumindest trifft
diese Behauptung fiir die frommigkeitsgeschichtliche Charakterisierung
der hochmittelalterlichen, christlichen Spiritualitit zu. Man gewinne ein
schiefes Bild vom Gottverhaltnis des mittelalterlichen Menschen, wenn
man nur die mit Recht berithmten und bekannten geistlichen und mysti-
schen Schriften dieser Jahrhunderte zur Darstellung jener Frommigkeit
heranzége. Das ist bisher meistens geschehen. Die scheinbar ,weltlichen
Dichtungen der Zeit aber, der héfische Roman, die Chansons de geste und
die Lieder des Minnesangs sind in ihrer Art ebenso wichtig. In ihnen arti-
kuliert sich die Frommigkeit des mittelalterlichen Menschen in der ganzen
Breite ihrer Entfaltungsméglichkeiten, in ihrem Ausgang in die ,Welt",
vor der und in der sie sich zu bewihren hat. Ohne den Resonanzraum der
,Welt® ist Frommigkeit ohnehin reine Innerlichkeit, die im Verlust des
Néchsten auch dem christlichen Hauptgebot, der Liebe, nicht mehr zu ge-
niigen vermag und daher mit der Liebe auch den Glauben verliert. Das
Maf der Inkarnation des christlichen Glaubens in die Welt nun 138t sich
fiir die Zeit des abendlidndischen 12. und 18. Jahrhunderts am besten und
vor allem am auffilligsten an der zeitgendssischen Dichtung ablesen. Nur
aus der dichterischen Idealisierung des ritterlichen Gott-Welt-Verhalt-
nisses 148t sich zum Beispiel erkennen, welche Hohe der Spiritualitit da-
mals auch dem durchschnittlichsten Ritter von der Gesellschaft abverlangt

* In seiner Ziircher Dissertation, Parzivals tumpheit bei Wolfram von Eschenbach (Philo-
logische Studien und Quellen, 21), Berlin, Erich Schmidt Verlag 1964. 862 S., kartoniert
DM 33.—, versucht der VI. vorliegenden Aufsatzes zu zeigen, welch entscheidenden Bei-
trag eine von der Theologie- und Frémmigkeitsgeschichte ausgehende Untersuchung zur
Parzivalforschung leisten kann und welch neue Aspekte diese Analyse der Frommigkeits-
geschichte selbst bietet. Statt einer Buchbesprechung unsererseits baten wir den Vf., einen
Beitrag aus seinem Forschungsgebiet zu liefern. Nihere Begriindung und Belege fiir vor-
liegenden Aufsatz finden sich in dem oben angezeigten Budch. (Die Schriftleitung)



118 Alois M. Haas

wurde. Denn Dichtung war damals ja noch nicht esoterische Feier im klei-
nen Kreis, sondern immer und in erster Linie gemeinschaftlich wahr-
genommene Verpflichtung am Uberpersonlichen. Das Uberpersonlichste
und zugleich Personlichste, das sich denken 14ft, ist Gott; in ihm gipfelte
fiir den mittelalterlichen Ritter die gesellschaftliche Stindeordnung und
die ebenso sorgfiltig geordnete und gefiigte Schopfung. Gewill war der
mittelalterliche Ordo-Begriff ein Ideal, dem die Realitdt nur zu sehr hin-
tennachhinkte; aber als solches hatte er doch die Funktion eines Leitbildes.

Der héfische Roman, wie er vor 1200 vor allem in Frankreich und Eng-
land, und erst danach in Deutschland geschaffen wurde, war immer ein
Spiegel, den die Gesellschaft sich vorhalten liel und darin sie sich selber
erblickte!. Thr Bildnis aber war zusammengesetzt aus idealisierenden Vor-
stellungen und Realitit, aus Leitbildern und realen Schreckbildern. Da
aber die Frémmigkeit darin nie ausgespart wurde — sie war im Gegenteil
dem Dichter die hochste Méglichkeit (genus sublime), vom Menschen zu
sprechen —, ist sie auch in der ganzen Breite ihrer Erscheinungsformen fafi-
bar: das Leitbild des ritterlichen Frommseins gleicherweise wie dessen
Konkretionen auf verschiedensten Stufen.

Es ist aber keineswegs so, daf} etwa im hofischen Roman die Spannung
zwischen dem, was sein soll, und dem, was ist, bloff geschildert wire. Sowie
sich der Mensch als Schopfung Gottes und daher als Gottes bediirftig ver-
steht — und diese Einsicht ist schon die Dynamik, die den Menschen zum
erlosenden Gott hin treibt —, nimmt er den Weg zu dem, was er sein soll
und im tiefsten schon ist, unter die Fiile. Gleiches geschieht mit dem Pro-
tagonisten des hofischen Romans: er ist immer auf dem Weg zu seinem
Heil, sein Weg ist immer ein Heilsweg.

Man muf} den héfischen Roman schon in seiner besten Form aufsuchen,
um das Gesagte ganz deutlich zu merken. Das sicher erstaunlichste und
bedeutsamste Werk des deutschen Hochmittelalters ist Wolfram von
Eschenbachs Parzivalroman in Reimversen. Schon ein Zeitgenosse scheint
das erkannt zu haben, als er von Wolfram das danach so berithmte Wort
pragte: her Wolfram, ein wise man von Eschenbach . .. leien munt nie
baz gesprach (Wigalois 6343 ff.). Dafl Wirnt von Gravenberc — um ihn
handelt es sich ndmlich — in seinem Lobspruch iiber Wolfram so akzen-
tuiert Wolframs Laientum herausstellt, ist zunichst befremdlich. Wenn
man aber weif}, dafl die Hohe der nationalsprachlichen Literaturen nicht
so sehr mit Namen von Geistlichen, sondern von Laiendichtern verbunden

! Dariiber vgl. Erich K&hler, Quelques observations d’ordre historico-sociologique sur les
rapports entre la Chanson de geste et le roman courtois, in: Chanson de geste und hifi-
scher Roman, Heidelberger Kolloquium (80. 1. 1961), Heidelberg 1963, S. 21 ff. und die
dort angegebene Literatur.



Laienfrémmigkeit im ,Parzival’ 119

ist, kann das nicht mehr erstaunen. Zwar waren es noch im Frithmittelalter
vornehmlich Geistliche, die zur Belehrung und Erbauung ihrer Gliubigen
eine Art geistlicher Predigt in Versen schrieben; der hofische Roman und
der Minnesang waren aber schon eigenstindige Kunstformen laikalen Ur-
sprungs. Aufschlufireich wire eine genaue Untersuchung der Haltung, die
die Geistlichen im Lauf der Zeit gegentiber dieser sich immer mehr ver-
selbstindigenden Dichtung einnahmen. Sie wirde hier zu weit fiihren.
Um aber die Frommigkeit im ,Parzival’ Wolframs von Eschenbach einiger-
maflen wiirdigen zu kénnen, mufl man die kirchliche Haltung gegeniiber
der Artusepik, in deren Kontext auch der Parzivalroman Wolframs
gehort, auswahlweise kennen. Anders ist die betont laikale Haltung
Wolframs unverstandlich.

Das geistliche Verdikt Giber den Artusroman

Der Zisterzienserabt Aelred von Rievaulx (um 1110-1167), ein Freund
Bernhards von Clairvaux und einer der hervorragendsten Vertreter der
Mystik im 12. Jahrhundert, gibt in seinem Traktat ,Speculum Caritatis’
das erbauliche Gesprach zwischen einem Novizen und dessen geistlichem
Vater wieder?. Es geht darin um die Frage, wie es moglich sei, dafl man in
der Welt drauflen oft bewegendere und trostlichere ,religiose Erfahrun-
gen‘ erlebe, als man sie — einmal ins Kloster eingetreten — je wieder haben
konne. Gemeint ist jene gefdhrliche innere Trockenheit, jener alles in
Frage stellende Ekel am geistlichen Leben, den die Wiistenviter und
Cassian ,acedia’ genannt haben, jene heimtiickische Krankheit, die vor-
nehmlich jene zu befallen droht, die sich einem gottgefalligen Leben in
Bufle und Gebet, einem wahrhaft geistigen, also geistlichen Leben geweiht
haben. Die monastische Literatur aller Jahrhunderte ist voll von ent-
larvenden Hinweisen auf diese schleichende Traurigkeit, auf diese iible
Laune und Trégheit des Herzens. Diese Mutlosigkeit kann nur — so wird
unserem Novizen klargemacht — durch konsequentes Durchhalten des ein-
mal gesagten Jawortes tiberwunden werden. Die religiése Stimmung ist
keineswegs das erste im geistlichen Leben, sie ist auch nicht einmal die
beste geistliche Erfahrung. Aelred sucht das seinem Novizen durch einen
Hinweis auf die Gemitsbewegungen, die durch ,Tragodien oder ligen-
hafte Lieder’ in den Zuhoérern ausgelost werden, deutlich zu machen. Wie
kann man den schon einen liebenden Menschen nennen, der beim Anhoren
dieser fabulésen Dinge in Tranen ausbricht, aber fiir den Helden der vor-
getragenen Geschichte nicht den kleinsten Teil seines Vermégens preis-
zugeben braucht? Und er folgert: ,Eine dhnliche Albernheit, ja ein noch

2 Analysiert in: Louis Bouyer, La spiritualité de Citeaux, Paris 1955, S. 170 ff.



120 Alois M. Haas

groflerer Wahnsinn ist es, einen matten, ...durch irgendwelche innere
Stimmungen erschiitterten Schwelger hinsichtlich seiner Liebe so zu aber-
schatzen, als ob er mehr als jener liebe, der sich bis anhin der gottlichen
Knechtschaft unterstellt hat und alles, was immer er als dem gottlichen
Willen entgegengesetzt erkannte, in heiliger Furcht hafite und alles, was
immer an Miihsal ihm auferlegt wurde, aus ganzem Herzen liebend um-
fing.“ Solche Argumentation bringt den gelehrigen Novizen zur Einsicht
und macht ihm klar, wie wenig er sich bisher vonMitleid fiir seinen leiden-
den Herrn hat bewegen lassen. Und er gesteht im Riickblick auf seine
,weltlichen’, billigen und eitlen Gemiitsbewegungen: , Tatsdchlich so ist es.
Ich erinnere mich, daf} ich manchmal durch Geschichten, die in der Landes-
sprache Uber einen gewissen Artur erzahlt wurden, bis zum Ausbruch der
Trénen bewegt wurde.“ Hingegen gelang es ihm nur selten, bei geistlichen
Lesungen, beim Chorgesang oder beim Anhéren einer Predigt ,eine Tréne
herauszupressen‘; brachte er es zustande, dann unterlief} er es nicht, sich
,iber seine Heiligkeit Beifall zu spenden, als ob ihm ein ganz grofies
Wunder geschehen wire'. Diese Selbsteinkehr tragt dem Novizen das Lob
seines Meisters ein®.

Vermutlich hat Aelred aus dem Komplex der Artusromane erst einen
einzigen gekannt, ndmlich die unter dem Titel ,Brut’ bekannte altfranzé-
sische Ubersetzung (1155) eines mythisierenden Geschichtswerks von Gal-
frid von Monmouth, der ,Historia Regum Britanniae‘ von 1136%. Weder
die Artusromane Chrétiens de Troyes (zwischen 1160-1185 entstanden)
noch die Hartmanns von Aue (T 1215) und schon gar nicht der ,Parzival’
Wolframs von Eschenbach (1200-1210 entstanden) kénnen ihm bekannt
gewesen sein. Um so erstaunlicher bleibt dieses frithe Zeugnis fir die
starke Wirkung, welche die Gestalt des Kénigs Artus, des legenddren
Herrschers der Briten, der sich (um 500) den andringenden Sachsen ent-
gegenwarf, auf die Zeitgenossen Aelreds auszuiiben vermochte.

Entscheidend aber in unserem Zusammenhang ist die Tatsache, dafl
Aclred dieser nationalsprachlichen Unterhaltungsliteratur, wie sie wah-
rend des Winters auf den eingeschneiten Burgen den untitigen, ums Feuer
versammelten Hausgenossen vorgetragen worden sein mag, ganzlich ab-
lehnend gegeniiberstand. Diese Art Dichtung gehort nach thm zur Liigen-
dichtung, die den Menschen Gefiihle aufnotigt, die sie gar nicht haben®.

3 Speculum caritatis, 1. 11, cap. XVII; PL 195, 565 B ff.

3a Mit den in der Landessprache erzahlten Geschichten um Ko6nig Artus, von denen Aelred
berichtet, kénnten allerdings auch keltische Sagenstoffe gemeint sein, die in ,britischer*
Sprache erzihlt wurden. Vgl. H. Pilch, Galfrids Historia, Studie zu ihrer Stellung in der
Literaturgeschichte, Germanisch-Romanische Monatsschrift NF 7 (1957), S. 254—278.

4 Zum Topos der ,Dichtung als Liige“ vgl. die einschligigen Stellen bei E. R. Curtins,



Laienfrommigkeit im ,Parzival’ 121

Ahnlich und doch etwas nuancierter duflert sich spéter Petrus von Blois
(um 1130 bis um 1204), Sekretdr am Hof Heinrichs II. von England und
schreibgewaltiger Kanzler des Erzbischofs von Canterbury, tiber den ihm
schon wesentlich besser bekannten Artusroman. In seinem Traktat ,De
confessione sacramentali‘ schreibt er®: ,Die wahre Bufle besteht nun aller-
dings nicht in momentanen Trinen oder in blof zeitweiser Zerknirschung.
Auch die fromme Stimmung ist nicht unbedingt verdienstlich zum Heil,
es sei denn, sie nehme ihren Ausgang aus der Liebe Christi. Oft wird in
Tragodien und andern Geséngen der Dichter oder in den Liedern der
Spielleute ein kluger, stattlicher, kiihner, liebenswerter und iiberaus gefal-
liger Mann beschrieben. Bedringnisse und Ungerechtigkeiten werden ge-
schildert, die ihm grausam zugefiigt werden; so berichten die Spielméanner
beispielsweise von Artus, Gangan (= Gawan) oder Tristan allerhand
sagenhafte Dinge, bei deren Aufnahme die Herzen der Zuhérer zu Mit-
leid bewegt und bis zu Trinen geriihrt werden. Kannst Du aber Deine
Gottesliebe schon beurteilen, wenn Du iiber der Vorlesung einer Sage zu
Mitleid bewegt wirst oder wenn Dir eine fromme Lektiire tiber den Herrn
schon die Tranen hervorpref}t? Der hier mit Gott Mitleid hat, hat es auch
mit Artus. Beide Trianenstrome vergiefest Du daher vergeblich, wenn Du
nicht liebst, wenn Du nicht Trinen der Andacht und Bufle von den Quel-
len Deines Retters her, aus Glaube, Hoffnung und Liebe, verstromst. In
der Tat wirkt Gott im wunderbaren Kunstwerk seines Erbarmens unser
Heil auf unsagliche Art.“ Peters Haltung gegentiber der Tristan-, Gawan-
und Artusdichtung ist schon nicht mehr ganz dieselbe wie die Aelreds.
Zwar teilt er dessen Mifltrauen gegeniiber dieser Art Unterhaltung. Hin-
gegen fehlt bei ihm, dem Kleriker, der eigentlich monastische Rahmen der
Fragestellung, darin es um den unaufhebbaren Gegensatz zwischen sensa-
tioneller religiéser Stimmung und gldubigem Durchhalten in geistlicher
Trockenheit geht; die Rithrung und die vergossenen Trinen an sich wer-
den nicht mehr desavouiert. Werden Trdnen um der Liebe Christi willen
vergossen — und man darf aus den letzten Sitzen folgern: auch dann, wenn
sie Gber das Geschehen im Artusroman geweint werden! —, dann sind es
auf alle Falle fruchtbare Trédnen, gewirkt im ,wunderbaren Kunstwerk
des gottlichen Erbarmens’. Wenn sich das Verdikt gegeniiber der roman-
haften Nationalliteratur bei diesem Kirchenmann derart abgeschwicht
wiederfindet, dann ist zu fragen, ob nicht auch die genannte Unterhal-
tungsliteratur sich in etwa gewandelt hatte und sich nun auch dem Kleri-
ker als ein Kunstwerk prisentierte, das durch seine religiosen Implikatio-

LEuropdische Literatur und latcinisches Mittelalter, Bern 21954 (Register!) und bei
R. Bachem, Dichtung als verborgene Theologie, Bonn 1957,
5 De conf. sacr., PL 207, 1088 C ff.



122 Alois M. Haas

nen sogar dem ,Kunstwerk des gottlichen Erbarmens‘ eingespannt und
addquat sein konnte. Bei Wolframs Parzivalroman ist das tatsichlich in
hohem Maf} der Fall.

Wolframs ,Parzival’ — ein mittelalterlicher Erbauungsroman

Walter Johannes Schréder hat jiingst vorgeschlagen, die Gattungsbezeich-
nung ,Erbauungsroman‘ auf den wolframschen ,Parzival‘ anzuwenden, da
weder die schon oft vorgebrachte Etikettierung als ,Entwicklungsroman’
noch die neuere als ,Erziehungsroman’ zutreffend seien®. Die Frage, wie
der Parzivalroman gattungsméifig einzuordnen sei, ist so akademisch nicht,
wie es zuerst den Anschein hat. Wenn die Literaturgeschichtsforschung es
schon unternimmt, auch die mittelalterlichen Literaturwerke in ihrer
Eigenart zu beschreiben und sie historisch zu rubrizieren, dann ist sie auch
dazu verpflichtet, den geschichtlich gewordenen Reichtum an Wortkunst-
werken systematisch, d. h. sachlich und inhaltlich nach deren Eigenarten
zu gliedern. Nun ist aber gerade der Begriff ,Erbaulichkeit’ zum kriftig-
sten Schimpfwort gegeniiber einem religiésen Autor geworden. Schon
Hegel verwendet den Ausdruck im Sinn eines kiinstlerisch-denkerischen
Ungeniigens: in dessen Sprache die Absicht einen heillosen Vorrang vor
dem Vermogen der Mitteilung hat, der ist blof erbaulich. Wir miissen
aber, um den heilen Sinn des Wortes ,Erbauung‘ wiederzufinden, hinter
den Pietismus zuriickgehen, da es noch schlicht Auferbauung, aedificatio,
der menschlichen Person meinte. Wenn in diesem Sinn durch den mittel-
alterlichen Artusroman die Zuhérer zur Erbauung ihrer selbst gelangen
konnten, dann ist auch verstindlich, dafl die kirchlichen Kreise — und vor
allem das Ménchtum — im Aufkommen des hofischen Romans mit seiner
neuen Gefiihlsskala eine Konkurrenz gegeniiber der monastischen Nach-
folge- und Nachahmungsmystik erblicken konnten.

Das heifit nun alles aber nicht, dal Wolframs ,Parzival‘ irgendwie von
dieser Vorsicht kirchlicher Kreise gegeniiber einer Literaturgattung, die
neue Gefithle und neue Sichtweisen dem ZeitbewuBltsein vermittelte,
Zeugnis ablegt. Das Gegenteil ist der Fall. In schoénster Naivitit und
Kiihnheit stellt Wolfram — und mit ihm das gesamte Mittelalter — die
Hinfélligkeit des Weltgeschehens und die Verginglichkeit der Kreatur als
Stationen des Heilsweges zur Schau. Das Neue aber ist, daf8 hier die Sta-
tionen eines vornehmlich monchischen und rein geistlichen Lebens: Siinde,
Reue, Beichte, Bufle, Liuterung und endgiltige Bekehrung zu einem guten
Leben, zu Stationen eines ritterlichen, also ,weltlichen‘ Laienlebens wer-
den konnten’. Damit ist eine Heiligung der gesamten Weltwirklichkeit

8 Die Soltane-Erzihlung in Wolframs Parzival, Studien zur Darstellung und Bedeutung
der Lebensstufen Parzivals, Heidelberg 1963, S. 91.



Laienfrommigkeit im ,Parzival’ 123

verbunden. War vordem der exemplarische Heilsweg des Heiligen ein
Weg in die Weltflucht und Verborgenheit eines kompromifilosen Dienstes
an Gott, so ist nun auch der Weg des ritterlichen Laien ein Heilsweg, nun
allerdings hinein in den Dienst an Welt und Gesellschaft und darin an
Gott. Beinahe am Schluf} seines gewaltigen Werkes schreibt Wolfram von
Eschenbach, indem er gleichsam die Leitidee davon herausstellt:

swes leben sich 56 verendet, und der doch der werlde hulde
daz got niht wirt gepfendet behalten kan mit werdekeit,
der séle durch des libes schulde, daz ist ein niitziu arbeit. (827, 19-24)

Das heifit etwa: Wer sein Leben zu einem solchen Ende fiihrt, dafl Gott
nicht durch den Menschen selbst um die Seele betrogen wird, und wer es
versteht, die Huld der Welt mit Wiirde zu bewahren, dessen Miihe ist
wahrlich nicht unniitz! Damit formuliert Wolfram kein ethisches Pro-
gramm, das sich selbst geniigte, sondern die unendliche Aufgabe einer
Ineinssetzung evangelisch-gottlicher Forderungen an den Menschen und
deren Verwirklichung innerhalb des nur gesellschaftlich mdglichen,
menschlichen Daseins. Ein solcher Ton ist in der abendldndischen Spiri-
tualitit neu und unerhért; selten oder nie ist der werlde hulde, die aufiere
Achtung der ,Welt’ und der Gesellschaft, derart offen von christlichen
Pramissen her gefordert worden®. Ja, man ist bei unvoreingenommenem
Hinhorchen auf diese anders ,erbauliche’ Forderung leicht und mit gutem
Recht mifitrauisch. Diese so schnell und leichthin geforderte Versohnung
zwischen Gottes- und Welthuld scheint gerade vor dem Hintergrund der
mittelalterlichen Geschichte, wo das Christentum in seinem Weltbezug
sowohl von kaiserlichen wie von pédpstlichen Anspriichen her einen vor-
nehmlich politischen Charakter annahm, fragwiirdig und billig®. Friedrich
Heer hat denn auch in Wolfram einen ,Restaurator der adeligen Welt®
gesehen, der ,einen konstruktiven Versuch® unternimmt, ,die alte Welt
des Sacrum Imperium ideologisch zu erneuern“®®. Das mag unter rein
historischen Gesichtspunkten eine gewisse Richtigkeit haben, vor allem
dann, wenn man das von Wolfram propagierte Gralsreich als Ausfor-
mung einer politischen Ideologie zu sehen gewillt ist. Das Gralsreich ist
aber in Wirklichkeit weniger die Utopie eines politischen 1dealzustandes

7 Vgl. Max Wehrli, Roman und Legende tm deutschen Hochmittelalter, in: Worte und
Werte (Festschrift B. Markwardt), Berlin 1961, S. 428—443.

8 Dieser Ruf Wolframs wird aber beinahe von allen deutschsprachigen Dichtern des
Hochmittelalters machtvoll aufgenommen und besonders cindriicklich in Walther von der
Vogelweides Trias von ere (minne), varndem guot und gotes hulde artikuliert. Vgl.
F. Maurer, Dichtung und Sprache des Mittelalters, Bern 1963, S. 26 ff.

% Vgl. A. Mirgeler, Riickblick auf das abendlindische Christentum, Mainz 1961, S. 35 ff.
1 Die Tragidie des Heiligen Reiches, Stuttgart 1952, S. 347 f.



124 Alois M. Haas

als vielmehr der vollig unpolitisch gedachte Entwurf einer paradiesischen
Weltherrschaft des mit Gott versohnten Menschen. Wolfram geht hinter
die Politik gleichsam zuriick und entwirft eine heile, vom Menschen ver-
waltete Welt, die mit Gott im Einvernehmen steht. Dafl er dabei die Vor-
stellung des Kénigtums zentral ins Spiel bringt, ist eine ebenso biblische
wie politische Versinnbildlichung der Macht von Gottes Gnaden.

Die scheinbare Fragwiirdigkeit und Briichigkeit von Wolframs Ineins-
setzung von Welt- und Gotteshuld vermag aber nur den anzufechten, der
sich mit den zitierten Sitzen, die mehr ein Fazit denn eine Ausformung
von Wolframs spirituellem Anliegen darstellen, begniigt. Wer sich etwa
auf Martin Bubers Satz, dafl Erfolg keiner der Namen Gottes sei, gegen
Wolfram berufen mochte, wer die christliche Torheit gegen diese gelun-
gene Form eines mit Gott und menschlicher Gesellschaft versohnten Da-
seins setzen mdochte, der trifft Wolframs Absicht nicht in negativem, son-
dern in positivem Sinn. Wolframs Romanwerk ist keine Erbauung billiger
Machart. Er erbaut, indem er die volle Wirklichkeit eines christlichen Da-
seins darstellt. Dazu ist nun allerdings der Blick auf das ganze Geschehen
dieses Erbauungsromans unerlafilich. Nur das ganze maere, d.h. die Tota-
litat von Parzivals Weg, kann uns etwas iiber Wolframs geistliche Absicht
mitteilen.

Parzivals tumpheit

Die den Parzivalroman abschlieBenden Worte, in denen Wolframs Haupt-
anliegen ausgesprochen ist, verlieren den Charakter einer voreiligen Syn-
these, wenn man naher zuschaut, wie es sich mit dem Helden und dessen
Weg verhilt. Parzival ist ndmlich bei weitem nicht von allem Anfang an
der Mann und Ritter, der weltliche ere und gotes hulde in ein klares Ver-
hidltnis zueinander gesetzt hdtte. Im Gegenteil. Es ist auffallig, wie oft
Parzival entweder von Wolfram selbst oder von Personen, die ihm im
Rahmen der Erzdhlung begegnen, fump gescholten wird', Tump heifdt:
schwach von Sinnen oder Verstand, dumm, toricht, unbesonnen, einfiltig,
unklug, unerfahren, jung, ungelehrt, stumm. Diese nicht eben schmeichel-
hafte Bezeichnung, mit der Parzivals Verhalten 24mal verurteilt wird,
wird an gewissen Stellen noch ibertroffen; nimlich dort, wo Parzival
traecliche wis (nur langsam weise werdend), tér oder toersdh (torenhaft),
ja gans und trappe (Trappgans, Tor) genannt wird. Kann das ein ritter-
licher Held sein, der den Gral erringt, dieses Realsymbol gottlicher Welt-
herrschaft? Sehen wir nidher zu.

11 Vgl. dazu neben meiner Arbeit vor allem H. Rupp, Die Funktion des Wortes Jump'
im Parzival Wolframs von Eschenbach, Germanisch-Romanische Monatsschrift NF 7
(1957), S. 97—106.



Laienfrommigkeit tim ,Parzival’ 125

Parzivals Dasein beginnt in der Abgeschiedenheit und Einsamkeit des
Waldes, wohin ihn seine Mutter aus Schmerz iiber den ritterlichen Tod
ihres Gatten verborgen hat; ihre Absicht ist, Parzival nie Ritter werden zu
lassen, damit nicht auch er dereinst im ritterlichen Kampf seinen Tod
finden miisse. Herzeloyde, wie Parzivals Mutter bezeichnenderweise heif3t,
will ihren Sohn bewuf}t in Unwissenheit und Unkenntnis dessen auf-
wachsen lassen, was das hohe Handwerk eines Ritters ausmacht. Wolfram
steht nicht an, dieses Vorhaben Herzeloydes einen Betrug zu nennen.

Parzivals Verweilen in der ortlosen Waldeinsamkeit kann nicht von
langer Dauer sein, da die Geschichte Parzivals gerade darin besteht, dafl
er das Abenteuer der Begegnung mit der Welt bestehen soll. Im Wald
trifft er auf vier Ritter, die der unwissende Knabe kurzerhand wegen ihrer
glanzvollen Aufmachung noch tiber Gott stellt. Aufgeklirt iiber ihre Rit-
terschaft, verlangt er von seiner Mutter ein Pferd und reitet von dannen,
ohne noch einen Blick zuriickzuschicken. Er sieht nicht, dafl seine Mutter
von Schmerz iberwéltigt tot zu Boden féllt. Seine Mutter hat ihn vorher
mit Ratschldgen versehen und ihm ein téren cleit iibergezogen, damit auch
jedermann gleich sehen kann, daf der unwissende Knabe nicht ernst zu
nehmen sei; sie tat das in der geheimen Hoffnung, der Sohn wiirde, von
der Welt gedemiitigt, um so schneller wieder zu ihr zuriickkehren. Par-
zivals Irrfahrt beginnt.

Die Stationen dieser Irrfahrt sind Stufen eines Werdeganges, der Par-
zival immer tiefer zu seiner ersten Aufgabe heranfiihrt, die darin besteht,
ein Ritter zu werden. Nachdem er cinmal die Waldeseinsamkeit verlassen
hat, geht das nicht ohne Verschuldung. Er ist der schlechthin tumbe, und
als solcher verhalt er sich auch, sooft er mit Menschen in Beriihrung kommt.
Ein in einem Zelt schlafendes Ritterfraulein iiberrascht er mit Umarmung
und Kufl; beim Weggehen raubt er ihr Fingerring, Hemdbrosche und eine
Menge Efwaren. Ein tér wird er deswegen gescholten. Von seiner Base
Sigune, die er um ihren toten Geliebten weinend antrifft, erfdhrt er seinen
Namen, den er bis jetzt noch gar nicht gekannt hat: Parzival heifie er: der
nam ist rehte enmitten durch (Mittendurch). Nomen est omen. Parzival
wird mitten durch Leid und Verirrung hindurch miissen, um zum Gral und
zum Gliick zu gelangen.

Schlieflich gelangt Parzival an den Artushof, wo ihm von Kénig Artus
die Ritterschaft versprochen wird. Als der knappe an witzen laz erscheint
er den Hofleuten, die sich iiber ihn lustig machen. Und doch: im kunde
niemen vient sin. Durch das Torenkleid und das lacherliche Gebaren des
Jiinglings hindurch ist sein hochgeborener art (Abstammung) erkennbar.
So kann es denn von ihm heiflen:



126 Alois M. Haas

der wol geborene knappe

hielt gagernde als ein trappe.
Da er von Artus nicht gleich den Ritterschlag bekommen kann, bleibt der
edeclgeborene Knabe, stelzend wie eine Trappgans, trotzig stehen. Ohne
Verzug aber macht er sich auf, einen Ritter, der Konig Artus beleidigt hat,
zu strafen. Er trifft ihn und tétet ihn mit seinem kindlichen Jagdspeer.
Damit hat er sich einer Kainstat schuldig gemacht, denn der Ritter, den er
totschlug, war sein Verwandter (wie er erst viel spater erfahren mufl).
Wiederum lafit sich diese Tat nur durch seine gréziu tumpheit entschuldi-
gen. Nicht genug damit, beraubt er den Toten seiner Ristung, stiilpt sie
sich ungeschickt tibers Torenkleid und macht sich — ungewifl wohin — auf
den Weg. Bei einem Ritter namens Gurnemanz empféngt er Unterricht in1
ritterlichen Kampfspiel und in ritterlichen Umgangsformen. ,ir redet als
ein kindelin', muf} er sich vorhalten lassen, da er sich bei jeder Gelegen-
heit auf die Ratschldge seiner Mutter beruft. Eindringlich weist ihn Gur-
nemanz zudem auf die ritterliche Tugend der diemiiete hin; ,vlizet tuch
diemiiete’, legt er ihm ans Herz.

Damit hat Parzival scheinbar sein Ziel erreicht: er ist Ritter und weify
sich als Ritter zu benehmen, wenigstens duferlich. Vom Unwissenden ist
er zum Wissenden geworden; seine Naturanlage ist erfillt: er versteht es,
ritterlich zu striten und sich hofisch korrekt zu benehmen. Ob er aber mit
dieser Erfillung seiner Anlagen schon seine tumpheit verloren hat?

Parzivals Berufung reicht iiber das Rittertum hinaus. Zwei Gescheh-
nisse sind es, die ihm das klar machen. Das erste wird ihn zur Ehe und das
zweite zur Gralsherrschaft fihren.

Bei Gurnemanz hat Parzival die hofische zuht gelernt und seine unfuoge
gelassen. So vorbereitet, kommt er auf der Suche nach Abenteuern (die
jedem Ritter aufgetragen ist) zur Burg der Condwiramurs (= die zur
Liebe Fiihrende), die von einem gewalttétigen Freier belagert wird. In
seinem Kampf gegen ihn gewinnt Parzival seine Qualifikation zur Minne,
die bei ihm nun allerdings — in bedeutsamem Gegensatz zur zeitgenossi-
schen Minne-Auffassung, die durchwegs eine verheiratete Dame betraf —
identisch ist mit ehelicher Liebe und triuwe. Parzival gewinnt Condwira-
murs zu seiner Frau, wird so Landesherr und — wie es einem Kénig ge-
ziemt — mildtatiger Verleiher kostlicher Gaben.

Das zweite, bedeutsame Geschehnis betrifft Parzivals Besuch im Grals-
schloB. Um seine Mutter zu suchen und ouch durch dventiure zil (und um
vielleicht auch ein Abenteuer zu bestehen), nimmt er Abschied von seiner
Gattin; in Gedanken an sie verloren, reitet er ohne Ziel und Absicht da-
hin. So von der Liebe verstort (auch das eine Form der tumpheit) gelangt
er zum Gralsschlof}, das nur iiber unkunde wege erreicht werden kann. Er



Laienfrémmigkheit im ,Parzival‘ 127

wird dort gut aufgenommen und aufs beste bewirtet. Er merkt, dafl sein
Gastgeber, der Konig Anfortas, sehr krank ist. Er sieht auch, daff um ihn
allerlei Seltsames geschieht. Eine blutende Lanze wird vor ihm vorbei-
getragen, dann — in einer Prozession wunderschéner Jungfrauen — wird
feierlich ein dinc, daz hiez der Gral, vorbeigefiihrt, ein Stein, dessen wun-
derbare Eigenschaften Wolfram nicht miide wird aufzuzihlen. Der Gral ist
etwas Irdisches und Uberirdisches zugleich: aus pardis und dem himelriche
stammend erscheint er auf der erde und in der werlde als etwas, ,das weit
iiber alles Wihlen irdischen Wunsches hinausgreift’. Was aber ist nun der
Gral und das Geschehen darum herum eigentlich? Diese Frage, welche die
Gelehrten immer wieder neu beschiftigt (und entzweit), beschiftigte auch
den am seltsamen Geschehen teilnehmenden Parzival. Anstatt frank und
frei diese Frage offen zu stellen, schweigt er, sich an den Rat seines Lehrers
Gurnemanz erinnernd, der ihm einschirfte, nicht viel zu fragen. Aus zuht
benimmt sich Parzival tump: denn hitte er gefragt, dann wire der lei-
dende K6nig Anfortas von seinem Leid erldst worden, und Parzival wire
Gralskonig geworden.

In Wirklichkeit bedeutet der Gral, so wie wir ihn aus Parzivals Erzih-
lung kennen, alles mogliche: er ist als Tischlein-deck-dich (die Menschen
der Gralsburg sind bei ihm ,zu Gast’), ,als Demutsstein, als Weltmitte, als
eucharistisches Symbol, Himmelsstein, Keuschheitssymbol, Stein der Wei-
sen, Lebenselixier“? zu verstehen. Vor allem aber ist er — in seiner Funk-
tion innerhalb des Romans betrachtet — Symbol des Géttlichen, Uber-
menschlichen, an das sich der Mensch zu halten hat, will er der werden,
der er ist; der Gral ist das Symbol des Lebenspendenden schlechthin, und
als solches ist er Symbol des Géttlichen. Damit ist erstmals ein ausdriick-
lich religiéses Moment im Parzivalroman fafibar, das aber hinfort Par-
zivals Weg entscheidend prigen wird.

Dafl Parzival nicht nach dem Gral und nach der Krankheit seines Gast-
gebers gefragt hat, wird ihm nun als Schande angerechnet werden. Von
der Gralsbotin Cundrie wird er am Artushof 6ffentlich verflucht; seine
lichte Erscheinung sei gunért, gein der helle . . . benant (der Holle zuge-
sprochen), ja der hellehirten spil (Spielball der Hollenhirten). Heil, saelde
(Gliick), pris, ére und werdekeit werden ihm abgesprochen. Parzival ist die
tumpheit zum Unheil ausgeschlagen; gesellschaftlich verfemt (was das
mittelalterlich heift, kann man an den oben zitierten Schlufiversen ab-
lesen: der gesellschaftlich nicht Tragbare ist auch Gott untragbar), ver-
zweifelt, hadernd mit Gott, verdemiitigt bis in den Grund seiner Seele,
irrt Parzival nun fiinf Jahre lang in Gottvergessenheit umher.

2 Max Wehrli, Wolfram von Eschenbach, Erzihlstil und Sinn seines wParzival®, Der
Deutschunterricht 6 (1954), Heft 5, S. 33.



128 Alois M. Haas
Parzivals diemiiete

Parzival hat alles aufgegeben mit Ausnahme der Gralssuche und seiner
minne zu Condwiramurs (ndch béden ich iemer sinne, sagt er von sich!);
er meidet die Gesellschaft des Artushofes und reitet ziellos umher, bis er,
an einem Karfreitag, zu einem Einsiedler namens Trevrizent”® gewiesen
wird, den er anfleht: ,hér, nu gebt mir rdt: ich bin ein man der siinde hat’.
Und nun beginnt vielleicht das wunderbarste, schonungsvollste und schon-
ste Zwiegesprich zwischen zwei Menschen, das wir in der deutschen Lite-
ratur kennen.

Parzivals ganzes bisheriges Leben und Handeln wird unter die géttliche
Rechtsprechung und sein kiinftiges Tun unter Gottes Lenkung gestellt. In
Parzival wird das Innerste aufgebrochen: demiitig erkennt er seinen siind-
haften Zustand und beichtet, was er als seine Siinde erkennt: die Aufsage
seines Dienstes an Gott, die Aufgabe der kirchlichen Gemeinschaft und
selbstverschuldete Traurigkeit. Und weiter: der Mord an Ither stellt sich
als Verwandtenmord heraus, der Parzival nun als Schuld angerechnet
wird. Nicht genug damit, Parzival muf} gar erfahren, dafl er durch seinen
Wegzug den Tod seiner Mutter verschuldet hat. ,Zwei grofie Siinden® sind
das. Parzivals Versiumnis der Gralsfrage hingegen, das aus allzu groflem
Nichtwissen geschah, beurteilt der Einsiedler, der sich schlieflich als Par-
zivals Oheim zu erkennen gibt, nicht so streng: ,die sinde ld bi den andern
stén’, meint er zu thm.

In Parzivals Siindengestindnis und in Trevrizents Lossprechung miis-
sen wir eine der christlichen Friihzeit und noch dem Mittelalter bekannte
Laienbeicht erkennen; denn Trevrizent wird ausdriicklich von Wolfram
als Laie bezeichnet. Das ist ein deutliches Indiz fiir die Darstellung der
Laienfrommigkeit, die Wolfram angelegen ist: der Laie spricht den Laien
von seinen Siinden im Namen Gottes frei.

Die Beichte pervertiert christlich gesehen zum sinnentleerten Automa-
tismus, zur blofen ,Seelenwische‘ und zur Seelenhygiene, wenn in ihr
nicht der Kern des Erlsungsgeschehens, die Menschwerdung Christi, diese
dem Menschen unverstindliche Liebestat Gottes, zur Sprache kommt. Bei-
spielhaft ist das im ,Parzival® der Fall. Trevrizent hilt es nicht fiir iiber-
fliissig, um dieses einen, beispielhaften Siinders willen den ganzen, gewal-
tigen Zusammenhang der christlichen Heilsgeschichte, wie er in der Bibel
grundgelegt ist, aufzurollen. Die Siinde veranlafite Gottes Menschwer-
dung: got selbe antliitze hdt genomen. Der Begriff der sippe — der im gan-

13 Die Gestalt des Einsiedlers ist im héfischen Roman immer wieder entscheidend. Eine
Untersuchung seiner Funktion in der mittelalterlichen Literatur ist von Louise Gnadin-
ger, Ziirich, zu erwarten.



Laienfrémmigkeit im ,Parzival’ 129

zen Roman ohnehin schon eine zentrale Rolle hat: Parzival begegnet lau-
fend seinen Verwandten! — wird hier duflerst wichtig: Gott verschmiht es
nicht, in die sippe der Menschheit — und diu sippe ist siinden wagen (sie
fihrt die Siinde, die Erbsiinde mit sich)! ~ einzugehen, aus erbermde trigt
er, ohne selbst stindig zu werden, die Siinde der Menschheit. Gott selbst
hat sich in den grofien Strom der Geschlechter, ins Geschlecht Adams und
Kains (man erinnere sich an Parzivals ,Brudermord‘) eingefiigt: sin
(= gotes) getriuwiu mennischeit mit triuwen gein untriuwe streit — das
Paradox ist unerhért: der menschgewordene Gott ist der Menschheit treuer
als diese sich selbst; die untriuwe der Menschen wird durch die triuwe des
Gottmenschen erlést, zurechtgebogen und geheilt.

Auch der Gral kommt zur Sprache. Stellt Trevrizent in seiner Rede iiber
die Daten der Heilsgeschichte Parzival die unabdingbaren Forderungen
eines biblischen Christentums vor Augen, so wie sie in sich — unwiderruf-
lich — dem Christen gegenwiértig sein miissen, so erweist er Parzival nun
die Wohltat, daf} er auf seine besondere Situation zu reden kommt. Wih-
rend an den Heilstatsachen des Glaubens das objektive Heilsgeschehen
mit dem Siinder, das Eintauchen in Gottes Barmherzigkeit (als zweite
Taufe) Ereignis wird, wird nun der Gral zum Zeichen der subjektiven
Gefolgschaft und des personlichen Vollziehens dessen, was einem in der
Beichte aufgetragen wird: ein Erloster und Siindeloser zu sein. Ein Erl6-
ster aber ist ein Demiitiger. Parzival muf seine ldsheit aufgeben, seine
héchvart, die ihn mit Gott rechten 1afit, durch Demut besiegen, denn: die-
miiet ie hochvart iiberstreit. Das Mafl, mit dem Parzival hinfort und auch
dereinst als herrschender Gralskénig gemessen wird, heifit diemiiete. Par-
zivals tumpheit, die ihn unwizzende Stiinde und Schuld, aber auch Glick
und Freude ernten lief}, wird nun iibergéngig in die Tugend der Demut.
Die clage ist ihr addquater Ausdruck. Der Tatsache: diu menschheit hat
wilden art antwortet die clage tber das Unabénderliche und die in der
clage wachsende Demut fihrt den wilden und tumben ins tréstliche Ein-
vernehmen mit dem Schopfergott und mit der gesellschaftlich etablierten
sippe der Menschen. Damit wird das scheinbar dufierlich Héofische und
Stindische auf einen Nenner verwiesen, der ihm jenseitig ist, ndmlich auf
das Erlosungsgeschehen, da Gott das Adamsgeschlecht geheiligt und erlost
hat, indem er selber Mensch wurde.

Das Karfreitagsgeschehen hat Parzival nun ganz aufgeschlossen, er ist
ins Lot gebracht und hat mit Gott und Welt seinen Frieden geschlossen.
Der Gralsgewinnung und seiner Wiedervereinigung mit Condwiramurs
steht nun nichts mehr entgegen. Beides, was ihm einzig am Herzen lag,
wird ihm erfillt. Cundrie muff ihren vormals auf ihn geschleuderten Fluch
zurucknehmen und ihn die ,Krone des menschlichen Heiles* nennen:



130 Alois M. Haas

wol dich des hdhen teiles,

du créne menschen heiles!
Parzival ist in seine Heilbringerfunktion, die ihm in Analogie zu der sei-
nes gottlichen Erlosers aufgetragen ist, eingewiesen; als Gralskonig wird
er fir und vor der Welt den Gral verwalten diirfen.

Bezeichenlichiu rede

In den 20er Jahren des 13. Jahrhunderts schreibt Freidank in seiner aus
gereimten Spriichen zusammengestellten Lehrdichtung mit dem Titel:
,Bescheidenheit’ (= Lebensweisheit):

Diu erde keiner slahte treit,

daz gar si dne bezeichenheit.

nehein geschepfede ist so fri,

sin bezeichne anderz, dan st si. (12,9-12)
Das laft sich folgendermaflen iibersetzen: Die Erde tragt nichts, das ohne
Zeichencharakter (= ohne tiefere Bedeutung) ware. Kein Geschopf ist so
unbeschrinkt, dafl es nicht in jedem Fall etwas anderes bedeutet (und
bezeichnet), als es selber ist. Diese Denkart, der alles Geschaffene als Tra-
ger einer hoheren Bedeutung (= significatio), eines tieferen Sinnes er-
scheint, 1af}t sich im Mittelalter in tausendfacher Formulierung belegen®t.
Nachdem Skotus Eriugena einmal den Satz: ,Es gibt nichts Sichtbares und
Kéorperliches, das nicht etwas Unkorperliches bezeichnet' im Anschluff an
Dionysius Areopagita und Augustinus geprégt hatte, war diese Ansicht
zum Kennzeichen des Geschopflichen schlechthin geworden. Hinter allem
Geschaffenen steht Gott, also ist auch alles Geschopfliche ein Wegweiser
zu Gott, der in ihm aufscheint.

Auch im hofischen Roman hat sich dieses significatio-Denken einen Aus-
druck geschaffen: die franzosischen Dichter unterscheiden in ihren Roma-
nen die matiére vom sen, die deutschen sprechen von rede und meine
(Hartmann von Aue), ja von wort und geist (Wolfram von Eschenbach,
,Willehalm‘) oder ganz allgemein von bezeichenunge des Gesprochenen
und Geschriebenen.

Wir sind also von den Denkern und Dichtern des Mittelalters geradezu
beauftragt, nach dem tieferen Sinn eines Romangeschehens zu fragen. Was
hat nun den Zuhoérern zu Beginn des 13. Jahrhunderts der ,Parzival’
Wolframs von Eschenbach Tieferes vermittelt? Welche wdrheit, welche
lére ist in diesem Roman verborgen? So diirfen und miissen wir fragen.

14 Uber das significatio-Denken in der mhd. Literatur bringt Ute Schwab (Die bisher
unveriffentlichten geistlichen Bispelreden des Strickers, Gottingen 1959, S. 2351f.) die
wesentlichen Aufschliisse bei.



Laienfrommigkeit im ,Parzival’ 131

Zunichst ist allerdings festzuhalten, dafl es Wolfram nicht darum ge-
gangen sein kann, seinen Zuhodrern etwa ein ,Dogma‘ dichterisch verklei-
det aufzunétigen, er will ihnen nicht eine theologische Lehre, einen beson-
deren Lehrsatz mundgerecht machen. Das Erste ist wohl eine ungekiin-
stelte Lust am Fabulieren, an der kunstvollen Darbietung einer unver-
stellten Wirklichkeit, d. h. an der Transposition des nur Wirklichen auf
die Hohe dichterischer Wahrheit, die ithren Gradmesser an der Schénheit
findet, in der sie offenbar wird.

Sodann ist aber gleich beizufiigen, dafl die dichterische Wahrheit in
ihrer hochsten Hohe den hochsten Gehalt, der sich denken 148t, impliziert;
mittelalterlich ist das noch auf der ganzen Breite des Geschopflichen mog-
lich, da alles Geschopfliche aufgrund seines Zeichencharakters auf den
einen und einzigen Schopfer verweist. Es ist der Schizophrenie spaterer
Zeiten vorbehalten, auf dem Umweg {iber eine sikularisierte Kunst den
unrettbar verlorenen Zeichen- und Verweisungscharakter des Geschopf-
lichen ereignishaft einzufangen. Der mittelalterlichen Kunst gelingt das
noch naiv und ochne Umweg tiber eine Entsakralisierung der Welt.

Der theologisch bedeutsame Begriff einer Analogia Entis beschligt mit-
telalterlich noch den ganzen Horizont des Geschaffenen. So wie nach der
biblischen Analogia Fidei jedem Glaubigen das (geniigende!) Maf seines
Glaubens nach einer géttlichen Okonomie zugemessen ist, so schliefit auch
alles Seiende seinen ihm zukommenden Wesensgehalt an Sein in sich.
Gott ist aber nicht blof Sein, sondern er ist das Ens a se, d. h. das Sein
schlechthin, das Sein, das in unendlicher Wirkmachtigkeit sich selber ist;
Gott ist nicht beschranktes Sein wie das Geschaffene. Das Geschopf also
steht — insofern es Sein ist — in direkter Abkiinftigkeit von seinem Schép-
fer, ist aber im Maf, als es beschrinktes Sein ist, von ihm unendlich ge-
trennt.

Man hat sich nicht gescheut, Wolframs ,Parzival’ zur theologischen
Summe des Aquinaten in geistesgeschichtliche Parallele zu setzen®. Mit
einigem Recht. Rein duflerlich ist der Vergleich von Belang: Wolframs
Werk hat fiir den Ritter des 13. Jahrhunderts denselben Summencharak-
ter wie die,Summa theologica‘ des Thomas von Aquin fiir den Scholastiker
desselben Jahrhunderts. Aber auch gehaltlich darf der Vergleich gewagt
werden: Ahnlich wie Thomas die aristotelische Philosophie und Meta-
physik des bloR Notwendigen — unter Bewahrung formaler und metho-
discher Kategorien des Aristoteles — in eine christliche Metaphysik der
Analogia Entis tiberfithrt, in der gerade in der zentralen Definition des
Glaubensaktes das Affektive nicht nur nicht fehlt, sondern dessen inner-

5 G. Weber, Der Gottesbegriff des Parzival, Frankfurt 1935; Ders., Parzival, Ringen und
Oollendung, Oberursel 1948.



132 Alois M. Haas

stes Konstituens ist!®, hat auch Wolfram eine blof§ didaktisch-moralische
Predigtliteratur von Geistlichen iiberwunden, indem er, sich Einblick in
den universalen Zeichencharakter alles Geschaffenen verschaffend, eine
weltflichtig und weltfeindlich gestimmte Haltung'” zugunsten einer christ-
lichen Inkarnation in eine zwar erbsiindig versehrte, aber doch erléste
Schépfung aufgab. Damit fand er zum wahren, affektiv und evidenter-
maflen faflbaren Schopfungsgeheimnis zuriick, ohne auch nur ein Jota der
rechten Lehre preiszugeben. Wolframs Weltformel und letzter Nenner
seines Verhiltnisses zur Schopfung ist dieselbe Analogia Entis, deren
Reflexion Thomas ein paar Jahrzehnte spiter einer erstaunten und viel-
fach entriisteten Welt beibringen wird. Fiir den Bereich des Laien hat
Wolfram diese Synthese schon frither erdacht.

Die Frage, was denn die meine seines Parzivalromans gewesen sei, ist
damit allerdings erst im allgemeinsten beantwortet. Wir diirfen uns nach
dem Gesagten aber kurz fassen und mochten diese Antwort mit den Wor-
ten Max Wehrlis geben, der die christliche Selbstinterpretation Wolframs
am magistralsten herausgearbeitet hat: ,Noch immer ist das Subjekt ge-
tragen und bestimmt von einer im Absoluten ruhenden gbttlichen Ord-
nung; sein (Parzivals) Leben und sein Abenteuer empféngt seinen Sinn
aus dieser Objektivitit — nur dafl eben Schopfungsordnung und Heils-
geschichte als Seelengeschichte, als Begegnung und Prozef}, realisiert wer-
den. So wird auch das abenteuerliche Heldenleben und sein Ertrag nicht
perspektivisch in der Secle des Helden gespiegelt, sondern gleichsam
aperspektivisch in der Ordnung der Riume, Stadien, Symbole gegeben, die
es beriihrt. Verglichen mit einem Romanhelden sogar schon des 17. Jahr-
hunderts ist auch die Figur Parzivals nur eine ,Figur’, eine stellvertretende
Chiffre fiir ein allgemeines Ich, begleitet von der Reflexion des Dichters
und der objektiven Bedeutsamkeit der symbolischen Umgebung, in der es
sich sukzessive befindet. Darum ist das Werk als Ganzes eine romanhafle
Analogie zur Heilsgeschichte der Menschheit“*®. Diese letzten (von uns
hervorgehobenen) Worte geben die entscheidende Antwort auf unsere
Frage nach Wolframs innerstem Anliegen. Parzival ist weder in erster
Linie Parzival (schon der Name wird ja symbolisch als enmitten durch
verstanden) noch mythologischer Gralsritter, er ist zuerst und zuletzt
,Schema Mensch* (Phil 2,7), der von tumpheit zu wizzen und, indem er
alles Wissen wie ein Kleid unter der Sonne der Gnade ablegt, zu diemiicte

16 M. D. Chenu, La psychologie de la foi dans la théologie du XI1Ie siécle, in: La parole
de Dieu 1, La foi dans Pintelligence; Paris 1964, S. 77 ff.

17 Uber die Weltverachtung, die sich in der monastischen Literatur des Mittelalters
dufert, vgl. die etwas einseitigen Studien von R. Bultot, La doctrine du mépris du
monde . . ., Louvain/Paris 1964 ff. (bisher die Bde. IV, 1 und 2 erschienen).

16 Wehrli, . v. E. Erzihlstil, a.a. 0. S. 82,



Laienfrommigkeit im ,Parzival’ 133

gefithrt wird. Alles Geschehen im Parzivalroman ist nur ein Gleichnis fiir
das entscheidende Geschehen, das sich zwischen Parzival und Trevrizent
im 9. Buch begibt: hier wird im Licht des Heils, das auf Parzival zukommt,
alles Vorgingige zwar keineswegs abgewertet, aber geheiligt. Das ist das
Neue, das Wolfram bringt.

Nochmals die Frage nach der Gattung

Mit mehr Recht konnen wir unsere eingangs gestellte Frage, ob der ,Par-
zival Wolframs als Erbauungsroman bezeichnet werden konne, bejahen.
Auch ein Forscher wie Roger Sherman Loomis, der die Gralsdichtung von
den heidnisch-keltischen Mythologien her interpretiert, hat den Parzival-
roman ,the Spiritual Biography of a Knight“ genannt und auch so ver-
standen’®. Walter Johannes Schroder, von dem die bisher eindringlichste
Analyse des Parzivalromans unter spirituellen Gesichtspunkten stammt?,
hat einsichtig machen konnen, daf} sich in Parzivals Lebens- und Heilsweg
die Stufen der Menschheitsgeschichte, wie sie biblisch begrindet in die
Reflexion der mittelalterlichen Theologen eingingen, deutlich abzeichnen.
Naturstand, Gesetzesstand und Gnadenstand sind die Lebensstadien Par-
zivals selbst. Der Naturstand ist in Parzivals Jugend bis zur Belehrung
durch Gurnemanz abgebildet. Im Lebensabschnitt, da Parzival aus zuht,
also aus der Zuriihaltung durch das Gesetz heraus die Frage bei der
Gralsprozession nicht stellt, ist der Gesetzesstand anzusetzen. Der Gnaden-
stand beginnt mit der Beichte bei Trevrizent, da die Versohnung mit Gott
und der menschlichen Gesellschaft eingeleitet wird.
Ein kurzes Wort mufl noch iiber Wolframs Minne-Auffassung gesagt

werden. Parzival bekennt Trevrizent:

min hohstiu not ist umben grdl;

dad ndch umb min selbes wip: . .

ndch den beiden sent sich min gelust.
Diese Sehnsucht, die Parzival nach seiner Frau in sich trigt, wird noch
stirker durch eine Bemerkung Gawans herausgestellt, wonach Parzival
seiner Gattin stirker vertraut habe als Gott selbst. Dafl diese Hochhaltung
der Ehe den Liebesbriauchen der Zeit nicht gerade konform ist, wurde
schon bemerkt. Dariiber hinaus aber ist auf die fundamentale Rolle der
einheitlich erfahrenen Liebe im Leben des ,Laien‘ Parzival hinzuweisen.
Es gibt auch christlich nur eine Liebe. Nachsten- und Gottesliebe sind eines.
Nun verifiziert sich Parzivals Leben grundsitzlich nicht deduktiv, sondern
induktiv von der Erfabrung ber, die auf ihn zukommt. Seine erste, inten-

19 The Grail, From Celtic Myth to Christian Symbol, Cardiff/New York 1963, S. 196 ff.
20 Vgl. das unter Anm. 6 genannte Werk.



134 Alois M. Haas

sivste Erfahrung der Liebe empfangt er von wibes orden, sie wird ihm
also auch Initiation in die Gottesliebe sein. Im Moment, da er Gottes zart-
liche Zuneigung nicht mehr spiirt, spricht er von gotes haz. Das ist objektiv
ein Miflverstindnis, subjektiv richtig. Dieses Miflverstindnis wird Par-
zival erst in der Erfahrung der Beichte, in der ihn Gottes Gnade beriihrt,
verstehen konnen. Die Ehe ist die den Menschen (in seiner leib-seelischen
Ganzheit) umfassendste Gestalt der Nichstenliebe und hat christlich, auf-
grund ihres gnadenhaften Charakters, den innigsten Bezug zum Geheim-
nis Christus — Kirche (vgl. Eph 5,32). So ist die Liebe zur Frau, durch die
Parzival gereitet wird, nur scheinbar eine bloff menschliche; im Wesen ist
sie Anteil an der einen Liebe, die nicht geteilt werden kann. Diese Be-
reicherung der mittelalterlichen Spiritualitdt durch die Minne-Auffassung
Wolframs ist unerhért und kann als Leistung erst voll gewiirdigt werden,
wenn man bedenkt, welch seltsames Verhaltnis die geistliche Reflexion
der Jahrhunderte bis ins spite Mittelalter zu Fragen der Liebe und Ehe2!
pflog. Wolfram ist aber auch in diesen Fragen keineswegs polemisch. Er
stellt nur das Bild des gegliickten Daseins hin, mit all seinen genehmen
oder nicht genehmen Implikationen. Allerdings ist aber gleich beizu-
fiigen, dafl er sich auch in seiner Minneauffassung thematisch von den
Ausfiihrungen der Frithscholastiker iiber die Liebe nicht entfernt, er zieht
gleichsam nur die Konsequenzen aus dieser Konzeption des einen und ein-
heitlichen Liebesordo zuhanden einer Laienschaft, der es letzlich — wenn
auch in weltlichen und gemischten Verhiltnissen lebend — um dasselbe
gehen mufite wie den groflen Theoretikern der christlichen Liebe: um die
Zuriickfiihrung aller Liebe, die diesen Namen verdient, in die einzige, die
Gott ist. Bernhard von Clairvaux wagt es, einen Bogen von der Selbstliebe
zur Gottesliebe zu spannen®®. Und Wolfram von Eschenbach sollte es nicht
wagen diirfen, die menschlich umfassendste Form der Nichstenliebe in die
Gottesliebe miinden zu lassen? — Wolfram wagt aber noch mehr und ver-
kniipft in paradoxer Weise menschliche Schuld mit dem Heil, das auch und
vor allem den Siinder begnadet. In seinem Prolog spricht er in ritsel-
haften Worten von jenem Menschen, dessen Gesinnung sich teilt wie das
zweifarbige Gefieder der Elster. Von einem solchen Menschen aber sagt er:

der mac dennoch wesen geil:

wand an im sint beidiu teil,

des himels und der helle.

Auch ein solcher vermag selig zu werden, da er sowohl am Himmel wie

2 Vgl. dariiber das aufschlufireiche Buch von M. Miiller: Die Lehre des hl. Augustinus
von der Paradiesesehe und ihre Auswirkung in der Sexualethik des 12. und 13. Jahrhun-
derts bei Thomas von Aquin, Regensburg 1954.

22 E. Gilson, La théologie mystique de Saint Bernard, Paris 1947, S. 108 ff.



Uom Geist der Armut 135

an der Hoélle teilhat; Voraussetzung ist natiirlich, dafl er sich aus seiner
Unentschiedenheit, aus seinem zwivel heraus in die Liebe Gottes und des
Néchsten begibt. Parzivals Liebe zu seinem Néchsten und zu Gott steht an
sich immer im innigsten Konnex; Parzivals Elsternfarbiges ist es zeitweise,
das nicht genug zu wissen. Da der andere nicht weniger enge Zusammen-
hang zwischen dem Gral und Gott fir Parzivals Augen scheinbar ver-
lorengeht, gerdt er in die Gottesfremde. Der aber unvermindert fort-
dauernden Einheit von Gottes- und Nachstenliebe ist Parzivals Rettung
zuzuschreiben. Da dies fiir Parzival wiederum Erfahrung ist, ist es auch
weiterer Erklarung nicht bedurftig.

In der ganzen Wolframschen Bildwelt ist schlieflich wohl das die inner-
ste Signatur: ein gldubiges Vertrauen in Gottes Vaterliebe, die offenbar
auch in einer scheinbar miffllungenen und versehrten Schépfung ihre Wirk-
macht unter Beweis zu stellen vermag. Und einmal mehr ist Schwieterings
unbestechlichem Wort tber Wolframs Dichtung beizupflichten: ,, Ausstrah-
lung des Gliicksgefiihls aus der Nihe zur Schépfung des viterlichen Gottes
ist eine der tiberzeitlichen Erfahrungen an Wolframscher Dichtung“?.

Leider fehlt uns — meines Wissens wenigstens — ein Zeugnis iiber Wolf-
rams ,Parzival von zeitgenossischer, geistlicher Hand. In Weiterfithrung
von Peter von Blois' schon milderem Urteil iiber den Artusroman wére
ein solches Zeugnis — nehmen wir einmal an, es gabe ein solches — sicher
zustimmend. Wer tiber Parzivals Weg weint, der ist nicht blof geriihrt,
sondern mit dem ist etwas Entscheidendes geschehen.

* Natur und art, Zs. f. dt. Altertum 91 (1961), S. 137.

Vom Geist der Armut
Friedrich Wulf SJ, Miinchen

Das Thema ist in der heutigen Christenheit sehr gefragt. Das hingt mit
unserer Zeitsituation zusammen. Der Besitz in der Welt ist ungleich ver-
teilt. Der weitaus grofere Teil der Menschheit gehort zu den Armen, den
mehr oder weniger Nichtshabenden, und viele von ihnen kennen den
Hunger aus ihrer tiglichen Erfahrung, wahrend andere im Uberflufl
leben. Das war zwar immer so. Aber in unserer Zeit sind Menschen und





