
Vom Geist der Armut 135 

an der Hölle teilhat; Voraussetzung ist natürlich, daß er sich aus seiner 
Unentschiedenheit, aus seinem zwivel heraus in die Liebe Gottes und des 
Nächsten begibt. Parzivals Liebe zu seinem Nächsten und zu Gott steht an 
sich immer im innigsten Konnex; Parzivals Elsternfarbiges ist es zeitweise, 
das nicht genug zu wissen. Da der andere nicht weniger enge Zusammen- 
hang zwischen dem Gral und Gott für Parzivals Augen scheinbar ver- 
lorengeht, gerät er in die Gottesfremde. Der aber unvermindert fort- 
dauernden Einheit von Gottes- und Nächstenliebe ist Parzivals Rettung 
zuzuschreiben. Da dies für Parzival wiederum Erfahrung ist, ist es auch 
weiterer Erklärung nicht bedürftig. 

In der ganzen Wolframschen Bildwelt ist schließlich wohl das die inner- 
ste Signatur: ein gläubiges Vertrauen in Gottes Vaterliebe, die offenbar 
auch in einer scheinbar mißlungenen und Versehrten Schöpfung ihre Wirk- 
macht unter Beweis zu stellen vermag. Und einmal mehr ist Schwieterings 
unbestechlichem Wort über Wolframs Dichtung beizupflichten: •Ausstrah- 
lung des Glücksgefühls aus der Nähe zur Schöpfung des väterlichen Gottes 
ist eine der überzeitlichen Erfahrungen an Wolframscher Dichtung"23. 

Leider fehlt uns - meines Wissens wenigstens - ein Zeugnis über Wolf- 
rams ,Parzival' von zeitgenössischer, geistlicher Hand. In Weiterführung 
von Peter von Blois' schon milderem Urteil über den Artusroman wäre 
ein solches Zeugnis • nehmen wir einmal an, es gäbe ein solches - sicher 
zustimmend. Wer über Parzivals Weg weint, der ist nicht bloß gerührt, 
sondern mit dem ist etwas Entscheidendes geschehen. 

23 Natur und art, Zs. f. dt. Altertum 91 (1961), S. 137. 

Vom Geist der Armut 

Friedrich Wulf SJ, München 

Das Thema ist in der heutigen Christenheit sehr gefragt. Das hängt mit 
unserer Zeitsituation zusammen. Der Besitz in der Welt ist ungleich ver- 
teilt. Der weitaus größere Teil der Menschheit gehört zu den Armen, den 
mehr oder weniger Nichtshabenden, und viele von ihnen kennen den 
Hunger aus ihrer täglichen Erfahrung, während andere im Überfluß 
leben. Das war zwar immer so. Aber in unserer Zeit sind Menschen und 



136 Friedrich Wulf 

Völker aufs engste zusammengerückt, und alle Anstrengungen der armen 
Nationen, ihre Armut zu beheben, werden durch die rasant ansteigende Be- 
völkerungszahl weitestgehend zunichte gemacht. Damit ist die Armut der 
vielen zum Weltproblem geworden, das aufreizend wirkt und einen stän- 
digen Zündstoff bildet. Kommt dazu, daß die Besitzenden meist der soge- 
nannten westlichen Welt angehören, die im allgemeinen Bewußtsein im- 
mer noch als vom Christentum geprägt gilt. Hier erhebt sich die erste 
schwere Frage für die Christenheit: Ist unter diesen Umständen die Bot- 
schaft der Kirche vom Heil der Welt und des Menschen in Christus noch 
glaubwürdig zu machen. Ist diese Botschaft nicht mit einer allzu großen 
Hypothek belastet? Von da her versteht man den immer dringlicheren 
Ruf so vieler Bischöfe auf dem Konzil, vor allem der Missionsländer, nach 
der Kirche der Armen, nach jener Kirche, die um der Armen willen arm 
ist, wie es Christus der Herr war, die in demütigem Dienst für die Armen 
da ist und ihr Schicksal, ihr Leben teilt. 

Noch vor ein zweites Problem sieht sich die Kirche im Hinblick auf ihren 
Auftrag, •den Armen die Frohbotschaft zu bringen" (Lk 4,18), gestellt. 
Die Güterfülle der westlichen Welt - eine Folge des immer noch nicht 
abzusehenden technischen Fortschritts - ist auch eine Bedrohung des Gei- 
stes Jesu in der Kirche selbst. Die Überflußgesellschaft unserer Tage läßt 
den geistigen und religiösen Werten immer weniger Raum. Wir stehen 
hier vor einer neuen Situation, die es in dieser Schärfe und Breite noch nie 
gegeben hat. Werden wir diese Situation als Christen bewältigen? Die 
aus ihr sich ergebende Aufgabe ist vielschichtiger, als wir meinen. Es ge- 
nügt nicht mehr, immer nur an die Opfergesinnung der Christen zu appel- 
lieren und das Verzichtenkönnen einzuschärfen, um gegen den Dämon des 
Geldes und des Besitzes immun zu machen. Wir Heutigen, die wir eine 
früheren Zeiten kaum vorstellbare Entfaltung irdischer Möglichkeiten 
miterlebt haben und noch täglich miterleben, haben auch als Christen ein 
neues Weltverständnis und Weltverhältnis gewonnen. Wir können die 
Welt nicht mehr nur unter einem negativen Aspekt, als böse Welt, sehen, 
die nach dem ersten Johannesbrief ganz im Bösen liegt (5,19), als Welt 
der Sünde und der Satansherrschaft, die ihrem Untergang zustürzt, ob- 
wohl dieser Aspekt für die christliche Botschaft unaufgebbar ist. Wir 
erkennen und erleben sie im Glauben stärker als früher auch als Schöp- 
fung Gottes, die zu verwalten und erschließen uns aufgetragen ist, als 
Welt Jesu Christi, die in ihm ihren tiefsten Grund erhalten hat und durch 
seine Heilstat am Kreuz, durch seine Lebenshingabe für uns, in seiner 
verherrlichten, in den Himmel aufgenommenen Menschheit aus ihrer Nich- 
tigkeit und Verlorenheit schon befreit ist, die darum in allem Zusammen- 
bruch des Endes Schauplatz der offenbar werdenden Herrlichkeit der 



Vom Geist der Armut 137 

Söhne Gottes sein wird (Rom 8,19). Wir fühlen uns darum mehr als ver- 
gangene christliche Generationen im Sinne des Schöpfungsbefehles: •Ma- 
chet euch die Erde Untertan!" aufgerufen, an dieser Welt zu arbeiten, 
sie zu gestalten, die ihr von Gott mitgegebenen Werte und Ordnungen 
zu erkennen und zu verwirklichen, ihre Möglichkeiten zu entfalten, zu- 
gleich aber auch in diesen Werten und Ordnungen immer tiefer das Ge- 
heimnis der Erlösung, von Tod und Auferstehung Jesu, zu leben, um die 
Welt so auf ihre Endherrlichkeit, die das alleinige Werk Gottes ist, vor- 
zubereiten. Nicht nur der freiwillige Verzicht auf irdischen Besitz, die 
Opferung der Welt hat eine Bedeutung für die christliche Vollendung, 
Zeugniswert für die Glaubwürdigkeit der kirchlichen Verkündigung, 
sondern auch der Gebrauch der Welt und ihrer Güter, das Handeln in 
dieser und an dieser Welt. Man mag die Zukunftsvision Teilhard de 
Chardins für phantastisch, für zu optimistisch, für theologisch falsch oder 
zumindest schief halten, kein Christ wird leugnen, daß sie eine Dynamik 
ausspricht, die zu übernehmen und zum Zeichen der eschatologischen 
Herrlichkeit zu machen, sich den Christen und der christlichen Verkün- 
digung von heute aufzwingt. 

Schon aus diesen wenigen Vorbemerkungen wird ersichtlich, daß es 
nicht leicht ist, ohne fromme Schwärmerei (der man im katholischen 
Schrifttum unserer Zeit und auch in den Konzilsreden öfter begegnet), 
ausgewogen und unter Berücksichtigung der ganzen biblischen Botschaft 
über die christliche Armut und ihre Bedeutung für die Kirche der Gegen- 
wart zu sprechen. Das wird noch deutlicher, wenn man sich einmal klar 
macht, daß Armut ein negativer Begriff ist, ein Nicht-haben und -besitzen. 
Um die Armut zu verstehen, auch den Sinn der biblischen Armut, muß 
man zunächst einmal wissen, was der Besitz für den Menschen bedeutet 
und wie die Offenbarung ihn beurteilt. Unsere erste Frage geht also nach 
dem anthropologischen und theologischen Sinn des Besitzes. 

I. 

Der Besitz ist ein unentbehrliches Mittel menschlich-personaler Voll- 
endung und darum auch der Begegnung mit dem personalen Gott. Ohne 
einen wenigstens bescheidenen Besitz kann der Mensch nicht leben, würde 
er zugrunde gehen. Im Besitz begegnet der Mensch sich selbst, steht er 
sich gegenüber, wird er sich greifbar und erfahrbar, ist er bei sich, in 
seiner Welt, immer allerdings unter der Voraussetzung, daß er den Besitz 
nicht begehrlich anstrebt und festhält, sondern ihm gegenüber frei bleibt, 
ihn jederzeit loslassen kann. Der Besitz ist das Medium und die sichtbare 
Erweiterung des Selbstbesitzes, die Verlängerung der eigenen Existenz in 
die Welt hinein. 



138 Friedrich Wulf 

Der Besitz ist darüber hinaus auch eine Weise der Selbstdarstellung 
des Menschen in der Welt. In ihm äußert er sich (im Guten wie im Bösen), 
mit seiner Hilfe kann er seine Welt bauen, gestalten, so daß sie ihm 
gehört, zu ihm gehört, seine Züge, trägt, ihm zur Verfügung steht. Damit 
wird der Besitz zum Ausdruck und Zeichen der Weltüberlegenheit und 
Unabhängigkeit des personalen Geistes. Er ist sein Ver-mögen, er zeigt 
in gewissem Sinn, was er ver-mag. Der Besitzende ist der Mächtige, der 
Freie, der Unabhängige, während große Armut den weitgehenden Ver- 
lust der Freiheit mit sich bringen kann, insofern sie den Menschen der 
Gefahr aussetzt, um der Lebensnotdurft und um des Gewissens willen 
gegen seine Überzeugung, gegen sein Gewissen zu handeln. Besitz ist von 
hierher gesehen ein Schutz personaler Freiheit. Nicht nur in der antiken 
Polis, bis weit in die Neuzeit hinein war darum nur der Besitzende zu 
Staatsämtern zugelassen. 

Der Besitz gibt dem Menschen auch die Möglichkeit, dem andern leib- 
lich und seelisch zu Hilfe zu kommen, ihm an den eigenen Möglichkeiten 
Anteil zu geben, ihn in seine Welt hineinzunehmen, mit ihm das gleiche 
Haus zu bewohnen, am gleichen Tisch zu sitzen, ihm sich selbst in sicht- 
barer und greifbarer Weise zu schenken. Der gemeinsame Besitz, der nicht 
trennt, sondern vereint, ist ein hoher Ausdruck personaler Liebe und 
brüderlicher Verbundenheit. In Ehe und Familie, aber auch in den Orden 
kann dieser Sinn des Besitzes eine vorbildliche, zeichenhafte Verwirk- 
lichung finden. 

So wird der Besitzende, falls er nur ein gläubiger Christ ist und nach 
der Forderung des Evangeliums zuerst das Reich Gottes sucht (Mt 6, 33), 
zum Abbild des freien, allmächtigen, souverän verfügenden und lieben- 
den Gottes. Gott ist der alles Besitzende, der Mensch sein Ebenbild und 
sein Sachwalter in der Welt der geschaffenen Güter. Wer darum in 
rechter Weise besitzt, in Abhängigkeit von Gott, um Gottes Güte und 
Herrlichkeit aufleuchten zu lassen und schließlich alles wieder Gott zu 
übergeben, der begegnet im Besitz auch Gott, dem Schöpfer und Geber 
aller Dinge, der sieht im Besitz die Macht und den Reichtum Gottes 
widerstrahlen, der weiß sich als Beauftragter Gottes auch für die Welt 
und ihre Gestalt, für die Menschen, seine Brüder, vor allem für die Armen 
und Notleidenden, verantwortlich. Reichtum als solcher ist darum noch 
nicht böse oder etwas Unchristliches, sondern nur das selbstsüchtige und 
selbstherrliche Hängen am Besitz, das Bauen auf ihn, sein unrechter Er- 
werb oder Gebrauch. Heilsgeschichtlich gesehen liegt der Besitz durchaus 
auf der Linie der ursprünglichen Absichten des Schöpfergottes. Der 
Mensch soll sich die Erde Untertan machen und über sie herrschen (Gen 
1,28). Die geschaffenen Güter sind dem Menschen übergeben, damit er 



Vom Geist der Armut 139 

sie zu seiner Vollendung und zur Ehre Gottes gebrauche. Das Alte Testa- 
ment sieht darum lange Zeit im Reichtum einen besonderen Segen Gottes. 
Abraham und seinen Nachkommen wird der Besitz eines großen und 
überaus fruchtbaren Landes verheißen, und die ganze eschatologische 
Erwartung, auch des Neuen Bundes, geht nicht nur auf die Erfahrung 
unmittelbarer, liebender Gottbegegnung und der damit verbundenen 
Gemeinschaft mit allen, die von der Liebe Gottes umfangen sind, sondern 
auch auf die Fülle der Güter, die allen gemeinsam sind, inmitten der 
heiligen Stadt, die Gott für sein Volk erbaut hat (Hebr 11,10). Die refor- 
mierten Kaufleute des 17. und 18. Jahrhunderts in England und Amerika 
waren unter dem Einfluß der Theologie Kalvins von der ewigen Voraus- 
bestimmung und von der sichtbaren Gottesherrschaft auf Erden von 
solchen Gedanken bewegt, wenn sie im Erfolg ihrer Arbeit ein Zeichen 
göttlicher Erwählung sahen. Max Weber hat darin bekanntlich eine der 
Wurzeln des neuzeitlichen Kapitalismus gesehen. Wenn uns eine solche 
Interpretation der Gottesherrschaft auf Erden, die Frucht des Kreuzes- 
todes Christi, heute auch unzulässig erscheint, weil sie das dem christlichen 
Glauben wesentlich anhaftende Dunkel - der Glaube ist nicht nur ein 
Licht - und das Noch-nicht der eschatologischen Erwartung zu unter- 
schlagen droht, so lag ihr doch der Kern einer Offenbarungswahrheit zu- 
grunde. 

Zum Abschluß unserer ersten Frage nach dem anthropologischen und 
theologischen Sinn des Besitzes läßt sich also dieses sagen: Niemand kann 
des Besitzes ganz entbehren, nicht einmal der Arme um Christi willen. 
Besitz ist dem Menschen als einem leibhaftigen Wesen um seiner Person- 
werdung und seiner menschlichen Entfaltung, aber auch um der mensch- 
lichen Begegnung willen notwendig. Der Besitz spiegelt an sich die 
Würde des freien, personalen Geistes wider, soll nach dem ursprünglichen 
Willen Gottes dessen Freiheit garantieren und so auch ein Mittel der 
Verherrlichung Gottes durch den freien, personalen Geist sei. Der auf den 
ersten Seiten der Heiligen Schrift geschilderte paradiesische Mensch war 
ein besitzender, ein reicher und - in williger Abhängigkeit von Gott, 
seinem Herrn - ein herrscherlicher Mensch, der inmitten der irdischen 
Güter Gott begegnete, ihm anhing und sich ihm verdankte. Mag man die 
Schöpfungsgeschichte der Bibel und den Bericht über das Geschick des 
ersten Menschenpaares heute auch meist und wohl mit Recht ätiologisch 
interpretieren - aus einem gegenwärtigen Zustand, d. h. aus der metaphy- 
sisch-religiösen Erfahrung des Menschen und seines leidvollen, todverfal- 
lenen, schuldverstrickten Daseins wird in einem theologischen Rückgriff 
unter dem Einfluß der gnadenhaften Wirksamkeit des Heiligen Geistes 
auf deren geschichtliche Ursache geschlossen, wobei dieser geschichtliche 



140 Friedrich Wulf 

Anfang in dramatisch-bildhafter Weise dargestellt wird -, so hat gerade 
dann unsere Antwort auf die Frage nach dem menschlichen und heils- 
geschichtlichen Sinn des Besitzes theologischen Charakter; sie gehört zum 
unveräußerlichen Gut der Offenbarung. 

II. 

Aber die ursprünglich von Gott gewollte Ordnung des Menschen und der 
Welt ist durch die Sünde verloren gegangen, und darum ist auch der 
ursprüngliche Sinn des Besitzes aufs stärkste bedroht und wird in der 
tatsächlichen Welt oftmals pervertiert. Wir müssen deshalb unserer ersten 
Antwort auf die Frage nach dem Besitz noch eine zweite hinzufügen: Im 
Besitz lauert für den durch die Sünde ohnmächtig und begehrlich gewor- 
denen Menschen eine tödliche Gefahr. Christus hat diese Gefahr sehr 
drastisch zum Ausdruck gebracht, wenn er den Besitzenden zuruft: •Wehe 
euch, ihr Reichen, denn ihr habt euren Lohn schon erhalten. Wehe euch, 
die ihr satt gefüllt seid, denn ihr werdet hungern" (Lk 6,24 f.). 

Wie ist ein solches Wort zu verstehen? Was ist geschehen, da eben das, 
was ursprünglich für den Menschen ein reines Geschenk Gottes, eine 
Gabe und ein sichtbares Zeichen göttlicher Liebe, eine Hilfe auf dem Weg 
zu seinem Ziel, zur Verherrlichung Gottes und seiner eigenen Vollendung, 
war, ihm jetzt zur Schlinge werden kann und den Weg des Verderbens 
bezeichnet? Darüber gibt uns die eben genannte ätiologische Darstellung 
der Urgeschichte der Menschheit Auskunft. Was hat denn der Mensch 
getan, als er Gottes Gebot übertrat und sich (in der bildhaften Ausdrucks- 
weise der Bibel) eigenmächtig die Frucht vom Baum der Erkenntnis nahm 
(Gen 2,16f.; 3,3ff.)? Er versuchte, das Gott-gleich-sein, jene Gotteben- 
bildlichkeit, die ihm gnadenhaft geschenkt war und die in seiner herr- 
scherlichen Stellung inmitten der Welt und ihrer Güter, in seinem Besitz 
und seiner Verfügungsgewalt zum Ausdruck kam, aus eigenem Macht- 
anspruch zu usurpieren. Er wollte sich nicht mehr von Gott her, sondern 
von sich selbst her, aus seinem eigenen, absolut gedeuteten Daseinsgrund 
verstehen und begründen. Er mißbrauchte die Geschöpfe, diese Leihgabe 
Gottes, um sich von seinem Ursprung abzuwenden. Statt im Besitz und 
durch ihn Gott zu erkennen und anzuerkennen, dessen ewige Macht und 
Göttlichkeit" (Rom 1,20), sollte der Besitz seinem eigenen Ruhm dienen, 
seine Unabhängigkeit begründen, sein Selbstbewußtsein steigern. All das 
kann die geschaffene Welt, können ihre Werte und Güter. Sie können 
dem Menschen eine Eigenmächtigkeit vortäuschen (und tun es), die ihm 
nicht zukommt; sie können ihm, der mit ihnen wie mit seinem Material 
souverän umgeht, die Illusion einreden, er habe den Grund seines Daseins 



Vom Geist der Armut 141 

in sich selbst, er sei von sich aus etwas. Dabei zeugt doch gerade der (ver- 
gängliche) Besitz dieser Erde nicht nur von der Macht, sondern auch von der 
Ohnmacht des Menschen, von seiner Bedürftigkeit und seiner Angewie- 
senheit auf etwas, was er nicht selbst ist, was ihm gegeben und genommen 
werden kann. In sich trägt der Mensch den Keim des Todes; Nahrung, 
Kleidung und Wohnung müssen sein Leben erhalten und schützen. 

Was von Adam berichtet wird, versucht jeder Mensch auf seine Weise 
von neuem. Die aus der Urschuld dem Menschen überkommene Begehr- 
lichkeit reizt ihn immer wieder, sich vermittels des Besitzes in sich selbst 
zu begründen; der Besitz ist damit zu einem Mittel der Grundsünde, des 
Stolzes geworden. Die Folgen einer solchen Perversion sind für den Men- 
schen katastrophal. Statt ihn in wachsendem Maß er selbst werden zu 
lassen, seine Freiheit für personale Werte und letztlich für Gott zu ent- 
binden, entfremdet der Besitz den sündigen und begehrlichen Menschen 
sich selbst, macht er ihn zum Sklaven, verstrickt er ihn immer mehr in 
Sorge oder wiegt ihn in eine falsche Sicherheit, wie jenen Mann des 
Evangeliums, der zu sich sprach: •Ich werde meine Scheunen niederreißen 
und größere bauen und darin all meine Ernte und meine Güter unter- 
bringen, und dann will ich zu meiner Seele sagen: Liebe Seele, du hast 
nun viele Güter da liegen auf viele Jahre hinaus; ruhe dich aus, trink und 
laß dir's wohl sein" (Lk 12,18 f.). Statt im rechten Besitzen der Vatergüte 
Gottes enger verbunden zu werden, sucht der aus dem eigenen Daseins- 
grund lebende Mensch mit dem Besitz sich von Gott unabhängig zu 
machen, sein Leben zu sichern, zu verlängern, dem Tod zu entreißen. Statt 
Gottes Verwalter und Diener zu sein, dient ihm der Besitz dazu, seine 
Eigenmächtigkeit herauszustellen, seinen Namen groß zu machen, sich 
Ansehen vor der Welt zu verschaffen. Man denke nur daran, wie sehr die 
gesellschaftliche Stellung heute wie eh und je vom Besitz abhängt, wie 
einer auf den anderen schaut, was er anzieht, was er sich leistet • bis 
dahin, was er spendet. Statt eine Brücke zum Nächsten zu sein, wird der 
Besitz zu einer trennenden Wand. Jeder ist eifersüchtig darauf bedacht, 
daß niemand in seinen Bereich eindringt, in seine Rechte eingreift; der 
Besitz ist ihm ein willkommenes und unentbehrliches Mittel, sich vor den 
anderen abzuschirmen und zu sichern. Der begehrliche Mensch will allein 
und ausschließlich über seinen Besitz verfügen. Alles andere schiene ihm 
wie eine Einbuße seines Ansehens und seiner Macht. 

Die Welt des selbstsüchtig und selbstherrlich Besitzenden ist darum 
nicht mehr der Ausdruck des freien, personalen Geistes, der mitbrüder- 
lichen Gesinnung, sondern hat kein Gesicht, ist antlitzlos, anonym, dumpf 
und leer, und der so Besitzende ist freudlos, sein Geist eingebunden in das 
Materielle, unfrei und ohne personalen Horizont. Natürlich kann auch die 



142 Friedrich Wulf 

Armut die gleichen oder ähnliche Folgen haben. Sie kann den Menschen 
abstumpfen, in einen menschenunwürdigen Zustand versetzen oder darin 
belassen, seine Begierde steigern und die Unzufriedenheit oder sogar die 
Auflehnung zu seinem Lebenselement machen. Die Sozialgeschichte legt 
von all dem ein beredtes Zeugnis ab. Die Armut als solche ist ein Übel 
und kann nie Inhalt der christlichen Botschaft sein. Unsere zweite Ant- 
wort kann darum noch nicht die letzte sein. Sie läßt die Frage nach dem 
Verhältnis des Christen zum Haben und Nichthaben im tiefsten noch 
offen. 

III. 

Von sich aus hat der Mensch nicht die Kraft, der Bedrohung durch den 
Besitz (und ebensowenig durch die Armut) zu entgehen. Als jener junge 
Mann des Evangeliums, der sehr reich war und an seinen Gütern hing 
(Mk 10,22), sich dem Ruf des Herrn, um des ewigen Lebens willen allem 
Besitz zu entsagen, verweigert hatte, •blickte Jesus um sich und sagte zu 
seinen Jüngern: ,Wie schwer werden, die Vermögen haben, ins Reich Got- 
tes eingehen!' Die Jünger erschraken über seine Worte. Da nimmt Jesus 
abermals das Wort und spricht zu ihnen:,Kinder, wie schwer ist es für die, 
die auf Geld vertrauen, in das Reich Gottes einzugehen. Es ist leichter, 
daß ein Kamel durch ein Nadelöhr hindurchgeht, als daß ein Reicher in 
das Reich Gottes hineinkommt.' Da erschraken sie noch mehr und sprachen 
zueinander: ,Wer kann (dann überhaupt) noch gerettet werden?' Jesus 
blickte sie an und sprach: ,Bei Menschen ist das unmöglich, aber nicht bei 
Gott; denn bei Gott ist alles möglich'" (Mk 10,23 ff.). 

Bei den Menschen ist das unmöglich, nicht bei Gott. Die Befreiung aus 
der begehrlichen Verstrickung in den Besitz ist Gnade. Nur auf Grund 
des erlösenden Handelns Gottes am Menschen, seiner liebenden Hinnei- 
gung zum Menschen, in der dieser von der Liebe Gottes umfangen wird 
und dessen Liebe bejaht, annimmt, erwidert, kann der Mensch zu jener 
Sorglosigkeit gegenüber dem Besitz kommen, von der der Herr in der 
Bergpredigt spricht: •Sorget nicht ängstlich... euer himmlischer Vater 
weiß, wessen ihr bedürft. Suchet zuerst das Reich Gottes ... und alles 
andere wird euch hinzugegeben werden" (Mt 6,25ff.). Nur Gott kann 
durch seine gnadenhafte und im Glauben erfahrene Gegenwart das ängst- 
liche Streben des Menschen nach Sicherung des Lebens durch Besitz über- 
winden und ihn zu jener inneren Freiheit befreien, in der er besitzt, als 
besäße er nicht (1 Kor 7,30 7.). Das aber heißt: Das rechte Verhältnis zum 
Besitz ist nur gegeben im gnadenhaft geschenkten Geist der Armut. 

Es geht hier um die christliche und darum für einen Christen um die 
entscheidende Antwort auf die Frage nach dem Besitz. Um sie zu verste- 



Vom Geist der Armut 143 

hen, ist zunächst ein Mißverständnis auszuräumen: Wenn man vom Geist 
der Armut spricht, ist man gemeinhin geneigt, diesen Geist der Armut 
von der wirklichen Armut, dem wirklichen Nicht-haben, dem wirklichen 
Verzicht zu trennen. Aber das wäre eine Verfälschung des Evangeliums. 
Wo Matthäus von den •Armen im Geist" spricht (5,3) und sie selig preist, 
redet das Lukasevangelium einfachhin von den Armen (6,20), den wirk- 
lich Armen, denen Jesus das Evangelium zu verkünden sich gesandt wußte, 
gemäß dem Wort aus dem Propheten Isaias: •Der Geist des Herrn (ist) 
auf mir... Den Armen die Frohbotschaft zu bringen, hat er mich gesandt, 
Gefangenen Freilassung zu verkünden und Blinden Wiedererlangung des 
Gesichts, Unterdrückte in Freiheit zu entlassen, ein angenehmes Jahr des 
Herrn anzukündigen" (Lk 4,18 f.). Im Grund meinen Matthäus und Lukas 
das gleiche, auch wenn Lukas die ursprüngliche Situation in Erinnerung 
ruft, in die Christus sein Wort hineingesprochen hat, während Matthäus 
dieses Wort von seinem geschichtlichen Ursprung schon gelöst und für die 
kirchliche Verkündigung verallgemeinert hat. Der Geist der Armut ist von 
der wirklichen Armut nicht zu trennen, wenn es auch die verschiedenen 
Weisen realer Armut gibt, in denen sich der Geist evangelischer Armut 
verwirklicht, verleiblicht, inkarniert. Das zu betonen, ist für das christliche 
Verständnis unseres Themas unerläßlich und für die Interpretation des 
Imperativs, den die Armutsforderung des Evangeliums für unsere Zeit 
enthält, überaus wichtig. 

Warum ist der in der realen Armut sich je und je von neuem und je 
verschieden sich verwirklichende Geist der Armut vom Menschen gefor- 
dert? Das läßt sich mit Vernunftgründen allein nicht mehr erklären. Denn 
die Erfahrung zeigt, daß der Mensch zu einer inneren Freiheit gegenüber 
dem Besitz kommen kann, ohne daß die reale Armut ein wesentliches 
Element seines Lebens sein muß und sonderlich in Erscheinung tritt. Die 
christliche Forderung nach dem Geist der Armut geht weit über das Stre- 
ben des geistigen Menschen nach innerer Freiheit hinaus. Sie findet ihre 
letzte Begründung nur in Christus, dem Erlöser, von dem es im zweiten 
Korintherbrief des Apostels Paulus (8,9) heißt: •Ihr kennt ja die Liebes- 
tat unseres Herrn Jesus Christus: um euretwillen ist er arm geworden, da 
er reich war, damit ihr reich würdet durch seine Armut". Paulus folgert 
aus der Armut Christi um unseretwillen, der Christ müsse diesem Beispiel 
des Herrn nacheifern um der Brüder willen, d. h. um ihrem Mangel aus 
dem eigenen Überfluß abzuhelfen. Es ist eine Forderung und ein Rat zu- 
gleich, indem er jedem das Maß des Mitteilens überläßt. Diese Folgerung des 
Apostels stimmt ganz und gar mit der Intention und der Forderung Christi 
selbst überein, der das Heil, das dem Menschen im Gericht zugesprochen 
werden soll, davon abhängig macht, ob einer dem Armen und Hungern- 



144 Friedrich Wulf 

den von dem Seinen mitgeteilt hat: •Was ihr einem von diesen meinen 
geringsten Brüdern getan habt, das habt ihr mir getan" (Mt 25,40). 

Aber Christus geht in seiner Armutsforderung noch weiter. Er sagt, 
keiner könne sein Jünger sein, der nicht allem entsage, was er besitze (Lk 
14,33). Lukas bringt dieses Wort mit dem Kreuztragen, mit der Nachfolge 
Jesu in den Tod, mit der Bereitschaft zur Preisgabe und Hingabe des 
Lebens, zusammen (V. 27). Es ist letztlich zu allen gesagt und besagt radi- 
kale Armut, in der man alles und darin sich selbst losläßt, auch wenn die 
Weisen ihrer Verwirklichung verschieden sind. Irgendwann ist sie von 
jedem Christen zu realisieren, wenigstens im Tod und auf dem Weg da- 
hin, das bedeutet in einem gewissen Sinn immer, denn das Sterben gehört 
zu den Existentialien des menschlichen Lebens und bestimmt also dieses 
Leben wesentlich und von Anfang an. Wer den Geist Jesu hat, hat auch 
den Geist der Armut, der die Todesnachfolge Jesu kennzeichnet. So kann 
es denn mit Recht im Philipperbrief heißen, wir alle müßten als Christen 
jene Gesinnung haben, die Jesus hatte, der sich selbst entäußerte und ein 
Knecht wurde um unseres Heiles willen (Phil 2,6), oder im ersten Petrus- 
brief, alle müßten seinen Fußstapfen folgen (2,21) und den Tod erleiden. 
Im Horizont solcher Kreuzesnachfolge heißt Geist der Armut das Ein- 
geständnis und die Einübung völliger Ohnmacht seinem Heil gegenüber, 
ja der vom Menschen her wegen der Sünde uneinholbaren Verwirktheit 
des hiesigen Lebens. Der Jünger Jesu muß sich in der immer wieder er- 
neuerten Erfahrung der eigenen Nichtigkeit, in einer Todeserfahrung, die 
das Verlöschen aller irdischen Lichter besagt, im lichten Dunkel des reinen 
Glaubens, in die Hände des barmherzigen Gottes übergeben, in der lieben- 
den und über alles vertrauenden Gemeinschaft mit dem sterbenden Herrn, 
dessen letztes Wort nach dem Evangelisten Lukas lautete: •Vater, in 
deine Hände befehle ich meinen Geist" (23,46). 

Die Armutsforderung des Evangeliums hat demnach verschiedene Ziel- 
richtungen. Sie wird erhoben um der Armen willen, denen die Frohbot- 
schaft vom Heil verkündet werden soll, um der eigenen Heilsohnmacht 
willen und um der Jüngerschaft Jesu willen, und alle drei Sinnrichtungen 
hängen aufs engste miteinander zusammen. Jeder Christ muß vom Geist 
solcher Armut erfüllt sein, und jeder muß diesen Geist Gestalt werden 
lassen, muß ihn greifbar machen und zu spüren bekommen, anders würde 
er dem Evangelium nicht gerecht. Das kann auf mannigfache Weise ge- 
schehen. Schon im Leben des Herrn gibt es eine unterschiedliche Armut: 
die Armut von Krippe und Kreuz, die Armut von Nazareth und die Armut 
der apostolischen Wander jähre. 

Die Armut von Krippe und Kreuz ist radikale Armut, die Armut von 
Flüchtlingen und Bettlern und Verurteilten: die Armut des Todes. In ihr 



Vom Geist der Armut 145 

entäußert sich der Herr der lebensnotwendigen Güter, leidet er Entbeh- 
rung, wie es immer wieder in seinem Leben, etwa im freiwilligen Wüsten- 
aufenthalt nach der Taufe im Jordan zum Ausdruck kommt. Hier steht die 
Armut zeichenhaft für die unerlöste Welt, für die unfruchtbare Erde, 
voller Dornen und Disteln, für die Heimatlosigkeit Adams und Kains, 
die eine Folge der Sünde ist. Damit wird die Armut zur Buße und Sühne, 
zu einem Mittel der Erlösung, der Überwindung der Sünde des Menschen, 
die aus der Begierde stammt, und der Überwindung der Begierde selbst. 
In ihr leidet der Herr die unerlöste, unfruchtbare Welt aus, überführt er 
sie ihrer letzten Ohnmacht, zeigt er, was sie und der Mensch in ihr ist: 
Staub, Vergänglichkeit, Todverfallenheit. Die Armut Christi in diesem 
ersten Sinn ist daher Zeichen der Solidarität mit der Heilsnot der Welt, 
Zeichen des Todesschicksals, das über der Welt und den Menschen liegt, 
und indem der Herr dieses Schicksal übernimmt, überwindet er es, ver- 
wandelt er es, wird es zum Gefäß der Gnade. Damit steht die Armut 
Christi zugleich im Licht der Auferstehung, der schon hereinbrechenden 
Herrlichkeit. 

Die Armut von Nazareth ist die Armut der Gewöhnlichkeit, des All- 
tags, des verstaubten, einebnenden Einerlei, das unser Leben, so wie es 
tatsächlich ist, mitbestimmt. Den Menschen, der sein Leben in diesem 
Sinn erfährt, fällt es schwer, an Gottes Vorsehung, an seine Gegenwart, 
an seine liebende Vatersorge zu glauben, den Hirtenpsalm auf sich anzu- 
wenden. In dieser Armut hat sich Christus ununterscheidbar unter die 
Menschen gemischt und deren Leben geteilt und eben dadurch sich für 
diese Menschen engagiert, unter ihnen ein Licht angezündet, das Licht der 
Hoffnung, des Vertrauens auf den Vater, der Nächstenliebe und Hilfs- 
bereitschaft. Hier führt Armut unmittelbar zur Gemeinschaft, zum lieben- 
den Miteinandersein: es nicht anders und besser haben zu wollen als die 
Mitmenschen, die Brüder. In dieser Armut hat Christus die trennenden 
Klassenunterschiede unter den Menschen, die den Keim des Zwiespaltes 
in sich tragen, grundsätzlich überwunden. Hier liegen darum die Wurzeln 
für das •ein Herz und eine Seele" der Urgemeinde. Armut wird zum 
Zeichen der neuen Bruderschaft. 

Die Armut der apostolischen Wander jähre ist eine Armut des Frei- 
seins-für-Gott, des Gott-zur-Verfügung-stehens für eine Sendung, einen 
Auftrag im Reich Gottes, für eine Funktion in der Kirche, dem Leib 
Christi. Der Jünger Jesu muß sein Leben und seine Interessen hintanstel- 
len, muß für sich mit allen Situationen seines Lebens zugunsten der ande- 
ren zufrieden sein, muß sich in alles schicken können, haben und nicht- 
haben können. Er muß durch Gott verfügbar sein, darf durch keine Rück- 
sichten gebunden sein, muß anrufbar, mobil und aufbruchbereit bleiben. 



146 Friedrich Wulf 

Was der Herr selbst lebt, kommt in seinen Aussendungsreden zum Aus- 
druck. In dieser Armut zeigt sich, wie relativ reale Armut und tatsäch- 
licher Reichtum letztlich sind, wie alles darauf ankommt, die Welt und 
die Dinge in rechter Weise zu gebrauchen, in dem Maße sie dem Ziel und 
Heil des Menschen und der Welt dienen, zur Verherrlichung Gottes, ihres 
Schöpfers beitragen. Das apostolische Leben des Herrn ist dazu die beste 
Illustration. 

Damit ist der Geist christlicher Armut vorbildhaft gekennzeichnet. Es 
ist der Geist des Kreuzes, der Mitbrüderlichkeit und der Verfügbarkeit 
für Gott und seinen Heilswillen. Dieser Geist überwindet den Geist der 
Welt (im johanneischen Sinn), der auf den Besitz baut, den Geist der 
Selbstsucht, der die Menschen entzweit, und den Geist der Selbstherrlich- 
keit, der sich Gott, seinen Anrufen und Fügungen, verweigert. In der 
Realisierung dieses Geistes folgen manche dem Herrn unter dem Einfluß 
eines besonderen Gnadenrufes und angesichts der endzeitlichen Heils- 
situation, des schon hereinbrechenden Reiches Gottes, in totaler Armut, 
wie jene Jünger, die mit Petrus sprachen: •Siehe, wir haben alles verlas- 
sen und sind dir gefolgt" (Mk 10,28), so Antonius, der Vater des Mönch- 
tums, Franz von Assisi, Charles de Foucauld und viele andere. Sie gaben 
buchstäblich alles hin, gleich jener Witwe des Evangeliums, die alles, was 
sie besaß, in den Opferkasten warf (Mk 12,44 par). Auf der Linie solcher 
Nachfolge liegt in gewisser Weise die Ordensarmut, wenigstens ihrer 
innersten Intention nach. Die meisten vernehmen den Anruf zur Armut 
von Fall zu Fall: im Gang des Lebens, im Geschick des Alltags, in der Be- 
gegnung mit den Mitmenschen, vor allem den Notleidenden, im betenden 
Umgang mit dem Herrn, der um unseretwillen arm wurde, in der Hingabe 
des schuldverstrickten Herzens in die Hände des verzeihenden Vaters. 

Wo dieser Geist der Armut in den Christen von heute, in den Gemein- 
den, im Klerus und der Hierarchie, in den Orden, in der Gesamtwirklich- 
keit der Kirche und ihren Institutionen lebendig ist und gelebt wird, da 
wird die christliche Botschaft, die eine Botschaft an die Armen ist, wieder 
verstanden und glaubhaft bezeugt. Tatsächlich beginnt dieser Geist in der 
Kirche wieder neu zu erwachen und auszustrahlen, nicht nur in den Reden 
des Konzils, sondern in Taten, noch zaghaft, aber sehr real. Das ist ein 
Zeichen der Verheißung und der Hoffnung in dieser orientierungslosen 
Zeit, in der der Stern der christlichen Botschaft für so viele erloschen zu 
sein scheint. Schon die Einsicht, daß der Geist der Armut das Gesicht der 
Kirche wieder mehr prägen muß, sowie der überall vernommene Ruf nach 
realer Armut um des Herrn und seines Reiches willen ist das Aufkeimen 
eines neuen Lebens. 




