Uom Geist der Armut 135

an der Hoélle teilhat; Voraussetzung ist natiirlich, dafl er sich aus seiner
Unentschiedenheit, aus seinem zwivel heraus in die Liebe Gottes und des
Néchsten begibt. Parzivals Liebe zu seinem Néchsten und zu Gott steht an
sich immer im innigsten Konnex; Parzivals Elsternfarbiges ist es zeitweise,
das nicht genug zu wissen. Da der andere nicht weniger enge Zusammen-
hang zwischen dem Gral und Gott fir Parzivals Augen scheinbar ver-
lorengeht, gerdt er in die Gottesfremde. Der aber unvermindert fort-
dauernden Einheit von Gottes- und Nachstenliebe ist Parzivals Rettung
zuzuschreiben. Da dies fiir Parzival wiederum Erfahrung ist, ist es auch
weiterer Erklarung nicht bedurftig.

In der ganzen Wolframschen Bildwelt ist schlieflich wohl das die inner-
ste Signatur: ein gldubiges Vertrauen in Gottes Vaterliebe, die offenbar
auch in einer scheinbar miffllungenen und versehrten Schépfung ihre Wirk-
macht unter Beweis zu stellen vermag. Und einmal mehr ist Schwieterings
unbestechlichem Wort tber Wolframs Dichtung beizupflichten: ,, Ausstrah-
lung des Gliicksgefiihls aus der Nihe zur Schépfung des viterlichen Gottes
ist eine der tiberzeitlichen Erfahrungen an Wolframscher Dichtung“?.

Leider fehlt uns — meines Wissens wenigstens — ein Zeugnis iiber Wolf-
rams ,Parzival von zeitgenossischer, geistlicher Hand. In Weiterfithrung
von Peter von Blois' schon milderem Urteil iiber den Artusroman wére
ein solches Zeugnis — nehmen wir einmal an, es gabe ein solches — sicher
zustimmend. Wer tiber Parzivals Weg weint, der ist nicht blof geriihrt,
sondern mit dem ist etwas Entscheidendes geschehen.

* Natur und art, Zs. f. dt. Altertum 91 (1961), S. 137.

Vom Geist der Armut
Friedrich Wulf SJ, Miinchen

Das Thema ist in der heutigen Christenheit sehr gefragt. Das hingt mit
unserer Zeitsituation zusammen. Der Besitz in der Welt ist ungleich ver-
teilt. Der weitaus grofere Teil der Menschheit gehort zu den Armen, den
mehr oder weniger Nichtshabenden, und viele von ihnen kennen den
Hunger aus ihrer tiglichen Erfahrung, wahrend andere im Uberflufl
leben. Das war zwar immer so. Aber in unserer Zeit sind Menschen und



136 Friedrich Wulf

Volker aufs engste zusammengeriickt, und alle Anstrengungen der armen
Nationen, ihre Armut zubeheben, werden durch die rasant ansteigende Be-
volkerungszahl weitestgehend zunichte gemacht. Damit ist die Armut der
vielen zum Weltproblem geworden, das aufreizend wirkt und einen stin-
digen Ziindstoff bildet. Kommt dazu, dal die Besitzenden meist der soge-
nannten westlichen Welt angehoren, die im allgemeinen Bewufltsein im-
mer noch als vom Christentum geprigt gilt. Hier erhebt sich die erste
schwere Frage fiir die Christenheit: Ist unter diesen Umstinden die Bot-
schaft der Kirche vom Heil der Welt und des Menschen in Christus noch
glaubwiirdig zu machen. Ist diese Botschaft nicht mit einer allzu groflen
Hypothek belastet? Von da her versteht man den immer dringlicheren
Ruf so vieler Bischofe auf dem Konzil, vor allem der Missionsldnder, nach
der Kirche der Armen, nach jener Kirche, die um der Armen willen arm
ist, wie es Christus der Herr war, die in demiitigem Dienst fir die Armen
da ist und ihr Schicksal, ihr Leben teilt.

Noch vor ein zweites Problem sieht sich die Kirche im Hinblick auf ihren
Auftrag, ,den Armen die Frohbotschaft zu bringen“ (Lk 4, 18), gestellt.
Die Giiterfiille der westlichen Welt — eine Folge des immer noch nicht
abzusehenden technischen Fortschritts — ist auch eine Bedrohung des Gei-
stes Jesu in der Kirche selbst. Die Uberflufigesellschaft unserer Tage 1afit
den geistigen und religiosen Werten immer weniger Raum. Wir stehen
hier vor einer neuen Situation, die es in dieser Schirfe und Breite noch nie
gegeben hat. Werden wir diese Situation als Christen bewiltigen? Die
aus ihr sich ergebende Aufgabe ist vielschichtiger, als wir meinen. Es ge-
niigt nicht mehr, immer nur an die Opfergesinnung der Christen zu appel-
lieren und das Verzichtenkonnen einzuschirfen, um gegen den Damon des
Geldes und des Besitzes immun zu machen. Wir Heutigen, die wir eine
fritheren Zeiten kaum vorstellbare Entfaltung irdischer Moglichkeiten
miterlebt haben und noch tdglich miterleben, haben auch als Christen ein
neues Weltverstindnis und Weltverhiltnis gewonnen. Wir konnen die
Welt nicht mehr nur unter einem negativen Aspekt, als bose Welt, sehen,
die nach dem ersten Johannesbrief ganz im Bosen liegt (5,19), als Welt
der Siinde und der Satansherrschaft, die ihrem Untergang zustiirzt, ob-
wohl dieser Aspekt fiir die christliche Botschaft unaufgebbar ist. Wir
erkennen und erleben sie im Glauben stiarker als frither auch als Schop-
fung Gottes, die zu verwalten und erschliefen uns aufgetragen ist, als
Welt Jesu Christi, die in ihm ihren tiefsten Grund erhalten hat und durch
seine Heilstat am Kreuz, durch seine Lebenshingabe fiir uns, in seiner
verherrlichten, in den Himmel aufgenommenen Menschheit aus threr Nich-
tigkeit und Verlorenheit schon befreit ist, die darum in allem Zusammen-
bruch des Endes Schauplatz der offenbar werdenden Herrlichkeit der



Uom Geist der Armut 187

Sohne Gottes sein wird (Rom 8,19). Wir fithlen uns darum mehr als ver-
gangene christliche Generationen im Sinne des Schépfungsbefehles: ,Ma-
chet euch die Erde untertan!“ aufgerufen, an dieser Welt zu arbeiten,
sie zu gestalten, die ihr von Gott mitgegebenen Werte und Ordnungen
zu erkennen und zu verwirklichen, ihre Moglichkeiten zu entfalten, zu-
gleich aber auch in diesen Werten und Ordnungen immer tiefer das Ge-
heimnis der Erlosung, von Tod und Auferstehung Jesu, zu leben, um die
Welt so auf ihre Endherrlichkeit, die das alleinige Werk Gottes ist, vor-
zubereiten. Nicht nur der freiwillige Verzicht auf irdischen Besitz, die
Opferung der Welt hat eine Bedeutung fiir die christliche Vollendung,
Zeugniswert fiir die Glaubwiirdigkeit der kirchlichen Verkiindigung,
sondern auch der Gebrauch der Welt und ihrer Giiter, das Handeln in
dieser und an dieser Welt. Man mag die Zukunftsvision Teilhard de
Chardins fiir phantastisch, fiir zu optimistisch, fiir theologisch falsch oder
zumindest schief halten, kein Christ wird leugnen, daf} sie eine Dynamik
ausspricht, die zu tibernehmen und zum Zeichen der eschatologischen
Herrlichkeit zu machen, sich den Christen und der christlichen Verkiin-
digung von heute aufzwingt.

Schon aus diesen wenigen Vorbemerkungen wird ersichtlich, dafl es
nicht leicht ist, ohne fromme Schwirmerei (der man im katholischen
Schrifttum unserer Zeit und auch in den Konzilsreden Sfter begegnet),
ausgewogen und unter Beriicksichtigung der ganzen biblischen Botschaft
tiber die christliche Armut und ihre Bedeutung fiir die Kirche der Gegen-
wart zu sprechen. Das wird noch deutlicher, wenn man sich einmal klar
macht, dafl Armut ein negativer Begriff ist, ein Nicht-haben und -besitzen.
Um die Armut zu verstehen, auch den Sinn der biblischen Armut, muf}
man zundchst einmal wissen, was der Besitz fiir den Menschen bedeutet
und wie die Offenbarung ihn beurteilt. Unsere erste Frage geht also nach
dem anthropologischen und theologischen Sinn des Besitzes.

L

Der Besitz ist ein unentbehrliches Mittel menschlich-personaler Uoll-
endung und darum auch der Begegnung mit dem personalen Gott. Ohne
einen wenigstens bescheidenen Besitz kann der Mensch nicht leben, wiirde
er zugrunde gehen. Im Besitz begegnet der Mensch sich selbst, steht er
sich gegeniiber, wird er sich greifbar und erfahrbar, ist er bei sich, in
seiner Welt, immer allerdings unter der Voraussetzung, daf} er den Besitz
nicht begehrlich anstrebt und festhilt, sondern ihm gegeniiber frei bleibt,
ihn jederzeit loslassen kann. Der Besitz ist das Medium und die sichtbare
Erweiterung des Selbstbesitzes, die Verlingerung der eigenen Existenz in
die Welt hinein.



138 Friedrich WWulf

Der Besitz ist dariber hinaus auch eine Weise der Selbstdarstellung
des Menschen in der Welt. In ihm duflert er sich (im Guten wie im Bésen),
mit seiner Hilfe kann er seine Welt bauen, gestalten, so dafl sie ithm
gehort, zu ihm gehért, seine Ziige trigt, ihm zur Verfiigung steht. Damit
wird der Besitz zum Ausdruck und Zeichen der Weltiiberlegenheit und
Unabhéingigkeit des personalen Geistes. Er ist sein Ver-mdgen, er zeigt
in gewissem Sinn, was er ver-mag. Der Besitzende ist der Michtige, der
Freie, der Unabhingige, wahrend grofle Armut den weitgehenden Ver-
lust der Freiheit mit sich bringen kann, insofern sie den Menschen der
Gefahr aussetzt, um der Lebensnotdurft und um des Gewissens willen
gegen seine Uberzeugung, gegen sein Gewissen zu handeln. Besitz ist von
hierher gesehen ein Schutz personaler Freiheit. Nicht nur in der antiken
Polis, bis weit in die Neuzeit hinein war darum nur der Besitzende zu
Staatsdmtern zugelassen.

Der Besitz gibt dem Menschen auch die Moglichkeit, dem andern leib-
lich und seelisch zu Hilfe zu kommen, ihm an den eigenen Moglichkeiten
Anteil zu geben, ihn in seine Welt hineinzunehmen, mit ihm das gleiche
Haus zu bewohnen, am gleichen Tisch zu sitzen, ihm sich selbst in sicht-
barer und greifbarer Weise zu schenken. Der gemeinsame Besitz, der nicht
trennt, sondern vereint, ist ein hoher Ausdruck personaler Liebe und
briiderlicher Verbundenheit. In Ehe und Familie, aber auch in den Orden
kann dieser Sinn des Besitzes eine vorbildliche, zeichenhafte Verwirk-
lichung finden.

So wird der Besitzende, falls er nur ein glaubiger Christ ist und nach
der Forderung des Evangeliums zuerst das Reich Gottes sucht (Mt 6, 33),
zum Abbild des freien, allmichtigen, souverdn verfiigenden und lieben-
den Gottes. Gott 1st der alles Besitzende, der Mensch sein Ebenbild und
sein Sachwalter in der Welt der geschaffenen Giiter. Wer darum in
rechter Weise besitzt, in Abhingigkeit von Gott, um Gottes Giite und
Herrlichkeit aufleuchten zu lassen und schliefllich alles wieder Gott zu
tibergeben, der begegnet im Besitz auch Gott, dem Schopfer und Geber
aller Dinge, der sieht im Besitz die Macht und den Reichtum Gottes
widerstrahlen, der weifl sich als Beauftragter Gottes auch fiir die Welt
und ihre Gestalt, fiir die Menschen, seine Briider, vor allem fiir die Armen
und Notleidenden, verantwortlich. Reichtum als solcher ist darum noch
nicht bose oder etwas Unchristliches, sondern nur das selbstsiichtige und
selbstherrliche Hangen am Besitz, das Bauen auf ihn, sein unrechter Er-
werb oder Gebrauch. Heilsgeschichtlich gesehen liegt der Besitz durchaus
auf der Linie der urspringlichen Absichten des Schopfergottes. Der
Mensch soll sich die Erde untertan machen und tiber sie herrschen (Gen
1,28). Die geschaffenen Giiter sind dem Menschen tibergeben, damit er



Uom Geist der Armut 139

sie zu seiner Vollendung und zur Ehre Gottes gebrauche. Das Alte Testa-
ment sieht darum lange Zeit im Reichtum einen besonderen Segen Gottes.
Abraham und seinen Nachkommen wird der Besitz eines grofien und
tberaus fruchtbaren Landes verheiflen, und die ganze eschatologische
Erwartung, auch des Neuen Bundes, geht nicht nur auf die Erfahrung
unmittelbarer, liebender Gottbegegnung und der damit verbundenen
Gemeinschaft mit allen, die von der Liebe Gottes umfangen sind, sondern
auch auf die Fille der Giiter, die allen gemeinsam sind, inmitten der
heiligen Stadt, die Gott fiir sein Volk erbaut hat (Hebr 11, 10). Die refor-
mierten Kaufleute des 17. und 18. Jahrhunderts in England und Amerika
waren unter dem Einfluf der Theologie Kalvins von der ewigen Voraus-
bestimmung und von der sichtbaren Gottesherrschaft auf Erden von
solchen Gedanken bewegt, wenn sie im Erfolg ihrer Arbeit ein Zeichen
gottlicher Erwdhlung sahen. Max Weber hat darin bekanntlich eine der
Whurzeln des neuzeitlichen Kapitalismus gesehen. Wenn uns eine solche
Interpretation der Gottesherrschaft auf Erden, die Frucht des Kreuzes-
todes Christi, heute auch unzulissig erscheint, weil sie das dem christlichen
Glauben wesentlich anhaftende Dunkel — der Glaube ist nicht nur ein
Licht — und das Noch-nicht der eschatologischen Erwartung zu unter-
schlagen droht, so lag ihr doch der Kern einer Offenbarungswahrheit zu-
grunde.

Zum Abschluf unserer ersten Frage nach dem anthropologischen und
theologischen Sinn des Besitzes 1dfit sich also dieses sagen: Niemand kann
des Besitzes ganz entbehren, nicht einmal der Arme um Christi willen.
Besitz ist dem Menschen als einem leibhaftigen Wesen um seiner Person-
werdung und seiner menschlichen Entfaltung, aber auch um der mensch-
lichen Begegnung willen notwendig. Der Besitz spiegelt an sich die
Wiirde des freien, personalen Geistes wider, soll nach dem urspriinglichen
Willen Gottes dessen Freiheit garantieren und so auch ein Mittel der
Verherrlichung Gottes durch den freien, personalen Geist sei. Der auf den
ersten Seiten der Heiligen Schrift geschilderte paradiesische Mensch war
ein besitzender, ein reicher und - in williger Abhingigkeit von Gott,
seinem Herrn — ein herrscherlicher Mensch, der inmitten der irdischen
Giiter Gott begegnete, ihm anhing und sich ihm verdankte. Mag man die
Schopfungsgeschichte der Bibel und den Bericht iiber das Geschick des
ersten Menschenpaares heute auch meist und wohl mit Recht #tiologisch
interpretieren — aus einem gegenwirtigen Zustand, d.h. aus der metaphy-
sisch-religiosen Erfahrung des Menschen und seines leidvollen, todverfal-
lenen, schuldverstrickten Daseins wird in einem theologischen Riickgriff
unter dem Einfluf der gnadenhaften Wirksamkeit des Heiligen Geistes
auf deren geschichtliche Ursache geschlossen, wobei dieser geschichtliche



140 Friedrich Wulf

Anfang in dramatisch-bildhafter Weise dargestellt wird —, so hat gerade
dann unsere Antwort auf die Frage nach dem menschlichen und heils-
geschichtlichen Sinn des Besitzes theologischen Charakter; sie gehort zum
unverduflerlichen Gut der Offenbarung.

IL.

Aber die urspriinglich von Gott gewollte Ordnung des Menschen und der
Welt ist durch die Siinde verloren gegangen, und darum ist auch der
urspriingliche Sinn des Besitzes aufs stirkste bedroht und wird in der
tatsdchlichen Welt oftmals pervertiert. Wir miissen deshalb unserer ersten
Antwort auf die Frage nach dem Besitz noch eine zweite hinzufiigen: Im
Besitz lauert fiir den durch die Stinde ohnmdchtig und begehrlich gewor-
denen Menschen eine todliche Gefahr. Christus hat diese Gefahr sehr
drastisch zum Ausdruck gebracht, wenn er den Besitzenden zuruft: ,Wehe
euch, ihr Reichen, denn ihr habt euren Lohn schon erhalten. Wehe euch,
die ihr satt gefiillt seid, denn ihr werdet hungern® (Lk 6,24 f.).

Wie ist ein solches Wort zu verstehen? Was ist geschehen, da eben das,
was urspriinglich fiir den Menschen ein reines Geschenk Gottes, eine
Gabe und ein sichtbares Zeichen gottlicher Liebe, eine Hilfe auf dem Weg
zu seinem Ziel, zur Verherrlichung Gottes und seiner eigenen Vollendung,
war, ihm jetzt zur Schlinge werden kann und den Weg des Verderbens
bezeichnet? Dariiber gibt uns die eben genannte dtiologische Darstellung
der Urgeschichte der Menschheit Auskunft. Was hat denn der Mensch
getan, als er Gottes Gebot iibertrat und sich (in der bildhaften Ausdrucks-
weise der Bibel) eigenmichtig die Frucht vom Baum der Erkenntnis nahm
(Gen 2,16f.; 3,3ff.)? Er versuchte, das Gott-gleich-sein, jene Gotteben-
bildlichkeit, die ihm gnadenhaft geschenkt war und die in seiner herr-
scherlichen Stellung inmitten der Welt und ihrer Giiter, in seinem Besitz
und seiner Verfiigungsgewalt zum Ausdruck kam, aus eigenem Macht-
anspruch zu usurpieren. Er wollte sich nicht mehr von Gott her, sondern
von sich selbst her, aus seinem eigenen, absolut gedeuteten Daseinsgrund
verstehen und begriinden. Er mifibrauchte die Geschopfe, diese Leihgabe
Gottes, um sich von seinem Ursprung abzuwenden. Statt im Besitz und
durch ihn Gott zu erkennen und anzuerkennen, dessen ewige Macht und
Gaottlichkeit* (Rém 1,20), sollte der Besitz seinem eigenen Ruhm dienen,
seine Unabhingigkeit begriinden, sein Selbstbewufitsein steigern. All das
kann die geschaffene Welt, konnen ihre Werte und Giiter. Sie konnen
dem Menschen eine Eigenmachtigkeit vortiduschen (und tun es), die ihm
nicht zukommt; sie konnen ihm, der mit ihnen wie mit seinem Material
souverdn umgeht, die Illusion einreden, er habe den Grund seines Daseins



Uom Geist der Armut 141

in sich selbst, er sei von sich aus etwas. Dabei zeugt doch gerade der (ver-
gangliche) Besitz dieser Erde nicht nur von der Macht, sondern auch von der
Ohnmacht des Menschen, von seiner Bediirftigkeit und seiner Angewie-
senheit auf etwas, was er nicht selbst ist, was ihm gegeben und genommen
werden kann. In sich trigt der Mensch den Keim des Todes; Nahrung,
Kleidung und Wohnung miissen sein Leben erhalten und schiitzen.

Was von Adam berichtet wird, versucht jeder Mensch auf seine Weise
von neuem. Die aus der Urschuld dem Menschen uiberkommene Begehr-
lichkeit reizt ihn immer wieder, sich vermittels des Besitzes in sich selbst
zu begriinden; der Besitz ist damit zu einem Mittel der Grundsiinde, des
Stolzes geworden. Die Folgen einer solchen Perversion sind fiir den Men-
schen katastrophal. Statt ihn in wachsendem Mafl er selbst werden zu
lassen, seine Freiheit fiir personale Werte und letztlich fiir Gott zu ent-
binden, entfremdet der Besitz den slindigen und begehrlichen Menschen
sich selbst, macht er ihn zum Sklaven, verstrickt er ihn immer mehr in
Sorge oder wiegt ihn in eine falsche Sicherheit, wie jenen Mann des
Evangeliums, der zu sich sprach: ,,Ich werde meine Scheunen niederreifien
und groflere bauen und darin all meine Ernte und meine Giiter unter-
bringen, und dann will ich zu meiner Seele sagen: Liebe Seele, du hast
nun viele Guter da liegen auf viele Jahre hinaus; ruhe dich aus, trink und
laf dir’s wohl sein“ (Lk 12,18{.). Statt im rechten Besitzen der Vatergiite
Gottes enger verbunden zu werden, sucht der aus dem eigenen Daseins-
grund lebende Mensch mit dem Besitz sich von Gott unabhdngig zu
machen, sein Leben zu sichern, zu verldngern, dem Tod zu entreiflen. Statt
Gottes Verwalter und Diener zu sein, dient ihm der Besitz dazu, seine
Eigenmachtigkeit herauszustellen, seinen Namen grofl zu machen, sich
Ansehen vor der Welt zu verschaffen. Man denke nur daran, wie sehr die
gesellschaftliche Stellung heute wie eh und je vom Besitz abhingt, wie
einer auf den anderen schaut, was er anzieht, was er sich leistet — bis
dahin, was er spendet. Statt eine Briicke zum Néachsten zu sein, wird der
Besitz zu einer trennenden Wand. Jeder ist eifersiichtig darauf bedacht,
dafl niemand in seinen Bereich eindringt, in seine Rechte eingreift; der
Besitz ist ihm ein willkommenes und unentbehrliches Mittel, sich vor den
anderen abzuschirmen und zu sichern. Der begehrliche Mensch will allein
und ausschlieflich tiber seinen Besitz verfiigen. Alles andere schiene ithm
wie eine Einbufle seines Ansehens und seiner Macht.

Die Welt des selbstsuichtig und selbstherrlich Besitzenden ist darum
nicht mehr der Ausdruck des freien, personalen Geistes, der mitbriider-
lichen Gesinnung, sondern hat kein Gesicht, ist antlitzlos, anonym, dumpf
und leer, und der so Besitzende ist freudlos, sein Geist eingebunden in das
Materielle, unfrei und ohne personalen Horizont. Natiirlich kann auch die



142 Friedrich Wulf

Armut die gleichen oder dhnliche Folgen haben. Sie kann den Menschen
abstumpfen, in einen menschenunwiirdigen Zustand versetzen oder darin
belassen, seine Begierde steigern und die Unzufriedenheit oder sogar die
Auflehnung zu seinem Lebenselement machen. Die Sozialgeschichte legt
von all dem ein beredtes Zeugnis ab. Die Armut als solche ist ein Ubel
und kann nie Inhalt der christlichen Botschaft sein. Unsere zweite Ant-
wort kann darum noch nicht die letzte sein. Sie 1488t die Frage nach dem
Verhiltnis des Christen zum Haben und Nichthaben im tiefsten noch
offen.

II1.

Von sich aus hat der Mensch nicht die Kraft, der Bedrohung durch den
Besitz (und ebensowenig durch die Armut) zu entgehen. Als jener junge
Mann des Evangeliums, der sehr reich war und an seinen Glitern hing
(Mk 10,22), sich dem Ruf des Herrn, um des ewigen Lebens willen allem
Besitz zu entsagen, verweigert hatte, ,blickte Jesus um sich und sagte zu
seinen Jingern: ,Wie schwer werden, die Vermégen haben, ins Reich Got-
tes eingehen!‘ Die Junger erschraken tber seine Worte. Da nimmt Jesus
abermals das Wort und spricht zu ihnen: ,Kinder, wie schwer ist es fiir die,
die auf Geld vertrauen, in das Reich Gottes einzugehen. Es ist leichter,
dafl ein Kamel durch ein Nadelohr hindurchgeht, als dal ein Reicher in
das Reich Gottes hineinkommt.’ Da erschraken sie noch mehr und sprachen
zueinander: ,Wer kann (dann itberhaupt) noch gerettet werden?* Jesus
blickte sie an und sprach: ,Bei Menschen ist das unmoglich, aber nicht bei
Gott; denn bei Gott ist alles moglich*® (Mk 10,23 1f.).

Bei den Menschen ist das unmdglich, nicht bei Gott. Die Befreiung aus
der begehrlichen Verstrickung in den Besitz ist Gnade. Nur auf Grund
des erlosenden Handelns Gottes am Menschen, seiner liebenden Hinnei-
gung zum Menschen, in der dieser von der Liebe Gottes umfangen wird
und dessen Liebe bejaht, annimmt, erwidert, kann der Mensch zu jener
Sorglosigkeit gegeniliber dem Besitz kommen, von der der Herr in der
Bergpredigt spricht: ,Sorget nicht dngstlich... euer himmlischer Vater
weil}, wessen ihr bedurft. Suchet zuerst das Reich Gottes... und alles
andere wird euch hinzugegeben werden“ (Mt 6,25ff.). Nur Gott kann
durch seine gnadenhafte und im Glauben erfahrene Gegenwart das angst-
liche Streben des Menschen nach Sicherung des Lebens durch Besitz tiber-
winden und ihn zu jener inneren Freiheit befreien, in der er besitzt, als
besifle er nicht (1 Kor 7,807.). Das aber heifit: Das rechte Uerhdltnis zum
Besitz ist nur gegeben im gnadenhaft geschenkten Geist der Armut.

Es geht hier um die christliche und darum fiir einen Christen um die
entscheidende Antwort auf die Frage nach dem Besitz. Um sie zu verste-



Uom Geist der Armut 143

hen, ist zunichst ein Mifiverstindnis auszuriumen: Wenn man vom Geist
der Armut spricht, ist man gemeinhin geneigt, diesen Geist der Armut
von der wirklichen Armut, dem wirklichen Nicht-haben, dem wirklichen
Verzicht zu trennen. Aber das wire eine Verfilschung des Evangeliums.
Wo Matthius von den ,, Armen im Geist® spricht (5, 3) und sie selig preist,
redet das Lukasevangelium einfachhin von den Armen (6,20), den wirk-
lich Armen, denen Jesus das Evangelium zu verkiinden sich gesandt wufte,
gemif dem Wort aus dem Propheten Isaias: ,Der Geist des Herrn (ist)
auf mir... Den Armen die Frohbotschaft zu bringen, hat er mich gesandt,
Gefangenen Freilassung zu verkiinden und Blinden Wiedererlangung des
Gesichts, Unterdriickte in Freiheit zn entlassen, ein angenehmes Jahr des
Herrn anzukiindigen® (Lk 4, 18 f.). Im Grund meinen Matthius und Lukas
das gleiche, auch wenn Lukas die urspriingliche Situation in Erinnerung
ruft, in die Christus sein Wort hineingesprochen hat, wihrend Matthius
dieses Wort von seinem geschichtlichen Ursprung schon geldst und fiir die
kirchliche Verkiindigung verallgemeinert hat. Der Geist der Armut ist von
der wirklichen Armut nicht zu trennen, wenn es auch die verschiedenen
Weisen realer Armut gibt, in denen sich der Geist evangelischer Armut
verwirklicht, verleiblicht, inkarniert. Das zu betonen, ist fiir das christliche
Verstdndnis unseres Themas unerldfilich und fiir die Interpretation des
Imperativs, den die Armutsforderung des Evangeliums fiir unsere Zeit
enthilt, iberaus wichtig.

Warum ist der in der realen Armut sich je und je von neuem und je
verschieden sich verwirklichende Geist der Armut vom Menschen gefor-
dert? Das 143t sich mit Vernunftgriinden allein nicht mehr erkliren. Denn
die Erfahrung zeigt, dafl der Mensch zu einer inneren Freiheit gegeniiber
dem Besitz kommen kann, ohne daff die reale Armut ein wesentliches
Element seines Lebens sein mufl und sonderlich in Erscheinung tritt. Die
christliche Forderung nach dem Geist der Armut geht weit iiber das Stre-
ben des geistigen Menschen nach innerer Freiheit hinaus. Sie findet ihre
letzte Begriindung nur in Christus, dem Erldser, von dem es im zweiten
Korintherbrief des Apostels Paulus (8,9) heifit: ,Ihr kennt ja die Liebes-
tat unseres Herrn Jesus Christus: um euretwillen ist er arm geworden, da
er reich war, damit ihr reich wiirdet durch seine Armut®. Paulus folgert
aus der Armut Christi um unseretwillen, der Christ miisse diesem Beispiel
des Herrn nacheifern um der Briider willen, d. h. um ihrem Mangel aus
dem eigenen Uberflufl abzuhelfen. Es ist eine Forderung und ein Rat zu-
gleich, indem er jedem dasMaf des Mitteilens iiberlafit. Diese Folgerung des
Apostels stimmt ganz und gar mit der Intention und der Forderung Christi
selbst fiberein, der das Heil, das dem Menschen im Gericht zugesprochen
werden soll, davon abhingig macht, ob einer dem Armen und Hungern-



144 Friedrich Wulf

den von dem Seinen mitgeteilt hat: ,Was ihr einem von diesen meinen
geringsten Briidern getan habt, das habt ihr mir getan® (Mt 25,40).

Aber Christus geht in seiner Armutsforderung noch weiter. Er sagt,
keiner konne sein Jiinger sein, der nicht allem entsage, was er besitze (Lk
14, 83). Lukas bringt dieses Wort mit dem Kreuztragen, mit der Nachfolge
Jesu in den Tod, mit der Bereitschaft zur Preisgabe und Hingabe des
Lebens, zusammen (V. 27). Es ist letztlich zu allen gesagt und besagt radi-
kale Armut, in der man alles und darin sich selbst loslafit, auch wenn die
Weisen ihrer Verwirklichung verschieden sind. Irgendwann ist sie von
jedem Christen zu realisieren, wenigstens im Tod und auf dem Weg da-
hin, das bedeutet in einem gewissen Sinn immer, denn das Sterben gehdrt
zu den Existentialien des menschlichen Lebens und bestimmt also dieses
Leben wesentlich und von Anfang an. Wer den Geist Jesu hat, hat auch
den Geist der Armut, der die Todesnachfolge Jesu kennzeichnet. So kann
es denn mit Recht im Philipperbrief heiflen, wir alle mifiten als Christen
jene Gesinnung haben, die Jesus hatte, der sich selbst entdufierte und ein
Knecht wurde um unseres Heiles willen (Phil 2,6), oder im ersten Petrus-
brief, alle miifiten seinen Fufistapfen folgen (2,21) und den Tod erleiden.
Im Horizont solcher Kreuzesnachfolge heifit Geist der Armut das Ein-
gestindnis und die Einiibung volliger Ohnmacht seinem Heil gegeniiber,
ja der vom Menschen her wegen der Siinde uneinholbaren Verwirktheit
des hiesigen Lebens. Der Jiinger Jesu muf sich in der immer wieder er-
neuerten Erfahrung der eigenen Nichtigkeit, in einer Todeserfahrung, die
das Verloschen aller irdischen Lichter besagt, im lichten Dunkel des reinen
Glaubens, in die Hinde des barmherzigen Gottes ibergeben, in der lieben-
den und tber alles vertrauenden Gemeinschaft mit dem sterbenden Herrn,
dessen letztes Wort nach dem Evangelisten Lukas lautete: ,Vater, in
deine Hinde befehle ich meinen Geist® (23, 46).

Die Armutsforderung des Evangeliums hat demnach verschiedene Ziel-
richtungen. Sie wird erhoben um der Armen willen, denen die Frohbot-
schaft vom Heil verkiindet werden soll, um der eigenen Heilsohnmacht
willen und um der Jiingerschaft Jesu willen, und alle drei Sinnrichtungen
hingen aufs engste miteinander zusammen. Jeder Christ mufi vom Geist
solcher Armut erfiillt sein, und jeder mufl diesen Geist Gestalt werden
lassen, muf} ihn greifbar machen und zu spiiren bekommen, anders wiirde
er dem Evangeclium nicht gerecht. Das kann auf mannigfache Weise ge-
schehen. Schon im Leben des Herrn gibt es eine unterschiedliche Armut:
die Armut von Krippe und Kreuz, die Armut von Nazareth und die Armut
der apostolischen Wanderjahre.

Die Armut von Krippe und Kreuz ist radikale Armut, die Armut von
Fliichtlingen und Bettlern und Verurteilten: die Armut des Todes. In ihr



Uom Geist der Armut 145

entduflert sich der Herr der lebensnotwendigen Giiter, leidet er Entbeh-
rung, wie es immer wieder in seinem Leben, etwa im freiwilligen Wiisten-
aufenthalt nach der Taufe im Jordan zum Ausdruck kommt. Hier steht die
Armut zeichenhaft fir die unerloste Welt, fir die unfruchtbare Erde,
voller Dornen und Disteln, fir die Heimatlosigkeit Adams und Kains,
die eine Folge der Siinde ist. Damit wird die Armut zur Bufle und Sithne,
zu einem Mittel der Erlésung, der Uberwindung der Siinde des Menschen,
die aus der Begierde stammt, und der Uberwindung der Begierde selbst.
In ihr leidet der Herr die unerléste, unfruchtbare Welt aus, Giberfiihrt er
sie ihrer letzten Ohnmacht, zeigt er, was sie und der Mensch in ihr ist:
Staub, Verginglichkeit, Todverfallenheit. Die Armat Christi in diesem
ersten Sinn ist daher Zeichen der Solidaritit mit der Heilsnot der Welt,
Zeichen des Todesschicksals, das iiber der Welt und den Menschen liegt,
und indem der Herr dieses Schicksal iibernimmt, iiberwindet er es, ver-
wandelt er es, wird es zam Gefifl der Gnade. Damit steht die Armut
Christi zugleich im Licht der Auferstehung, der schon hereinbrechenden
Herrlichkeit.

Die Armut von Nazareth ist die Armut der Gewohnlichkeit, des All-
tags, des verstaubten, einebnenden Einerlei, das unser Leben, so wie es
tatsichlich ist, mitbestimmt. Den Menschen, der sein Leben in diesem
Sinn erféhrt, fallt es schwer, an Gottes Vorsehung, an seine Gegenwart,
an seine liebende Vatersorge zu glauben, den Hirtenpsalm auf sich anzu-
wenden. In dieser Armut hat sich Christus ununterscheidbar unter die
Menschen gemischt und deren Leben geteilt und eben dadurch sich fiir
diese Menschen engagiert, unter ihnen ein Licht angeziindet, das Licht der
Hoffnung, des Vertrauens auf den Vater, der Nichstenliebe und Hilfs-
bereitschaft. Hier fithrt Armut unmittelbar zur Gemeinschaft, zum lieben-
den Miteinandersein: es nicht anders und besser haben zu wollen als die
Mitmenschen, die Briider. In dieser Armut hat Christus die trennenden
Klassenunterschiede unter den Menschen, die den Keim des Zwiespaltes
in sich tragen, grundsitzlich iiberwunden. Hier liegen darum die Wurzeln
fir das ,ein Herz und eine Seele“ der Urgemeinde. Armut wird zum
Zeichen der neuen Bruderschaft.

Die Armut der apostolischen Wanderjahre ist eine Armut des Frei-
seins-fiir-Gott, des Gott-zur-Verfiigung-stehens fiir eine Sendung, einen
Auftrag im Reich Gottes, fiir eine Funktion in der Kirche, dem Leib
Christi. Der Jinger Jesu muf sein Leben und seine Interessen hintanstel-
len, mufd fur sich mit allen Situationen seines Lebens zugunsten der ande-
ren zufrieden sein, muf sich in alles schicken kénnen, haben und nicht-
haben konnen. Er mufl durch Gott verfigbar sein, darf durch keine Riick-
sichten gebunden sein, mufl anrufbar, mobil und aufbruchbereit bleiben.



146 Friedrich Wulf

‘Was der Herr selbst lebt, kommt in seinen Aussendungsreden zum Aus-
druck. In dieser Armut zeigt sich, wie relativ reale Armut und tatsich-
licher Reichtum letztlich sind, wie alles darauf ankommt, die Welt und
die Dinge in rechter Weise zu gebrauchen, in dem Mafle sie dem Ziel und
Heil des Menschen und der Welt dienen, zur Verherrlichung Gottes, ihres
Schopfers beitragen. Das apostolische Leben des Herrn ist dazu die beste
IMustration.

Damit ist der Geist christlicher Armut vorbildhaft gekennzeichnet. Es
ist der Geist des Kreuzes, der Mitbriiderlichkeit und der Verfiigbarkeit
fir Gott und seinen Heilswillen. Dieser Geist liberwindet den Geist der
Welt (im johanneischen Sinn), der auf den Besitz baut, den Geist der
Selbstsucht, der die Menschen entzweit, und den Geist der Selbstherrlich-
keit, der sich Gott, seinen Anrufen und Flgungen, verweigert. In der
Realisierung dieses Geistes folgen manche dem Herrn unter dem Einfluf
eines besonderen Gnadenrufes und angesichts der endzeitlichen Heils-
situation, des schon hereinbrechenden Reiches Gottes, in totaler Armut,
wie jene Jiinger, die mit Petrus sprachen: ,Siehe, wir haben alles verlas-
sen und sind dir gefolgt® (Mk 10, 28), so Antonius, der Vater des Monch-
tums, Franz von Assisi, Charles de Foucauld und viele andere. Sie gaben
buchstdblich alles hin, gleich jener Witwe des Evangeliums, die alles, was
sie besafl, in den Opferkasten warf (Mk 12,44 par). Auf der Linie solcher
Nachfolge liegt in gewisser Weise die Ordensarmut, wenigstens ihrer
innersten Intention nach. Die meisten vernehmen den Anruf zur Armut
von Fall zu Fall: im Gang des Lebens, im Geschick des Alltags, in der Be-
gegnung mit den Mitmenschen, vor allem den Notleidenden, im betenden
Umgang mit dem Herrn, der um unseretwillen arm wurde, in der Hingabe
des schuldverstrickten Herzens in die Hinde des verzeihenden Vaters.

‘Wo dieser Geist der Armut in den Christen von heute, in den Gemein-
den, im Klerus und der Hierardhie, in den Orden, in der Gesamtwirklich-
keit der Kirche und ihren Institutionen lebendig ist und gelebt wird, da
wird die christliche Botschaft, die eine Botschaft an die Armen ist, wieder
verstanden und glaubhaft bezeugt. Tatsichlich beginnt dieser Geist in der
Kirche wieder neu zu erwachen und auszustrahlen, nicht nur in den Reden
des Konzils, sondern in Taten, noch zaghaft, aber sehr real. Das ist ein
Zeichen der Verheilung und der Hoffnung in dieser orientierungslosen
Zeit, in der der Stern der christlichen Botschaft fiir so viele erloschen zu
sein scheint. Schon die Einsicht, daf} der Geist der Armut das Gesicht der
Kirche wieder mehr pragen mufi, sowie der tiberall vernommene Ruf nach
realer Armut um des Herrn und seines Reiches willen ist das Aufkeimen
eines neuen Lebens.





