
EINÜBUNG UND WEISUNG 

Begegnung mit dem Herrn 

Meditation zum Ostertag 

Nach diesen Worten wandte sie sich um und sah Jesus dastehen, ohne 
zu wissen, daß es Jesus sei. Jesus sprach zu ihr: •Frau, warum weinst du? 
Wen suchst du?" In der Meinung, es sei der Gärtner, sagte sie zu ihm: 
•Herr, wenn du ihn fortgetragen hast, so sage mir, wo du ihn hingelegt 
hast, und ich will ihn holen!" Jesus sprach zu ihr: •Maria!" Da wandte sie 
sich um und sagte zu ihm auf hebräisch: •Rabbunü", das heißt: Meister! 
Jesus sprach zu ihr: •Rühr mich nicht an! Denn noch bin ich nicht auf- 
gestiegen zum Vater." J0h 20,14-17a 

Zwiespältigkeit der Gotteserfahrung 

Wie viele Szenen des Johannesevangeliums spricht auch diese Begegnung am 
Ostersonntag als konkretes, geschichtlich-greifbares Ereignis ganz persönlich an 
und vermittelt zugleich den Eindruck des Unfaßbar-Wunderbaren, des Ersehn- 
ten, aber Weitentferntliegenden, des ins Überpersönliche aufbrechenden Allge- 
meingültigen. Jesus, der liebende und leiderfahrene Mensch steht vor uns: aber 
er ist zugleich nicht mehr den Bedingungen unseres hiesigen Daseins unterworfen, 
sondern derjenige, der über dem Auf-und-Ab der Zeit immer schon in der 
Herrlichkeit Gottes zu Hause ist. 

In unserer Szene wird man fast gewaltsam vor diese Dialektik von Nähe und 
Distanz gestellt. Man empfindet ganz unmittelbar Mitgefühl mit Maria aus 
Magdala, man versteht ihre Trauer, ihr Suchen und die in dem einen Ausruf 
verstummende Freude. Aber dann ist man irgendwie gestoßen von der wie 
Ablehnung klingenden Antwort des Herrn. (Man vgl. die Szene von Kana!) 

Einiges Verständnis für diese •Begegnung" wird man gewinnen, wenn man in 
der Heiligen Schrift zu den großen Theophanien des Alten Testamentes zurück- 
blättert: Wie ein Sehnsuchtstraum mutet die erste große Gottesbegegnung im 
Paradies an: Gott der Herr, •der in der Abendkühle sich erging" (Gen 3, 8). Ein 
selbstverständliches Vertrautsein im Umgang mit Gott spricht aus diesem Vers. 
Aber der Mensch mußte sich vor Gott verstecken, Gott suchte ihn in seiner Sünde. 
Seitdem ist das Verhältnis zu Gott gebrochen. In der großen Abrahamsvision 
•war es wie ein rauchender Backofen und eine Feuerfackel, was zwischen jenen 
Fleischstücken hindurchfuhr. An jenem Tag schloß der Herr einen Bund mit 
Abram..." (Gen 15, 17-18). Von den Männern, die den Untergang von Sodom 
und Gomorrha ankündigten, weiß man nicht recht, ob es drei Engel sind oder der 



148 Einübung und Weisung 

eine Gott, mit dem Abraham plötzlich allein zu sein scheint (Gen 18). Immer 
wieder wird von der Begegnung mit Gott in sehr konkret darstellenden und doch 
die ganze Unfaßbarkeit Gottes aufscheinen lassenden Worten gesprochen. (Vgl. 
Jakobs Kampf am Jabbok, Gen 32, 22-32; die Erscheinung Gottes bei der Tem- 
pelweihe, 3 Kg 8; die Berufungsvisionen der Propheten usw.) Das Volk sprach zu 
Moses: •Rede du mit uns, dann wollen wir zuhören; Gott aber möge nicht mit uns 
reden, sonst müssen wir sterben!" (vgl. die Gottesvisionen im Richterbuch wie 
Ri 13, 22). Und Moses selbst vernahm Jahwes Stimme: •Mein Angesicht aber 
kann nicht geschaut werden!" (Ex 33, 23). 

Dieser Abstand von Gott wird zur Nähe in der Menschwerdung des Wortes. 
Und doch bleibt der Abstand in aller greifbaren Gegenwart Gottes bestehen. 
Schon wenn es zum Schluß der Kindheitsgeschichte bei Lukas (2, 50) heißt: •Sie 
verstanden aber das Wort nicht, das er zu ihnen gesagt hatte", wird das Geheim- 
nis des größeren und damit fremd scheinenden Gottes angedeutet: Gerade die 
Marienstellen im Evangelium sind gezeichnet vom Geheimnis des Sohnes, der 
seine Mutter von sich weist. Aber auch von den Aposteln wird gesagt: •denn bei 
der Brotspeisung war ihnen noch kein Verständnis gekommen, sondern ihr Herz 
war verhärtet" (Mk 6,52). Der Herr spricht sie an: •So seid auch ihr immer noch 
ohne Verständnis?" (Mk 7, 18). •Begreift und versteht ihr denn immer noch 
nicht?" (Mk 8, 17). Er muß den Petrus zurückweisen: •Hinweg von mir Satan!" 
(Mk 8, 33); er schilt den Kleinglauben der Jünger; er spricht von seinem Schicksal 
in Jerusalem, •sie aber verstanden den Ausspruch nicht" (Mk 9, 32). Die Kata- 
strophe am Kreuz ist schließlich nur das unübersehbare Zeichen dafür, wie sehr 
der Herr auch seinen innigsten Freunden im letzten fremd geblieben ist. 

Die gläubige und die ungläubige Torheit 

Dies alles ist nicht nur historischer Bericht über längst Vergangenes, sondern die 
theologische Wahrheit von dem Menschen, der Gott begegnet und ihn doch nicht 
•trifft". Der Herr ist Maria leibhaft nahe; aber Maria von Magdalena erkennt 
ihn in ihrer ,Torheit' nicht! Ähnlich war es schon vor dem Ereignis von Tod 
und Auferstehung. Bei der Fuß Waschung sagt der Herr zu Petrus: •Was ich damit 
tue, verstehst du jetzt noch nicht..." (Joh 13, 7), und die Jünger sprachen 
zueinander: •Wir verstehen seine Worte nicht" (vgl. 11, 13). 

Erst als der Herr Maria anspricht, öffnen sich ihre Augen (vgl. Lk 24, 30-31, 
die Emmausjünger) und sie erkennt ihn. Aber ihre .Torheit' ist noch immer nicht 
überwunden. Sie möchte ihren Meister festhalten, so daß der Herr abwehren 
muß. Man geht sicher nicht fehl, wenn man die Geschichte psychologisch, aber 
zugleich auch theologisch weiterdenkt: Jedesmal, wenn der Herr Maria wiederum 
erschienen wäre, hätte sie ihn nicht erkannt. Jedesmal hätte der Herr in seiner 
Anrede erst den erkennenden Glauben wecken müssen. Jedesmal hätte Maria ihn 
in überquellender Liebe umfassen wollen, und jedesmal hätte der Herr sich ihr 
entzogen: •Rühr mich nicht an!". Es ist ein Glaubensgesetz, das zwischen Jesus 
und Maria obwaltet, und nicht nur eine spielerische Szene der Liebe. 

Das erkennt man besonders deutlich, wenn man den dunklen Gegentypus ver- 
steht, den Johannes in der ungläubigen Torheit der Juden gezeichnet hat: Da 



Einübung und Weisung 149 

sagte Jesus: •Nur noch kurze Zeit bin ich bei euch, dann gehe ich hin zu dem, der 
mich gesandt hat. . .". Da sprachen die Juden zueinander: •.. . Welchen Sinn hat 
dieses Wort, das er ausgesprochen hat: Ihr werdet mich suchen, aber nicht fin- 
den . ..?" (Jo 7, 33-36). Oder ein anderes Mal: Da sprachen die Juden: •Will er 
sich etwa das Leben nehmen, weil er sagt: Wohin ich gehe, dahin könnt ihr nicht 
kommen?" (8, 21). Hier wie dort: Nichterkennen, Blindsein. Und doch: welch ein 
Gegensatz: Hier schließt sich das Herz ab in der eigenen Torheit und erhebt diese 
freventlich zur Weisheit: •damit sie immerfort sehen und doch nicht wahr- 
nehmen, immerfort hören und doch kein Verständnis haben, auf daß sie sich nicht 
bekehren und ihnen nicht Vergebung zuteil werde" (Mk 4, 12). Dort aber erkennt 
der Mensch seine Torheit und übergibt sich dem Herrn: Simon Petrus antwortete 
ihm: •Herr, zu wem sollten wir gehen? Du hast Worte ewigen Lebens ..." (Joh 
6, 68). Die Dunkelheit ist bei beiden Typen die gleiche: Gott ist größer als der 
Mensch, und in Jesus Christus, in dem er uns nahe gekommen ist, offenbart sich 
seine Größe mit solcher Gewalt, daß alle Vorstellung, die der Mensch sich von 
Gott gemacht hat, immer wieder zerschlagen wird; aber die einen geben sich 
dem Geheimnis Gottes hin, •denn es hat Gott gefallen, durch die Torheit der 
Predigt die zu retten, welche Glauben haben" (1 Kor 2,21). Von den andern 
heißt es: •Die Toren sprechen in ihrem Herzen: Es gibt keinen Gott..." (Ps 
14, 1). Beide stehen vor demselben Zeichen; den einen •ist es bestimmt zum 
Fallen, den andern zum Auferstehen" (Lk 2,34). •0 Tiefe des Reichtums und der 
Weisheit und der Erkenntnis Gottes! Wie unbegreiflich sind seine Gerichte und 
unerforschlich seine Wege! Denn wer hat den Sinn des Herrn erkannt, oder 
wer ist sein Ratgeber gewesen?" (Rom 11, 33-34). 

Der Glaube in der Zeit der Kirche 

Aber noch ist das Paradox der fernen Gegenwart Gottes in der Begegnung mit 
den Menschen nicht zu Ende geführt: Der Herr weist Maria Magdalena weiter: 
•Denn noch bin ich nicht aufgestiegen zum Vater." Es ist der gleiche Hinweis, den 
er auch der ungläubigen Torheit der Juden gibt: •... dann gehe ich hin zu dem, 
der mich gesandt hat. ..". Das Paradox der nahen Ferne ist auf die Spitze 
getrieben: •Rühr mich nicht an", das heißt: Jetzt, in der körperlichen Nähe, bin 
ich dir fern, hast du keinen Zugang zu mir. •Denn noch bin ich nicht aufgestiegen 
zum Vater", das heißt: Wenn ich dir aber körperlich völlig fern geworden bin 
und der Abstand ins Unermeßliche gewachsen ist, dann bin ich bei dir, dann 
darfst du mich anrühren. 

Die gleiche Verheißung der innigsten Nähe für die Zeit, in der er hinweg- 
genommen ist, gibt der Herr auch seinen Jüngern in der Abschiedsrede: •Ich will 
euch nicht verwaist zurücklassen: ich komme zu euch! Nur noch eine kurze Zeit, 
dann sieht mich die Welt nicht mehr: ihr aber seht mich, weil ich lebe, und auch 
ihr sollt leben" (Joh 14, 18-19). •Der Heilige Geist, den der Vater in meinem 
Namen senden wird, der wird euch über alles belehren ..." (14, 25). •Es ist gut 
für euch, daß ich weggehe" (16, 7); •Wie du Vater in mir bist und ich in dir 
bin, (so laß) auch sie in uns eins sein" (17, 21). 



150 Einübung und Weisung 

Zu einem besseren Verständnis dieser Abschiedsworte Jesu, in denen vom 
Weggehen, damit eine innigere Nähe werde, gesprochen wird, und zu einer 
besseren Realisierung der Begegnung mit dem erhöhten Herrn im Alltag hilft 
vielleicht ein Vergleich mit der Begegnung von Mensch zu Mensch. Wir begegnen 
dem Nächsten, lernen ihn kennen und schätzen, kommen zu einer liebenden Ver- 
trautheit und stellen fest, daß er uns im letzten doch fremd geblieben ist, daß eine 
letzte Mitte im andern ist, die wir erahnen, der wir vertrauen, die wir aber nicht 
ergreifen und uns zu eigen machen können. Ja man wird sagen müssen, daß dieser 
innere Abstand gar keinen Gegensatz zur Vertrautheit bildet, sondern selbst das 
Band ist, das zur Liebe bindet. Ist es nicht so, daß zu demjenigen, der uns durch- 
schaut oder zu durchschauen glaubt, gar kein echtes, persönliches Vertrauen mög- 
lich ist. Die echte Liebe kreist um den andern immer wie um ein großes Geheim- 
nis, das dem groben Zugriff des Verstehen- und •Anrühren"-wollens verborgen 
bleibt. Es ist nicht so, als ob in dem andern irgendwelche Bezirke versperrt wären, 
sondern gerade dasjenige, das einer im andern liebt, schätzt und verehrt, ist 
zugleich dasjenige, vor dem er ehrfürchtigen Abstand wahrt. Liebende Nähe und 
ehrfürchtige Distanz sind keine Gegensätze, sondern etwas, von dem wir auf 
dieser personalen Ebene ahnen, daß sie ein und dasselbe sein müssen. 

Dieses innere Gesetz der Begegnung - jetzt nur in die unermeßliche Allmacht 
Gottes und in die Glaubensgnade hineingehoben, die er den Seinen schenkt • hat 
Maria von Magdala uns exemplarisch vorgelebt. Ihre liebende Zudringlichkeit', 
ihr Greifen- und Umfassen-Wollen ist umschlossen von dem •Rühr mich nicht 
an!" Es ist nicht so, als ob die Dynamik des liebenden Herzens damit in ihre 
Schranken zurückgewiesen werde, im Gegenteil, sie wird erst entbunden und 
beflügelt in der Kraft des Heiligen Geistes, auf die der Herr verweist, wenn er 
von seinem Aufstieg zum Vater spricht. 

In dieser Begegnungssituation aber stehen wir: Uns ist der Herr ferngerückt, 
unser Gebet scheint in die ewigkeitsferne Weite gerichtet zu sein, aus der keine 
Antwort, sondern nur das abweisende •Rühr mich nicht an" zurückklingt. Aber 
wenn wir uns in der Torheit des Herzens gleich Maria Magdalena nicht ver- 
schließen, sondern diese Torheit zum Antrieb eines noch größeren Verlangens 
nach dem Herrn werden lassen, dann klingt auch uns aus der nahen Ferne des 
ewigen Lebens der Anruf des Herrn entgegen: Du! Nicht als ob damit das 
Dunkel unserer Glaubenssituation ein für allemal gelichtet sei; das Wechselspiel 
von Ferne und Nähe, von Schweigen und Antwort, von Abweisung und Anruf, 
von Distanz und Vertrautheit geht weiter. Aber es ist nicht zweierlei, was da 
geschieht, es ist ein und dieselbe Begegnung mit dem Herrn, deren wechselseitige 
zeitliche Oberfläche uns dazu aufruft, immer tiefer in diese Begegnung einzu- 
dringen, um zu •schmecken und zu sehen, wie freundlich der Herr ist. Wohl dem 
Mann, der auf ihn vertraut!" (Ps 34, 9). 




