
LITERATURBERICHT 

Das Problem der •reinen Gottesliebe" 

in der französischen Spiritualität des 17. und 18. Jahrhunderts 

In ihrem Buch •Le Pere de Caussade et la quereile du pur Amour" weist 
Madeleine Huillet d'Istria1 auf die engen Beziehungen zwischen der Lehre 
P. de Caussade's SJ (1675-1751) und Fenelon's hin, der in seinen späteren Wer- 
ken die Irrtümer und gefährlichen Formulierungen seiner •Maximes des saints" 
berichtigt hatte. Diese Beziehungen sind in der Tat sehr eng; und beide, Fenelon 
wie Caussade, sind zugleich von der aszetischen Richtung abhängig, die vom 
hl. Franz von Sales ausgegangen war. Besonders in der Frage der reinen, 
uneigennützigen Liebe zu Gott geht Caussade mit Fenelon einig, ist aber vor- 
sichtiger als dieser in der Frage, ob der bedingte Verzicht auf die ewige Seligkeit 
möglich und erlaubt sei. Auch in einigen anderen Punkten sucht er die Lehre der 
beiden großen Gegner Bossuet und Fenelon in Übereinstimmung zu bringen, 
wobei er aber, wie nachgewiesen wird, im wesentlichen auf der Seite von Fenelon 
steht. Noch klarer wird seine enge Verbundenheit mit dessen Lehre in seinen 
Briefen, die der Seelenführung gewidmet sind. Sie erschienen 1861 zum ersten 
Mal unter dem Titel •L'Abandon ä la Providence divine" und erlebten eine 
Reihe von Auflagen; eine kritische Ausgabe ist in zwei Bänden unter dem Titel 
•Lettres Spirituelles" 1961 und 1964 erschienen2. 

Es ist bekannt, daß der Streit zwischen Bossuet und Fenelon um die reine, 
uneigennützige Liebe zu Gott im 17. Jahrhundert die Gemüter in Frankreich 
gewaltig aufregte. Für Bossuet war eine solche Liebe nur in der mystischen 
Beschauung möglich; in dieser sah er eine außerordentliche Gnade, die den freien 
Willen des Menschen und damit die Möglichkeit des Verdienstes aufhebt. Außer- 
halb dieses mystischen Zustandes, der sehr selten ist und nur kurz dauern kann, 
ist nach ihm die Liebe zu Gott immer und wesentlich mit dem bewußten Bezug 
auf das eigene Glück verbunden. Fenelon hingegen sah in diesem Bezug eine 
Unvollkommenheit, die sich aufheben lasse und auch aufzuheben sei, und zwar 
nicht nur durch die außerordentliche Gnade des mystischen Gebetes, sondern in 
allem Beten und Tun, mit Hilfe der gewöhnlichen Gnade. Der nach Vollkommen- 
heit strebende Christ soll sich nach ihm bemühen, jedes Gefühl eines inneren 
Getragenseins durch die eigene Gestimmtheit: •zuerst die gewöhnliche Eigen- 
liebe, dann aber auch das Verlangen nach geistlichen Tröstungen und die Anhäng- 
lichkeit daran, schließlich selbst jenes leise, fast unmerkliche Gefühl göttlicher 

1 Paris, Aubier 1964. 
2 Texte etabli et presente par M. Olphe-Galliard SJ, Paris, Desclee de Brouwer. 



152 Literaturbericht 

Hilfe im Grund der Seele, zu beseitigen" (117), um in völliger Dürre nur dem 
Willen Gottes anzuhangen, weil es eben Gottes Wille ist. Damit ist auch jede 
geschäftige und hastige innere Tätigkeit verurteilt. Es gilt also, zu einer ständigen 
Haltung der bloßen Übereinstimmung mit Gottes Willen zu kommen, ohne nach 
Tröstungen zu verlangen. In einer solchen Haltung mußte Bossuet von seinen 
Voraussetzungen aus Quietismus sehen, und wie bereits gesagt, sind in den 
•Maximes des saints" zum mindesten eine Reihe von Formulierungen mit Recht 
beanstandet worden. 

In seinen •Instructions spirituelles" übernimmt nun Caussade einige affektive 
Elemente von Boussuet, besonders dessen Lehre vom erworbenen Gebet der Ruhe. 
Dadurch wird seine Lehre weniger hart und trocken als die von Fenelon. Aber die 
Übereinstimmung mit dem Willen Gottes und der Verzicht auf jede eigensüchtige 
Reflexion auf sich selbst bleibt auch für ihn das Wesentliche, wie aus seinen 
Briefen klar hervorgeht. Im Beten wie im Tun soll der Christ immer ausschließ- 
licher Gott allein im Auge haben und darüber sich selbst und das Bewußtsein 
des eigenen Fortschritts vergessen. Klarer aber als bei Fenelon kommt bei ihm 
zum Ausdruck, daß diese Haltung nicht die Aufhebung der Tugend der Hoffnung 
bedeutet. Sie ist vielmehr reiner Glaube und reine Hoffnung, die in einem 
unbeschränkten Vertrauen der Liebe Gottes alles überläßt, ohne Reflexion auf 
sich selbst. Damit war ein Stein des Anstoßes in der Lehre Fenelon's aus dem 
Wege geräumt. Die Entschlossenheit, den Willen Gottes rein um seiner selbst 
willen zu tun, führte Caussade dann folgerichtig zur Betonung der Führung 
durch den Heiligen Geist. Diese verstand er aber nicht als eine Art Illuminismus, 
die nur auf die innere Stimme hört und damit der Verführung durch die Selbst- 
sucht ausgesetzt ist; nach ihm wird vielmehr der Wille Gottes durch die jeweilige 
Lage und das Gesamt der Umstände kund, zu denen auch die gewöhnlichen 
Gebote und die besonderen Standespflichten gehören, wodurch auch jede falsche 
Situationsethik ausgeschlossen ist; für die in Selbstlosigkeit sich bereit haltende 
Seele wird sich daraus in jedem Augenblick der rechte Entschluß ergeben. Betont 
wird dabei die innere Stille und der Verzicht auf alle Voreiligkeit und Hast. Die 
Beziehungen der verschiedenen Lehren untereinander, ihre Übereinstimmungen, 
Unterschiede und Gegensätze sind im Buch von Madeleine Huillet d'Istria klar 
herausgearbeitet und verständlich dargestellt. 

Im Anschluß an Guardini3 wird auch kurz darauf hingewiesen, daß sich in der 
Betonnung des gegenwärtigen Augenblicks und der einmaligen Lage etwas Neues 
anbahnt, das gerade für unsere Zeit von großer Bedeutung ist. In der Tat 
wurde im 17. und 18. Jahrhundert auf manchen Gebieten das strenge Gefüge der 
damaligen Gesellschaft immer mehr gelockert und geriet in Bewegung. In einer 
fest geordneten, in unveränderten Verhältnissen weiterlebenden Welt ist der 
größte Teil dessen, was einem Menschen widerfahren kann, bekannt und die 
jeweils einzunehmende Haltung immer schon vorgesehen. Das Allgemeine ist 
wichtiger als das Einzelhafte. Je mehr aber dieses feste Gefüge erschüttert wird, 
um so mehr muß der einzelne sich in unvorhersehbaren Lagen zurechtfinden und 

3 Introduction ä Jean-Pierre de Caussade, in: •Dieu Vivant" nr. 13, 85•93. 



Literaturbericht 153 

selbst eine ihnen angemessene Entscheidung treffen. Das ist besonders in unserer 
Zeit der klassenlosen Gesellschaft mit dem Schwund des Brauchtums und der 
verpflichtenden Überlieferung der Fall. Mit Recht hebt die Verfasserin die enge 
Verwandschaft der Lehre de Caussade's mit dem geistlichen Weg der hl. Theresia 
vom Kinde Jesu hervor, eine Verwandtschaft, die nach ihr wohl nicht zufällig 
ist; denn Caussade wurde in den letzten Jahrzehnten des 19. Jahrhunderts viel 
gelesen, so daß wenigstens ein mittelbarer Einfluß sehr wahrscheinlich ist. 

Noch ein weiterer Grund dürfte Caussade's Lehre für den heutigen Christen 
erwägenswert machen. Die Beherrschung des Lebens durch die Technik, die 
Wartung der Maschinen und der Verkehr haben zu einer Disziplinierung und 
Zurückdrängung des Gefühls geführt, wie sie frühere Zeiten nicht kannten. 
Außerdem wird der Mensch heute durch die Arbeit mit einer gegenüber dem 
Gefühl gleichgültigen Regelmäßigkeit und viel länger und intensiver als früher 
beansprucht. Das Leben ist eintöniger, nüchterner und grauer geworden. Das hat 
zu einem Schwund der Gefühlsstärke geführt. Der Mensch braucht darum viel 
heftigere Reize, um anzusprechen; man denke an die moderne Musik. Das wirkt 
sich natürlich auch auf das geistliche Leben aus. Gebet, Betrachtung und Samm- 
lung werden schwerer und leiden an innerer Trockenheit. Das könnte dazu 
führen, daß man das Gebet als unnütz, ja unmöglich aufgibt. Da sagt uns 
Caussade wie die hl. Theresia vom Kinde Jesu, daß es nicht auf das Gefühl 
ankommt und daß nicht die Tröstungen, die man verspürt, ein Gebet gut machen, 
sondern der Wille, sich an Gott zu wenden und von ihm die Kraft zu erflehen, in 
allem seinen Willen zu tun. Zudem ist zu bedenken, daß die Reflexion nicht 
eigentlich vom Geist herrührt, sondern von der Zwischenschicht des Psychischen, 
die immer versucht ist, das ungegenständlich Geistige zu vergegenständlichen4. 
Gerade die psychischen Strebungen sind aber der Eigenliebe am stärksten ver- 
haftet, und mit Recht warnt darum Caussade vor der Reflexion auf sich selbst 
im Gebet. Es ist ja bekannt, und Scheler hat bereits darauf hingewiesen, daß es 
geistige Haltungen und Werte gibt, die man nicht zum unmittelbaren Gegenstand 
des Strebens machen kann, ohne sie zu schädigen oder gar zu zerstören; man 
denke z. B. an die Demut. Sie sind nur gleichsam auf dem Rücken der Akte zu 
erreichen, die sich in der richtigen Weise auf die ihnen angemessenen Gegen- 
stände beziehen. 

Zu solchen geistigen Wirklichkeiten gehört an erster Stelle alles, was unmittelbar 
personhaft ist. Und dazu ist vor allem die ewige Seligkeit zu rechnen, dann auch 
der wahre geistliche Trost und die geistige Freude. Man kann sie nicht unmittel- 
bar erreichen, sondern nur durch ein gutes Leben, das in allen Lagen den Willen 
Gottes zu vollziehen bestrebt ist. Das ist wohl der richtige Kern der Lehre der 
Quietisten, daß man selbst der eigenen Seligkeit gegenüber gleichgültig werden 
soll. Aber sie haben die Seligkeit fälschlich nach Art eines Gegenstandes auf- 
gefaßt. Bei Caussade ist diese Forderung gemäßigter ausgesprochen und rich- 
tiger. Bossuet hatte wohl darin recht, daß sich die Seligkeit nicht von der Liebe 

4 Vgl. A. Brunner, Der Stufenbau der Welt. München 1950. Kap. 2: Gegenständliches und 
ungegenständliches Sein. 



154 Literaturbericht 

Gottes trennen läßt; aber er meinte offenbar, wenn man nicht an sie denke und 
sie nicht unmittelbar in sich erstrebe, bedeute das schon eine solche Trennung, wie 
sie die Quietisten in der Tat vertraten. Diese Ansicht ist heute so gut wie all- 
gemein aufgegeben. Dazu kommt noch eine pessimistischere Auffassung von der 
gefallenen Natur des Menschen, durch die Bossuet dem von ihm sonst bekämpften 
Jansenismus nahestand, gegenüber der optimistischeren Fenelon's und der 
Jesuiten. 

Franz von Sales war nicht so radikal in der Ausschließung der Gefühle. Dies 
scheint uns richtig zu sein. Die Affekte sind ja nicht alle auf die gleiche Stufe zu 
stellen. Es gibt die mehr psychischen, .sensiblen', und die mehr geistigen Affekte. 
Nur jene verbinden sich leicht mit der Selbstsucht. Diese kann man aber schon 
wegen ihrer geistigen Natur nicht unmittelbar anstreben, ohne sie zu zerstören; 
auch sind sie als ungegenständlich meist nicht sehr stark und drängen sich nicht 
in den Vordergrund des Bewußtseins, als wären sie das Wesentliche, sondern 
werden ohne Reflexion zugleich mit der Wendung zum Gegenstand der Akte 
erfahren. 

Weiter wäre die Mehrdeutigkeit des Ausdrucks .passiv' zu erwähnen, der zu 
Mißverständnissen und Streitigkeiten Anlaß gegeben hat. Der Ausdruck kann 
besagen, daß man nichts tut; eine solche Passivität, wie sie anscheinend von 
einigen Quietisten angestrebt wurde, ist zu verwerfen. Er kann aber auch bedeu- 
ten, und so ist er sicher bei Fenelon und Caussade gemeint, daß man die Tätig- 
keit nicht in der gewöhnlichen Weise verspürt und auch nicht auf sie reflektiert. 
Nun ist es so, daß man einer Tätigkeit um so weniger in der gewöhnlichen Weise 
bewußt wird, je weniger das Psychische daran beteiligt ist; das trifft auch für die 
verschiedenen Arten des höheren Gebets zu. Es ist wohl ein ungegenständliches 
Wissen um das eigene Tun da, aber nicht das alltägliche vergegenständlichende 
Bewußtsein. Das erweckt den Eindruck, als sei man untätig. In Wirklichkeit ist 
die Tätigkeit erhöht und auch die Freiheit ist nicht herabgemindert oder gar 
aufgehoben, wie Bossuet meinte, sondern ist größer und vollkommener geworden, 
weil sie nun unbehinderter aus dem eigentlichen Selbst hervorgeht. Beide 
Parteien waren allerdings der Ansicht, daß das Wirken Gottes das menschliche 
Wirken verdränge, so daß ein Handeln um so vollkommener sei, je mehr Gott 
und je weniger das Geschöpf daran beteiligt sei5. Damit wird die Erstursache 
den Zweitursachen nebengeordnet, was falsch ist. In Wirklichkeit wäre eher 
zu sagen, daß Gott um so mehr mitwirkt, je mehr das Geschöpf in der rechten 
Weise wirkt; je selbstloser der Mensch handelt, um so mehr ist er Ursache, weil 
er weniger getrieben ist. Die mystische Passivität hebt deswegen weder die 
Tätigkeit noch die Freiheit des Geschöpfes auf, sondern erhöht sie; nur die Mit- 
wirkung des Psychischen ist herabgesetzt. 

Schließlich darf man wohl in der Lehre Fenelon's und Caussade's eine Anwei- 
sung sehen, auch das tätige Leben und alle menschlichen Verhältnisse zu heiligen, 
indem man sich bestrebt, in ihnen und durch sie den Willen Gottes selbstlos, aus 
Liebe zu Gott und zum Nächsten, zu verwirklichen. Nicht als hätten dies die 

5 Vgl. den Text von Caussade, zit. S. 217. 



Literaturbericht 155 

früheren Zeiten nicht getan; stand doch klar schon im Neuen Testament zu lesen, 
daß man alles, •in Wort und Werk, im Namen Jesu, des Herrn", tun solle (Kol 
3, 17); und an die Sklaven ergeht die Mahnung: •Was ihr zu arbeiten habt, tut 
es von Herzen, in der Absicht, es für den Herrn zu tun, nicht für Menschen" 
(Kol 3, 23). Die Christen sollen ihr Trachten auf alles richten, was wahr ist, was 
würdig und recht, was rein, liebenswert, edel, was irgend mit Tugend, mit Lob- 
wertem zu tun hat (Phil 4, 8). Aber diese Tätigkeiten hatten mit der Zeit ihre 
christliche Form gefunden und waren mit christlichem Geist erfüllt worden, so 
daß man es nicht für nötig hielt, ausdrücklich darauf hinzuweisen. Dazu kam aber 
wohl auch der neuplatonische Einfluß, der aus antikem Geist heraus die Beschäf- 
tigung mit dem Stofflichen für minderwertig und unvollkommen erklärte und 
nicht erkannte, daß eine menschliche Tätigkeit ihre Würde und ihren Wert nicht 
in erster Linie von ihrem äußeren Gegenstand erhält, sondern von der inneren 
Haltung, in der sie vollzogen wird. Die neu aufkommende Wirtschafts- und 
Gesellschaftsordnung mit ihren vielen neuen Arten der Arbeit und den gänzlich 
veränderten Arbeitsbedingungen zerstörte die Selbstverständlichkeit der christ- 
lichen Auffassung von der Arbeit, die auch da bestanden hatte, wo man nicht 
danach handelte. Anderseits sind heute die Menschen in ihrer Mehrzahl in einen 
sie streng beanspruchenden Arbeitsgang eingespannt, und kein Stand ist mehr 
davon ausgenommen. Soll diese Arbeit für die christliche Selbstverwirklichung 
und Heiligung verloren sein? Wenn nicht, und es darf nicht sein, dann zeigt die 
Lehre Fteelon's, de Caussade's und Theresias vom Kinde Jesu für alle einen 
Weg, auch die heutige Arbeit in die christliche Aufgabe einzubeziehen. 

August Brunner SJ 




