LITERATURBERICHT

Das Problem der ,,reinen Gottesliebe«
in der franzésischen Spiritualitit des 17. und 18. Jahrhunderts

In ihrem Buch ,Le Pére de Caussade et la querelle du pur Amour® weist
Madeleine Huillet d’Istria! auf die engen Beziehungen zwischen der Lehre
P. de Caussade’s SJ (1675-1751) und Fénelon’s hin, der in seinen spiteren Wer-
ken die Irrtiimer und gefdhrlichen Formulierungen seiner ,Maximes des saints®
berichtigt hatte. Diese Beziechungen sind in der Tat sehr eng; und beide, Fénelon
wie Caussade, sind zugleich von der aszetischen Richtung abhingig, die vom
hl. Franz von Sales ausgegangen war. Besonders in der Frage der reinen,
uneigenniitzigen Liebe zu Gott geht Caussade mit Fénelon einig, ist aber vor-
sichtiger als dieser in der Frage, ob der bedingte Verzicht auf die ewige Seligkeit
moglich und erlaubt sei. Auch in einigen anderen Punkten sucht er die Lehre der
beiden groflen Gegner Bossuet und Fénelon in Ubereinstimmung zu bringen,
wobei er aber, wie nachgewiesen wird, im wesentlichen auf der Seite von Fénelon
steht. Noch klarer wird seine enge Verbundenheit mit dessen Lehre in seinen
Briefen, die der Seelenfithrung gewidmet sind. Sie erschienen 1861 zum ersten
Mal unter dem Titel ,L’Abandon 4 la Providence divine* und erlebten eine
Reihe von Auflagen; eine kritische Ausgabe ist in zwei Banden unter dem Titel
»Lettres Spirituelles“ 1961 und 1964 erschienenz,

Es ist bekannt, dafl der Streit zwischen Bossuet und Fénelon um die reine,
uneigenniitzige Liebe zu Gott im 17. Jahrhundert die Gemiiter in Frankreich
gewaltig aufregte. Fir Bossuet war eine solche Liebe nur in der mystischen
Beschauung moglich; in dieser sah er eine aufierordentliche Gnade, die den freien
Willen des Menschen und damit die Méglichkeit des Verdienstes aufhebt. Aufler-
halb dieses mystischen Zustandes, der sehr selten ist und nur kurz dauern kann,
ist nach ihm die Liebe zu Gott immer und wesentlich mit dem bewufiten Bezug
auf das eigene Gliick verbunden. Fénelon hingegen sah in diesem Bezug eine
Unvollkommenbheit, die sich aufheben lasse und auch aufzuheben sei, und zwar
nicht nur durch die auflerordentliche Gnade des mystischen Gebetes, sondern in
allem Beten und Tun, mit Hilfe der gewohnlichen Gnade. Der nach Vollkommen-
heit strebende Christ soll sich nach ihm bemithen, jedes Gefiihl eines inneren
Getragenseins durch die eigene Gestimmtheit: ,zuerst die gewohnliche Eigen-
liebe, dann aber auch das Verlangen nach geistlichen Trostungen und die Anhéing-
lichkeit daran, schlieflich selbst jenes leise, fast unmerkliche Gefiihl gottlicher

! Paris, Aubier 1964.
% Texte établi et présenté par M. Olphe-Galliard SJ, Paris, Desclée de Brouwer.



152 Literaturbericht

Hilfe im Grund der Seele, zu beseitigen“ (117), um in vélliger Diirre nur dem
Willen Gottes anzuhangen, weil es eben Gottes Wille ist. Damit ist anch jede
geschiftige und hastige innere Tatigkeit verurteilt. Es gilt also, zu einer stindigen
Haltung der blofien Ubereinstimmung mit Gottes Willen zu kommen, ohne nach
Trostungen zu verlangen. In einer solchen Haltung mufite Bossuet von seinen
Voraussetzungen aus Quictismus sehen, und wie bereits gesagt, sind in den
~Maximes des saints* zum mindesten eine Reihe von Formulierungen mit Recht
beanstandet worden.

In seinen ,Instructions spirituelles“ iibernimmt nun Caussade einige affektive
Elemente von Boussuet, besonders dessen Lehre vom erworbenen Gebet der Ruhe.
Dadurch wird seine Lehre weniger hart und trocken als die von Fénelon. Aber die
Ubercinstimmung mit dem Willen Gottes und der Verzicht auf jede eigensichtige
Reflexion auf sich selbst bleibt auch fiir ithn das Wesentliche, wie aus seinen
Briefen klar hervorgeht. Im Beten wie im Tun soll der Christ immer ausschliefi-
licher Gott allein im Auge haben und dariiber sich selbst und das Bewufitsein
des eigenen Fortschritts vergessen. Klarer aber als bei Féneclon kommt bei ihm
zum Ausdrudk, dafl diese Haltung nicht die Aufhebung der Tugend der Hoffnung
bedeutet. Sie ist vielmehr reiner Glanbe und reine Hoffnung, die in einem
unbeschrinkten Vertrauen der Liebe Gottes alles iiberlifit, ohne Reflexion auf
sich selbst. Damit war ein Stein des Anstofles in der Lehre Fénclon’s aus dem
Wege gerdumt. Die Entschlossenheit, den Willen Gottes rein um seiner selbst
willen zo tun, fiihrte Caussade dann folgerichtig zur Betonung der Fithrung
durch den Heiligen Geist. Diese verstand er aber nicht als eine Art Hluminismus,
die nur auf die innere Stimme hért und damit der Verfithrung durch die Selbst-
sucht ausgesetzt ist; nach ihm wird vielmehr der Wille Gottes durch die jeweilige
Lage und das Gesamt der Umstinde kund, zu denen auch die gewdhnlichen
Gebote und die besonderen Standespflichten gehéren, wodurch auch jede falsche
Situationsethik ausgeschlossen ist; fiir die in Selbstlosigkeit sich bereit haltende
Seele wird sich daraus in jedem Augenblick der rechte Entschluf ergeben. Betont
wird dabei die innere Stille und der Verzicht auf alle Voreiligkeit und Hast. Die
Beziehungen der verschiedenen Lehren untereinander, ihre Ubereinstimmungen,
Unterschiede und Gegensitze sind im Buch von Madeleine Huillet d’Istria klar
herausgearbeitet und verstindlich dargestellt.

Im Anschlufl an Guardini® wird auch kurz darauf hingewiesen, daf} sich in der
Betonnung des gegenwirtigen Augenblicks und der einmaligen Lage etwas Neues
anbahnt, das gerade fir unsere Zeit von grofler Bedeutung ist. In der Tat
wurde im 17. und 18. Jahrhundert auf manchen Gebieten das strenge Gefiige der
damaligen Gesellschaft immer mehr gelockert und geriet in Bewegung. In einer
fest geordneten, in unveridnderten Verhiltnissen weiterlebenden Welt jst der
grofite Teil dessen, was einem Menschen widerfahren kann, bekannt und die
jeweils einzunehmende Haltung immer schon vorgesehen. Das Allgemeine ist
wichtiger als das Einzelhafte. Je mehr aber dieses feste Gefuge erschiittert wird,
um so mehr mufl der einzelne sich in unvorhersehbaren Lagen zurechtfinden und

3 Introduction @ Jean-Pierre de Caussade, in: ,Dieu Vivant nr. 13, 85—93.



Literaturbericht 153

selbst eine ihnen angemessene Entscheidung treffen. Das ist besonders in unserer
Zeit der klassenlosen Gesellschaft mit dem Schwund des Brauchtums und der
verpflichtenden Uberlieferung der Fall. Mit Recht hebt die Verfasserin die enge
Verwandschaft der Lehre de Caussade’s mit dem geistlichen Weg der hl. Theresia
vom Kinde Jesu hervor, eine Verwandtschaft, die nach ihr wohl nicht zufillig
ist; denn Caussade wurde in den letzten Jahrzehnten des 19. Jahrhunderts viel
gelesen, so dafl wenigstens ein mittelbarer Einfluf} sehr wahrscheinlich ist.

Noch ein weiterer Grund diirfte Caussade’s Lehre fiir den heutigen Christen
erwigenswert machen. Die Beherrschung des Lebens durch die Technik, die
Wartung der Maschinen und der Verkehr haben zu einer Disziplinierung und
Zuridkdrangung des Gefiihls gefiihrt, wie sie frithere Zeiten nicht kannten.
Auflerdem wird der Mensch heute durch die Arbeit mit einer gegeniiber dem
Gefiihl gleichgiiltigen Regelméfigkeit und viel linger und intensiver als frither
beansprucht. Das Leben ist eintdniger, niichterner und grauer geworden. Das hat
zu einem Schwund der Gefiihlsstirke gefithrt. Der Mensch braucht darum viel
heftigere Reize, um anzusprechen; man denke an die moderne Musik. Das wirkt
sich natiirlich auch auf das geistliche Leben aus. Gebet, Betrachtung und Samm-
lung werden schwerer und leiden an innerer Trockenheit. Das konnte dazu
fihren, daf man das Gebet als unniitz, ja unmdglich aufgibt. Da sagt uns
Caussade wie die hl. Theresia vom Kinde Jesu, dafl es nicht auf das Gefiihl
ankommt und daf} nicht die Tréstungen, die man verspiirt, ein Gebet gut machen,
sondern der Wille, sich an Gott zu wenden und von ihm die Kraft zu erflehen, in
allem seinen Willen zu tun. Zudem ist zu bedenken, daf die Reflexion nicht
cigentlich vom Geist herrithrt, sondern von der Zwischenschicht des Psychischen,
die immer versucht ist, das ungegenstindlich Geistige zu vergegenstandlichent.
Gerade die psychischen Strebungen sind aber der Eigenliebe am stirksten ver-
haftet, und mit Recht warnt darum Caussade vor der Reflexion auf sich selbst
im Gebet. Es ist ja bekannt, und Scheler hat bereits darauf hingewiesen, dafl es
geistige Haltungen und Werte gibt, die man nicht zum unmittelbaren Gegenstand
des Strebens machen kann, ohne sie zu schidigen oder gar zu zerstoren; man
denke z. B. an die Demut. Sie sind nur gleichsam auf dem Riicken der Akte zu
erreichen, die sich in der richtigen Weise auf die ihnen angemessenen Gegen-
stande beziehen.

Zu solchen geistigen Wirklichkeiten gehdrt an erster Stelle alles, was unmittelbar
personhaft ist. Und dazu ist vor allem die ewige Seligkeit zu rechnen, dann auch
der wahre geistliche Trost und die geistige Freude. Man kann sie nicht unmittel-
bar erreichen, sondern nur durch ein gutes Leben, das in allen Lagen den Willen
Gottes zu vollziehen bestrebt ist. Das ist wohl der richtige Kern der Lehre der
Quietisten, dafl man selbst der eigenen Seligkeit gegeniiber gleichgiiltig werden
soll. Aber sie haben die Seligkeit fdlschlich nach Art eines Gegenstandes auf-
gefafit. Bei Caussade ist diese Forderung gemafigter ausgesprochen und rich-
tiger. Bossuet hatte wohl darin recht, daf sich die Seligkeit nicht von der Licbe

4 Vgl. A. Brunner, Der Stufenbau der Welt. Miinchen 1950. Kap. 2: Gegenstindliches und
ungegenstindliches Sein.



154 Literaturbericht

Gottes trennen 14af8t; aber er meinte offenbar, wenn man nicht an sie denke und
sie nicht unmittelbar in sich erstrebe, bedeute das schon eine solche Trennung, wie
sie die Quietisten in der Tat vertraten. Diese Ansicht ist heute so gut wie all-
gemein aufgegeben. Dazu kommt noch eine pessimistischere Auffassung von der
gefallenen Natur des Menschen, durch die Bossuet dem von ihm sonst bekimpften
Jansenismus nahestand, gegeniiber der optimistischeren Fénelon’s und der
Jesuiten.

Franz von Sales war nicht so radikal in der AusschlieBung der Gefiihle. Dies
scheint uns richtig zu sein. Die Affekte sind ja nicht alle auf die gleiche Stufe zu
stellen. Es gibt die mehr psychischen, ,sensiblen’, und die mehr geistigen Affekte.
Nur jene verbinden sich leicht mit der Selbstsucht. Diese kann man aber schon
wegen ihrer geistigen Natur nicht unmittelbar anstreben, ohne sie zu zerstoren;
auch sind sie als ungegenstindlich meist nicht sehr stark und driingen sich nicht
in den Vordergrund des Bewufltseins, als wiren sie das Wesentliche, sondern
werden ohne Reflexion zugleich mit der Wendung zum Gegenstand der Akte
erfahren.

Weiter wire die Mehrdeutigkeit des Ausdrucks ,passiv’ zu erwédhnen, der zu
Mif}verstindnissen und Streitigkeiten Anlafl gegeben hat. Der Ausdruck kann
besagen, dafl man nichts tut; eine solche Passivitit, wie sie anscheinend von
einigen Quietisten angestrebt wurde, ist zu verwerfen. Er kann aber auch bedeu-
ten, und so ist er sicher bei Fénelon und Caussade gemeint, dafl man die Tatig-
keit nicht in der gewéhnlichen Weise verspiirt und auch nicht auf sie reflektiert.
Nun ist es so, dafl man einer Tatigkeit um so weniger in der gewohnlichen Weise
bewufit wird, je weniger das Psychische daran beteiligt ist; das trifft auch fiir die
verschiedenen Arten des hoheren Gebets zu. Es ist wohl ein ungegenstindliches
Wissen um das eigene Tun da, aber nicht das alltigliche vergegenstindlichende
Bewufitsein. Das erweckt den Eindrudk, als sei man untitig. In Wirklichkeit ist
die Titigkeit erhoht und auch die Freiheit ist nicht herabgemindert oder gar
aufgehoben, wie Bossuet meinte, sondern ist gréfier und vollkommener geworden,
weil sie nun unbehinderter aus dem eigentlichen Selbst hervorgeht. Beide
Parteien waren allerdings der Ansicht, dafl das Wirken Gottes das menschliche
Wirken verdringe, so dafl ein Handeln um so vollkommener sei, je mehr Gott
und je weniger das Geschopf daran beteiligt seis. Damit wird die Erstursache
den Zweitursachen nebengeordnet, was falsch ist. In Wirklichkeit ware eher
zu sagen, dafl Gott um so mehr mitwirkt, je mehr das Gesch6pf in der rechten
Weise wirkt; je selbstloser der Mensch handelt, um so mehr ist er Ursache, weil
er weniger getrieben ist. Die mystische Passivitait hebt deswegen weder die
Tatigkeit noch die Freiheit des Geschopfes auf, sondern erhdht sie; nur die Mit-
wirkung des Psychischen ist herabgesetzt.

Schliefllich darf man wohl in der Lehre Fénelon’s und Caussade’s eine Anwei-
sung sehen, auch das titige Leben und alle menschlichen Verhaltnisse zu heiligen,
indem man sich bestrebt, in ihnen und durch sie den Willen Gottes selbstlos, aus
Liebe zu Gott und zum Nachsten, zu verwirklichen. Nicht als hitten dies die

5 Vgl. den Text von Caussade, zit. S. 217.



Literaturbericht 155

friiheren Zeiten nicht getan; stand doch klar schon im Neuen Testament zu lesen,
dafl man alles, ,in Wort und Werk, im Namen Jesu, des Herrn®, tun solle (Kol
3,17); und an die Sklaven ergeht die Mahnung: ,Was ihr zu arbeiten habt, tut
es von Herzen, in der Absicht, es fiir den Herrn zu tun, nicht fiir Menschen®
(Kol 3, 23). Die Christen sollen ihr Trachten auf alles richten, was wahr ist, was
wiirdig und recht, was rein, liebenswert, edel, was irgend mit Tugend, mit Lob-
. wertem zu tun hat (Phil 4, 8). Aber diese Tatigkeiten hatten mit der Zeit ihre
christliche Form gefunden und waren mit christlichem Geist erfiillt worden, so
dafl man es nicht fiir nétig hielt, ausdriicklich darauf hinzuweisen. Dazu kam aber
wohl auch der neuplatonische Einfluf, der aus antikem Geist heraus die Beschif-
tigung mit dem Stofflichen fiir minderwertig und unvollkommen erklirte und
nicht erkannte, dafl eine menschliche Tatigkeit ihre Wiirde und ihren Wert nicht
in erster Linie von ihrem duferen Gegenstand erhilt, sondern von der inneren
Haltung, in der sie vollzogen wird. Die neu aufkommende Wirtschafts- und
Gesellschaftsordnung mit ihren vielen neuen Arten der Arbeit und den ginzlich
verdnderten Arbeitsbedingungen zerstorte die Selbstverstindlichkeit der christ-
lichen Auffassung von der Arbeit, die auch da bestanden hatte, wo man nicht
danach handelte. Anderseits sind heute die Menschen in ihrer Mehrzahl in einen
sie streng beanspruchenden Arbeitsgang eingespannt, und kein Stand ist mehr
davon ausgenommen. Soll diese Arbeit fiir die christliche Selbstverwirklichung
und Heiligung verloren sein? Wenn nicht, und es darf nicht sein, dann zeigt die
Lehre Fénelon’s, de Caussade’s und Theresias vom Kinde Jesu fiir alle einen
Weg, auch die heutige Arbeit in die christliche Aufgabe einzubeziehen.

August Brunner S}





