
•Die Schar der Gläubigen war ein Herz 
und eine Seele" (Apg 4,32) 
Josef Sudbrack SJ, München 

Dreimal berichtet die Apostelgeschichte in einem Sammelbericht über das 
Leben der jungen Christengemeinde in Jerusalem (2,42-47; 4,32-37; 
5,12-16). Seit der frühesten Christenheit hat man diesen sogenannten 
Summarien große Aufmerksamkeit geschenkt. Nach der Mönchstheologie, 
auch nach den Vätern und den großen Scholastikern, wurde in ihnen das 
Ideal des christlichen Lebens geschildert, das einmal, in den ersten Stun- 
den der Kirche, voll und ganz von denen, die •das Wort der Apostel an- 
nahmen" (vgl 2.41), verwirklicht worden sein sollte; sehr schnell aber, so 
glaubte man, habe sich die •Schar der Gläubigen" dem weltlichen Leben 
zugewandt, und nur bei einer •kleinen Herde" sei das ursprüngliche 
Ideal hochgehalten worden, bei den Mönchen, den Ordensleuten, bei 
denen, die nach der •evangelischen Vollkommenheit" strebten. Ja, man 
nannte dieses mönchische Leben, fern der Welt, in der Abgeschlossenheit 
einer Zelle, •apostolisches" Leben, weil die Christengemeinde der •aposto- 
lischen" Zeit es als Ideal der Nachfolge Jesu geprägt und gelebt haben 
sollte. •Diese Vollkommenheit", schreibt ein spätmittelalterlicher Theo- 
loge, •ging von den Heiligen der Urkirche über auf die Mönche", den 
übrigen Christen aber ging sie verloren. 

Wir wissen heute, daß dieses Geschichtsbild eines vergangenen •gol- 
denen" Zeitalters nicht stimmt, daß auch der •Kommunismus der Ur- 
kirche", den viele noch vor wenigen Jahrzehnten aus den Berichten vom 
•gemeinsamen Besitz" der ersten Christen (unser Schriftzitat fährt fort: 
•und niemand sagte von seinem Besitz, er sei sein eigen, sondern sie 
hatten alles gemeinsam") herauslasen, auf einem Mißverständnis dieser 
Sammelberichte beruht. Auch die Auffassung vom •Stand der Vollkom- 
menheit", in den sich das Christentum gleichsam hineinkonzentriert habe 
und im Vergleich zu dem die Weltchristen schon auf Grund ihres Standes 
Christus nur unvollkommen nachfolgten, erweist sich immer deutlicher als 
irrig: über die Besiegelung durch die Taufe und über die Teilhabe an dem 
Wort und dem Sakrament des Herrn hinaus bietet uns Gott kein eigent- 
licheres, konzentrierteres Christentum an. 

Dennoch bestätigen die neuesten wissenschaftlichen Arbeiten (Benoit, 
Cerfaux, Jeremias, Haenchen, Conzelmann), daß die alte Theologie diese 



162 Josef Sudbrack 

Summarien gar nicht so völlig mißverstanden hatte. Immer deutlicher 
zeigt sich nämlich, daß der Evangelist Lukas in seinen beiden Büchern 
nicht nur Berichte über das Leben Jesu und der Kirche gesammelt und 
harmonisiert, sondern auch eine ausgeprägte, persönliche Konzeption der 
Heilsgeschichte niedergelegt hat. Gerade unsere Summarien, die man noch 
vor nicht allzu langer Zeit oftmals für aus verschiedenen Quellen stam- 
mende und den Erzählungsfluß hemmende Füllsel gehalten hat, erwei- 
sen sich als theologische •Wegweiser", von denen aus die Apostelgeschichte 
ihren Richtungssinn erhält, als konzentrierte •Summen", die die Ereig- 
nisse der Einleitungskapitel zusammenfassen. Sie spielen eine ähnliche 
Rolle wie die Sammelberichte bei Matthäus (z. B. 4,13-17) oder Markus 
(z. B. 3,10-12), in denen der Grundakkord für die Wanderpredigten und 
die Wundertaten des Herrn angeschlagen wird. 

Es ist tatsächlich die ideale christliche Gemeinschaft, die uns hier geschil- 
dert wird: Dieser christlichen Gemeinschaft - in ihrem Zusammenwachsen 
zur pfingstlichen Kirche, in ihrer Ausbreitung durch die Predigt und die 
Machttaten der Apostel, in ihrem Leid durch Bedrängnisse von außen und 
ihrem inneren Frieden, der von der weiterwirkenden Gegenwart des Herrn 
getragen wurde - hat Lukas seine Apostelgeschichte, sein •Evangelium 
des Heiligen Geistes" gewidmet. Er schildert ein Idealbild, das - wie im- 
mer in der Geschichte - angestrebt, aber nicht voll verwirklicht wurde und 
dennoch in der Kraft des Geistes - damals wie heute - Gegenwart ist. In 
dieser Gemeinschaft hatte sich die prophetische Sehnsucht des Alten Testa- 
ments erfüllt: •Freilich wird es bei dir keine Armen geben" (Dt 15,4); 
•Es gab keine Armen unter ihnen", heißt es in der Apostelgeschichte 
(4,34). In dieser Gemeinschaft wurde die in Jesus Christus Mensch gewor- 
dene Gottwohlgefälligkeit in die Geschichte weitergetragen: •Und Gottes 
Wohlgefallen ruhte auf ihm", berichtet Lukas in einem ähnlich zusam- 
menfassenden Bericht über Jesus (2,40); •und ein großes Wohlgefallen 
ruhte auf ihnen allen", sagt er in gleicher Weise von der jungen Kirche 
(Apg 4,33). In dieser Gemeinschaft, die aus dem •Zeugnis von der Auf- 
erstehung des Herrn Jesus" lebte (4,33), die beim •Brechen des Brotes" 
zusammenfand (2,42-46), in deren •Wunder und Zeichen" (Apg 2,43; 
4,33; 5,12ff.) sich die •Kraft des Allerhöchsten" (Luk 1,35; vgl. Apg 
3,12.16; 4,7 u. a.) als gegenwärtig erwies, lebte auch die Hoffnung und 
Zuversicht, daß der Herr einmal, bald!, wiederkommen werde, um das 
Ideal christlicher Brüderlichkeit zu seiner Vollendung zu führen, entspre- 
chend der Schau der Geheimen Offenbarung, in der die Verheißungen des 
Alten und Neuen Testamentes buchstäblich - man vergleiche einmal den 
Schluß der Apokalypse mit den entsprechenden Prophetien bei Isaias oder 
Ezechiel - in Erfüllung gehen: •Sie werden Sein Volk sein und Er wird 



•Die Schar der Gläubigen war ein Herz und eine Seele" 163 

Gott mit ihnen sein. Er wird jede Träne von ihrem Auge trocknen, und 
der Tod wird nicht mehr sein, noch Leid noch Jammer noch Mühsal: denn 
das erste ist vergangen" (21,3 f.). 

In diesem Bild der christlichen Gemeinschaft, mit der Spannung von 
Verheißung des Alten Testaments, Verwirklichung in der Kirche Jesu 
Christi und Hoffnung auf die Erfüllung in dem •neuen Himmel" und der 
•neuen Erde" (Apok 21,1), stellt uns die Heilige Schrift, wie die Mönchs- 
theologie schon immer wußte, eine unaufgebbare Norm vor Augen. Jede 
christliche Gemeinschaft muß sich an diesem Vorbild messen, ob es die 
weltweite Kirche oder die aus dem Sakrament der Ehe hervorwachsende 
Familie, ob es die um den Altar gescharte Pfarrgemeinde oder die sich 
dem Dienst an der Kirche verpflichtende Ordensgemeinschaft ist. Na- 
türlich ändern sich die Formen dieser •Nachfolge der Urgemeinde". 
Von Zeit zu Zeit, von Ort zu Ort, von Gemeinschaft zu Gemeinschaft 
gewinnt das Ideal, das Lukas in seinen Summarien beschrieben hat, immer 
neue Wirklichkeit. Die Gemeinschaften selbst, von der heilsnotwendigen 
Kirche aller Getauften bis zu den zufälligen und kurzlebigen Zusammen- 
schlüssen, in denen irgend ein Ziel aus christlicher Verantwortung heraus 
angestrebt wird, überschneiden und überdecken sich vielfach. Aber für alle 
gilt das Idealbild der Apostelgeschichte, das aus dem Anruf der Zeit her- 
aus seine jeweils konkrete Gestalt gewinnen muß. Alle müssen sich an den 
Maßstäben messen, die Lukas an den Anfang des ersten seiner Sammel- 
berichte gesetzt hat: •Sie hielten beharrlich fest an der Lehre der Apostel", 
d. h. an der christlichen Unterweisung und am apostolischen Kerygma, 
•an der Gemeinschaft", die sich für die Urgemeinde von Jerusalem am 
greifbarsten im gemeinsamen Güterbesitz ausdrückte, •am Brechen des 
Brotes", das die •eucharistische Memoria", das •danksagende Andenken" 
an den Tod und die Auferstehung des Herrn, ebenso umfaßt wie das 
gemeinsame Liebesmahl, •und an den gemeinsamen Gebeten" (2,42). 

Am erstaunlichsten aber ist vielleicht die Tatsache, daß es eine Gemein- 
schaft ist, die das •Evangelium Jesu Christi" (Mark 1,1), den Anruf Gottes 
an den je einzelnen Menschen zu seiner, nur persönlich zu leistenden Hin- 
kehr zu Gott, im •Evangelium des Heiligen Geistes", in der Apostel- 
geschichte mit ihrer Theologie von der christlichen Gemeinschaft fortsetzt. 
Wohl ist es eine gegliederte Gemeinschaft, von Aposteln, Diakonen und 
Gläubigen, aber eine Gemeinschaft, in der der höchste Ehrentitel eines 
jeden der des •Gläubigen an Jesus Christus" (Apg 2,44) war, •denn es ist 
kein anderer Name unter dem Himmel den Menschen gegeben, in dem wir 
gerettet werden" (Apg 4,12). Die ersten zwölf Kapitel der Apostel- 
geschichte lehren es ebenso wie Lob und Tadel der Apostelbriefe, daß 
Christentum nur als Gemeinschaft möglich ist. 



164 Josef Sudbrack 

Wir bedürfen stets von neuem der Besinnung, um diese erstaunliche 
Tatsache auch erstaunlich zu finden. Ein Blick in die Tradition genügt, um 
sich davon zu überzeugen, daß der Gemeinschaftscharakter des Christen- 
tums oft in Gefahr war, vergessen zu werden. Wieviele Jahrhunderte hin- 
durch galt doch das plotinische •Allein mit dem alleinigen Gott" als das 
Leitbild, an dem christliche Vollkommenheit gemessen wurde? Und man 
vergaß - wenigstens in der theoretischen Reflexion -, daß dieser Zwei- 
Einsamkeit mit Gott, die nur allzuleicht in eine pantheisierende Einheits- 
spekulation überging (Evagrius Pontikus, Meister Eckhart), notwendiger- 
weise das Herrenwort zur Seite stehen muß: •Wo zwei oder drei in mei- 
nem Namen versammelt sind, bin ich mitten unter ihnen" (Mt 18,20). 
Wieviele unserer Andachts- und Erbauungsbücher sind nach dem Vorbild 
ausgerichtet, daß Allein-Sein, Stillschweigen, Flucht vor der Welt religiöse 
Werte sind, die der Christ fast um ihrer selbst willen anstreben sollte? 
Dabei meint die •einsame Kammer", in die sich der Christusjünger zum 
Gebet zurückziehen soll, kein Eremitendasein, sondern personale Ehrlich- 
keit, die es nicht macht •wie die Heuchler; denn sie stellen sich gern in den 
Synagogen und an den Straßenecken auf und beten dort, um den Leuten 
in die Augen zu fallen" (Mt 6,6); das an dieses Wort bei Matthäus an- 
schließende Vaterunser, in dem die Nähe Gottes zu den Menschen in 
unnachahmlicher Würde und Schlichtheit zu Wort gefunden hat, spricht 
ganz deutlich aus, daß dieses Gebet des Herrn nur von •uns", von der 
Gemeinschaft, gebetet werden kann. Es ist erregend, in der Frömmigkeits- 
geschichte zu verfolgen, wie zu allen Zeiten wache Christen in die Einsam- 
keit gehen, um dort nur noch Gott und der eigenen Vervollkommnung zu 
leben, und wie die erfahrene Berufung zur Einsamkeit sich zur Berufung 
für die Gemeinschaft entfaltet. Die Wüstenväter wurden zu geistlichen 
Vätern für die breiten Massen des Volkes ebenso wie für Bischöfe und 
Kaiser; große Einsiedler wie Petrus Damiani oder Nikolaus von Flüe 
kämpften für die Rechte der Kirche oder stifteten Frieden in ihrer Heimat; 
Bernhard von Clairvaux, der die Einsamkeit suchte, wurde zur •Chimäre 
seines Jahrhunderts", wie er sich ob seiner kirchen- und staatspolitischen 
Tätigkeit nannte, Charles de Foucauld zum Missionar der Wüste; die 
Reklusen längs des Rheins wurden zu Wallfahrtsstätten für Hoch und 
Nieder. Diese Doppelheit der christlichen Berufung, die in ihrer Spannung 
erst den Reichtum des christlichen Lebens einschließt, zeigt sich auch 
bei der Karmelitin Therese von Lisieux, die zur Patronin der Missio- 
nen erhoben wurde. Es ist für den Christen eben beides unaufhebbar 
eins: einerseits Gott allein und vor allem zu suchen - •Gott und die Seele" 
drückten Augustinus und Newman es aus - und gleichzeitig in der 
Kirche, in der Gemeinschaft des Volkes Gottes zu leben, ihr zu dienen, 



•Die Schar der Gläubigen war ein Herz und eine Seele" 165 

für die anderen dazusein; denn dieses  •zweite Gebot ist dem ersten 
gleich" (Mt 22,39). 

Wenn der Herr in seiner Gerichtsrede dieses zweite Gebot der Näch- 
stenliebe zur Norm der Gottesliebe erhebt: •Was ihr dem Geringsten 
meiner Brüder getan habt, habt ihr mir getan" (Mt 26,40), und wenn 
Johannes die Mahnung der Abschiedsrede Jesu (z. B. Joh 13,34) auf die 
Formel bringt: •Wer Gott liebt, liebt auch seinen Bruder" (1 Joh 4,21), 
muß es eindeutig werden, daß unsere Überlegungen uns tatsächlich ins 
Herz des Christentums geführt haben. Von diesem Kern des Evangeliums 
Gottes an die Menschen: •Meine Lieben, wenn Gott uns so geliebt hat, so 
sind auch wir es schuldig, einander zu lieben . . . Daran erkennen wir, daß 
wir in ihm bleiben und er in uns bleibt, weil er uns von seinem Geist ge- 
geben hat" (1 Joh 4,11-13), gewinnen aber die Summarien der Apostel- 
geschichte erst ihre letzte theologische Tiefe. Der erste dieser Sammel- 
berichte steht in der Schrift genau an der Stelle, an der sich die Verheißung 
des Herrn erfüllt hat: •Wenn aber jener gekommen ist, der Geist der 
Wahrheit, der wird euch in die volle Wahrheit einführen" (Joh 16,13): 
Das Pfingstereignis setzt sich fort in der Predigt des Petrus und erfüllt sich 
in der Gründung der jungen Kirche. Auch das zweite Summarium schließt 
eine Geistoffenbarung ab: •Als sie so gebetet hatten, erbebte die Stätte, 
wo sie versammelt waren, und alle wurden vom Heiligen Geist erfüllt und 
verkündigten unerschrocken das Wort Gottes" (4,31). Oftmals noch wird 
geschildert, wie der Geist Jesu Christi, der •ausgegossen" wird •über alles 
Fleisch" (Apg 2,17; Joel 3,1-5), die Getauften zur Gemeinde bindet: 
•Während Petrus noch in dieser Weise redete, kam der Heilige Geist über 
alle... Da sprach Petrus: Dürfte wohl jemand diesen Leuten, die den 
Heiligen Geist ebenso wie wir empfangen haben, das Wasser der Taufe 
verwehren?" (Apg 10,44-47; 19,6). Nicht irgendwelche vorläufigen Ziele, 
nicht Verwandtschaft noch Besitz, sondern der Glaube an Jesus Christus 
hatte aus den Dreitausend des ersten Pfingsttages die Urkirche geformt 
und ließ •von Tag zu Tag die Zahl der zum Heil Gerufenen sich mehren" 
(Apg 2,47). Glaube an Jesus Christus aber ist für den nachösterlichen 
Glauben der Apostelgeschichte identisch mit dem Geistbesitz, denn •kei- 
ner vermag zu sagen Jesus ist der Herr', außer im Heiligen Geist" (1 Kor 
12,3; vgl. 1 Joh 4,2-6). 

An diesen letzten Satz - sicherlich ein urchristlicher Gebetsruf - knüpft 
Paulus seine Lehre über die Geistesgaben an. Es ist für uns heute schwer 
auszumachen, was sich damals in der Missionskirche der Hafenstadt Ko- 
rinth abspielte: waren es menschlicher Neid, Hartherzigkeit und Gel- 
tungstrieb, die Verwirrung in die Gemeindeversammlung hineinbrachten, 
oder brach in der ekstatischen Unordnung ein heidnischer, dämonischer 



166 Josef Sudbrack 

Urtrieb auf? Paulus versucht nicht das fast chaotisch zu nennende Gehaben 
zu verurteilen (vgl. 1 Kor 14,23; • . . . würden sie nicht sagen, ihr wäret 
von Sinnen?"), wie es bald darauf die Kirche in den montanistischen Strei- 
tigkeiten tun muß, sondern prüft und unterscheidet: •Es sind da verschie- 
dene Arten von Geistesgaben, aber nur ein und derselbe Geist; verschie- 
dene Arten von Diensten, aber nur ein und derselbe Herr; verschiedene 
Arten von Geisteswirkungen, aber nur ein und derselbe Gott, der alles in 
allem wirkt" (1 Kor 12,4-6). Mit diesem Satz führt er die Vielfalt der 
Charismen auf die Einheit Gottes in seiner dreifaltigen Vielfalt, auf die 
Einheit des Geistes, der personhaft dieses Leben in Gott ist, zurück und 
deutet zugleich ein Unterscheidungskriterium für die Beurteilung der 
charismatischen Vorkommnisse an: Einheit und Dienst an der Gemein- 
schaft. Wenn wir die Geistesgaben richtig verstehen wollen, so müssen wir 
tatsächlich ihre Mißbräuche, ihre Verquickungen mit nicht-christlichen 
Überresten und ihre sich in der Geschichte wandelnden Gestalten beiseite 
lassen und sie von ihrem Ursprungsort im Pfingstereignis zu begreifen 
suchen: Die Herabkunft des Geistes am Pfingsttag war die Geburtsstunde 
der Kirche; als Dienst an der Kirche deutet darum Paulus auch die Geistes- 
gaben: •Jedem wird die Kundgebung des Geistes zum allgemeinen Besten 
verliehen" (1 Kor 12,7). Die Charismen sind nicht Selbstzweck, sondern 
dienen der Gemeinschaft, sollen den Leib Christi aufbauen: •Denn wie 
der Leib eine Einheit ist und doch viele Glieder hat, und wie alle Glieder 
des Leibes, obschon eine Vielheit, den einen Leib bilden, so ist es auch mit 
Christus: sind wir doch alle in einem Geist zu einem Leib getauft. . . und 
alle sind wir mit einem Geist getränkt" (1 Kor 12,11-13). Das 14. Kapitel 
führt thematisch aus, daß der Dienst an der Kirche und der Gemeinschaft 
Kriterium für die Geistesgaben sein muß: •Da euch viel an Geistesgaben 
liegt, so suchet sie zur geistigen Förderung der Gemeinde, damit ihr 
bereichert werdet!" (14,12). 

Wir dürfen noch einen Schritt weitergehen. Wenn Paulus von den Cha- 
rismen als •Kundgebung des Geistes" spricht (1 Kor 12, 7), dann gebraucht 
er genau das Wort, das im Johannesevangelium immer wieder für die 
Offenbarung der Herrlichkeit des Herrn steht. Ebenso wie Christus durch 
das Wunder von Kana •seine Herrlichkeit geoffenbart, kundgetan hat" 
(Joh 2,11), so sind die Geistesgaben Kundgebungen, Offenbarungen des 
Geistes. Sie sind die sakramentalen Zeichen, die anzeigen, was sie beinhal- 
ten, nämlich die Gegenwart des Geistes der Einheit (H. Urs von Baltha- 
sar); sie sind, so können wir sagen, •Fleischwerdung" des Geistes Gottes. 
Deshalb läßt Paulus auch seine Lehre über die Charismen in der Liebe 
gipfeln: •Strebt nach den höchsten Geistesgaben! Und jetzt zeige ich euch 
einen Weg, der über alles erhaben ist. . . Strebt nach der Liebe!" (2 Kor 



•Die Schar der Gläubigen war ein Herz und eine Seele" 167 

12,31-14,1), nach dem Geist des Verstehens, des Zusammenseins von Du 
und Du, des gegenseitigen Helfens und Hochschätzens, der Brüderlichkeit 
und der Gemeinschaft, nach dem Geist der Liebe! Mit diesen Worten muß 
das Bild wachgerufen werden, das Lukas von der Urgemeinde zeichnete: 
•Die Schar der Gläubigen war ein Herz und eine Seele." In jahrhunderte- 
langem Überbeten und Überdenken solcher Texte versuchte die Kirche 
fast zaghaft, das Geheimnis des Geistes in seinem göttlichen Grund zu 
erfassen: Er sei die Liebe, die zwischen Vater und Sohn lebt; Er sei die 
Liebe, das Schenken selbst; in Ihm übergebe der Vater alles dem Sohn und 
der Sohn lege alles in die Hände des Vaters zurück; Er sei als dritte gött- 
liche Person die Freude, das gegenseitige Wohlgefallen, das ständige Auf- 
einanderzugehen von Vater und Sohn. 

Doch lebendiger, mit der nie auszuschöpfenden Fülle des Wortes Gottes 
spricht über das Wesen des Heiligen Geistes die Schrift zu uns. Was in der 
Urkirche sich zeigte, das •ein Herz und eine Seele", die Gemeinsamkeit 
des Besitzes, ist die Selbstkundgebung des Heiligen Geistes. Derselbe 
Geist offenbart sich - wenngleich durch menschliche Schwäche (und sicher 
auch dämonische Bosheit) verzerrt - in den charismatischen Zusammen- 
künften der korinthischen Kirche. Er ist der Geist der gegenseitigen Liebe 
und, wo die Liebe ist, ist Er. Deshalb ist Christentum nur als Gemeinschaft 
möglich, weil es aus dem Geist lebt, der die Gemeinschaft in Gott ist und 
die Gemeinschaft zwischen Gott und den Menschen stiftet. Nicht umsonst 
weist Paulus auf die •Gemeinschaft des Geistes" hin, wenn er seine Lieb- 
lingsgemeinde, die Philipper, zur Selbstlosigkeit ermahnt (2,1; 1,27), und 
schließt den zweiten Korintherbrief mit dem Gruß: •Die Gnade des Herrn 
Jesus Christus und die Liebe Gottes und die Gemeinschaft im Heiligen 
Geist sei mit euch allen" (13,13). 

Noch ein letztes bleibt zu sagen: Das Wirken des Geistes in unsern 
Tagen. Die Zeit der auffälligen Charismen ist vorbei. Die Kirchenväter 
glaubten, daß diese Form des Geisteswirkens ein Geschenk der ersten 
Stunde für die Kirche gewesen sei. Aber das Wesen der Charismen, •das 
über alles erhaben ist" (1 Kor 12,31), bleibt; das unüberbietbare Grund- 
charisma ist der Dienst an der Gemeinschaft, der brüderlichen Liebe, Hilfe 
und Unterstützung des Nächsten. •Reden aus Eingebung des Geistes, die 
werden ein Ende nehmen, Sprachengaben der Entrückung, die werden 
aufhören, hohe Erkenntnis wird nicht mehr gelten .. . Die Liebe hört nie- 
mals auf!" (1 Kor 13,8). Hier aber ist es wiederum die Urgemeinde von 
Jerusalem, auf die wir zu blicken haben. Ihr schlichtes Leben in der Ge- 
meinschaft ist, mit den Maßstäben der Liebe gemessen, eine größere Offen- 
barung des Geistes als die turbulenten Szenen von Korinth: •Täglich ver- 
harrten sie einmütig im Besuch des Tempels, brachen zu Hause das Brot 



168 Karl Rahner 

und nahmen ihr Mahl mit Frohlocken und Einfalt des Herzens, indem sie 
Gott priesen und bei allem Volk beliebt waren" (Apg 2,46). In diesem 
kurzen Bericht finden wir die vier Regeln wieder, die Lukas so betont als 
Lebensregeln der Urkirche und damit jeder christlichen Gemeinschaft auf- 
gestellt hat. Sie sind heute und immer die Kundgabe des Geistes, der in 
einer christlichen Gemeinschaft herrscht, sie sind die Charismen, in denen 
sich die Liebe der Christen untereinander austauscht, die Offenbarung und 
die Fleischwerdung des Heiligen Geistes in der liebenden Einheit seiner 
Kirche. 

Vergessen wir auch nicht den Schluß des Satzes: •... und bei allem Volk 
beliebt waren!" Es gibt keine bessere Predigt des Christentums als diesen 
Geist der Gemeinschaft und der Nächstenliebe. Vielleicht ist es die eigent- 
liche christliche Aufgabe unserer Tage, diesen Geist der Liebe nach innen, 
in der Kirche, und nach außen, in die Welt hinein, zu leben. Die Apostel- 
geschichte beschließt ihr erstes Summarium bezeichnenderweise mit der 
Feststellung: •Der Herr aber mehrte von Tag zu Tag die Zahl der zum 
Heil Gerufenen!" (2,47). 

Über die Einheit von Nächstenliebe und Gottesliebe1 

Karl Rahner SJ, München 

Ihre Gemeinschaft2 hat sich eine seltsam-abenteuerliche und zugleich hei- 
lige Aufgabe gestellt: Sie hat die heilige Kühnheit, das Nichtorganisierbare 
organisieren, dem immer Neuen eine dauernde Gegenwart geben, dem 
Verborgenen, das Gott allein sieht und wägt, einen Platz in der Öffentlich- 
keit bewahren zu wollen. Denn sie will eigentlich nur eins: den Nächsten 
in Tat und Wahrheit lieben. Lieben in wirklicher Hilfe, aber in einer 
Hilfe, die nicht nur organisierte Leistung und Wirkung sozialpolitischer 
Organisation ist, sondern in Wahrheit Liebe bleibt. Solche Liebe aber, wo 

1 Der Verfasser nimmt in diesem Aufsatz ausführlicher und genauer Überlegungen auf, 
die er in GuL 37 (1964) 325•340 für die Frage nach der Möglichkeit der Heiligen- 
verehrung verwendet hatte. Vgl. auch: K. Rahner, Das •Gebot" der Liebe unter den 
anderen Geboten: Schriflen zur Theologie V2 (Einsiedeln 1964) 494•517. 
2 Vortrag auf der Generalversammlung des Kath. Fürsorgevereins für Mädchen, Frauen 
und Kinder 11. 5.1965 zu Köln. 




