,Die Schar der Gliubigen war ein Herz
und eine Seele* (Apg 4,32)
Josef Sudbrack SJ, Miinchen

Dreimal berichtet die Apostelgeschichte in einem Sammelbericht tiber das
Leben der jungen Christengemeinde in Jerusalem (2,42-47; 4,32-37;
5,12-16). Seit der frihesten Christenheit hat man diesen sogenannten
Summarien grofie Aufmerksamkeit geschenkt. Nach der Moénchstheologie,
auch nach den Vitern und den grofien Scholastikern, wurde in ihnen das
Ideal des christlichen Lebens geschildert, das einmal, in den ersten Stun-
den der Kirche, voll und ganz von denen, die ,das Wort der Apostel an-
nahmen® (vgl 2.41), verwirklicht worden sein sollte; sehr schnell aber, so
glaubte man, habe sich die ,,Schar der Gldubigen“ dem weltlichen Leben
zugewandt, und nur bei einer ,kleinen Herde“ sei das urspriingliche
Ideal hochgehalten worden, bei den Monchen, den Ordensleuten, bei
denen, die nach der ,evangelischen Vollkommenheit® strebten. Ja, man
nannte dieses monchische Leben, fern der Welt, in der Abgeschlossenheit
einer Zelle, ,apostolisches“ Leben, weil die Christengemeinde der ,aposto-
lischen® Zeit es als Ideal der Nachfolge Jesu geprigt und gelebt haben
sollte. ,Diese Vollkommenheit®, schreibt ein spitmittelalterlicher Theo-
loge, ,ging von den Heiligen der Urkirche iiber auf die Monche“, den
tibrigen Christen aber ging sie verloren.

Wir wissen heute, daf dieses Geschichtsbild eines vergangenen ,gol-
denen® Zeitalters nicht stimmt, dafl auch der ,Kommunismus der Ur-
kirche, den viele noch vor wenigen Jahrzehnten aus den Berichten vom
»gemeinsamen Besitz“ der ersten Christen (unser Schriftzitat fihrt fort:
»und niemand sagte von seinem Besitz, er sei sein eigen, sondern sie
hatten alles gemeinsam®) herauslasen, auf einem Mif verstindnis dieser
Sammelberichte beruht. Auch die Auffassung vom ,Stand der Vollkom-
menheit®, in den sich das Christentum gleichsam hineinkonzentriert habe
und im Vergleich zu dem die Weltchristen schon auf Grund ihres Standes
Christus nur unvollkommen nachfolgten, erweist sich immer deutlicher als
irrig: iiber die Besiegelung durch die Taufe und iiber die Teilhabe an dem
Wort und dem Sakrament des Herrn hinaus bietet uns Gott kein eigent-
licheres, konzentrierteres Christentum an.

Dennoch bestatigen die neuesten wissenschaftlichen Arbeiten (Benoit,
Cerfaux, Jeremias, Haenchen, Conzelmann), dafl die alte Theologie diese



162 Josef Sudbrack

Summarien gar nicht so vollig miflverstanden hatte. Immer deutlicher
zeigt sich namlich, dafl der Evangelist Lukas in seinen beiden Biichern
nicht nur Berichte iiber das Leben Jesu und der Kirche gesammelt und
harmonisiert, sondern auch eine ausgeprigte, personliche Konzeption der
Heilsgeschichte niedergelegt hat. Gerade unsere Summarien, die man noch
vor nicht allzu langer Zeit oftmals fiir aus verschiedenen Quellen stam-
mende und den Erzihlungsfluf hemmende Fiillsel gehalten hat, erwei-
sen sich als theologische , Wegweiser“, von denen aus die Apostelgeschichte
ihren Richtungssinn erhilt, als konzentrierte ,Summen®, die die Ereig-
nisse der Einleitungskapitel zusammenfassen. Sie spielen eine dhnliche
Rolle wie die Sammelberichte bei Matthidus (z. B. 4,13-17) oder Markus
(z. B. 8,10-12), in denen der Grundakkord fiir die Wanderpredigten und
die Wundertaten des Herrn angeschlagen wird.

Es ist tatsichlich die ideale christliche Gemeinschaft, die uns hier geschil-
dert wird: Dieser christlichen Gemeinschaft — in ithrem Zusammenwachsen
zur pfingstlichen Kirche, in ihrer Ausbreitung durch die Predigt und die
Machttaten der Apostel, in ihrem Leid durch Bedrangnisse von auflen und
ihrem inneren Frieden, der von der weiterwirkenden Gegenwart des Herrn
getragen wurde — hat Lukas seine Apostelgeschichte, sein ,Evangelium
des Heiligen Geistes“ gewidmet. Er schildert ein Idealbild, das — wie im-
mer in der Geschichte — angestrebt, aber nicht voll verwirklicht wurde und
dennoch in der Kraft des Geistes — damals wie heute — Gegenwart ist. In
dieser Gemeinschaft hatte sich die prophetische Sehnsucht des Alten Testa-
ments erfiillt; ,Freilich wird es bei dir keine Armen geben® (Dt 15,4);
,Es gab keine Armen unter ihnen®, heifit es in der Apostelgeschichte
(4,34). In dieser Gemeinschaft wurde die in Jesus Christus Mensch gewor-
dene Gottwohlgefilligkeit in die Geschichte weitergetragen: ,Und Gottes
Wohlgefallen ruhte auf ihm*, berichtet Lukas in einem dhnlich zusam-
menfassenden Bericht iiber Jesus (2,40); ,und ein grofles Wohlgefallen
ruhte auf ihnen allen“, sagt er in gleicher Weise von der jungen Kirche
(Apg 4,33). In dieser Gemeinschaft, die aus dem ,Zeugnis von der Auf-
erstehung des Herrn Jesus“ lebte (4,33), die beim ,Brechen des Brotes®
zusammenfand (2,42-46), in deren ,Wunder und Zeichen“ (Apg 2,43;
4,38; 5,121f.) sich die ,Kraft des Allerh6chsten® (Luk 1,35; vgl. Apg
3,12.16; 4,7 u. a.) als gegenwirtig erwies, lebte auch die Hoffnung und
Zuversicht, dafl der Herr einmal, bald!, wiederkommen werde, um das
Ideal christlicher Briiderlichkeit zu seiner Vollendung zu fiihren, entspre-
chend der Schau der Geheimen Offenbarung, in der die Verheilungen des
Alten und Neuen Testamentes buchstablich — man vergleiche einmal den
Schluf der Apokalypse mit den entsprechenden Prophetien bei Isaias oder
Ezechiel — in Erfiillung gehen: ,Sie werden Sein Volk sein und Er wird



»Die Schar der Gliubigen war ein Herz und eine Seele“ 163

Gott mit ihnen sein. Er wird jede Trine von ihrem Auge trocknen, und
der Tod wird nicht mehr sein, noch Leid noch Jammer noch Miihsal: denn
das erste ist vergangen® (21,3 f.).

In diesem Bild der christlichen Gemeinschaft, mit der Spannung von
Verheiflung des Alten Testaments, Verwirklichung in der Kirche Jesu
Christi und Hoffnung auf die Erfillung in dem ,neuen Himmel“ und der
»neuen Erde“ (Apok 21, 1), stellt uns die Heilige Schrift, wie die Ménchs-
theologie schon immer wufite, eine unaufgebbare Norm vor Augen. Jede
christliche Gemeinschaft muf} sich an diesem Vorbild messen, ob es die
weltweite Kirche oder die aus dem Sakrament der Ehe hervorwachsende
Familie, ob es die um den Altar gescharte Pfarrgemeinde oder die sich
dem Dienst an der Kirche verpflichtende Ordensgemeinschaft ist. Na-
tirlich dndern sich die Formen dieser ,Nachfolge der Urgemeinde“.
Von Zeit zu Zeit, von Ort zu Ort, von Gemeinschaft zu Gemeinschaft
gewinnt das Ideal, das Lukas in seinen Summarien beschrieben hat, immer
neue Wirklichkeit. Die Gemeinschafien selbst, von der heilsnotwendigen
Kirche aller Getauften bis zu den zufilligen und kurzlebigen Zusammen-
schliissen, in denen irgend ein Ziel aus christlicher Verantwortung heraus
angestrebt wird, Giberschneiden und iiberdecken sich vielfach. Aber fiir alle
gilt das Idealbild der Apostelgeschichte, das aus dem Anruf der Zeit her-
aus seine jeweils konkrete Gestalt gewinnen mufi. Alle miissen sich an den
Mafistiben messen, die Lukas an den Anfang des ersten seiner Sammel-
berichte gesetzt hat: ,Sie hielten beharrlich fest an der Lehre der Apostel”,
d. h. an der christlichen Unterweisung und am apostolischen Kerygma,
»an der Gemeinschafl®, die sich fir die Urgemeinde von Jerusalem am
greifbarsten im gemeinsamen Giiterbesitz ausdriickte, ,am Brechen des
Brotes®, das die ,eucharistische Memoria“, das »danksagende Andenken®
an den Tod und die Auferstehung des Herrn, ebenso umfafit wie das
gemeinsame Liebesmahl, ,und an den gemeinsamen Gebeten® (2,42).

Am erstaunlichsten aber ist vielleicht die Tatsache, daf} es eine Gemein-
schaft ist, die das ,Evangelium Jesu Christi“ (Mark 1, 1), den Anruf Gottes
an den je einzelnen Menschen zu seiner, nur persénlich zu leistenden Hin-
kehr zu Gott, im ,Evangelium des Heiligen Geistes®, in der Apostel-
geschichte mit ihrer Theologie von der christlichen Gemeinschaft fortsetzt.
Wohl ist es eine gegliederte Gemeinschaft, von Aposteln, Diakonen und
Glaubigen, aber eine Gemeinschaft, in der der hochste Ehrentitel eines
jeden der des ,Gldubigen an Jesus Christus“ (Apg 2,44) war, ,denn es ist
kein anderer Name unter dem Himmel den Menschen gegeben, in dem wir
gerettet werden® (Apg 4,12). Die ersten zwélf Kapitel der Apostel-
geschichte lehren es ebenso wie Lob und Tadel der Apostelbriefe, daf
Christentum nur als Gemeinschaft méglich ist.



164 Josef Sudbrack

Wir bediirfen stets von neuem der Besinnung, um diese erstaunliche
Tatsache auch erstaunlich zu finden. Ein Blick in die Tradition geniigt, um
sich davon zu tiberzeugen, dafl der Gemeinschaftscharakter des Christen-
tums oft in Gefahr war, vergessen zu werden. Wieviele Jahrhunderte hin-
durch galt doch das plotinische ,Allein mit dem alleinigen Gott* als das
Leitbild, an dem christliche Vollkommenheit gemessen wurde? Und man
vergafl — wenigstens in der theoretischen Reflexion —, dafl dieser Zwei-
Einsamkeit mit Gott, die nur allzuleicht in eine pantheisierende Einheits-
spekulation fiberging (Evagrius Pontikus, Meister Eckhart), notwendiger-
weise das Herrenwort zur Seite stehen muf}: , Wo zwei oder drei in mei-
nem Namen versammelt sind, bin ich mitten unter ihnen® (Mt 18,20).
Wieviele unserer Andachts- und Erbauungsbiicher sind nach dem Vorbild
ausgerichtet, dafl Allein-Sein, Stillschweigen, Flucht vor der Welt religiose
Werte sind, die der Christ fast um ihrer selbst willen anstreben sollte?
Dabei meint die ,einsame Kammer®, in die sich der Christusjiinger zum
Gebet zuriickziehen soll, kein Eremitendasein, sondern personale Ehrlich-
keit, die es nicht macht ,wie die Heuchler; denn sie stellen sich gern in den
Synagogen und an den Straflenecken auf und beten dort, um den Leuten
in die Augen zu fallen“ (Mt 6,6); das an dieses Wort bei Matthidus an-
schliefende Vaterunser, in dem die Nihe Gottes zu den Menschen in
unnachahmlicher Wiirde und Schlichtheit zu Wort gefunden hat, spricht
ganz deutlich aus, daf dieses Gebet des Herrn nur von ,uns“, von der
Gemeinschaft, gebetet werden kann. Es ist erregend, in der Frommigkeits-
geschichte zu verfolgen, wie zu allen Zeiten wache Christen in die Einsam-
keit gehen, um dort nur noch Gott und der eigenen Vervollkommnung zu
leben, und wie die erfabrene Berufung zur Einsamkeit sich zur Berufung
fiir die Gemeinschaft entfaltet. Die Wiistenviter wurden zu geistlichen
Vitern fir die breiten Massen des Volkes ebenso wie fiir Bischéfe und
Kaiser; grofle Einsiedler wie Petrus Damiani oder Nikolaus von Flie
kimpften firr die Rechte der Kirche oder stifteten Frieden in ihrer Heimat;
Bernhard von Clairvaux, der die Einsamkeit suchte, wurde zur ,Chimare
seines Jahrhunderts“, wie er sich ob seiner kirchen- und staatspolitischen
Tatigkeit nannte, Charles de Foucauld zum Missionar der Wiiste; die
Reklusen lings des Rheins wurden zu Wallfahrtsstitten fiir Hoch und
Nieder. Diese Doppelheit der christlichen Berufung, die in ihrer Spannung
erst den Reichtum des christlichen Lebens einschliefit, zeigt sich auch
bei der Karmelitin Therese von Lisieux, die zur Patronin der Missio-
nen erhoben wurde. Es ist fiir den Christen eben beides unaufhebbar
eins: einerseits Gott allein und vor allem zu suchen — , Gott und die Seele”
driickten Augustinus und Newman es aus — und gleichzeitig in der
Kirche, in der Gemeinschaft des Volkes Gottes zu leben, ihr zu dienen,



»Die Schar der Gliubigen war ein Herz und eine Seele” 165

fiir die anderen dazusein; denn dieses ,zweite Gebot ist dem ersten
gleich“ (Mt 22, 89).

Wenn der Herr in seiner Gerichtsrede dieses zweite Gebot der Nich-
stenliebe zur Norm der Gottesliebe erhebt: ,Was ihr dem Geringsten
meiner Briider getan habt, habt ihr mir getan“ (Mt 26,40), und wenn
Johannes die Mahnung der Abschiedsrede Jesu (z. B. Joh 13,34) auf die
Formel bringt: ,Wer Gott liebt, liebt auch seinen Bruder® (1 Joh 4,21),
muf} es eindeutig werden, daf unsere Uberlegungen uns tatsichlich ins
Herz des Christentums gefiihrt haben. Von diesem Kern des Evangeliums
Gottes an die Menschen: ,Meine Lieben, wenn Gott uns so geliebt hat, so
sind auch wir es schuldig, einander zu lieben . . . Daran erkennen wir, daf}
wir in ihm bleiben und er in uns bleibt, weil er uns von seinem Geist ge-
geben hat“ (1 Joh 4,11-13), gewinnen aber die Summarien der Apostel-
geschichte erst ihre letzte theologische Tiefe. Der erste dieser Sammel-
berichte steht in der Schrift genau an der Stelle, an der sich die Verheiflung
des Herrn erfiillt hat: ,Wenn aber jener gekommen ist, der Geist der
Wahrheit, der wird euch in die volle Wahrheit einfithren“ (Joh 16,13):
Das Pfingstereignis setzt sich fort in der Predigt des Petrus und erfillt sich
in der Griindung der jungen Kirche. Auch das zweite Summarium schliefit
eine Geistoffenbarung ab: ,Als sie so gebetet hatten, erbebte die Stitte,
wo sie versammelt waren, und alle wurden vom Heiligen Geist erfiillt und
verkiindigten unerschrocken das Wort Gottes* (4,31). Oftmals noch wird
geschildert, wie der Geist Jesu Christi, der ,ausgegossen® wird ,iiber alles
Fleisch® (Apg 2,17; Joel 8,1-5), die Getauften zur Gemeinde bindet:
» Wihrend Petrus noch in dieser Weise redete, kam der Heilige Geist diber
alle... Da sprach Petrus: Diirfte wohl jemand diesen Leuten, die den
Heiligen Geist ebenso wie wir empfangen haben, das Wasser der Taufe
verwehren?“ (Apg 10,44-47; 19, 6). Nicht irgendwelche vorliufigen Ziele,
nicht Verwandtschaft noch Besitz, sondern der Glaube an Jesus Christus
hatte aus den Dreitausend des ersten Pfingsttages die Urkirche geformt
und lie ,von Tag zu Tag die Zahl der zum Heil Gerufenen sich mehren®
(Apg 2,47). Glaube an Jesus Christus aber ist fiir den nachésterlichen
Glauben der Apostelgeschichte identisch mit dem Geistbesitz, denn ,kei-
ner vermag zu sagen , Jesus ist der Herr!, aufler im Heiligen Geist“ (1 Kor
12,8; vgl. 1 Joh 4,2-6).

An diesen letzten Satz — sicherlich ein urchristlicher Gebetsruf — kniipft
Paulus seine Lehre iiber die Geistesgaben an. Es ist fiir uns heute schwer
auszumachen, was sich damals in der Missionskirche der Hafenstadt Ko-
rinth abspielte: waren es menschlicher Neid, Hartherzigkeit und Gel-
tungstrieb, die Verwirrung in die Gemeindeversammlung hineinbrachten,
oder brach in der ekstatischen Unordnung ein heidnischer, dimonischer



166 Josef Sudbrack

Urtrieb auf? Paulus versucht nicht das fast chaotisch zu nennende Gehaben
zu verurteilen (vgl. 1 Kor 14,23; ,, ... wiirden sie nicht sagen, ihr waret
von Sinnen?“), wie es bald darauf die Kirche in den montanistischen Strei-
tigkeiten tun mufi, sondern priift und unterscheidet: ,Es sind da verschie-
dene Arten von Geistesgaben, aber nur ein und derselbe Geist; verschie-
dene Arten von Diensten, aber nur ein und derselbe Herr; verschiedene
Arten von Geisteswirkungen, aber nur ein und derselbe Gott, der alles in
allem wirkt* (1 Kor 12,4-6). Mit diesem Satz fiihrt er die Vielfalt der
Charismen auf die Einheit Gottes in seiner dreifaltigen Vielfalt, auf die
Einheit des Geistes, der personhaft dieses Leben in Gott ist, zuriick und
deutet zugleich ein Unterscheidungskriterium fir die Beurteilung der
charismatischen Vorkommnisse an: Einheit und Dienst an der Gemein-
schaft. Wenn wir die Geistesgaben richtig verstehen wollen, so miissen wir
tatsachlich ihre Miflbrduche, ihre Verquickungen mit nicht-christlichen
Uberresten und ibre sich in der Geschichte wandelnden Gestalten beiseite
lassen und sie von ihrem Ursprungsort im Pfingstereignis zu begreifen
suchen: Die Herabkunft des Geistes am Pfingsttag war die Geburtsstunde
der Kirche; als Dienst an der Kirche deutet darum Paulus auch die Geistes-
gaben: , Jedem wird die Kundgebung des Geistes zum allgemeinen Besten
verliechen® (1 Kor 12,7). Die Charismen sind nicht Selbstzweck, sondern
dienen der Gemeinschaft, sollen den Leib Christi aufbauen: ,Denn wie
der Leib eine Einheit ist und doch viele Glieder hat, und wie alle Glieder
des Leibes, obschon eine Vielheit, den einen Leib bilden, so ist es auch mit
Christus: sind wir doch alle in einem Geist zu einem Leib getauft . . . und
alle sind wir mit einem Geist getrankt“ (1 Kor 12,11-13). Das 14. Kapitel
fuhrt thematisch aus, dafl der Dienst an der Kirche und der Gemeinschaft
Kriterium fiir die Geistesgaben sein muf}: ,Da euch viel an Geistesgaben
liegt, so suchet sie zur geistigen Forderung der Gemeinde, damit ihr
bereichert werdet!“ (14,12).

Wir diirfen noch einen Schritt weitergehen. Wenn Paulus von den Cha-
rismen als ,Kundgebung des Geistes“ spricht (1 Kor 12, 7), dann gebraucht
er genau das Wort, das im Johannesevangelium immer wieder fir die
Offenbarung der Herrlichkeit des Herrn steht. Ebenso wie Christus durch
das Wunder von Kana ,seine Herrlichkeit geoffenbart, kundgetan hat“
(Joh 2,11), so sind die Geistesgaben Kundgebungen, Offenbarungen des
Geistes. Sie sind die sakramentalen Zeichen, die anzeigen, was sie beinhal-
ten, namlich die Gegenwart des Geistes der Einheit (H. Urs von Baltha-
sar); sie sind, so konnen wir sagen, ,Fleischwerdung® des Geistes Gottes.
Deshalb 1afit Paulus auch seine Lehre iiber die Charismen in der Liebe
gipfeln: ,Strebt nach den hochsten Geistesgaben! Und jetzt zeige ich euch
einen Weg, der iber alles erhaben ist. .. Strebt nach der Liebe!“ (2 Kor



»Die Schar der Glaubigen war ein Herz und eine Seele” 167

12,81-14,1), nach dem Geist des Verstehens, des Zusammenseins von Du
und Du, des gegenseitigen Helfens und Hochschatzens, der Briiderlichkeit
und der Gemeinschaft, nach dem Geist der Liebe! Mit diesen Worten muf
das Bild wachgerufen werden, das Lukas von der Urgemeinde zeichnete:
»Die Schar der Glaubigen war ein Herz und eine Seele.“ In jahrhunderte-
langem Uberbeten und Uberdenken solcher Texte versuchte die Kirche
fast zaghaft, das Geheimnis des Geistes in seinem gottlichen Grund zu
erfassen: Er sei die Liebe, die zwischen Vater und Sohn lebt; Er sei die
Liebe, das Schenken selbst; in IThm Gibergebe der Vater alles dem Sohn und
der Sohn lege alles in die Hande des Vaters zuriick; Er sei als dritte gott-
liche Person die Freude, das gegenseitige Wohlgefallen, das stindige Auf-
einanderzugehen von Vater und Sohn.

Doch lebendiger, mit der nie auszuschépfenden Fille des Wortes Gottes
spricht Giber das Wesen des Heiligen Geistes die Schrift zu uns. Was in der
Urkirche sich zeigte, das ,ein Herz und eine Seele“, die Gemeinsamkeit
des Besitzes, ist die Selbstkundgebung des Heiligen Geistes. Derselbe
Geist offenbart sich — wenngleich durch menschliche Schwache (und sicher
auch damonische Bosheit) verzerrt — in den charismatischen Zusammen-
kinften der korinthischen Kirche. Er ist der Geist der gegenseitigen Liebe
und, wo die Liebe ist, ist Er. Deshalb ist Christentum nur als Gemeinschaft
moglich, weil es aus dem Geist lebt, der die Gemeinschaft in Gott ist und
die Gemeinschaft zwischen Gott und den Menschen stiftet. Nicht umsonst
weist Paulus auf die ,Gemeinschaft des Geistes“ hin, wenn er seine Lieb-
lingsgemeinde, die Philipper, zur Selbstlosigkeit ermahnt (2, 1; 1,27), und
schliefft den zweiten Korintherbrief mit dem Grufi: ,Die Gnade des Herrn
Jesus Christus und die Liebe Gottes und die Gemeinschaft im Heiligen
Geist sei mit euch allen“ (18,13).

Noch ein letztes bleibt zu sagen: Das Wirken des Geistes in unsern
Tagen. Die Zeit der auffdlligen Charismen ist vorbei. Die Kirchenviter
glaubten, daf} diese Form des Geisteswirkens ein Geschenk der ersten
Stunde fir die Kirche gewesen sei. Aber das Wesen der Charismen, ,das
iber alles erhaben ist (1 Kor 12,31), bleibt; das untberbietbare Grund-
charisma ist der Dienst an der Gemeinschaft, der briderlichen Liebe, Hilfe
und Unterstitzung des Néchsten. ,Reden aus Fingebung des Geistes, die
werden ein Ende nehmen, Sprachengaben der Entriickung, die werden
aufhoren, hohe Erkenntnis wird nicht mehr gelten . . . Die Liebe hort nie-
mals auf!“ (1 Kor 13, 8). Hier aber ist es wiederum die Urgemeinde von
Jerusalem, auf die wir zu blicken haben. Ihr schlichtes Leben in der Ge-
meinschaft ist, mit den Mafistaben der Liebe gemessen, eine grofiere Offen-
barung des Geistes als die turbulenten Szenen von Korinth: ,Taglich ver-
harrten sie einmiitig im Besuch des Tempels, brachen zu Hause das Brot



168 Karl Rahner

und nahmen ihr Mahl mit Frohlocken und Einfalt des Herzens, indem sie
Gott priesen und bei allem Volk beliebt waren“ (Apg 2,46). In diesem
kurzen Bericht finden wir die vier Regeln wieder, die Lukas so betont als
Lebensregeln der Urkirche und damit jeder christlichen Gemeinschaft auf-
gestellt hat. Sie sind heute und immer die Kundgabe des Geistes, der in
einer christlichen Gemeinschaft herrscht, sie sind die Charismen, in denen
sich die Liebe der Christen untereinander austauscht, die Offenbarung und
die Fleischwerdung des Heiligen Geistes in der liebenden Einheit seiner
Kirche.

Vergessen wir auch nicht den Schluf} des Satzes: .. . . und bei allem Volk
beliebt waren!“ Es gibt keine bessere Predigt des Christentums als diesen
Geist der Gemeinschaft und der Néchstenliebe. Vielleicht ist es die eigent-
liche christliche Aufgabe unserer Tage, diesen Geist der Liebe nach innen,
in der Kirche, und nach auflen, in die Welt hinein, zu leben. Die Apostel-
geschichte beschlieflt ihr erstes Summarium bezeichnenderweise mit der
Feststellung: ,Der Herr aber mehrte von Tag zu Tag die Zahl der zum
Heil Gerufenen!“ (2,47).

Uber die Einheit von Nichstenliebe und Gottesliebe!

Kar!l Rahner SJ, Miinchen

Thre Gemeinschaft® hat sich eine seltsam-abenteuerliche und zugleich hei-
lige Aufgabe gestellt: Sie hat die heilige Kiihnheit, das Nichtorganisierbare
organisieren, dem immer Neuen eine dauernde Gegenwart geben, dem
Verborgenen, das Gott allein sieht und wiégt, einen Platz in der Offentlich-
keit bewahren zu wollen. Denn sie will eigentlich nur eins: den Nichsten
in Tat und Wahrheit lieben. Lieben in wirklicher Hilfe, aber in einer
Hilfe, die nicht nur organisierte Leistung und Wirkung sozialpolitischer
Organisation ist, sondern in Wahrheit Liebe bleibt. Solche Liebe aber, wo

! Der Verfasser nimmt in diesem Aufsatz ausfithrlicher und genauer Uberlegungen auf,
die er in GuL 37 (1964) 325-—340 fiir die Frage nach der Moglichkeit der Heiligen-
verehrung verwendet hatte. Vgl. auch: K. Rahner, Das ,Gebot“ der Licbe unter den
anderen Geboten: Schrifien zur Theologie V2 (Einsiedeln 1964) 494—517.

2 Vortrag auf der Generalversammlung des Kath. Fiirsorgevereins fiir Madchen, Frauen
und Kinder 11. 5. 1965 zu Kéln.





