168 Karl Rahner

und nahmen ihr Mahl mit Frohlocken und Einfalt des Herzens, indem sie
Gott priesen und bei allem Volk beliebt waren“ (Apg 2,46). In diesem
kurzen Bericht finden wir die vier Regeln wieder, die Lukas so betont als
Lebensregeln der Urkirche und damit jeder christlichen Gemeinschaft auf-
gestellt hat. Sie sind heute und immer die Kundgabe des Geistes, der in
einer christlichen Gemeinschaft herrscht, sie sind die Charismen, in denen
sich die Liebe der Christen untereinander austauscht, die Offenbarung und
die Fleischwerdung des Heiligen Geistes in der liebenden Einheit seiner
Kirche.

Vergessen wir auch nicht den Schluf} des Satzes: .. . . und bei allem Volk
beliebt waren!“ Es gibt keine bessere Predigt des Christentums als diesen
Geist der Gemeinschaft und der Néchstenliebe. Vielleicht ist es die eigent-
liche christliche Aufgabe unserer Tage, diesen Geist der Liebe nach innen,
in der Kirche, und nach auflen, in die Welt hinein, zu leben. Die Apostel-
geschichte beschlieflt ihr erstes Summarium bezeichnenderweise mit der
Feststellung: ,Der Herr aber mehrte von Tag zu Tag die Zahl der zum
Heil Gerufenen!“ (2,47).

Uber die Einheit von Nichstenliebe und Gottesliebe!

Kar!l Rahner SJ, Miinchen

Thre Gemeinschaft® hat sich eine seltsam-abenteuerliche und zugleich hei-
lige Aufgabe gestellt: Sie hat die heilige Kiihnheit, das Nichtorganisierbare
organisieren, dem immer Neuen eine dauernde Gegenwart geben, dem
Verborgenen, das Gott allein sieht und wiégt, einen Platz in der Offentlich-
keit bewahren zu wollen. Denn sie will eigentlich nur eins: den Nichsten
in Tat und Wahrheit lieben. Lieben in wirklicher Hilfe, aber in einer
Hilfe, die nicht nur organisierte Leistung und Wirkung sozialpolitischer
Organisation ist, sondern in Wahrheit Liebe bleibt. Solche Liebe aber, wo

! Der Verfasser nimmt in diesem Aufsatz ausfithrlicher und genauer Uberlegungen auf,
die er in GuL 37 (1964) 325-—340 fiir die Frage nach der Moglichkeit der Heiligen-
verehrung verwendet hatte. Vgl. auch: K. Rahner, Das ,Gebot“ der Licbe unter den
anderen Geboten: Schrifien zur Theologie V2 (Einsiedeln 1964) 494—517.

2 Vortrag auf der Generalversammlung des Kath. Fiirsorgevereins fiir Madchen, Frauen
und Kinder 11. 5. 1965 zu Kéln.



Uber die Einheit von Nichstenliebe und Gottesliebe 169

sie wahrhaft ist und bleibt und so wirklich die gesellschaftliche Leistung
zwischen Menschen tridgt, obzwar diese auch ohne das Eigentliche der
Liebe sein, erzwungen, organisiert werden kann, ist nicht Funktion der
profanen Gesellschaft, sondern konstituiert selber eine ganz neue Ge-
meinschaft der Menschen, auch wo diese keinen Namen hat, 148t das ewige
Reich Gottes geheim beginnen, ist das Wunder der Geburt der Ewigkeit.
Aber eben darum ist dieses Unterfangen seltsam abenteuerlich und kiihn.
Denn man kann nach dem Apostel (1 Kor 18,3) seine ganze Habe den
Armen geben und doch der Liebe entbehren. Das aber bedeutet doch, dafl
allein mit der sozialpolitischen Leistung, so wichtig und wunderbar, so
»nutzlich® sie ist, gerade das Entscheidende dieses Unterfangens noch nicht
gegeben wire, dafl mit ihr allein, ohne diese geheimnisvolle Liebe, dieser
»verein“ zu einer Funktion der profanen Gesellschaft herabsinke, das
wiirde, was der Weltzeit angehort, die vergeht. So sehr daher solche Liebe,
die hier walten soll, dariiber nachdenken muf}, wie sie zur greifbar helfen-
den Tat wird, wenn sie nicht leeres Gefithl und blofles Gerede werden
will, so mufl doch auch danach gefragt werden, was sie selber sei. Weif}
man im Grunde auch nur, was sie ist, indem sie sich ereignet und darin
vergifit, nach sich zu fragen, so gibt es eben doch nach der Schrift das Wort,
das sie im Namen Gottes zu tun befiehlt, und somit auch das verantwor-
tungsvolle Recht, Giber sie nachzudenken, wenn auch solche Reflexion nicht,
wie das Befehls- und Zusagewort der Liebe, das vom Altar des hochsten
Ereignisses der Liebe, vom Kreuz her, ausgeht, die Kraft der Gnade dazu.
also letztlich sie selbst, mitbringen kann.

Hier soll dieser Liebe dadurch nachgegangen werden, daf ihre Einheit
mit der Gottesliebe bedacht wird. Das aber heifit gerade nicht, daf} sie im
Grunde in der Gottesliebe, sich selbst auflosend oder als solche unwesent-
lich werdend, verschwindet, oder daff zwei Vollziige des menschlichen
Daseins nachtriglich verbunden werden, die je fiir sich schon verstanden
und getan werden konnten. Es kommt vielmehr bei dieser Einheit gerade
darauf an, zu verstehen, dafl das eine ohne das andere gar nicht ist, nicht
begriffen und nicht vollzogen werden kann, dafl eigentlich demselben zwei
Namen gegeben werden miissen, um so sein unaufhebbares, eines Geheim-
nis zu beschworen.

I. Die tdtige Liebe als Ort der Existenzerhellung des modernen Menschen

Die Frage nach der wesenhaften Einheit der Gottes- und Nichstenliebe,
die allein macht, dafl die beiden ,Gebote“ gleich sind (Mt 22,39) und in
beiden zusammen Gesetz und Propheten hingen (Mt 22, 40), ist dringen-
der als je. Und zwar fur die Tat des Lebens und fiir die theoretische Re-
flexion, die von jener getragen wird und sie gleichzeitig notwendig erhellt.



170 Karl Rahner

Wir brauchen, um diese Dringlichkeit zu ahnen, nur auf die Situation der
heutigen Philosophie zu blicken. Es ist die Rede vom Ende der Meta-
physik; es will scheinen, dafi die transzendentale Philosophie des reinen
Subjekts mit seiner Eroffnetheit auf das Absolute (als epochale Kehre von
griechischer Kosmozentrik zu christlich-neuzeitlicher Anthropozentrik),
deren Sinn und auch bleibende Bedeutung von der christlichen Philosophie
erst langsam assimiliert wird und auch wohl darin in ihrem bleibenden
Sinn bewahrt werden wird, irgendwie geheim und tief auch schon wieder
fragwiirdig geworden ist. Die Soziologie unternimmt den Versuch, sich
an die Stelle der Metaphysik zu setzen oder die Philosophie zu verwan-
deln in eine Ontologie der Interkommunikation. Die Blickrichtung der
Philosophie der erkennenden Transzendenz nach dem Oben des Immer-
giiltigen scheint sich wenden zu wollen in eine Richtung auf das Ankiinftig-
Zukunftige, das erhofft wird; die Tat wird erfahren nicht als die ab-
geleitete Folge der Erkenntnis, sondern diese als das Ereignis der Selbst-
gegebenheit, die nur der Tat selbst innewohnt. Der Gott des Jenseits von
Welt gerit in Verdadht, ein nicht verifizierbares, aufzulgsendes Gespenst
zu sein, weil er nicht da sei, wo wir uns selbst erfahren, tun und erleiden
und nur uns als die einzig wirkliche Bodenlosigkeit erdulden. In Gedanke
und Tat versucht man an allem die Entmythologisierung und die Destruk-
tion des Tabus, bis man dann das einzige behilt, was dabei zu bleiben
scheint: das Unbegreifliche, das man als das Absurde empfindet und mit
entsetztem Schweigen ehren mochte, oder das redlich und bitter Geringe
der Pflicht des Alltags im Dienst am anderen, so man iiberhaupt noch ein
,1deal® tun und bereden mochte.

An all dem mag sein oder nicht sein, was immer, wenn es nur gestellt wird
vor den Spruch des Evangeliums und der befreienden Gnade des leben-
digen Gottes, oder vor eine Vernunft, die den Mut behilt, nicht zu ver-
zweifeln und der ungeduldigen Enttiduschung Gber jede, natiirlich immer
endliche Formel des menschlichen Daseins zu widerstehen. Wenn aber das
Christentum nicht nur ,objektiv® recht haben soll, sondern richtend Rich-
tiges dem Menschen sagen soll, der am Kommen ist und da und so sich ver-
stehen muf}, wo er und wie er nun einmal ist, dann mufl thm offenbar ver-
stindlich gemacht werden, dafl die ganze Wahrheit des Evangeliums noch
in dem, wie in einem Keim, verborgen ist, was er als Tat und dann als
Wahrheit am ersten findet, in der Liebe zum Nichsten. Wenn Christen-
tum Glaube, Hoffnung und Liebe ist und wenn diese drei nicht drei Wirk-
lichkeiten sind, die von auflen zueinandergefiigt sind, jede mit einer ande-
ren Herkunft und einem anderen Wesen, sondern die Liebe das eine Wort
ist fiir die Vollendung des einen, das wir mit diesen drei Namen bezeich-
nen, dann konnte eben die Liebe das heute epochal giiltige Wort sein, das



Uber die Einheit von Ndchstenliebe und Gottesliebe 171

das Ganze des Christentums im Menschen von morgen in die Konkretheit
des Lebens aus jener Tiefe heraufruft, in die Gott, nicht wir, es durch sein
Gnadenangebot, das er selbst ist, eingesenkt hat. Das aber setzt voraus,
dafl man wirklich im Ernst sagen kann, dafl Gottes- und Nichstenliebe
eins sind und wir so und nur so verstehen, was Gott und sein Christus ist,
und vollziehen, was Gottesliebe in Christo ist, wenn wir die Liebe zum
Nichsten zu ihrem eigenen Wesen und ihrer eigenen Vollendung kommen
lassen.

I1. Nichstenliebe als Gottesliebe
Die Aussagen der Heiligen Schrift

Diese Erkenntnis, auf die hin wir uns vorzutasten versuchen, ist ja, wenn
wir ehrlich und niichtern prifen, nicht so ganz unmittelbar und deutlich in
Schrift und Uberlieferung bezeugt. Es ist ja von zwei Geboten die Rede
(Mt 22,39.40; Mk 12,31), von deren zweitem nur gesagt wird, dafl es dem
ersten ,gleich® sei. Immerhin: die beiden zusammen werden in der synop-
tischen Tradition als lebengebender (Lk 10,28) Inbegriff der alttestament-
lichen Offenbarung in Schrift und Propheten gewertet (Mt 22,40), iiber
dem nichts Grofleres mehr ist (Mk 12,31). Wobei fiir die synoptische
Theologie der Liebe gewifl auch nicht ibersehen werden darf, dafl in den
eschatologischen Gerichtsreden des Herrn die Nachstenliebe bei Matthius
als einziger Maflstab ausdriicklich erscheint, nach dem der Mensch gerich-
tet wird (Mt 25,84-46) und ihr Erkalten als Inhalt der ,Gesetzlosigkeit*
unter den endzeitlichen Bedrdngnissen hingestellt wird (Mt 24, 12). Dazu
kommt noch in der synoptischen Tradition das ratselvolle Wort, dafl Jesus
getan wird, was dem geringsten seiner Briider getan wird, ein Wort, das
ja durch eine willkiirlich altruistische Identifikation, die nach vielen Aus-
legern Jesus selbst gewissermaflen blofl moralisch-juridisch in einem blo-
Ren , Als-ob“ vornimmt, nicht erkldrt ist. Das Verstindnis mufl gewif}
zundchst einmal von der absolut einmaligen Stellung, die Jesus sich als
dem Sohn schlechthin, als dem Da-sein Gottes und seiner Basileia zu-
erkennt, ausgehen und die Einheit dieses Sohnes mit dem Menschen iiber-
haupt deutlich zu machen suchen. Dann aber werden wir wohl auch wieder
zu der Lehre von der rétselhaften Einheit von Gottes- und Nachstenliebe
und zu deren christologischer Begriindung und Radikalisierung gefiihrt.

Diese Lehre radikalisiert sich (ohne daf diese Radikalisierung selbst
reflektiert wird) bei Paulus: Die Nachstenliebe (als das konigliche Gebot:
Jak 2,8) wird als die Erfillung des Gesetzes erklart (Rém 13,8.10; Gal
5,14), somit als das ,Band“ der Vollkommenheit (Kol 3,14) und als der
bessere , Weg*“, also als die christliche Existenzform schlechthin und end-
giiltig (1 Kor 12,31-13,18).



172 Karl Rahner

Bei Johannes finden wir dann eine erste Reflexion auf die Berechtigung
dieser Radikalisierung der Nichstenliebe zum Ganzen der christlichen
Existenz, die sonst als eine fromme Ubertreibung erscheinen konnte, wie sie
ja in der Reflexion der christlichen Pardnese dahin abgemildert wird, daf§
die Néchstenliebe ein einzelnes Stiick der christlichen Forderung sei, ohne
welches eben trotz seiner Schwierigkeit das Heil verspielt werde. Nach
Johannes sind wir von Gott (Jo 14,21) und Christus geliebt, damit wir
einander lieben (Jo 13,34), welche Liebe das neue Gebot Christi (Jo
18,384), das fiir ihn spezifisch (Jo 15,12) und der Auftrag fiir uns ist (Jo
15,17). Und so ist fiir Jobannes die Konsequenz daraus die, daff Gott, der
die Liebe ist (1 Jo 4, 16), uns geliebt hat, nicht, dal wir ihn wiederlieben,
sondern dafl wir einander lieben (1 Jo 4,7.11). Denn wir schauen ja Gott
nicht, er kann nicht in gnostisch-mystischer Innerlichkeit allein wahrhaft
erreicht werden, so dafl er so wirklich von der Liebe erreichbar wire (1 Jo
4,12), und darum ist der ,Gott in uns® in der gegenseitigen Liebe der
Gott, den allein wir lieben kénnen (1 Jo 4,12), so sehr, daf es wirklich
wahr ist und ein - fiir uns gewdhnlich gar nicht einleuchtendes, aber fiir
Johannes radikal zwingendes — Argument, daf}, ,wer seinen Bruder nicht
liebt, den er gesehen hat, Gott nicht lieben kann, den er nicht gesehen hat*
(1 Jo 4,20).

Im unmittelbaren Wortlaut bleibt fiir uns an diesem Versuch, die Kon-
zentration des ganzen christlichen Gottesverhdltnisses auf die Liebe zum
Bruder verstindlich zu machen, vieles unbestimmt und undeutlich. Ist viel-
leicht die Nichstenliebe auch hier noch nur darum die ,Bewdhrung® der
Liebe zu Gott, weil uns Gott, der geliebt werden soll, eben dieses Gebot
der Nichstenliebe gegeben hat, und ist also seine Erfulllung fiir uns nur
der beste Priifstein dafiir, ob es uns mit der Liebe zu Goftt ernst ist, wobei
es aber letztlich doch bei zwei verschiedenen Teilvollziigen der menschlich-
christlichen Existenz und bei zwei Geboten bleibt? Ist das Wort vom Bru-
der, den man sieht, und von Gott, den man nicht sehen kann, doch nur ein
schlichtes argumentum ad hominem, ein Schlufl vom (nicht geleisteten)
Leichteren zum Schwereren (das dann gewif} erst recht nicht erfiillt wird)?
Oder diirfen wir die Worte des Johannes radikal ernst nehmen, so dafl
wirklich der ,Gott in uns“ der ist, der allein geliebt werden kann und eben
in der Liebe zum Bruder, so und nie anders, erreicht wird, uns also die
Liebe Gottes so trifft, dafl sie sich und uns mit sich weiterbewegt auf den
nahen Bruder hin und in der Liebe zu diesem, also als eigentliche Nach-
stenliebe, zu sich und zur Vollendung kommt, uns als Néchstenliebe zu
Gott und seiner Liebe bringt?

Wenn wir auf diese bibeltheologische Frage auch keine rein exegetisch
sichere Antwort geben kénnen, so gibt uns die theologische Reflexion in



Uber die Einheit von Nddistenliebe und Gotteslicbe 173

der Uberlieferung ein Stiick Mut mehr, sie zu Gunsten des zweiten Teiles
der Alternative, in der Richtung einer radikalen Identitit der beiden
Lieben zu beantworten, wobei zu beachten ist, dafl einerseits diese theolo-
gische Tradition mit ihren Theologoumena auch keine absolut zwingende
Entscheidung der Frage liefert, anderseits aber doch auch bibeltheologische
Daten® fiir unsere Frage geltend macht, die in der Schrift selbst nicht da
ausdriicklich zur Auswirkung kommen, wo die Schrift an unsere Frage
rihrt.

Die Lehre der Theologie

Die Schultradition in der katholischen Theologie hilt schon lange sehr
einmiitig daran fest, dafl die eigentliche christliche Néchstenliebe in Ver-
mogen und Akt ein Moment der eingegossenen tibernatiirlichen theologi-
schen Tugend der caritas sei, in der wir Gott in seinem Geist um seiner
selbst willen in unmittelbarer Gemeinschaft mit ihm lieben, daf also die
Nichstenliebe nicht nur Vorbedingung, Auswirkung, Frucht und Priifstein
der Liebe zu Gott sei, sondern selber ein Akt dieser Liebe zu Gott selbst,
also mindestens ein Akt innerhalb der totalen, glaubenden und hoffenden
Ubergabe des Menschen an Gott, den wir Liebe Gottes nennen, die allein
den Menschen rechtfertigt, d. h. Gott ubereignet, weil sie, da von der
liebenden Selbstmitteilung Gottes in der unerschaffenen Gnade des Heili-
gen Geistes getragen, wirklich den Menschen mit Gott eint, nicht wie er
von uns erkannt ist, sondern so, wie er an sich selbst in seiner absoluten
Gottlichkeit ist. Bei dieser These der Schule, die Gottes- und Nichsten-
liebe mindestens in ihrem iibernatiirlichen Vermaégen, der einen eingegos-
senen libernatiirlichen theologischen Tugend der caritas, identifiziert, darf
dreierlei nicht {ibersehen werden: 1. Die Schule iibersieht (grundsitzlich
mit Recht) nicht, dafl eine solche caritas auch blofler Anstoff zu solchen
personal-liebenden Weisen des Verhiéltnisses zum anderen sein kann, die
selbst formell nicht Akt der caritas sind, sondern nur deren actus imperati,
die sich selbst mehr in einer blof humanen Dimension halten. 2. Die Schule
wird vermutlich oft bei der genaueren Auslegung ihrer radikalen These,
besonders dort, wo sie sie zu begriinden sucht, hinter ihr tatsichlich zuriick-
bleiben, sie abschwachen, sie so begriinden, daf} sie eigentlich nur verbal
bestehen bleibt, und die existentialontologischen Voraussetzungen der
These nicht wirklich einholen. Und 3. wiirde die Schule, wenn sie aus-
driicklich gefragt wiirde, ob wirklich diese Identitit schlechthin gelte, wohl
antworten: Jeder Akt der caritas dem Nichsten gegeniiber sei zwar for-
mell, wenn auch vielleicht nur einschiufiweise, Liebe zu Gott, weil der Akt

3 Z.B. wenn die Schrift erklart, die Liebe zum Nachsten sei vom selben Pneuma getragen
(Gal 5, 22).



174 Karl Rahner

ja per definitionem ,um des in Gibernatiirlicher Liebe geliebten Gottes wil-
len“ geschehe; aber die Schule wiirde wohl verneinen, daff umgekehrt
jeder Akt der caritas zu Gott formell auch Néichstenliebe sei (wenn er
natiirlich auch die Bereitschafl dazu einschliefle), und vor allem wiirden
heute noch die meisten Theologen vor dem Satz zuriickschrecken, der der
Grundthese ihren letzten Sinn, ihre eigentliche Scharfe und Unausweich-
lichkeit gibt, daf ndmlich tiberall, wo eine echte Liebe zum Menschen ihr
eigentliches Wesen und ihre sittliche Absolutheit und Tiefe erreicht, sie in
der wirklichen Ordnung des Heiles auch immer so von Gottes Heilsgnade
unterfangen und iiberhoht sei, daf sie auch caritas auf Gott hin ist, ob sie
als solche caritas ausdriicklich vom Subjekt thematisiert wird oder nicht.

Dahin aber geht das Verstindnis der Identititsthese, wie es hier ge-
meint ist, weil wir es sachlich fir richtig und fiir das christliche Selbstver-
stindnis der Zukunft von grundlegender Bedeutung halten. Was damit
gemeint ist, bedarf einer eingehenderen, wenn auch unvermeidlich immer
noch sehr summarischen Darlegung.

Liebe als thematisch-ausdriickliches, kategoriales Tun und als unbegriff -
licher, transzendentaler Horizont des Tuns

Um hier deutlich zu sehen und grobste Miflverstindnisse der angezielten
These von vornherein zu vermeiden, ist zundchst bei einem menschlich-
geistigen Akt zu unterscheiden zwischen seinem ausdriicklichen, kategorial-
begrifflich vorgestellten Objekt, das erkennend und wollend thematisch
angezielt wird, einerseits, und dem apriorischen Formalobjekt, dem tran-
szendentalen Horizont, dem ,Raum®, innerhalb dessen ein bestimmter
Einzelgegenstand begegnet, anderseits. Der transzendentale Horizont ist
einerseits die subjektive Moglichkeit dafiir, dafl der Einzelgegenstand sich
uberhaupt zeigen kann, gewissermaflen das apriorische Koordinaten-
system, innerhalb dessen dem thematischen Gegenstand sein Platz ange-
wiesen wird, der ihn verstandlich macht, und ist anderseits dasjenige, das
selbst erst in der Begegnung mit dem Gegenstand konkret geschichtlicher
Erfahrung gegeben ist, was natiirlich nicht heifit, dafl dieser erfahrene
transzendentale Horizont der kategorialen Einzelerfahrung deswegen
schon thematisch ausdriicklich und gegenstindlich vorgestellt und genannt
sein miisse. Letzteres ist natiirlich im Normalfall nicht der Fall. Ja selbst
dort, wo auf diesen transzendentalen Horizont gegenstindlicher Erkennt-
nis reflektiert wird, wo er also thematisiert, begrifflich vorgestellt, genannt
und so selbst zum ausdriicklichen Gegenstand des Erkennens gemacht wird,
geschieht dies nochmals inkraft eben dieses Horizontes, der als solcher
nochmals unthematisch gegeben sein mufl. Die Vorstellung seines Begriffes
kann seiner selbst als unthematisch vollzogenen nicht entraten.



Uber die Einheit von Ndichstenliebe und Gottesliebe 175

Diese Unterscheidung vorausgesetzt, ist natiirlich zu sagen: nicht jeder
Akt der Gottesliebe ist auch ein formeller Akt der Néchstenliebe, wenn
und insofern Nichstenliebe einen Akt meint, in dem der Nichste als
thematisch gemeinter Gegenstand unter seiner kategorial begrifflichen
Vorstellung angezielt und geliebt wird. Wenn man sich ausdriicklich
betend, vertrauend und liebend auf Gott bezieht, ist in diesem Sinn ein
Akt der Gottesliebe und kein Akt der Néchstenliebe gegeben. Und gemes-
sen am Gegenstand ist natiirlich ein Akt solcher Gottesliebe von héherer
Wiirde als ein Akt thematischer Nachstenliebe. Wo aber die ganze ,tran-
szendentale“ Tiefe der zwischenmenschlichen Liebe (die, wie gesagt, min-
destens caritas sein kann, wie aus der Tradition eindeutig feststeht) reali-
siert und vorgestellt wird, ist solche Liebe auch notwendig thematisch
Gottesliebe, hat als reflexes Motiv Gott (wenn natiirlich auch nochmals in
sehr verschiedenen Deutlichkeitsgraden), wobei auch dann der Nachste —
er selbst — wirklich geliebt werden muf}, formeller Gegenstand der Liebe
und ihr Motiv sein muf}, wie immer man die Einheit der dann gegebenen
beiden Motive erklaren mag (der Nichste ist durch Gottes Liebe zu ihm
»eins® mit Gott usw.). Damit ist aber die Frage, die uns hier auch mit be-
schiftigt, immer noch offen, ob ndmlich jede zwischenmenschliche Liebe, so
sie nur ihre eigene sittliche Radikalitdt hat, caritas (also Liebe auch zu
Gott) sei, weil sie zwar nicht im kategorial ausdriicklichen Motiv, aber (das
ist die Frage) durch ihren unausweichlich gegebenen transzendentalen
Horizont, den Gottes immer zuvorkommende Heilsgnade schenkt, auf Gott
(wenigstens unthematisch) ausgerichtet ist.

Die anonyme Christlichkeit jedes positiv-sittlichen Tuns

Noch eine zweite Vorbemerkung ist zu machen: Wir setzen hier im folgen-
den ein Theologoumenon voraus?, das zwar in der katholischen Theologie
nicht allgemein gehalten wird, aber eine gentigend ernsthafte Begriindung
fir sich hat, um hier vorausgesetzt werden zu diirfen, wenn es auch un-
moglich ist, diese Begriindung hier zu entwickeln. Dieses Theologoumenon
besagt: Wo immer der Mensch im vollen Einsatz seiner freien Selbstver-
fiigung einen positiven sittlichen Akt setzt, ist dieser in der tatsachlichen
Heilsordnung auch dann ein positiver, iibernatiirlicher Heilsakt, wenn sein
aposteriorischer Gegenstand und das ausdriicklich aposteriorisch gegebene
Motiv nicht greifbar aus der positiven Wortoffenbarung Gottes stammt,
sondern in diesem Sinn ,naturlich” ist. Und zwar darum, weil Gott kraft
seines allgemeinen Heilswillens jedem Menschen seine iibernatiirlich ver-

% Vgl. dazu z. B. K. Riesenhuber: Der anonyme Christ nack K. Rahner: ZkTh 86 (1964)
286—303; A. Réper, Die anonymen Christen, Mainz 1963; K. Rahner, Zur Theologie des
Todes (Freiburg 41963) 79—86.



176 Karl Rahner

gottlichende Gnade anbietet und den positiv sittlichen Akt des Menschen
somit iibernatiirlich erh6ht, und weil der damit schon gegebene iibernatiir-
lich transzendentale, wenn auch unthematische Horizont des Geistes (seine
apriorische Ausrichtung auf den dreifaltigen Gott des ewigen Lebens) ein
Moment von (transzendentaler) Offenbarung und Glaubensméglichkeit
einschliefit, das einem solchen Akt auch den geniigenden Charakter des
»Glaubens® verleiht, der notwendig ist, damit ein sittlicher Akt Heilsakt
sein konne. Das Theologoumenon besagt also: wo ein absoluter sittlicher
Einsatz positiver Art in der Welt bei der gegenwirtigen Heilsordnung
vorliegt, ist auch Heilsereignis, Glaube, Hoffnung und Liebe, Akt der ver-
gottlichenden Gnade gegeben, wird also caritas vollzogen, was eben noch
offen war. Sittlicher Akt und Heilsakt lassen sich begrifflich, aber nicht
real unterscheiden. Damit ist aber unsere eigentliche Grundthese von der
gegenseitigen strengen Identitit von Gottes- und Nichstenliebe noch nicht
erreicht. Denn es fragt sich dann immer noch, ob solche Nichstenliebe nur
irgendeiner der sittlichen Akte ist neben vielen anderen gleichrangigen,
die wir als Heilsakte zu interpretieren haben, oder ob sie im Ganzen des
sittlichen Vollzugs derart eine besondere umfassende Stellung habe, dafl
sie als Grund und Inbegriff des Sittlichen iiberhaupt zu gelten hat und
darum — vergéttlicht durch die Gnade — als der Heilsakt und so als der
Akt der Gottesliebe betrachtet werden kann, damit auch umgekehrt jeder
Akt ausdriicklicher Gottesliebe wahrhaft formell (wenn auch in einem noch

genauer zu bestimmenden Sinn) Ndchstenliebe ist. Letzteres behaupten
wir.

Ndchstenliebe als sittliches Grundtun des Menschen

Die Nichstenliebe, auch und gerade, wenn wir sie zunichst einmal als
sittliches Phinomen betrachten und noch gar nicht nach der theologischen
Tugend der caritas als solcher fragen, ist zunichst einmal nicht irgendeine
der vielen nebeneinanderliegenden sittlich richtigen Reaktionen des Men-
schen auf seine und seiner Umwelt Wirklichkeit, sondern der Grund und
Inbegriff des Sittlichen iberhaupt. Warum und in welchem Sinn ist dies
so? In der dufleren Vielfalt seiner Umwelt begegnet dem Menschen auf
den ersten Blick eine bunte, scheinbar willkirlich nebeneinandergereihte
Vielfalt von Objekten, auf die sich jeweils auch sein sittliches Tun bezie-
hen kann, und die — wie z. B. die Systematisierungen der speziellen Moral
zeigen — dann nachtriglich und etwas willkiirlich in Gruppen zusammen-
gefafit und geordnet werden. Aber die dem Menschen begegnende Welt
(wir sehen zunichst noch von Gott ab) ist unter verschiedener Hinsicht als
Welt des Menschen urspriinglicher eine. Das ist schon dadurch gegeben,
dafl die wahre und eigentliche Umwelt des Menschen seine personale Mit-



Uber die Einheit von Nichstenliebe und Gottesliebe 177

welt ist. Diese Mitwelt ist die Welt, durch die hindurch der Mensch sich
findet und vollzieht (erkennend und wollend) und — von sich wegkommt.
Die Sachwelt ist, personal und sittlich gesehen, nur als Moment am Men-
schen und an seiner Mitwelt von Bedeutung. Das ergibt sich zunichst aus
der apriorischen Struktur des einen und ganzen Menschen (in Erkennen
und Wollen), die der dufleren Vielfalt der moglichen Gegenstinde ein
einheitliches Gesetz ihrer moglichen Erkenntnis vorgibt und somit diese
Vielfalt als erfafite und gewollte strukturiert. Ist aber Erkenntnis von
ihrem Wesen her ,Bei-sich-sein“, bzw. Riickkehr zu sich selbst und Frei-
heit nicht einfach das Tunkénnen von diesem und jenem, sondern (formal
gesehen) Selbstverfiigung in Endgiiltigkeit hinein, geht es also dem Sub-
jekt (formal gesehen) immer um es selber, dann mufl der Vielfalt der még-
lichen Gegenstinde des Menschen als geheimes, apriorisches Gesetz vor-
gegeben sein, daf} sie fiir den Menschen in Erkenntnis und Freiheit insofern
in Frage kommen und geordnet sind, als sie diesem Bei-sick-sein und die-
ser Selbst-verfiigung dienen konnen. Dadurch aber ergibt sich, dafl die
Sachwelt nur als Moment der Personwelt als moglicher Gegenstand des
Menschen in Frage kommt. Das zeigt sich ja auch in der traditionellen
Lehre bei dem Axiom: Das Seiende und das Gute sind identisch. Das sitt-
lich objektiv Gute ist im Personalseienden gegeben; ein Gut, das nicht die
Person ist oder auf sie als solche bezogen ist, kommt als objektiver Wert
sittlichen Handelns von vornherein nicht in Betracht. Nun ist aber weiter
sofort hinzuzufiigen, dafl dieses formale Wesen der Erkenntnis und Frei-
heit als Selbst-besitz und Selbst-tat eben das formale Wesen nach einer
bestimmten Hinsicht besagt und nicht egozentrisch mifiverstanden werden
darf. Inhaltlich ist — auch schon wegen der Weltlichkeit und aposteriori-
schen Geschichtlichkeit des Menschen — der aposteriorische Gegenstand die
notwendige Vermittlung des erkennenden Subjektes zu sich selbst, also
~ das eben Gesagte vorausgesetzt — das erkannte personale Du die Ver-
mittlung zum Bei-sich-sein des Subjekts.

Noch deutlicher und radikaler ist dieser Sachverhalt bei der Freiheit:
Die freie Selbstverfiigung ist als sittlich richtige und vollendete gerade die
liebende Kommunikation mit dem menschlichen Du als solchem (nicht als
blofe Negativitit oder Andersheit fiir das ,Ich“, das blof} sich selbst fin-
den will, wenn auch am anderen). Da aber die Erkenntnis (weil sie selber
schon Tat ist) nur in der Tat der Freiheit zu ihrem eigenen vollen Wesen
gelangt, sich also in Freiheit ,aufheben® mufl, um sie selbst ganz zu sein,
hat sie erst ganzmenschliche Bedeutung, wenn sie in die Freiheit, also in die
liebende Kommunikation mit dem Du integriert ist. Der Akt personaler
Liebe zum menschlichen Du ist also der umfassende, allem anderen Sinn,

Richtung und Mafl gebende Grundakt des Menschen. Ist das richtig, dann



178 Karl Rahner

gehort die wesenhafte apriorische und in Freiheit zu tibernehmende Ge-
offnetheit auf das menschliche Du iiberhaupt zur apriorischen Grundver-
fassung des Menschen, ist ein wesentliches inneres Moment seiner (erken-
nenden und wollenden) Transzendentalitit. Diese apriorische Grundver-
fassung (die in Freiheit angenommen werden muf}, der aber der Mensch
sich auch versagen kann) wird in der konkreten Begegnung mit dem kon-
kreten Menschen erfahren. Der eine sittliche (bzw. unsittliche) Grundakt,
in dem der Mensch zu sich kommt und tber sich verfigt, ist also die (lie-
bende oder hassende) Kommunikation mit dem konkreten Du, an dem der
Mensch seine apriorische Grundverwiesenheit an das Du uberhaupt
erfahrt, annimmt oder verneint. Alles andere ist Moment daran, Folge-
rung daraus oder Anlauf dazu.

Dieser Grundakt ist nach dem frither Gesagten aber in der gegenwirti-
gen Ordnung des Heils, d. h. der iibernatiirlichen Zielbestimmtheit seines
Daseins, tibernatiirlich erh6ht durch die eine Selbstmitteilung Gottes in
der ungeschaffenen Gnade und dem daraus erflieBenden dreieinen Grund-
vermégen der theologischen Tugenden: Glaube, Hoffnung und Liebe, wo-
bei die theologische Liebe von ihrem Wesen her Glaube und Hoffnung in
sich selbst hinein notwendig integriert und aufhebt. Der eine menschliche
Grundakt ist somit, wo er positiv geschieht, Nachstenliebe als caritas, d. h.
Nichstenliebe, deren Bewegung auf den Gott des ewigen Lebens hin
zielgerichtet ist.

Niichstenliebe als T otalitiits- und Wesenskundgabe des Menschen

Die Reduktion der geistigen erkennenden und wollenden Wirklich-
keit des Menschen auf die Nichstenliebe, die caritas ist, als Grundakt,
reduziert diesen natiirlich nicht auf das Selbstverstindliche und durch-
schaubar Alltigliche, sondern gibt diesem Akt den Charakter des Geheim-
nisses, selbst wenn wir zunachst von seiner theologischen Seite noch ab-
sehen. Wenn wir sagen, das eine Selbstverstandnis des Menschen als Ver-
sammlung seiner Erkenntnis und die freie Selbstverfiigung des Menschen
auf Endgiltigkeit hin geschehen im Akt der liebenden Kommunikation
mit dem Du, hierin und nirgends anders, so daf} alles andere Moment, Vor-
aussetzung, Anlauf oder Folgerung davon sei, dann sagen wir natiirlich
auch eo ipso umgekehrt, dafl in diesem Akt der Nachstenliebe das ganze
unabsehbare Geheimnis des Menschen versammelt sei und vollzogen
werde, dafl alle anthropologischen Aussagen auch gelesen werden miissen
als Aussagen tiber diese Liebe, die nicht ein regionales Vorkommnis im
Leben des Menschen, sondern das Ganze seiner ist, in dem allein er sich
ganz hat, sich ganz begegnet und in den letzten Abgrund seines Wesens
fallt: seine Leibhaftigkeit, seine Zeitlichkeit und Geschichtlichkeit, seine



Uber die Einheit von Ndichstenliebe und Gottesliebe 179

letzte Uneinholbarkeit durch Reflexion, der Charakter der Unergriind-
lichkeit und des Wagnisses in seinem Dasein, die Antizipation seiner Zu-
kunft in Hoffnung oder Verzweiflung, seine bittere Unvollendbarkeit und
Unerfiillbarkeit und Enttduschung, die zu ihm gehdren, seine dauernde
Konfrontiertheit mit dem namenlosen schweigenden absoluten Geheimnis,
das sein Dasein umfafit, seine Bereitschaft zum Tod, die ja — in ganz
eigentiimlicher Weise — auch als Grundakt des Daseins gesehen werden
kann.

All das zusammen sind notwendig auch Wesensziige der Liebe zum
Du. Die Nachstenliebe ist nicht etwas, was jedermann in der Tiefe des
Wesens schon immer reflex weif}, es ist das, was nur durch die erfahrene
und erlittene Ganzheit des Lebens sich dem Menschen zuschickt und dann
immer noch, ja dann erst recht, ein namenloses Geheimnis bleibt. Man
miifite in einer empirisch-deskriptiven Phinomenologie der Verantwor-
tung, der Treue, des Wagnisses, des Unabgeschlossenen und Ewigen, das
die Liebe in sich birgt, zeigen, welche Weiten und Abgriinde zum Du sie
erschliefit, wie wirklich in ihr der Mensch erfihrt, wer er ist, wie das Nein
zu ihr den ganzen Menschen in die todlich-einsame Verdammnis der selbst
geschaffenen Absurditit einschlieft, wie die Totalitit der Wirklichkeit als
sich schenkende und angenommene und als selige Unbegreiflichkeit, die
das allein Selbstverstindliche ist, sich nur 6ffnet, wenn der Mensch im Akt
der Liebe sich selbst radikal 6ffnet und dem Ganzen anheimgibt. Es miifite
empirischer, als es hier moglich ist, das gegenseitige Bindungsverhiltnis
zwischen der transzendentalen Offenheit und Bereitschaft zu unbegrenzter
Du-Kommunikation {iberhaupt einerseits und der konkreten Begegnung
mit dem konkreten Du aufgewiesen werden. Das wiirde verstindlicher
machen, dafl im Akt der Liebe zum anderen und in ihm allein und zuerst
die urspriingliche Einheit dessen, was Mensch ist und was die Totalitit
seiner Erfahrung ist, versammelt und vollzogen wird, dafl die Liebe zum
konkreten Du nicht irgend etwas ist, was es beim Menschen neben vielem
anderen auch gibt, sondern er selbst in seinem totalen Vollzug.

Wiirde so von der Deskription der Liebe zum anderen Du her deutlicher
werden, dafl sie wirklich den Vollzug des totalen, also auch geistig tran-
szendentalen Wesens des Menschen ist, dann wiirde auch leichter zu begrei-
fen sein, dafl sie in der gegenwirtigen Heilsordnung nur vorkommt als
caritas, die nichts anderes besagt als die absolute Radikalitit dieser Liebe,
insofern sie eroffnet ist auf die Unmittelbarkeit des sich selbst als Gnade
mitteilenden Gottes. Wenn wir in der Gnadenlehre gewohnlich nur ganz
abstrakt sagen: Die absolute, unbegrenzte Transzendentalitit des Geistes
ist die ,potentia oboedientialis® fir die Gnade und wird von ihr in ihrer
Unendlichkeit, die ihr an sich zukommt, durch die Gnade aus der bloflen
Bedingung der Maglichkeit der Erfassung eines kategorialen Gegenstan-



180 ' Karl Rahner

des befreit zur Moglichkeit der Unmittelbarkeit zu Gott an sich selbst,
dann miifite diese Aussage konkretisiert werden in der Erkenntnis, daf}
diese potentia oboedientialis, konkreter gesehen, eben die Transzenden-
talitat auf das zu liebende Du ist, welches zunéchst einmal der Mitmensch
ist. Es mufl ja auch von theologischen Erwégungen aus so sein: wenn in
der gegenwirtigen Heilsordnung wegen des allgemeinen Heilswillens
Gottes jeder radikal freie sittliche Akt durch die Gnade zu einem Heils-
akt wird und auf die Unmittelbarkeit zu Gott hin gerichtet ist (wie schon
gesagt), dann mufl dies erst recht von dem sittlichen, alles integrierenden
Grundakt gelten, von der Liebe zum Nichsten. Wenn auch diese Uber-
natiirlichkeit eines Heilsaktes nicht durch willkiirliche Introspektion allein
reflex erfafit werden kann® (sondern dies derjenigen Thematisierung zu-
zuschreiben ist, die gerade in der Heils- und Offenbarungsgeschichte der
Menschen geschieht), so liele sich doch in einer solchen phidnomenolo-
gischen Deskription der erfahrbaren echten Nachstenliebe zeigen, welches
die Momente an ihr sind, die durch die Gnade zu ihrer Absolutheit erh6ht
und befreit und dann auch unthematisch als solche erfahren werden. Es
ist hier auch nicht der Ort, die verschiedenen konkreten Gestalten der
Nichstenliebe zu beschreiben. Nur sei ausdriicklich gesagt, dafl es sich
immer wirklich um Liebe handeln muf}, auch wenn es sich um die caritas
handelt, also nicht um die bloffe Erfullung eines Gebotes, das den ande-
ren vor dem brutalen Egoismus abwehrend schiitzt, dafl ,die Liebe um
Gottes willen“ gerade nicht bedeutet: Liebe zu Gott allein am ,Material®
des Nichsten als Gelegenheit zur bloflen Gottesliebe, sondern wirklich:
Liebe des Nichsten selber, die von Gott her zu ihrer letzten Radikalitat
ermichtigt ist und beim Néchsten ankommt, um bei ihm zu bleiben.

Die Welt- und Menschenbegegnung als Medium der urspriinglichen,
ungegenstindlichen Goltteserfahrung

Nun ist aber endlich gegentiber der These von der Nachstenliebe als dem
einen alles umfassenden Grundakt des menschlichen Daseins der Einwand
zu bedenken, der religiose Akt, der auf Gott geht, sei doch der Grundakt
des menschlichen Daseins oder stehe doch wenigstens gleichberechtigt und
gleichurspringlich, ja sogar héherrangig neben dem Akt der liebenden
personalen Kommunikation. Dieser Einwand ist aber ein Mifiverstandnis.
Zuniachst einmal ist zu beachten, dafl Gott objektiv und fur die subjektive
Intentionalitdt des Menschen (in Erkennen und Freiheitstat und deren

5 Die Ubernatiirlichkeit des Heilsaktes ist aber auch nicht einfach das Bewufitseinsjen-
seitige, wie eine nominalistische Tendenz in der Theologie bis auf unsere Tage (aulerhalb
der thomistischen Schule) meint. Vgl. dazu: K. Rahner, Gnadenerfahrung: LThK? 1V,
1001 f.; K. Rahner, Schriflen zur Theologie 111 (Einsiedeln 1956) 105—109; J. Alfaro:
LThK? IV, 2071.



Uber die Einheit von Ndichstenliebe und Gottesliebe 181

Einheit) kein ,Gegenstand“ neben anderen ist (wenigstens nicht fir die
urspriingliche Erfahrung Gottes), auf den sich die Intentionalitat des
Menschen in derselben gestreuten und partikuliren Weise wie auf die
Vielfalt der kategorial begegnenden Gegenstinde und Personen inner-
halb der innerweltlichen Erfahrung richten kann. Gott ist urspriinglich
nicht so gegeben, wie zufillig und von auflen und, ohne dafl es vom Wesen
der menschlichen Intentionalitit so sein muff, eine Blume oder Australien
»gegeben® sind. Der Mensch hat es nicht erst mit Gott zu tun, wo er the-
matisch den Begriff Gottes als einer Wirklichkeit ,neben“ anderen im
blof teilenden Unterschied zu diesen sich vorstellt. Gott ist im urspriing-
lichen, einer reflexen Thematik vorausgehenden Akt immer als der welt-
jenseitige, subjektiv und objektiv (den Akt und seinen Gegenstand) tra-
gende Grund der Erfahrung, also indirekt in einer Art Grenzerfahrung
gegeben, als Wovonher und Woraufhin eines Aktes, der gegenstindlich
auf Welt zielt, also, wie gleich noch ausfiihrlicher zu sagen sein wird,
liebende Kommunikation mit dem welthaften Du (oder Nein dazu) ist.
Gott ist zundchst und urspriinglich als (oder im) transzendentaler(n) un-
thematischer(n) Horizont der erkennenden und handelnden Intentionali-
tit des Menschen gegeben, nicht als ,Gegenstand“, der durch einen Begriff
innerhalb dieses Horizontes vorgestellt wird. Und selbst dort, wo Gott
religiés-christlich thematisiert wird, dort also, wo und insofern Er selbst
(iiber eine solche philosophisch-religiése Thematisierung hinaus) durch
den durch die vergottlichende Gnade erdffneten oder in seiner absoluten
Weite aufrechterhaltenen ,Horizont“ des Geistes (transzendental) gege-
ben ist (als iibernatiirlich sich zuschickendes Woraufhin dieser Transzen-
dentalitit), und wo Er durch die heilsgeschichtliche Wortoffenbarung
(kategorial) als er selbst redet und durch beides ,Partner® personalen und
direkten Verhéltnisses zwischen ihm und dem Menschen wird, geschieht
dies (d. h. Gnaden- und Wortoffenbarung und gnadenhaft reale Selbst-
mitteilung) immer gegeniiber und durch einen Menschen, der schon , welt-
lich® ist, d. h. sich selbst in Freiheit gegeben ist durch den liebenden Ein-
gang in die Mitwelt, durch personale Begegnung und Kommunikation mit
dem Du der innerweltlichen Erfahrung.

Die (natiirlich und @ibernatiirlich) transzendentale Erfahrung Gottes,
die auch die notwendige Vorbedingung der geschichtlichen Wortoffen-
barung ist und ihr tragender Grund bleibt, ist nur méglich in und durch
einen Menschen, der die weltliche (transzendentale [seine apriorische Ver-
wiesenheit auf das Du] und kategoriale [seine konkrete Begegnung mit
dem konkreten Du]) Erfahrung des menschlichen Du ,schon“ (in logischer
Prioritat) hat und darin und daran die (wenigstens) transzendentale Er-
fahrung seiner Verwiesenheit auf das absolute Geheimnis (= Gott) iiber-
haupt nur vollziehen kann. Die in der Schule klassische These (gegen



182 Karl Rahner

Ontologismus und eingeborene Gottesidee), daf Gott nur aposteriorisch
aus der Schépfung erkannt werden konne, will letztlich, wo sie sich selbst
richtig versteht, nicht sagen, dafl der Mensch nur auf Gott stofle wie auf
irgendeinen ihm blof zufillig gegebenen Gegenstand (diese Blume,
Australien), mit dem er, von der apriorischen Struktur seiner Erkenntnis
her gesehen, ebensogut nichts konnte zu tun haben, wohl aber, dafl die
transzendental urspriingliche (und in irgendeinem Maf} auch kategorial zu
objektivierende) apriorische Erfahrung der urspriinglichen Verwiesenheit
auf Gott, und so Gottes selbst nur gemacht werden konne in einem immer
auch schon vollzogenen Ausgegangensein in die Welt, die als Welt des
Menschen primér eine Mitwelt ist. Gerade weil die urspriingliche Bezo-
genheit auf Gott transzendentaler, also nicht gegenstindlicher Art ist,
sondern in der unendlichen Verwiesenheit des Geistes des Menschen iiber
alles Gegenstindliche der Mit- und Umwelt hinaus gegeben ist, ist die
urspriingliche Erfahrung Gottes (im Unterschied zu seiner absondernden
Vorstellung im Einzelbegriff) immer in einer weltlichen Erfahrung gege-

ben. Diese aber ist urspriinglich und total nur in der Du-Kommunikation
da.

Weil jede begriffliche Reflexion auf die transzendentalen Bedingungen
der Moglichkeit von Erkenntnis und Freiheit selber nochmals von diesen
selben Bedingungen getragen ist, darum ist auch der ausdriickliche reli-
giése Akt, in dem Gott zum reflexen Thema der Erkenntnis und Liebe
wird, nochmals unterfangen und getragen durch jenen Akt, der eine
transzendentale einschlulweise Gotteserfahrung (natirlich-iibernatiir-
licher Art) bietet, indem er in der Zuwendung zur Mitwelt, also in aus-
driicklicher Kommunikation mit ihr unthematisch auch die transzenden-
talen Bedingungen dieses Aktes (die transzendentale Verwiesenheit auf
Gott und die transzendentale Gedffnetheit auf das menschliche Du) erfah-
ren 1afit.

Der Akt der Nachstenliebe ist also der einzige kategoriale und urspriing-
liche Akt, in dem der Mensch die kategorial gegebene ganze Wirklichkeit
erreicht, sich ihr gegentiber selbst total richtig vollzieht und darin schon
immer die transzendentale und gnadenhaft unmittelbare Erfahrung Got-
tes macht. Der thematisch religiose Akt als solcher ist und bleibt dem
gegeniiber sekundar. Er hat zwar, wie schon gesagt, gegeniiber dem the-
matischen Akt der Nichstenliebe eine hohere Wiirde, wenn und insofern
diese gemessen wird am jeweiligen ausdriicklichen, begrifflich vorgestell-
ten Objekt des betreffenden Aktes. Er hat, gemessen an seinem ,Hori-
zont®, seiner transzendentalen Ermoglichung, dieselbe Wiirde, denselben
» Liefgang®, dieselbe Radikalitit wie der Akt ausdriicklicher Nichsten-
liebe, weil beide Akte notwendig getragen sind von der (erfahrenen, aber



Uber die Einheit von Néchstenliebe und Gottesliebe 183

unthematischen) Verwiesenheit auf Gott und auf das innerweltliche Du
und von der Gnade (der eingegossenen caritas), also von dem, worauf der
ausdriickliche Akt sowohl des Gottesverhiltnisses wie der Nichstenliebe
»um Gottes willen“ reflektieren. Das dndert aber nichts daran, daf der
primire Grundakt des immer schon ,weltlichen“ Menschen immer ein Akt
der Nachstenliebe ist und darin die urspriingliche Gottesliebe insofern
realisiert wird, als in diesem Grundakt auch die Bedingungen seiner Mog-
lichkeit angenommen werden, zu denen die durch die Gnade iibernatiirlich
erhobene Verwiesenheit des Menschen auf Gott gehort.

Die Nichstenlicbe als primdrer Akt der Gottesliebe

Wir kénnen jetzt die Grundfrage unserer ganzen Uberlegungen unmittel-
bar beantworten. Es war die Frage nach der Identitit von Gottes- und
Nachstenliebe, genauer danach, ob die Nichstenliebe als caritas im Grunde
doch nur ein sekunddrer sittlicher Akt (unter vielen anderen) sei, der von
der caritas als Gottesliebe sachlich doch mehr oder weniger als ,actus
imperatus® ausgehe, bzw. Gott so zum ,Motiv* (wie in der ausdriicklichen
Gottesliebe) habe, daff die Nichstenliebe eigentlich Gott allein wirklich
»liebe“ und darum, nach dem Willen des eigentlich geliebten Gottes, dem
Nichsten gut gesinnt sei und Gutes tue, oder ob eine radikalere Einheit
zwischen Gottes- und Nichstenliebe (als caritas) so obwalte, daf} die Got-
tesliebe selbst immer auch schon Nichstenliebe sei, in der der Nichste —
er wirklich selbst — geliebt werde. Wir kénnen jetzt antworten: die kate-
gorial-explizite Nichstenliebe ist der primire Akt der Gottesliebe, die in
der Nachstenliebe als solcher Gott in iibernatirlicher Transzendentalitit
unthematisch, aber wirklich und immer meint, und auch die explizite Got-
tesliebe ist noch getragen von jener vertrauend-liebenden Uffnung zur
Ganzheit der Wirklichkeit hin, die in der Néichstenliebe geschieht. Es ist
radikal, d.h. in einer onto-logischen, nicht blof} ,,moralischen® oder psycho-
logischen Notwendigkeit, wahr, daf}, wer den Bruder, den er ,sieht®, nicht
liebt, auch Gott, den er nicht sieht, nicht lieben kann und Gott, den er nicht
sieht, nur lieben kann, indem er liebend den sichtbaren Bruder liebt.

Es sei nur noch darauf aufmerksam gemacht, dafl nun grundsitzlich
auch noch die , christologische“ und ,eschatologische“ Seite dieser Sachlage
ausdriicklich zu bedenken wire. Wenn man in der ,letzten Zeit“ (und erst
jetzt) im Menschen Jesus, den man sieht, den Vater sehen und lieben kann,
den man nicht sieht, dann radikalisiert sich christologisch und eschatolo-
gisch die bedachte Einheit von Gottes- und Nachstenliebe und kommt zu
ihrem Hohepunkt, so dafl der Mensch Jesus eine ewige Bedeutung fiir
unser Gottesverhaltnis bis in die ,unmittelbare” Anschauung Gottes hin-
ein erhilt und bewahrt und so das Verhéltnis zu Gott durch den Menschen



184 Karl Rahner

hindurch nicht nur eine , Vermittlung® in der Zeit, sondern in Ewigkeit
ist, ,subjektiv® also das Gleiche vorliegt wie ,objektiv“ durch die nie mehr
riickgdngig gemachte Annahme der Menschheit durch den Logos. Aber
darauf kann hier nicht mehr niher eingegangen werden. Sonst kénnte
auch gezeigt werden, wie eine zur absoluten Wesensvollendung (iiber-
nattirlicher Art) gelangte Néchstenliebe auch die Christologie einschlief3t.

II1. Die epochale Bedeutung der Nachstenliebe fiir die Gotteserkenntnis
des modernen Menschen

Nun mag diese ganze mithsame Uberlegung so aussehen, als ob sie nur
bedenke, was, wenn es wahr ist, izmmer und iiberall (wenigstens in der
christlichen Heilsordnung) gilt. Das ist richtig. Und doch kommt der Uber-
legung eine eigentiimliche Bedeutung gerade fiir den geschichtlichen
»Augenblick® zu, in dem wir heute leben. Eine natiirlich-itbernatiirliche
Gotteserkenntnis und -liebe von existentiell echter Art, in der die Wirk-
lichkeit Gottes echt erfahren wird, ist aus dem Wesen der Sache heraus ein
Akt, der nur vom Menschen als ganzem geleistet werden kann. Alles, was
er ist und womit er zu tun hat, mufl darin vorkommen, sonst wiirde darin
ja gar nicht der absolute Grund der Wirklichkeit, der Grund des erken-
nenden und handelnden Geistes begegnen, Gott gar nicht als Gott, als
Person und Freiheit und absolutes Geheimnis vorkommen. Aber diese als
ganze sich auf Gott hin vollziechende Wirklichkeit hat doch je fiir den
geschichtlich sich vollziehenden Menschen ,epochal“ verschiedene Aspekte,
unter denen sie sich darbietet und den Menschen bevorzugt anfordert. Es
gibt epochal wechselnde ,Stichworte“, ,Urworte“, unter denen das eine
Ganze der Gotteserfahrung aus der Ganzheit der Wirklichkeits- und Sub-
jektserfahrung heraus je neu angerufen wird und auf uns zukommt.

Schon in der Schrift und dann im Laufe der Glaubens- und Heils-
geschichte zeigt sich die Vielfalt solcher Stichworte, die immer das Ganze
meinen und implizieren, aber ebenso viele verschiedene Tore sind, die je
nach der Zeit oder der jeweiligen Eigenart der christlich-religiosen Erfah-
rung eines Menschen den jeweiligen Zugang zu diesem Ganzen bilden.
Dieses ,,Stichwort® ist z. B. fiir Paulus ,der Glaube®, aber so ist es nicht
fiir jeden und jede Zeit, auch wenn keiner ohne Glauben zu Gott findet.
Man kénnte fragen, ob nicht der Ternar der drei gottlichen Tugenden audh
schon einen Raum solchen epochalen Wedhsels des ,Urwortes“ fiir eine
religiose Erfahrung andeutet, wie ja das Schliisselwort fiir das Ganze bei
Johannes nicht Glaube, sondern Liebe ist und bei den Synoptikern sogar
dafir ,Umkehr“ (Metanoia) steht. Heute jedenfalls, wo die Menschheit
in der Ungeheuerlichkeit ihrer Zahl und konkreten Einheit, den notwen-
dig neuen Formen ihrer Gesellschaftlichkeit ganz neu lernen muff zu lie-



Zu Dag Hammarskjolds geistlichem Tagebuch 185

ben, oder untergeht, wo Gott so als die schweigende Unbegreiflichkeit nen
aufgeht, dafl der Mensch versucht ist, ihn iiberhaupt nur noch durch
Schweigen zu ehren und aller Atheismus, den es heute zum erstenmal
wirklich gibt, doch nur die pubertire Fehlform dieser Chance und Ver-
suchung gegeniiber der Unbegreiflichkeit Gottes ist, wo eine ungeheure
weltliche Welt entsteht, die der Mensch selber schafft, die zwar nicht
sakralisiert werden soll, aber in ihrer von Gott geheiligten, d. h. auf ihn
selbst hin gedéffneten Tiefe erfahren und getan werden muf}, — in einer
solchen neu heraufziehenden Epoche konnte die ,,Nichstenliebe® das wirk-
lich bewegende Urwort und Schliisselwort fiir heute sein. Wenn wir aber
heute sagen wollen: wer den Nichsten liebt, hat das Gesetz schlechthin
erfiillt; wenn wir einander lieben, dann ist die Heilsendgultigkeit Gottes
in uns (so konnte man 1 Jo 4,12 iibersetzen), dann missen wir radikal
verstehen, warum in der Néchstenliebe, so sie nur echt ist und ihr eigenes
unbegreifliches Wesen bis zum Ende annimmt, das ganze christliche Heil,
das ganze Christentum schon gegeben ist, das sich zwar noch in seine ganze
Fiille und Breite entfalten muff, die wir kennen und bewahren, aber in
seiner urspriinglichen Wurzel schon ergriffen ist, wenn einer den anderen
wahrhaft und ,bis zum Ende” liebt.

Politiker, Asthet, Mystiker

Zu Dag Hammarskjolds geistlichem Tagebuch
Paul Konrad Kurz SJ, Miinchen

I

Dag Hammarskjold, der Generalsekretdr der Vereinten Nationen, wurde
am 18. September 1961, wenige Kilometer von der Grenze Katangas,
neben dem Wrack seines Flugzeugs tot aufgefunden. Anfang 1961 war im
Kongo der Biirgerkrieg ausgebrochen. Rufiland, England und Belgien
wurden zu heftigen Gegnern der Kongo-Aktion der Vereinten Nationen.
Am 12. September traf Hammarskjold zu Verhandlungen in Leopoldville
ein. Sie verliefen unbefriedigend. Darauf flog der Generalsekretir am 17.
September nach Ndola an der rhodesischen Grenze, um mit Tschombé,
dem damaligen Regierungschef der abgefallenen Provinz Katanga, zu
verhandeln. Um 4 Uhr nachmittags stieg die Maschine der Vereinten





