
168 Karl Rahner 

und nahmen ihr Mahl mit Frohlocken und Einfalt des Herzens, indem sie 
Gott priesen und bei allem Volk beliebt waren" (Apg 2,46). In diesem 
kurzen Bericht finden wir die vier Regeln wieder, die Lukas so betont als 
Lebensregeln der Urkirche und damit jeder christlichen Gemeinschaft auf- 
gestellt hat. Sie sind heute und immer die Kundgabe des Geistes, der in 
einer christlichen Gemeinschaft herrscht, sie sind die Charismen, in denen 
sich die Liebe der Christen untereinander austauscht, die Offenbarung und 
die Fleischwerdung des Heiligen Geistes in der liebenden Einheit seiner 
Kirche. 

Vergessen wir auch nicht den Schluß des Satzes: •... und bei allem Volk 
beliebt waren!" Es gibt keine bessere Predigt des Christentums als diesen 
Geist der Gemeinschaft und der Nächstenliebe. Vielleicht ist es die eigent- 
liche christliche Aufgabe unserer Tage, diesen Geist der Liebe nach innen, 
in der Kirche, und nach außen, in die Welt hinein, zu leben. Die Apostel- 
geschichte beschließt ihr erstes Summarium bezeichnenderweise mit der 
Feststellung: •Der Herr aber mehrte von Tag zu Tag die Zahl der zum 
Heil Gerufenen!" (2,47). 

Über die Einheit von Nächstenliebe und Gottesliebe1 

Karl Rahner SJ, München 

Ihre Gemeinschaft2 hat sich eine seltsam-abenteuerliche und zugleich hei- 
lige Aufgabe gestellt: Sie hat die heilige Kühnheit, das Nichtorganisierbare 
organisieren, dem immer Neuen eine dauernde Gegenwart geben, dem 
Verborgenen, das Gott allein sieht und wägt, einen Platz in der Öffentlich- 
keit bewahren zu wollen. Denn sie will eigentlich nur eins: den Nächsten 
in Tat und Wahrheit lieben. Lieben in wirklicher Hilfe, aber in einer 
Hilfe, die nicht nur organisierte Leistung und Wirkung sozialpolitischer 
Organisation ist, sondern in Wahrheit Liebe bleibt. Solche Liebe aber, wo 

1 Der Verfasser nimmt in diesem Aufsatz ausführlicher und genauer Überlegungen auf, 
die er in GuL 37 (1964) 325•340 für die Frage nach der Möglichkeit der Heiligen- 
verehrung verwendet hatte. Vgl. auch: K. Rahner, Das •Gebot" der Liebe unter den 
anderen Geboten: Schriflen zur Theologie V2 (Einsiedeln 1964) 494•517. 
2 Vortrag auf der Generalversammlung des Kath. Fürsorgevereins für Mädchen, Frauen 
und Kinder 11. 5.1965 zu Köln. 



Über die Einheit von Nächstenliebe und Gottesliebe 169 

sie wahrhaft ist und bleibt und so wirklich die gesellschaftliche Leistung 
zwischen Menschen trägt, obzwar diese auch ohne das Eigentliche der 
Liebe sein, erzwungen, organisiert werden kann, ist nicht Funktion der 
profanen Gesellschaft, sondern konstituiert selber eine ganz neue Ge- 
meinschaft der Menschen, auch wo diese keinen Namen hat, läßt das ewige 
Reich Gottes geheim beginnen, ist das Wunder der Geburt der Ewigkeit. 
Aber eben darum ist dieses Unterfangen seltsam abenteuerlich und kühn. 
Denn man kann nach dem Apostel (1 Kor 13,3) seine ganze Habe den 
Armen geben und doch der Liebe entbehren. Das aber bedeutet doch, daß 
allein mit der sozialpolitischen Leistung, so wichtig und wunderbar, so 
•nützlich" sie ist, gerade das Entscheidende dieses Unterfangens noch nicht 
gegeben wäre, daß mit ihr allein, ohne diese geheimnisvolle Liebe, dieser 
•Verein" zu einer Funktion der profanen Gesellschaft herabsänke, das 
würde, was der Weltzeit angehört, die vergeht. So sehr daher solche Liebe, 
die hier walten soll, darüber nachdenken muß, wie sie zur greifbar helfen- 
den Tat wird, wenn sie nicht leeres Gefühl und bloßes Gerede werden 
will, so muß doch auch danach gefragt werden, was sie selber sei. Weiß 
man im Grunde auch nur, was sie ist, indem sie sich ereignet und darin 
vergißt, nach sich zu fragen, so gibt es eben doch nach der Schrift das Wort, 
das sie im Namen Gottes zu tun befiehlt, und somit auch das verantwor- 
tungsvolle Recht, über sie nachzudenken, wenn auch solche Reflexion nicht, 
wie das Befehls- und Zusagewort der Liebe, das vom Altar des höchsten 
Ereignisses der Liebe, vom Kreuz her, ausgeht, die Kraft der Gnade dazu, 
also letztlich sie selbst, mitbringen kann. 

Hier soll dieser Liebe dadurch nachgegangen werden, daß ihre Einheit 
mit der Gottesliebe bedacht wird. Das aber heißt gerade nicht, daß sie im 
Grunde in der Gottesliebe, sich selbst auflösend oder als solche unwesent- 
lich werdend, verschwindet, oder daß zwei Vollzüge des menschlichen 
Daseins nachträglich verbunden werden, die je für sich schon verstanden 
und getan werden könnten. Es kommt vielmehr bei dieser Einheit gerade 
darauf an, zu verstehen, daß das eine ohne das andere gar nicht ist, nicht 
begriffen und nicht vollzogen werden kann, daß eigentlich demselben zwei 
Namen gegeben werden müssen, um so sein unaufhebbares, eines Geheim- 
nis zu beschwören. 

I. Die tätige Liebe als Ort der Existenzerhellung des modernen Menschen 

Die Frage nach der wesenhaften Einheit der Gottes- und Nächstenliebe, 
die allein macht, daß die beiden •Gebote" gleich sind (Mt 22,39) und in 
beiden zusammen Gesetz und Propheten hängen (Mt 22,40), ist dringen- 
der als je. Und zwar für die Tat des Lebens und für die theoretische Re- 
flexion, die von jener getragen wird und sie gleichzeitig notwendig erhellt. 



170 Karl Rahner 

Wir brauchen, um diese Dringlichkeit zu ahnen, nur auf die Situation der 
heutigen Philosophie zu blicken. Es ist die Rede vom Ende der Meta- 
physik; es will scheinen, daß die transzendentale Philosophie des reinen 
Subjekts mit seiner Eröffnetheit auf das Absolute (als epochale Kehre von 
griechischer Kosmozentrik zu christlich-neuzeitlicher Anthropozentrik), 
deren Sinn und auch bleibende Bedeutung von der christlichen Philosophie 
erst langsam assimiliert wird und auch wohl darin in ihrem bleibenden 
Sinn bewahrt werden wird, irgendwie geheim und tief auch schon wieder 
fragwürdig geworden ist. Die Soziologie unternimmt den Versuch, sich 
an die Stelle der Metaphysik zu setzen oder die Philosophie zu verwan- 
deln in eine Ontologie der Interkommunikation. Die Blickrichtung der 
Philosophie der erkennenden Transzendenz nach dem Oben des Immer- 
gültigen scheint sich wenden zu wollen in eine Richtung auf das Ankünftig- 
Zukünftige, das erhofft wird; die Tat wird erfahren nicht als die ab- 
geleitete Folge der Erkenntnis, sondern diese als das Ereignis der Selbst- 
gegebenheit, die nur der Tat selbst innewohnt. Der Gott des Jenseits von 
Welt gerät in Verdacht, ein nicht verifizierbares, aufzulösendes Gespenst 
zu sein, weil er nicht da sei, wo wir uns selbst erfahren, tun und erleiden 
und nur uns als die einzig wirkliche Bodenlosigkeit erdulden. In Gedanke 
und Tat versucht man an allem die Entmythologisierung und die Destruk- 
tion des Tabus, bis man dann das einzige behält, was dabei zu bleiben 
scheint: das Unbegreifliche, das man als das Absurde empfindet und mit 
entsetztem Schweigen ehren möchte, oder das redlich und bitter Geringe 
der Pflicht des Alltags im Dienst am anderen, so man überhaupt noch ein 
•Ideal" tun und bereden möchte. 

An all dem mag sein oder nicht sein, was immer, wenn es nur gestellt wird 
vor den Spruch des Evangeliums und der befreienden Gnade des leben- 
digen Gottes, oder vor eine Vernunft, die den Mut behält, nicht zu ver- 
zweifeln und der ungeduldigen Enttäuschung über jede, natürlich immer 
endliche Formel des menschlichen Daseins zu widerstehen. Wenn aber das 
Christentum nicht nur •objektiv" recht haben soll, sondern richtend Rich- 
tiges dem Menschen sagen soll, der am Kommen ist und da und so sich ver- 
stehen muß, wo er und wie er nun einmal ist, dann muß ihm offenbar ver- 
ständlich gemacht werden, daß die ganze Wahrheit des Evangeliums noch 
in dem, wie in einem Keim, verborgen ist, was er als Tat und dann als 
Wahrheit am ersten findet, in der Liebe zum Nächsten. Wenn Christen- 
tum Glaube, Hoffnung und Liebe ist und wenn diese drei nicht drei Wirk- 
lichkeiten sind, die von außen zueinandergefügt sind, jede mit einer ande- 
ren Herkunft und einem anderen Wesen, sondern die Liebe das eine Wort 
ist für die Vollendung des einen, das wir mit diesen drei Namen bezeich- 
nen, dann könnte eben die Liebe das heute epochal gültige Wort sein, das 



Über die Einheit von Nächstenliebe und Gottesliebe 171 

das Ganze des Christentums im Menschen von morgen in die Konkretheit 
des Lebens aus jener Tiefe heraufruft, in die Gott, nicht wir, es durch sein 
Gnadenangebot, das er selbst ist, eingesenkt hat. Das aber setzt voraus, 
daß man wirklich im Ernst sagen kann, daß Gottes- und Nächstenliebe 
eins sind und wir so und nur so verstehen, was Gott und sein Christus ist, 
und vollziehen, was Gottesliebe in Christo ist, wenn wir die Liebe zum 
Nächsten zu ihrem eigenen Wesen und ihrer eigenen Vollendung kommen 
lassen. 

II. Nächstenliebe als Gottesliebe 

Die Aussagen der Heiligen Schrift 

Diese Erkenntnis, auf die hin wir uns vorzutasten versuchen, ist ja, wenn 
wir ehrlich und nüchtern prüfen, nicht so ganz unmittelbar und deutlich in 
Schrift und Überlieferung bezeugt. Es ist ja von zwei Geboten die Rede 
(Mt 22,39.40; Mk 12,31), von deren zweitem nur gesagt wird, daß es dem 
ersten •gleich" sei. Immerhin: die beiden zusammen werden in der synop- 
tischen Tradition als lebengebender (Lk 10,28) Inbegriff der alttestament- 
lichen Offenbarung in Schrift und Propheten gewertet (Mt 22,40), über 
dem nichts Größeres mehr ist (Mk 12,31). Wobei für die synoptische 
Theologie der Liebe gewiß auch nicht übersehen werden darf, daß in den 
eschatologischen Gerichtsreden des Herrn die Nächstenliebe bei Matthäus 
als einziger Maßstab ausdrücklich erscheint, nach dem der Mensch gerich- 
tet wird (Mt 25,34-46) und ihr Erkalten als Inhalt der •Gesetzlosigkeit" 
unter den endzeitlichen Bedrängnissen hingestellt wird (Mt 24,12). Dazu 
kommt noch in der synoptischen Tradition das rätselvolle Wort, daß Jesus 
getan wird, was dem geringsten seiner Brüder getan wird, ein Wort, das 
ja durch eine willkürlich altruistische Identifikation, die nach vielen Aus- 
legern Jesus selbst gewissermaßen bloß moralisch-juridisch in einem blo- 
ßen •Als-ob" vornimmt, nicht erklärt ist. Das Verständnis muß gewiß 
zunächst einmal von der absolut einmaligen Stellung, die Jesus sich als 
dem Sohn schlechthin, als dem Da-sein Gottes und seiner Basileia zu- 
erkennt, ausgehen und die Einheit dieses Sohnes mit dem Menschen über- 
haupt deutlich zu machen suchen. Dann aber werden wir wohl auch wieder 
zu der Lehre von der rätselhaften Einheit von Gottes- und Nächstenliebe 
und zu deren christologischer Begründung und Radikalisierung geführt. 

Diese Lehre radikalisiert sich (ohne daß diese Radikalisierung selbst 
reflektiert wird) bei Paulus: Die Nächstenliebe (als das königliche Gebot: 
Jak 2,8) wird als die Erfüllung des Gesetzes erklärt (Rom 13,8.10; Gal 
5,14), somit als das •Band" der Vollkommenheit (Kol 3,14) und als der 
bessere •Weg", also als die christliche Existenzform schlechthin und end- 
gültig (1 Kor 12,31-13,13). 



172 Karl Rahner 

Bei Johannes finden wir dann eine erste Reflexion auf die Berechtigung 
dieser Radikalisierung der Nächstenliebe zum Ganzen der christlichen 
Existenz, die sonst als eine fromme Übertreibung erscheinen könnte, wie sie 
ja in der Reflexion der christlichen Paränese dahin abgemildert wird, daß 
die Nächstenliebe ein einzelnes Stück der christlichen Forderung sei, ohne 
welches eben trotz seiner Schwierigkeit das Heil verspielt werde. Nach 
Johannes sind wir von Gott (Jo 14,21) und Christus geliebt, damit wir 
einander lieben (Jo 13,34), welche Liebe das neue Gebot Christi (Jo 
13,34), das für ihn spezifisch (Jo 15,12) und der Auftrag für uns ist (Jo 
15,17). Und so ist für Johannes die Konsequenz daraus die, daß Gott, der 
die Liebe ist (1 Jo 4, 16), uns geliebt hat, nicht, daß wir ihn wiederlieben, 
sondern daß wir einander lieben (1 Jo 4, 7.11). Denn wir schauen ja Gott 
nicht, er kann nicht in gnostisch-mystischer Innerlichkeit allein wahrhaft 
erreicht werden, so daß er so wirklich von der Liebe erreichbar wäre (1 Jo 
4,12), und darum ist der •Gott in uns" in der gegenseitigen Liebe der 
Gott, den allein wir lieben können (1 Jo 4,12), so sehr, daß es wirklich 
wahr ist und ein - für uns gewöhnlich gar nicht einleuchtendes, aber für 
Johannes radikal zwingendes - Argument, daß, •wer seinen Bruder nicht 
liebt, den er gesehen hat, Gott nicht lieben kann, den er nicht gesehen hat" 
(1 Jo4,20). 

Im unmittelbaren Wortlaut bleibt für uns an diesem Versuch, die Kon- 
zentration des ganzen christlichen Gottesverhältnisses auf die Liebe zum 
Bruder verständlich zu machen, vieles unbestimmt und undeutlich. Ist viel- 
leicht die Nächstenliebe auch hier noch nur darum die •Bewährung" der 
Liebe zu Gott, weil uns Gott, der geliebt werden soll, eben dieses Gebot 
der Nächstenliebe gegeben hat, und ist also seine Erfüllung für uns nur 
der beste Prüfstein dafür, ob es uns mit der Liebe zu Gott ernst ist, wobei 
es aber letztlich doch bei zwei verschiedenen Teilvollzügen der menschlich- 
christlichen Existenz und bei zwei Geboten bleibt? Ist das Wort vom Bru- 
der, den man sieht, und von Gott, den man nicht sehen kann, doch nur ein 
schlichtes argumentum ad hominem, ein Schluß vom (nicht geleisteten) 
Leichteren zum Schwereren (das dann gewiß erst recht nicht erfüllt wird) ? 
Oder dürfen wir die Worte des Johannes radikal ernst nehmen, so daß 
wirklich der •Gott in uns" der ist, der allein geliebt werden kann und eben 
in der Liebe zum Bruder, so und nie anders, erreicht wird, uns also die 
Liebe Gottes so trifft, daß sie sich und uns mit sich weiterbewegt auf den 
nahen Bruder hin und in der Liebe zu diesem, also als eigentliche Näch- 
stenliebe, zu sich und zur Vollendung kommt, uns als Nächstenliebe zu 
Gott und seiner Liebe bringt? 

Wenn wir auf diese bibeltheologische Frage auch keine rein exegetisch 
sichere Antwort geben können, so gibt uns die theologische Reflexion in 



Über die Einheit von Nächstenliebe und Gottesliebe 173 

der Überlieferung ein Stück Mut mehr, sie zu Gunsten des zweiten Teiles 
der Alternative, in der Richtung einer radikalen Identität der beiden 
Lieben zu beantworten, wobei zu beachten ist, daß einerseits diese theolo- 
gische Tradition mit ihren Theologoumena auch keine absolut zwingende 
Entscheidung der Frage liefert, anderseits aber doch auch friöe/theologische 
Daten3 für unsere Frage geltend macht, die in der Schrift selbst nicht da 
ausdrücklich zur Auswirkung kommen, wo die Schrift an unsere Frage 
rührt. 

Die Lehre der Theologie 

Die Schultradition in der katholischen Theologie hält schon lange sehr 
einmütig daran fest, daß die eigentliche christliche Nächstenliebe in Ver- 
mögen und Akt ein Moment der eingegossenen übernatürlichen theologi- 
schen Tugend der Caritas sei, in der wir Gott in seinem Geist um seiner 
selbst willen in unmittelbarer Gemeinschaft mit ihm lieben, daß also die 
Nächstenliebe nicht nur Vorbedingung, Auswirkung, Frucht und Prüfstein 
der Liebe zu Gott sei, sondern selber ein Akt dieser Liebe zu Gott selbst, 
also mindestens ein Akt innerhalb der totalen, glaubenden und hoffenden 
Übergabe des Menschen an Gott, den wir Liebe Gottes nennen, die allein 
den Menschen rechtfertigt, d. h. Gott übereignet, weil sie, da von der 
liebenden Selbstmitteilung Gottes in der unerschaffenen Gnade des Heili- 
gen Geistes getragen, wirklich den Menschen mit Gott eint, nicht wie er 
von uns erkannt ist, sondern so, wie er an sich selbst in seiner absoluten 
Göttlichkeit ist. Bei dieser These der Schule, die Gottes- und Nächsten- 
liebe mindestens in ihrem übernatürlichen Vermögen, der einen eingegos- 
senen übernatürlichen theologischen Tugend der Caritas, identifiziert, darf 
dreierlei nicht übersehen werden: 1. Die Schule übersieht (grundsätzlich 
mit Recht) nicht, daß eine solche Caritas auch bloßer Anstoß zu solchen 
personal-liebenden Weisen des Verhältnisses zum anderen sein kann, die 
selbst formell nicht Akt der Caritas sind, sondern nur deren actus imperati, 
die sich selbst mehr in einer bloß humanen Dimension halten. 2. Die Schule 
wird vermutlich oft bei der genaueren Auslegung ihrer radikalen These, 
besonders dort, wo sie sie zu begründen sucht, hinter ihr tatsächlich zurück- 
bleiben, sie abschwächen, sie so begründen, daß sie eigentlich nur verbal 
bestehen bleibt, und die existentialontologischen Voraussetzungen der 
These nicht wirklich einholen. Und 3. würde die Schule, wenn sie aus- 
drücklich gefragt würde, ob wirklich diese Identität schlechthin gelte, wohl 
antworten: Jeder Akt der Caritas dem Nächsten gegenüber sei zwar for- 
mell, wenn auch vielleicht nur einschlußweise, Liebe zu Gott, weil der Akt 

3 Z. B. wenn die Schrift erklärt, die Liebe zum Nächsten sei vom selben Pneuma getragen 
(Gal 5, 22). 



174 Karl Rahner 

ja per definitionem •um des in übernatürlicher Liebe geliebten Gottes wil- 
len" geschehe; aber die Schule würde wohl verneinen, daß umgekehrt 
jeder Akt der Caritas zu Gott formell auch Nächstenliebe sei (wenn er 
natürlich auch die Bereitschaft dazu einschließe), und vor allem würden 
heute noch die meisten Theologen vor dem Satz zurückschrecken, der der 
Grundthese ihren letzten Sinn, ihre eigentliche Schärfe und Unausweich- 
lichkeit gibt, daß nämlich überall, wo eine echte Liebe zum Menschen ihr 
eigentliches Wesen und ihre sittliche Absolutheit und Tiefe erreicht, sie in 
der wirklichen Ordnung des Heiles auch immer so von Gottes Heilsgnade 
unterfangen und überhöht sei, daß sie auch Caritas auf Gott hin ist, ob sie 
als solche Caritas ausdrücklich vom Subjekt thematisiert wird oder nicht. 

Dahin aber geht das Verständnis der Identitätsthese, wie es hier ge- 
meint ist, weil wir es sachlich für richtig und für das christliche Selbstver- 
ständnis der Zukunft von grundlegender Bedeutung halten. Was damit 
gemeint ist, bedarf einer eingehenderen, wenn auch unvermeidlich immer 
noch sehr summarischen Darlegung. 

Liebe als thematisch-ausdrückliches, kategoriales Tun und als unbegriff- 
licher, transzendentaler Horizont des Tuns 

Um hier deutlich zu sehen und gröbste Mißverständnisse der angezielten 
These von vornherein zu vermeiden, ist zunächst bei einem menschlich- 
geistigen Akt zu unterscheiden zwischen seinem ausdrücklichen, kategorial- 
begrifflich vorgestellten Objekt, das erkennend und wollend thematisch 
angezielt wird, einerseits, und dem apriorischen Formalobjekt, dem tran- 
szendentalen Horizont, dem •Raum", innerhalb dessen ein bestimmter 
Einzelgegenstand begegnet, anderseits. Der transzendentale Horizont ist 
einerseits die subjektive Möglichkeit dafür, daß der Einzelgegenstand sich 
überhaupt zeigen kann, gewissermaßen das apriorische Koordinaten- 
system, innerhalb dessen dem thematischen Gegenstand sein Platz ange- 
wiesen wird, der ihn verständlich macht, und ist anderseits dasjenige, das 
selbst erst in der Begegnung mit dem Gegenstand konkret geschichtlicher 
Erfahrung gegeben ist, was natürlich nicht heißt, daß dieser erfahrene 
transzendentale Horizont der kategorialen Einzelerfahrung deswegen 
schon thematisch ausdrücklich und gegenständlich vorgestellt und genannt 
sein müsse. Letzteres ist natürlich im Normalfall nicht der Fall. Ja selbst 
dort, wo auf diesen transzendentalen Horizont gegenständlicher Erkennt- 
nis reflektiert wird, wo er also thematisiert, begrifflich vorgestellt, genannt 
und so selbst zum ausdrücklichen Gegenstand des Erkennens gemacht wird, 
geschieht dies nochmals inkraft eben dieses Horizontes, der als solcher 
nochmals unthematisch gegeben sein muß. Die Vorstellung seines Begriffes 
kann seiner selbst als unthematisch vollzogenen nicht entraten. 



Über die Einheit von Nächstenliebe und Gottesliebe 175 

Diese Unterscheidung vorausgesetzt, ist natürlich zu sagen: nicht jeder 
Akt der Gottesliebe ist auch ein formeller Akt der Nächstenliebe, wenn 
und insofern Nächstenliebe einen Akt meint, in dem der Nächste als 
thematisch gemeinter Gegenstand unter seiner kategorial begrifflichen 
Vorstellung angezielt und geliebt wird. Wenn man sich ausdrücklich 
betend, vertrauend und liebend auf Gott bezieht, ist in diesem Sinn ein 
Akt der Gottesliebe und kein Akt der Nächstenliebe gegeben. Und gemes- 
sen am Gegenstand ist natürlich ein Akt solcher Gottesliebe von höherer 
Würde als ein Akt thematischer Nächstenliebe. Wo aber die ganze •tran- 
szendentale" Tiefe der zwischenmenschlichen Liebe (die, wie gesagt, min- 
destens Caritas sein kann, wie aus der Tradition eindeutig feststeht) reali- 
siert und vorgestellt wird, ist solche Liebe auch notwendig thematisch 
Gottesliebe, hat als reflexes Motiv Gott (wenn natürlich auch nochmals in 
sehr verschiedenen Deutlichkeitsgraden), wobei auch dann der Nächste - 
er selbst - wirklich geliebt werden muß, formeller Gegenstand der Liebe 
und ihr Motiv sein muß, wie immer man die Einheit der dann gegebenen 
beiden Motive erklären mag (der Nächste ist durch Gottes Liebe zu ihm 
•eins" mit Gott usw.). Damit ist aber die Frage, die uns hier auch mit be- 
schäftigt, immer noch offen, ob nämlich jede zwischenmenschliche Liebe, so 
sie nur ihre eigene sittliche Radikalität hat, Caritas (also Liebe auch zu 
Gott) sei, weil sie zwar nicht im kategorial ausdrücklichen Motiv, aber (das 
ist die Frage) durch ihren unausweichlich gegebenen transzendentalen 
Horizont, den Gottes immer zuvorkommende Heilsgnade schenkt, auf Gott 
(wenigstens unthematisch) ausgerichtet ist. 

Die anonyme Christlichkeit jedes positiv-sittlichen Tuns 

Noch eine zweite Vorbemerkung ist zu machen: Wir setzen hier im folgen- 
den ein Theologoumenon voraus4, das zwar in der katholischen Theologie 
nicht allgemein gehalten wird, aber eine genügend ernsthafte Begründung 
für sich hat, um hier vorausgesetzt werden zu dürfen, wenn es auch un- 
möglich ist, diese Begründung hier zu entwickeln. Dieses Theologoumenon 
besagt: Wo immer der Mensch im vollen Einsatz seiner freien Selbstver- 
fügung einen positiven sittlichen Akt setzt, ist dieser in der tatsächlichen 
Heilsordnung auch dann ein positiver, übernatürlicher Heilsakt, wenn sein 
aposteriorischer Gegenstand und das ausdrücklich aposteriorisch gegebene 
Motiv nicht greifbar aus der positiven Wortoffenbarung Gottes stammt, 
sondern in diesem Sinn •natürlich" ist. Und zwar darum, weil Gott kraft 
seines allgemeinen Heilswillens jedem Menschen seine übernatürlich ver- 

4 Vgl. dazu z. B. K. Riesenhuber: Der anonyme Christ nach K. Rahner: ZkTh 86 (1964) 
286•303; A. Röper, Die anonymen Christen, Mainz 1963; K. Rahner, Zur Theologie des 
Todes (Freiburg 41963) 79•86. 



176 Karl Rahner 

göttlichende Gnade anbietet und den positiv sittlichen Akt des Menschen 
somit übernatürlich erhöht, und weil der damit schon gegebene übernatür- 
lich transzendentale, wenn auch unthematische Horizont des Geistes (seine 
apriorische Ausrichtung auf den dreifaltigen Gott des ewigen Lebens) ein 
Moment von (transzendentaler) Offenbarung und Glaubensmöglichkeit 
einschließt, das einem solchen Akt auch den genügenden Charakter des 
•Glaubens" verleiht, der notwendig ist, damit ein sittlicher Akt Heilsakt 
sein könne. Das Theologoumenon besagt also: wo ein absoluter sittlicher 
Einsatz positiver Art in der Welt bei der gegenwärtigen Heilsordnung 
vorliegt, ist auch Heilsereignis, Glaube, Hoffnung und Liebe, Akt der ver- 
göttlichenden Gnade gegeben, wird also Caritas vollzogen, was eben noch 
offen war. Sittlicher Akt und Heilsakt lassen sich begrifflich, aber nicht 
real unterscheiden. Damit ist aber unsere eigentliche Grundthese von der 
gegenseitigen strengen Identität von Gottes- und Nächstenliebe noch nicht 
erreicht. Denn es fragt sich dann immer noch, ob solche Nächstenliebe nur 
irgendeiner der sittlichen Akte ist neben vielen anderen gleichrangigen, 
die wir als Heilsakte zu interpretieren haben, oder ob sie im Ganzen des 
sittlichen Vollzugs derart eine besondere umfassende Stellung habe, daß 
sie als Grund und Inbegriff des Sittlichen überhaupt zu gelten hat und 
darum - vergöttlicht durch die Gnade - als der Heilsakt und so als der 
Akt der Gottesliebe betrachtet werden kann, damit auch umgekehrt jeder 
Akt ausdrücklicher Gottesliebe wahrhaft formell (wenn auch in einem noch 
genauer zu bestimmenden Sinn) Nächstenliebe ist. Letzteres behaupten 
wir. 

Nächstenliebe als sittliches Grundtun des Menschen 

Die Nächstenliebe, auch und gerade, wenn wir sie zunächst einmal als 
sittliches Phänomen betrachten und noch gar nicht nach der theologischen 
Tugend der Caritas als solcher fragen, ist zunächst einmal nicht irgendeine 
der vielen nebeneinanderliegenden sittlich richtigen Reaktionen des Men- 
schen auf seine und seiner Umwelt Wirklichkeit, sondern der Grund und 
Inbegriff des Sittlichen überhaupt. Warum und in welchem Sinn ist dies 
so? In der äußeren Vielfalt seiner Umwelt begegnet dem Menschen auf 
den ersten Blick eine bunte, scheinbar willkürlich nebeneinandergereihte 
Vielfalt von Objekten, auf die sich jeweils auch sein sittliches Tun bezie- 
hen kann, und die - wie z. B. die Systematisierungen der speziellen Moral 
zeigen - dann nachträglich und etwas willkürlich in Gruppen zusammen- 
gefaßt und geordnet werden. Aber die dem Menschen begegnende Welt 
(wir sehen zunächst noch von Gott ab) ist unter verschiedener Hinsicht als 
Welt des Menschen ursprünglicher eine. Das ist schon dadurch gegeben, 
daß die wahre und eigentliche Umwelt des Menschen seine personale Mit- 



Über die Einheit von Näcltstenliebe und Gottesliebe 177 

weit ist. Diese Mitwelt ist die Welt, durch die hindurch der Mensch sich 
findet und vollzieht (erkennend und wollend) und - von sich wegkommt. 
Die Sachwelt ist, personal und sittlich gesehen, nur als Moment am Men- 
schen und an seiner Mitwelt von Bedeutung. Das ergibt sich zunächst aus 
der apriorischen Struktur des einen und ganzen Menschen (in Erkennen 
und Wollen), die der äußeren Vielfalt der möglichen Gegenstände ein 
einheitliches Gesetz ihrer möglichen Erkenntnis vorgibt und somit diese 
Vielfalt als erfaßte und gewollte strukturiert. Ist aber Erkenntnis von 
ihrem Wesen her •Bei-sich-sein", bzw. Rückkehr zu sich selbst und Frei- 
heit nicht einfach das Tunkönnen von diesem und jenem, sondern (formal 
gesehen) Selbstveriügung in Endgültigkeit hinein, geht es also dem Sub- 
jekt (formal gesehen) immer um es selber, dann muß der Vielfalt der mög- 
lichen Gegenstände des Menschen als geheimes, apriorisches Gesetz vor- 
gegeben sein, daß sie für den Menschen in Erkenntnis und Freiheit insofern 
in Frage kommen und geordnet sind, als sie diesem Bei-sich-sein und die- 
ser Selbst-verfügung dienen können. Dadurch aber ergibt sich, daß die 
Sachwelt nur als Moment der Personwelt als möglicher Gegenstand des 
Menschen in Frage kommt. Das zeigt sich ja auch in der traditionellen 
Lehre bei dem Axiom: Das Seiende und das Gute sind identisch. Das sitt- 
lich objektiv Gute ist im Personalseienden gegeben; ein Gut, das nicht die 
Person ist oder auf sie als solche bezogen ist, kommt als objektiver Wert 
sittlichen Handelns von vornherein nicht in Betracht. Nun ist aber weiter 
sofort hinzuzufügen, daß dieses formale Wesen der Erkenntnis und Frei- 
heit als Selbst-besitz und Selbst-tat eben das formale Wesen nach einer 
bestimmten Hinsicht besagt und nicht egozentrisch mißverstanden werden 
darf. Inhaltlich ist - auch schon wegen der Weltlichkeit und aposteriori- 
schen Geschichtlichkeit des Menschen - der aposteriorische Gegenstand die 
notwendige Vermittlung des erkennenden Subjektes zu sich selbst, also 
- das eben Gesagte vorausgesetzt - das erkannte personale Du die Ver- 
mittlung zum Bei-sich-sein des Subjekts. 

Noch deutlicher und radikaler ist dieser Sachverhalt bei der Freiheit: 
Die freie Selbstverfügung ist als sittlich richtige und vollendete gerade die 
liebende Kommunikation mit dem menschlichen Du als solchem (nicht als 
bloße Negativität oder Andersheit für das •Ich", das bloß sich selbst fin- 
den will, wenn auch am anderen). Da aber die Erkenntnis (weil sie selber 
schon Tat ist) nur in der Tat der Freiheit zu ihrem eigenen vollen Wesen 
gelangt, sich also in Freiheit •aufheben" muß, um sie selbst ganz zu sein, 
hat sie erst ganzmenschliche Bedeutung, wenn sie in die Freiheit, also in die 
liebende Kommunikation mit dem Du integriert ist. Der Akt personaler 
Liebe zum menschlichen Du ist also der umfassende, allem anderen Sinn, 
Richtung und Maß gebende Grundakt des Menschen. Ist das richtig, dann 



178 Karl Rahner 

gehört die wesenhafte apriorische und in Freiheit zu übernehmende Ge- 
öffnetheit auf das menschliche Du überhaupt zur apriorischen Grundver- 
fassung des Menschen, ist ein wesentliches inneres Moment seiner (erken- 
nenden und wollenden) Transzendentalität. Diese apriorische Grundver- 
fassung (die in Freiheit angenommen werden muß, der aber der Mensch 
sich auch versagen kann) wird in der konkreten Begegnung mit dem kon- 
kreten Menschen erfahren. Der eine sittliche (bzw. unsittliche) Grundakt, 
in dem der Mensch zu sich kommt und über sich verfügt, ist also die (lie- 
bende oder hassende) Kommunikation mit dem konkreten Du, an dem der 
Mensch seine apriorische Grundverwiesenheit an das Du überhaupt 
erfährt, annimmt oder verneint. Alles andere ist Moment daran, Folge- 
rung daraus oder Anlauf dazu. 

Dieser Grundakt ist nach dem früher Gesagten aber in der gegenwärti- 
gen Ordnung des Heils, d. h. der übernatürlichen Zielbestimmtheit seines 
Daseins, übernatürlich erhöht durch die eine Selbstmitteilung Gottes in 
der ungeschaffenen Gnade und dem daraus erfließenden dreieinen Grund- 
vermögen der theologischen Tugenden: Glaube, Hoffnung und Liebe, wo- 
bei die theologische Liebe von ihrem Wesen her Glaube und Hoffnung in 
sich selbst hinein notwendig integriert und aufhebt. Der eine menschliche 
Grundakt ist somit, wo er positiv geschieht, Nächstenliebe als Caritas, d. h. 
Nächstenliebe, deren Bewegung auf den Gott des ewigen Lebens hin 
zielgerichtet ist. 

Nächstenliebe als Totalitäts- und Wesenskundgabe des Menschen 

Die Reduktion der geistigen erkennenden und wollenden Wirklich- 
keit des Menschen auf die Nächstenliebe, die Caritas ist, als Grundakt, 
reduziert diesen natürlich nicht auf das Selbstverständliche und durch- 
schaubar Alltägliche, sondern gibt diesem Akt den Charakter des Geheim- 
nisses, selbst wenn wir zunächst von seiner theologischen Seite noch ab- 
sehen. Wenn wir sagen, das eine Selbstverständnis des Menschen als Ver- 
sammlung seiner Erkenntnis und die freie Selbstverfügung des Menschen 
auf Endgültigkeit hin geschehen im Akt der liebenden Kommunikation 
mit dem Du, hierin und nirgends anders, so daß alles andere Moment, Vor- 
aussetzung, Anlauf oder Folgerung davon sei, dann sagen wir natürlich 
auch eo ipso umgekehrt, daß in diesem Akt der Nächstenliebe das ganze 
unabsehbare Geheimnis des Menschen versammelt sei und vollzogen 
werde, daß alle anthropologischen Aussagen auch gelesen werden müssen 
als Aussagen über diese Liebe, die nicht ein regionales Vorkommnis im 
Leben des Menschen, sondern das Ganze seiner ist, in dem allein er sich 
ganz hat, sich ganz begegnet und in den letzten Abgrund seines Wesens 
fällt: seine Leibhaftigkeit, seine Zeitlichkeit und Geschichtlichkeit, seine 



Über die Einheit von Nächstenliebe und Gottesliebe 179 

letzte Uneinholbarkeit durch Reflexion, der Charakter der Unergründ- 
lichkeit und des Wagnisses in seinem Dasein, die Antizipation seiner Zu- 
kunft in Hoffnung oder Verzweiflung, seine bittere Unvollendbarkeit und 
Unerfüllbarkeit und Enttäuschung, die zu ihm gehören, seine dauernde 
Konfrontiertheit mit dem namenlosen schweigenden absoluten Geheimnis, 
das sein Dasein umfaßt, seine Bereitschaft zum Tod, die ja - in ganz 
eigentümlicher Weise - auch als Grundakt des Daseins gesehen werden 
kann. 

All das zusammen sind notwendig auch Wesenszüge der Liebe zum 
Du. Die Nächstenliebe ist nicht etwas, was jedermann in der Tiefe des 
Wesens schon immer reflex weiß, es ist das, was nur durch die erfahrene 
und erlittene Ganzheit des Lebens sich dem Menschen zuschickt und dann 
immer noch, ja dann erst recht, ein namenloses Geheimnis bleibt. Man 
müßte in einer empirisch-deskriptiven Phänomenologie der Verantwor- 
tung, der Treue, des Wagnisses, des Unabgeschlossenen und Ewigen, das 
die Liebe in sich birgt, zeigen, welche Weiten und Abgründe zum Du sie 
erschließt, wie wirklich in ihr der Mensch erfährt, wer er ist, wie das Nein 
zu ihr den ganzen Menschen in die tödlich-einsame Verdammnis der selbst 
geschaffenen Absurdität einschließt, wie die Totalität der Wirklichkeit als 
sich schenkende und angenommene und als selige Unbegreiflichkeit, die 
das allein Selbstverständliche ist, sich nur öffnet, wenn der Mensch im Akt 
der Liebe sich selbst radikal öffnet und dem Ganzen anheimgibt. Es müßte 
empirischer, als es hier möglich ist, das gegenseitige Bindungsverhältnis 
zwischen der transzendentalen Offenheit und Bereitschaft zu unbegrenzter 
Du-Kommunikation überhaupt einerseits und der konkreten Begegnung 
mit dem konkreten Du aufgewiesen werden. Das würde verständlicher 
machen, daß im Akt der Liebe zum anderen und in ihm allein und zuerst 
die ursprüngliche Einheit dessen, was Mensch ist und was die Totalität 
seiner Erfahrung ist, versammelt und vollzogen wird, daß die Liebe zum 
konkreten Du nicht irgend etwas ist, was es beim Menschen neben vielem 
anderen auch gibt, sondern er selbst in seinem totalen Vollzug. 

Würde so von der Deskription der Liebe zum anderen Du her deutlicher 
werden, daß sie wirklich den Vollzug des totalen, also auch geistig tran- 
szendentalen Wesens des Menschen ist, dann würde auch leichter zu begrei- 
fen sein, daß sie in der gegenwärtigen Heilsordnung nur vorkommt als 
Caritas, die nichts anderes besagt als die absolute Radikalität dieser Liebe, 
insofern sie eröffnet ist auf die Unmittelbarkeit des sich selbst als Gnade 
mitteilenden Gottes. Wenn wir in der Gnadenlehre gewöhnlich nur ganz 
abstrakt sagen: Die absolute, unbegrenzte Transzendentalität des Geistes 
ist die ,potentia oboedientialis' für die Gnade und wird von ihr in ihrer 
Unendlichkeit, die ihr an sich zukommt, durch die Gnade aus der bloßen 
Bedingung der Möglichkeit der Erfassung eines kategorialen Gegenstan- 



180 Karl Rahner 

des befreit zur Möglichkeit der Unmittelbarkeit zu Gott an sich selbst, 
dann müßte diese Aussage konkretisiert werden in der Erkenntnis, daß 
diese potentia oboedientialis, konkreter gesehen, eben die Transzenden- 
talität auf das zu liebende Du ist, welches zunächst einmal der Mitmensch 
ist. Es muß ja auch von theologischen Erwägungen aus so sein: wenn in 
der gegenwärtigen Heilsordnung wegen des allgemeinen Heilswillens 
Gottes jeder radikal freie sittliche Akt durch die Gnade zu einem Heils- 
akt wird und auf die Unmittelbarkeit zu Gott hin gerichtet ist (wie schon 
gesagt), dann muß dies erst recht von dem sittlichen, alles integrierenden 
Grundakt gelten, von der Liebe zum Nächsten. Wenn auch diese Über- 
natürlichkeit eines Heilsaktes nicht durch willkürliche Introspektion allein 
reflex erfaßt werden kann5 (sondern dies derjenigen Thematisierung zu- 
zuschreiben ist, die gerade in der Heils- und Offenbarungsgeschichte der 
Menschen geschieht), so ließe sich doch in einer solchen phänomenolo- 
gischen Deskription der erfahrbaren echten Nächstenliebe zeigen, welches 
die Momente an ihr sind, die durch die Gnade zu ihrer Absolutheit erhöht 
und befreit und dann auch unthematisch als solche erfahren werden. Es 
ist hier auch nicht der Ort, die verschiedenen konkreten Gestalten der 
Nächstenliebe zu beschreiben. Nur sei ausdrücklich gesagt, daß es sich 
immer wirklich um Liebe handeln muß, auch wenn es sich um die Caritas 
handelt, also nicht um die bloße Erfüllung eines Gebotes, das den ande- 
ren vor dem brutalen Egoismus abwehrend schützt, daß •die Liebe um 
Gottes willen" gerade nicht bedeutet: Liebe zu Gott allein am •Material" 
des Nächsten als Gelegenheit zur bloßen Gottesliebe, sondern wirklich: 
Liebe des Nächsten selber, die von Gott her zu ihrer letzten Radikalität 
ermächtigt ist und beim Nächsten ankommt, um bei ihm zu bleiben. 

Die Welt- und Menschenbegegnung als Medium der ursprünglichen, 
ungegenständlichen Gotteserfahrung 

Nun ist aber endlich gegenüber der These von der Nächstenliebe als dem 
einen alles umfassenden Grundakt des menschlichen Daseins der Einwand 
zu bedenken, der religiöse Akt, der auf Gott geht, sei doch der Grundakt 
des menschlichen Daseins oder stehe doch wenigstens gleichberechtigt und 
gleichursprünglich, ja sogar höherrangig neben dem Akt der liebenden 
personalen Kommunikation. Dieser Einwand ist aber ein Mißverständnis. 
Zunächst einmal ist zu beachten, daß Gott objektiv und für die subjektive 
Intentionalität des Menschen (in Erkennen und Freiheitstat und deren 

5 Die Übernatürlichkeit des Heilsaktes ist aber auch nicht einfach das Bewußtseinsjen- 
seitige, wie eine nominalistische Tendenz in der Theologie bis auf unsere Tage (außerhalb 
der thomistischen Schule) meint. Vgl. dazu: K. Rahner, Gnadenerfahrung: LThK2 IV, 
1001 f.; K. Rahner, Schriften zur Theologie III (Einsiedeln 1956) 105•109; J. Alfaro: 
LThK2 IV, 207 f. 



Über die Einheit von Nächstenliebe und Gottesliebe 181 

Einheit) kein •Gegenstand" neben anderen ist (wenigstens nicht für die 
ursprüngliche Erfahrung Gottes), auf den sich die Intentionalität des 
Menschen in derselben gestreuten und partikulären Weise wie auf die 
Vielfalt der kategorial begegnenden Gegenstände und Personen inner- 
halb der innerweltlichen Erfahrung richten kann. Gott ist ursprünglich 
nicht so gegeben, wie zufällig und von außen und, ohne daß es vom Wesen 
der menschlichen Intentionalität so sein muß, eine Blume oder Australien 
•gegeben" sind. Der Mensch hat es nicht erst mit Gott zu tun, wo er the- 
matisch den Begriff Gottes als einer Wirklichkeit •neben" anderen im 
bloß teilenden Unterschied zu diesen sich vorstellt. Gott ist im ursprüng- 
lichen, einer reflexen Thematik vorausgehenden Akt immer als der welt- 
jenseitige, subjektiv und objektiv (den Akt und seinen Gegenstand) tra- 
gende Grund der Erfahrung, also indirekt in einer Art Grenzerfahrung 
gegeben, als Wovonher und Woraufhin eines Aktes, der gegenständlich 
auf Welt zielt, also, wie gleich noch ausführlicher zu sagen sein wird, 
liebende Kommunikation mit dem welthaften Du (oder Nein dazu) ist. 
Gott ist zunächst und ursprünglich als (oder im) transzendentaler(n) un- 
thematischer (n) Horizont der erkennenden und handelnden Intentionali- 
tät des Menschen gegeben, nicht als •Gegenstand", der durch einen Begriff 
innerhalb dieses Horizontes vorgestellt wird. Und selbst dort, wo Gott 
religiös-christlich thematisiert wird, dort also, wo und insofern Er selbst 
(über eine solche philosophisch-religiöse Thematisierung hinaus) durch 
den durch die vergöttlichende Gnade eröffneten oder in seiner absoluten 
Weite aufrechterhaltenen •Horizont" des Geistes (transzendental) gege- 
ben ist (als übernatürlich sich zuschickendes Woraufhin dieser Transzen- 
dentalität), und wo Er durch die heilsgeschichtliche Wortoffenbarung 
(kategorial) als er selbst redet und durch beides •Partner" personalen und 
direkten Verhältnisses zwischen ihm und dem Menschen wird, geschieht 
dies (d. h. Gnaden- und Wortoffenbarung und gnadenhaft reale Selbst- 
mitteilung) immer gegenüber und durch einen Menschen, der schon •welt- 
lich" ist, d. h. sich selbst in Freiheit gegeben ist durch den liebenden Ein- 
gang in die Mitwelt, durch personale Begegnung und Kommunikation mit 
dem Du der innerweltlichen Erfahrung. 

Die (natürlich und übernatürlich) transzendentale Erfahrung Gottes, 
die auch die notwendige Vorbedingung der geschichtlichen Wortoffen- 
barung ist und ihr tragender Grund bleibt, ist nur möglich in und durch 
einen Menschen, der die weltliche (transzendentale [seine apriorische Ver- 
wiesenheit auf das Du] und kategoriale [seine konkrete Begegnung mit 
dem konkreten Du]) Erfahrung des menschlichen Du •schon" (in logischer 
Priorität) hat und darin und daran die (wenigstens) transzendentale Er- 
fahrung seiner Verwiesenheit auf das absolute Geheimnis (= Gott) über- 
haupt nur vollziehen kann. Die in der Schule klassische These (gegen 



182 Karl Rahner 

Ontologismus und eingeborene Gottesidee), daß Gott nur aposteriorisch 
aus der Schöpfung erkannt werden könne, will letztlich, wo sie sich selbst 
richtig versteht, nicht sagen, daß der Mensch nur auf Gott stoße wie auf 
irgendeinen ihm bloß zufällig gegebenen Gegenstand (diese Blume, 
Australien), mit dem er, von der apriorischen Struktur seiner Erkenntnis 
her gesehen, ebensogut nichts könnte zu tun haben, wohl aber, daß die 
transzendental ursprüngliche (und in irgendeinem Maß auch kategorial zu 
objektivierende) apriorische Erfahrung der ursprünglichen Verwiesenheit 
auf Gott, und so Gottes selbst nur gemacht werden könne in einem immer 
auch schon vollzogenen Ausgegangensein in die Welt, die als Welt des 
Menschen primär eine Mitwelt ist. Gerade weil die ursprüngliche Bezo- 
genheit auf Gott transzendentaler, also nicht gegenständlicher Art ist, 
sondern in der unendlichen Verwiesenheit des Geistes des Menschen über 
alles Gegenständliche der Mit- und Umwelt hinaus gegeben ist, ist die 
ursprüngliche Erfahrung Gottes (im Unterschied zu seiner absondernden 
Vorstellung im Einzelbegriff) immer in einer weltlichen Erfahrung gege- 
ben. Diese aber ist ursprünglich und total nur in der Du-Kommunikation 
da. 

Weil jede begriffliche Reflexion auf die transzendentalen Bedingungen 
der Möglichkeit von Erkenntnis und Freiheit selber nochmals von diesen 
selben Bedingungen getragen ist, darum ist auch der ausdrückliche reli- 
giöse Akt, in dem Gott zum reflexen Thema der Erkenntnis und Liebe 
wird, nochmals unterfangen und getragen durch jenen Akt, der eine 
transzendentale einschlußweise Gotteserfahrung (natürlich-übernatür- 
licher Art) bietet, indem er in der Zuwendung zur Mitwelt, also in aus- 
drücklicher Kommunikation mit ihr unthematisch auch die transzenden- 
talen Bedingungen dieses Aktes (die transzendentale Verwiesenheit auf 
Gott und die transzendentale Geöffnetheit auf das menschliche Du) erfah- 
ren läßt. 

Der Akt der Nächstenliebe ist also der einzige kategoriale und ursprüng- 
liche Akt, in dem der Mensch die kategorial gegebene ganze Wirklichkeit 
erreicht, sich ihr gegenüber selbst total richtig vollzieht und darin schon 
immer die transzendentale und gnadenhaft unmittelbare Erfahrung Got- 
tes macht. Der thematisch religiöse Akt als solcher ist und bleibt dem 
gegenüber sekundär. Er hat zwar, wie schon gesagt, gegenüber dem the- 
matischen Akt der Nächstenliebe eine höhere Würde, wenn und insofern 
diese gemessen wird am jeweiligen ausdrücklichen, begrifflich vorgestell- 
ten Objekt des betreffenden Aktes. Er hat, gemessen an seinem •Hori- 
zont", seiner transzendentalen Ermöglichung, dieselbe Würde, denselben 
•Tiefgang", dieselbe Radikalität wie der Akt ausdrücklicher Nächsten- 
liebe, weil beide Akte notwendig getragen sind von der (erfahrenen, aber 



Über die Einheit von Nächstenliebe und Gottesliebe 183 

unthematischen) Verwiesenheit auf Gott und auf das innerweltliche Du 
und von der Gnade (der eingegossenen Caritas), also von dem, worauf der 
ausdrückliche Akt sowohl des Gottesverhältnisses wie der Nächstenliebe 
•um Gottes willen" reflektieren. Das ändert aber nichts daran, daß der 
primäre Grundakt des immer schon •weltlichen" Menschen immer ein Akt 
der Nächstenliebe ist und darin die ursprüngliche Gottesliebe insofern 
realisiert wird, als in diesem Grundakt auch die Bedingungen seiner Mög- 
lichkeit angenommen werden, zu denen die durch die Gnade übernatürlich 
erhobene Verwiesenheit des Menschen auf Gott gehört. 

Die Nächstenliebe als primärer Akt der Gottesliebe 

Wir können jetzt die Grundfrage unserer ganzen Überlegungen unmittel- 
bar beantworten. Es war die Frage nach der Identität von Gottes- und 
Nächstenliebe, genauer danach, ob die Nächstenliebe als Caritas im Grunde 
doch nur ein sekundärer sittlicher Akt (unter vielen anderen) sei, der von 
der Caritas als Gottesliebe sachlich doch mehr oder weniger als •actus 
imperatus" ausgehe, bzw. Gott so zum •Motiv" (wie in der ausdrücklichen 
Gottesliebe) habe, daß die Nächstenliebe eigentlich Gott allein wirklich 
•liebe" und darum, nach dem Willen des eigentlich geliebten Gottes, dem 
Nächsten gut gesinnt sei und Gutes tue, oder ob eine radikalere Einheit 
zwischen Gottes- und Nächstenliebe (als Caritas) so obwalte, daß die Got- 
tesliebe selbst immer auch schon Nächstenliebe sei, in der der Nächste - 
er wirklich selbst - geliebt werde. Wir können jetzt antworten: die kate- 
gorial-explizite Nächstenliebe ist der primäre Akt der Gottesliebe, die in 
der Nächstenliebe als solcher Gott in übernatürlicher Transzendentalität 
unthematisch, aber wirklich und immer meint, und auch die explizite Got- 
tesliebe ist noch getragen von jener vertrauend-liebenden Öffnung zur 
Ganzheit der Wirklichkeit hin, die in der Nächstenliebe geschieht. Es ist 
radikal, d.h. in einer onto-logischen, nicht bloß •moralischen" oder psycho- 
logischen Notwendigkeit, wahr, daß, wer den Bruder, den er •sieht", nicht 
liebt, auch Gott, den er nicht sieht, nicht lieben kann und Gott, den er nicht 
sieht, nur lieben kann, indem er liebend den sichtbaren Bruder liebt. 

Es sei nur noch darauf aufmerksam gemacht, daß nun grundsätzlich 
auch noch die •christologische" und •eschatologische" Seite dieser Sachlage 
ausdrücklich zu bedenken wäre. Wenn man in der •letzten Zeit" (und erst 
jetzt) im Menschen Jesus, den man sieht, den Vater sehen und lieben kann, 
den man nicht sieht, dann radikalisiert sich christologisch und eschatolo- 
gisch die bedachte Einheit von Gottes- und Nächstenliebe und kommt zu 
ihrem Höhepunkt, so daß der Mensch Jesus eine ewige Bedeutung für 
unser Gottesverhältnis bis in die •unmittelbare" Anschauung Gottes hin- 
ein erhält und bewahrt und so das Verhältnis zu Gott durch den Menschen 



184 Karl Rahner 

hindurch nicht nur eine •Vermittlung" in der Zeit, sondern in Ewigkeit 
ist, •subjektiv" also das Gleiche vorliegt wie •objektiv" durch die nie mehr 
rückgängig gemachte Annahme der Menschheit durch den Logos. Aber 
darauf kann hier nicht mehr näher eingegangen werden. Sonst könnte 
auch gezeigt werden, wie eine zur absoluten Wesensvollendung (über- 
natürlicher Art) gelangte Nächstenliebe auch die Christologie einschließt. 

III. Die epochale Bedeutung der Nächstenliebe für die Gotteserkenntnis 
des modernen Menschen 

Nun mag diese ganze mühsame Überlegung so aussehen, als ob sie nur 
bedenke, was, wenn es wahr ist, immer und überall (wenigstens in der 
christlichen Heilsordnung) gilt. Das ist richtig. Und doch kommt der Über- 
legung eine eigentümliche Bedeutung gerade für den geschichtlichen 
•Augenblick" zu, in dem wir heute leben. Eine natürlich-übernatürliche 
Gotteserkenntnis und -liebe von existentiell echter Art, in der die Wirk- 
lichkeit Gottes echt erfahren wird, ist aus dem Wesen der Sache heraus ein 
Akt, der nur vom Menschen als ganzem geleistet werden kann. Alles, was 
er ist und womit er zu tun hat, muß darin vorkommen, sonst würde darin 
ja gar nicht der absolute Grund der Wirklichkeit, der Grund des erken- 
nenden und handelnden Geistes begegnen, Gott gar nicht als Gott, als 
Person und Freiheit und absolutes Geheimnis vorkommen. Aber diese als 
ganze sich auf Gott hin vollziehende Wirklichkeit hat doch je für den 
geschichtlich sich vollziehenden Menschen •epochal" verschiedene Aspekte, 
unter denen sie sich darbietet und den Menschen bevorzugt anfordert. Es 
gibt epochal wechselnde •Stichworte", •Urworte", unter denen das eine 
Ganze der Gotteserfahrung aus der Ganzheit der Wirklichkeits- und Sub- 
jektserfahrung heraus je neu angerufen wird und auf uns zukommt. 

Schon in der Schrift und dann im Laufe der Glaubens- und Heils- 
geschichte zeigt sich die Vielfalt solcher Stichworte, die immer das Ganze 
meinen und implizieren, aber ebenso viele verschiedene Tore sind, die je 
nach der Zeit oder der jeweiligen Eigenart der christlich-religiösen Erfah- 
rung eines Menschen den jeweiligen Zugang zu diesem Ganzen bilden. 
Dieses •Stichwort" ist z. B. für Paulus •der Glaube", aber so ist es nicht 
für jeden und jede Zeit, auch wenn keiner ohne Glauben zu Gott findet. 
Man könnte fragen, ob nicht der Ternar der drei göttlichen Tugenden auch 
schon einen Raum solchen epochalen Wechsels des •Urwortes" für eine 
religiöse Erfahrung andeutet, wie ja das Schlüsselwort für das Ganze bei 
Johannes nicht Glaube, sondern Liebe ist und bei den Synoptikern sogar 
dafür •Umkehr" (Metanoia) steht. Heute jedenfalls, wo die Menschheit 
in der Ungeheuerlichkeit ihrer Zahl und konkreten Einheit, den notwen- 
dig neuen Formen ihrer Gesellschaftlichkeit ganz neu lernen muß zu lie- 



Zu Dag Hammarskjölds geistlichem Tagebuch 185 

ben, oder untergeht, wo Gott so als die schweigende Unbegreiflichkeit neu 
aufgeht, daß der Mensch versucht ist, ihn überhaupt nur noch durch 
Schweigen zu ehren und aller Atheismus, den es heute zum erstenmal 
wirklich gibt, doch nur die pubertäre Fehlform dieser Chance und Ver- 
suchung gegenüber der Unbegreiflichkeit Gottes ist, wo eine ungeheure 
weltliche Welt entsteht, die der Mensch selber schafft, die zwar nicht 
sakralisiert werden soll, aber in ihrer von Gott geheiligten, d. h. auf ihn 
selbst hin geöffneten Tiefe erfahren und getan werden muß, - in einer 
solchen neu heraufziehenden Epoche könnte die •Nächstenliebe" das wirk- 
lich bewegende Urwort und Schlüsselwort für heute sein. Wenn wir aber 
heute sagen wollen: wer den Nächsten liebt, hat das Gesetz schlechthin 
erfüllt; wenn wir einander lieben, dann ist die Heilsendgültigkeit Gottes 
in uns (so könnte man 1 Jo 4,12 übersetzen), dann müssen wir radikal 
verstehen, warum in der Nächstenliebe, so sie nur echt ist und ihr eigenes 
unbegreifliches Wesen bis zum Ende annimmt, das ganze christliche Heil, 
das ganze Christentum schon gegeben ist, das sich zwar noch in seine ganze 
Fülle und Breite entfalten muß, die wir kennen und bewahren, aber in 
seiner ursprünglichen Wurzel schon ergriffen ist, wenn einer den anderen 
wahrhaft und •bis zum Ende" liebt. 

Politiker, Ästhet, Mystiker 

Zu Dag Hammarskjölds geistlichem Tagebuch 

Paul Konrad Kurz SJ, München 

I 

Dag Hammarskjöld, der Generalsekretär der Vereinten Nationen, wurde 
am 18. September 1961, wenige Kilometer von der Grenze Katangas, 
neben dem Wrack seines Flugzeugs tot aufgefunden. Anfang 1961 war im 
Kongo der Bürgerkrieg ausgebrochen. Rußland, England und Belgien 
wurden zu heftigen Gegnern der Kongo-Aktion der Vereinten Nationen. 
Am 12. September traf Hammarskjöld zu Verhandlungen in Leopoldville 
ein. Sie verliefen unbefriedigend. Darauf flog der Generalsekretär am 17. 
September nach Ndola an der rhodesischen Grenze, um mit Tschombe, 
dem damaligen Regierungschef der abgefallenen Provinz Katanga, zu 
verhandeln. Um 4 Uhr nachmittags stieg die Maschine der Vereinten 




