
Vom Seufzen im Geist 

Zu einem Grundbegriff des christlichen Gebetes 

Friedrich Wulf SJ, München 

Im neunten Buch seiner Bekenntnisse1 überliefert uns Augustinus jenes 
berühmte Gespräch mit seiner Mutter zu Ostia am Tiber2, wie sie beide 
allein, an ein Fenster gelehnt, das in den Garten innerhalb des Hauses 
blickte, schon berührt von der Gegenwart Gottes - •im Angesicht der 
Wahrheit", sagt er, •vergessend, was hinter uns lag, auslangend nach dem, 
was vor uns liegt" (Phil 3,13) - sich fragten, •welcher Art wohl dereinst 
das ewige Leben der Heiligen sei", voll Verlangen, •einem so erhabenen 
Gegenstand auf alle Weise nachzusinnen". Sie durchwanderten im Geist 
alle Stufen der geschaffenen Welt, höher und höher hinauf, bis zu jener 
ewigen Weisheit, •durch die alles Geschöpf liehe entsteht". Hier nun ereilt 
ihn ein tiefes Erleben, das sich seiner Seele unauslöschlich eingeprägt hat. 
Seine Worte versuchen das Geheimnis dieser Stunde zu fassen, vermögen 
es aber nur unvollkommen auszudrücken: •Und während wir so reden 
von dieser ewigen Weisheit, voll Sehnsucht nach ihr, da streiften wir sie 
leise in einem vollen Schlag des Herzens; da seufzten wir auf und ließen 
dort festgebunden ,die Erstlinge des Geistes' (Rom 8,23); und wir wandten 
uns wieder dem Getön der Rede zu, bei der das Wort Anfang und Ende 
hat. Was wäre auch ähnlich Deinem Wort, unserm Herrn, dem Wort, das 
in sich verbleibt, ohne zu altern, und doch alles erneut?" Augustinus sinnt 
noch weiter nach und will sich Rechenschaft darüber geben, was ihm hier 
geheimnisvoll geschehen ist. Er reflektiert: Wenn einer es dahin brächte, 
daß ihm •das All in Schweigen versänke, weil es sein Lauschen zu dem 
erhoben hat, der es erschaffen, und wenn nun Er allein spräche, nicht durch 
die Dinge, nur durch sich selbst, so daß wir sein Wort vernähmen nicht 
durch Menschenzunge, auch nicht durch Engelstimme und nicht im Donner 
aus Wolken, noch auch in Rätsel und Gleichnis, sondern Ihn selbst vernäh- 
men, den wir in allem Geschaffenen lieben, Ihn selbst ganz ohne dieses, 
wie wir eben jetzt uns nach ihm reckten und in windschnell flüchtigem 
Gedanken an die ewige, über allen beharrende Weisheit rührten; und 

1 Kp. 10; wir zitieren im folgenden nach der Übersetzung von Joseph Bernhart (Fischer- 
bücherei 103, S. 163 ff.). 
2 Augustinus war nach seiner Taufe durch Ambrosius mit seiner Mutter von Mailand 
nach Rom gekommen. In Ostia ruhten sie vor der Oberfahrt nach Afrika ein wenig aus. 
Ein paar Tage nach dem Gespräch erkrankte Monika aber und starb an Fieber. 



202 Friedrich Wulf 

wenn dies Dauer hätte und alles andere Schauen, von Art so völlig anders, 
uns entschwände und einzig dieses den Schauenden ergriffe, hinnähme, 
versenkte in tief innere Wonnen, so daß nun ewig Leben wäre, wie jetzt 
dieser Augenblick Erkennen, dem unser Seufzen galt: ist nicht dies es, was 
da gesagt ist: ,Geh ein in die Freude deines Herrn'?" Noch in der Erinne- 
rung kommt ihm das Erlebnis von Ostia, da sie im Gespräch Gottes Wirk- 
lichkeit und Weisheit •in einem vollen Schlag des Herzens leise streiften, 
aufseufzten und die ,Erstlinge des Geistes' dort zurückließen", wie der 
Beginn der Ewigkeit, des Lebens in der Auferstehung vor. Was ist das für 
ein geheimnisvolles Aufseufzen? Ist es das Echo einer außergewöhnlichen 
Gnade oder bloß die schmerzliche Erfahrung unserer Hinfälligkeit, der 
Unfähigkeit, Gott in diesem Leben je zu erreichen. 

I. 

Wir rühren hier an einen Grundbegriff des geistlichen Lebens. Er hat eine 
abenteuerliche und lange Geschichte, die eng mit der Geschichte und dem 
Weg unseres Heils verknüpft ist. Das Seufzen im gewöhnlichen Verstand 
ist zunächst einmal ein Ausdruck des Schmerzes und als solcher dem Men- 
schen in diesem irdischen Leben wesentlich; theologisch gesehen ist es ein 
Zeichen seiner Unerlöstheit oder jedenfalls des Noch-Unterwegsseins zu 
seinem endgültigen Ziel3. Der Mensch, wie er ursprünglich von Gott ge- 
dacht war, der paradiesische Mensch, hatte keinen Grund, zu klagen und 
zu seufzen. Er sollte ein ganz und gar erfüllter Mensch sein. Erst die Ver- 
treibung aus dem Paradies, die Verbannung, die Heimatlosigkeit, das Hin- 
und Herwandern als das dem Menschen zugewiesene Los ist für ihn Anlaß 
und Quelle des Seufzens geworden. Die Paradiesesgeschichte der Bibel ist 
für Augustinus prototypisch für den Menschen überhaupt, wenn er sagt: 
•Im Paradies schrieest du nicht, sondern lobtest du nur, seufztest du nicht, 
sondern freutest du dich; ausgesetzt, seufze und schreie!"4 So braucht es 
denn nicht zu wundern, wenn im Alten Testament oft vom Seufzen des 
Menschen und des Volkes gesprochen wird; es ist für den gläubigen Israeli- 
ten ein Seufzen vor dem Angesicht Gottes und darum Gebet, ein Hilferuf 
zu Gott in der Not körperlicher und seelischer Leiden, in der Not der 
Krankheit, der Einsamkeit, der Verlassenheit, der Unterdrückung und 
nicht zuletzt der Schuld. •Die Kinder Israels seufzten und schrien. Ihr 
Hilferuf stieg von ihrer Fronarbeit zu Gott empor" (Ex 2,23). •Abends 
und morgens und mittags will ich klagend bedenken und seufzen, mag er 
mein Flehen erhören" (Ps 55,18). Ezechiel droht sogar: •Ihr werdet ob 

* In der lateinischen christlichen Überlieferung kommt der Begriff unter den beiden 
Worten gemere (gemitus) und suspirare (suspirium) vor. 
4 Enn. in Ps. 30, 18 (PL 36, 225). 



Vom Seufzen im Geist 203 

eurer Schuld dahinschwinden und alle mitsamt seufzen" (24,23). Solches 
Seufzen wird es geben, solange es Leid, vor allem aber Sünde und Un- 
erlöstheit gibt. Auch die Heilstat Christi hat es darum nicht einfach aus 
der Welt geschafft. •Es seufzt das Gewissen im Gedenken an die Sünden", 
heißt es bei einem Prediger des 5. Jahrhunderts5. Für Bernhard von Clair- 
vaux ist das •Seufzen des Herzens" •wahre Bekehrung und Zerknir- 
schung"6, und Bellarmin setzt es einfach mit dem Weinen gleich7. 

Aber in all dem zeigt sich schon, daß das Seufzen des gläubigen Men- 
schen nicht nur Schmerz und Trauer über die Schwere und die Enttäu- 
schungen dieses Lebens, über das eigene Unvermögen und die Schuld be- 
sagt, sondern gleichzeitig den Glauben an die Wirklichkeit Gottes und die 
Hoffnung auf seine barmherzige Liebe bezeugt. •O Herr, vor Dir liegt all 
mein Verlangen, mein Seufzen bleibt Dir nicht verborgen", betet in den 
Psalmen ein Schwerkranker, •der in seinem Leid ein Gericht über seine 
Schuld erkennt"8 (Ps 38,10). Und ein anderer, •der unter der Verwerfung 
des von Gott gerichteten Volkes leidet"9: •Gedenke ich Gottes, muß ich 
seufzen, grüble ich nach, so verzweifelt mein Geist" (Ps 77,4). Der alt- 
testamentliche Beter vertraut oder ringt sich zu dem Vertrauen durch, daß 
seine Klage nicht vergebens ist, daß sie von Gott gehört wird und dessen 
Herz bewegt. Dafür steht ihm die Geschichte und die Verheißung Jahwes. 
Von der Klage seiner Väter in der ägyptischen Knechtschaft heißt es: •Gott 
hörte ihr Seufzen. Da gedachte Gott seines Bundes mit Abraham, Isaak 
und Jakob. Gott schaute auf die Kinder Israels und tat sich ihnen kund" 
(Ex 2,24). Stephanus, der Blutzeuge der jungen Kirche, wird später in 
seiner Verteidigungsrede vor dem Hohen Rat im Rückblick auf diese Zeit 
Gott zu Moses sagen lassen: •Ich habe die Mißhandlungen meines Volkes 
gesehen; ich habe ihr Seufzen gehört und bin herabgekommen, sie zu be- 
freien" (Apg 7,34). Die Hoffnung auf eine Wende des Leids durch Gott 
selbst tritt im religiösen Bewußtsein des alttestamentlichen Bundesvolkes 
um so stärker hervor, je deutlicher und eindringlicher die Aussagen der 
Propheten über das messianische Heil werden. Einmal wird alles Seufzen 
aufhören, wenn der Tag der Befreiung kommt, den der Verheißene Gottes 
herbeiführen wird. Diesem Tag lebt das bedrängte Volk entgegen. Bei 
der Schau über Babels Fall hatte Isaias ihm Jahwes Wort zugerufen: 
•Allem Seufzen mache ich ein Ende" (21,2). •Des Herrn Befreite kehren 
zurück, sie gelangen mit Jauchzen nach Sion; ewige Freude bedeckt ihr 

5 Salvian von Marseille, Ad Ecclesiam I, 45. 
8 Zit. nach Bellarmin, •De gemitu columbae" I, 11. 
7 Vgl. seine Schrift: •De gemitu 'columbae sive de bono lacrimarum" 
8 H.-J. Kraus, Psalmen I (Neukirchen 1960) 294. 
9 Ebda. 533. 



204 Friedrich Wulf 

Haupt, Freude und Frohlocken wird ihnen zuteil, Kummer und Seufzen 
entfliehn" (25,10). 

Mit solchen Texten scheint unmittelbar und zunächst nur die Hoffnung 
auf Befreiung von zeitlicher Not, von der Not einer leidvollen Gegenwart 
ausgesprochen zu sein, in Wirklichkeit aber zeigen sie deutlich genug an, 
daß der wahrhaft Glaubende im tiefsten nach Gott seufzt, nach seiner 
Gegenwart und seiner Tröstung. Das in seiner politischen Existenz zer- 
schlagene, in der Verbannung und Zerstreuung lebende Volk sehnt sich 
nach dem Sionsberg und seinem Heiligtum, der Sichtbarkeit und Greif- 
barkeit Jahwes in seiner Mitte. Hier, in der äußersten Not seiner Geschichte, 
erhält das von den Vätern überlieferte Wort der Verheißung: •Mitten 
unter euch will ich wohnen, will ich euch Gott sein, und ihr sollt mein Volk 
sein" (Lev 26,12) eine ganz neue Realität, finden die Tröstungen Gottes 
im Munde seines Propheten (Is Kap. 40-55) bei vielen ein bereites Herz. 
Der nach Gott Seufzende ist bei allem Leid im Grund seiner Seele immer 
auch schon der Getröstete. Der Glaube und das Vertrauen, das Verlangen 
und die Hoffnung tragen ihn. 

Diese Erfahrung erreicht aber erst ihre letzte und eigentliche Tiefe mit 
dem Kommen Christi. Der Neue Bund ist die eschatologische Zeit. Sie steht 
im Zeichen des durch Christus schon gewirkten und in ihm gegenwärtigen, 
aber noch nicht offenbar gewordenen endgültigen Heils. Das gleichzeitige, 
unzertrennlich miteinander verbundene •Schon" und •Noch-nicht" der 
Heilswirklichkeit löst jenes eigentümliche Seufzen aus, von dem in der 
geistlichen Überlieferung so oft die Rede ist. Der Christ lebt im Glauben 
an das •Schon" und leidet unter dem •Noch-nicht"; er •seufzt", sich seh- 
nend nach seiner Vollendung, nach der Vollgestalt seines Heiles im Leibe 
der Herrlichkeit. So begegnet das Wort schon bei Paulus. •Wir wissen", 
schreibt der Apostel an die Korinther, •daß wir nach dem Abbrechen unse- 
rer irdischen Zeltwohnung eine Wohnstätte von Gott empfangen, ein nicht 
von Händen erbautes ewiges Haus im Himmel. Und deswegen seufzen wir 
und sehnen uns, mit unserer Wohnung vom Himmel her überkleidet zu 
werden. Sind wir überkleidet, werden wir nicht mehr als nackt befunden 
werden. Ja, in diesem Zelt weilend, seufzen wir bekümmert, weil wir nicht 
entkleidet, sondern überkleidet werden wollen, damit das Sterbliche auf- 
gesogen werde vom Leben . . . Doch sind wir allezeit guten Mutes und 
möchten lieber ausziehen aus dem Leibe und daheim sein beim Herrn" 
(2 Kor 5,1-4.8)10. Im Römerbrief begründet der Apostel dieses Seufzen 
genauer, wenn er ausführt: •Wir warten mit Seufzen auf die (endgültige) 
Annahme an Kindesstatt, auf die Erlösung unseres Leibes. Denn auf Hoff- 

10 Es kann und braucht hier nicht auf die umstrittene Auslegung dieser Stelle eingegangen 
werden. Der Gedankengang in bezug auf unser Thema ist klar. 



Vom Seufzen im Geist 205 

nung wurde unser Heil gestellt; Hoffnung aber, die man sehen kann, ist 
keine Hoffnung (mehr); denn wie soll man das, was man (schon) sieht, 
noch erhoffen. Hoffen wir aber auf das, was wir nicht sehen, so müssen wir 
es in Geduld erwarten" (Rom 8,23b-24). Hier wie dort sind es nicht die 
Leiden dieser Zeit als solche, etwa die Drangsale des apostolischen Amtes, 
von denen in den Briefen des Apostels oft genug die Rede ist (im gleichen 
Brief [2 Kor] etwa 4, 7 ff.), die Paulus aufseufzen lassen - diese bringen 
ihm nur schmerzhaft zum Bewußtsein, daß die Vollendung noch aussteht: 
•Wir wissen, daß wir, solange wir noch im Leibe (des Todes [Rom 7,24]) 
weilen, als Fremdlinge fern sind vom Herrn" (2 Kor 5,6) -, sondern die 
Unvollendetheit des hiesigen Lebens, das Verlangen nach der sichtbaren 
Gegenwart des Herrn und seiner Herrlichkeit. 

Diesen Sinn des Seufzens hat die spätere Überlieferung übernommen; 
sie wandelt ihn tausendfach ab. •Sehnsüchtig seufzen wir nach der Ankunft 
Christi, nach dem Abend dieser Zeit, nach der Verwandlung der Welt", 
schreibt Tertullian11. Von Antonius dem Einsiedler sagt Athanasius: •Er 
seufzte Tag um Tag im Gedenken an die himmlischen Wohnungen, voll 
Verlangen danach, die Unbeständigkeit des menschlichen Lebens beden- 
kend"12. Und bei Augustinus lesen wir: •Brüder, solange wir in diesem 
Leibe hausen, .pilgern wir fern vom Herrn' (2 Kor 5,6) und ,der hinfällige 
Leib beschwert die Seele und das erdhafte Gezelt belastet den vielsinnigen 
Geist' (Weish 9,15). Wenn es uns auch bisweilen gelingen mag, nach der 
Zerstreuung der Nebel durch einen Wandel in Sehnsucht diese Himmels- 
klänge zu vernehmen und gleichsam etwas vom Hause Gottes zu erhaschen, 
so fallen wir doch allzu leicht, erdrückt vom Gewicht unserer Schwächen, 
in unsere Gewohnheiten zurück und sinken zum Alltagsleben herab. Wie 
wir aber dort Grund zur Freude gefunden hatten, so wird es uns hier nicht 
an Gründen zum Seufzen fehlen. Denn der Hirsch, der Tag und Nacht 
seine Tränen ißt, den die Sehnsucht zu den Wasserquellen, zur verborge- 
nen Süßigkeit Gottes hinreißt, der seine Seele über sich selber erhebt, um 
dessen habhaft zu werden, was über seiner Seele ist, der zum Ort des 
wunderbaren Zeltes wandelt bis zum Hause Gottes, der von der Wonne 
der inneren und geistigen Musik so angezogen wird, daß er alles Äußere 
verachtet und von Liebe zum Inneren ergriffen wird, dieser Hirsch also 
ist eben doch nur ein Mensch, er seufzt noch hinieden, er trägt noch ein 
sterbliches Fleisch, und noch ist sein Heil gefährdet inmitten der Ärger- 
nisse dieser Welt. Als ob er nun von dort oben zurückkäme, schaut er hin- 
ter sich, und da er sich wieder in dieses armselige Leben versetzt sieht und 
dieses vergleicht mit den Herrlichkeiten, deretwegen er ins Heiligtum ein- 

11 De Res. mort. 22 (Corpus Christianorum, Tert. II, 947). 
12 Vita Antonii 45 (PG 26, 908 C • 909 A). 



206 Friedrich Wulf 

getreten ist, und nach deren Anblick er wieder heraustrat, fragt er sich 
selber: ,Warum bist du traurig, meine Seele, und verwirrst mich"'13. 
•,Höre, Herr, mein Rufen': Bald seufzen wir, bald bitten wir; nur die 
elend sind, seufzen, nur die der Hilfe bedürfen, bitten. Einmal wird das 
Bitten aufhören und dem Lob weichen, wird das Weinen aufhören und 
die Freude folgen. Solange wir aber noch in den Tagen unserer Trübsal 
weilen, werden wir nicht aufhören, Gott, von dem wir nur eines (die 
Freude des Herrn) erflehen, zu bitten. ,Höre, Herr, mein Rufen, mit dem 
ich zu Dir schreie; erbarme Dich meiner und erhöre mich.' Nur eines erbit- 
tet er, unablässig flehend, weinend, seufzend, nur dieses eine"14. •Noch 
pilgern wir in diesem Leben fern (vom oberen Jerusalem, unser aller Mut- 
ter, die im Himmel ist [Gal 4,26]), deren Rückkehr wir seufzend erwarten, 
so lange elend und voller Mühsal, bis wir zu ihr heimkehren"15. Und 
immer wieder ist es der den Todeskeim in sich tragende Leib, der die 
Heimkehr verhindert und aufseufzen läßt16, so daß man fast fragen muß: 
•Was hat dir also Christus genutzt, wenn du noch immer seufzt? Wieso 
hat dich der Erlöser erlöst?" Augustinus weiß darauf mit Paulus nur eine 
Antwort: •Auf Hoffnung hin sind wir gerettet" (Rom 8,24)17. 

Die Texte haben, wie man sieht, oft einen pessimistischen, weltflüch- 
tigen Unterton; eine gewisse, von philosophischen Zeitströmungen be- 
stimmte Abwertung der materiellen Welt und des Leibes mag dabei eine 
Rolle gespielt haben. Aber entscheidend ist doch die innere, geistliche 
Erfahrung. Der tiefste Grund des Seufzens ist die von der Liebe ange- 
triebene Sehnsucht, das Verlangen des noch im Glauben wandernden 
Menschen, beim Herrn zu sein. Kaum einer von den Kirchenvätern hat das 
so ergreifend zum Ausdruck gebracht wie Augustinus. •Wenn schon die 
Propheten des Alten Bundes, unsere Väter, vor dem Kommen Jesu Christi, 
unseres Herrn, im Fleisch, vor seiner Auferstehung von den Toten und 
seiner Auffahrt in den Himmel nach jener Stadt (Jerusalem) seufzten, wie 
groß muß dann erst unsere Sehnsucht nach dem sein, wohin er uns voran- 
ging und von wo er nicht mehr gewichen ist"18. •Sie haben uns im Geheim- 
nis das zukünftige Leben angezeigt, wo wir Gott nach der Gefangenschaft 
dieses Lebens loben werden, wo die Erneuerung jener großen Stadt Jeru- 

13 Enn. in Ps. 41,11 (PL 36, 471), z.T. zitiert nach der Obersetzung von H.Weber, Aurel. 
Augustinus, Die Auslegungen der Psalmen, Paderborn 1955, S. 88. 
14 Enn. in Ps. 26, 14 (PL 36, 206). 
15 Enn. in Ps. 125, 1 (PL 37, 1656). 
16 Claudianus Mamertus (ges. 474), De statu animae I, 21, 3 (PL 53, 725). 
" Enn. in Ps. 125, 2 (PL 37, 1657). 
18 Enn. in Ps. 125,1 (PL 37,1657); der gleiche Gedanke bei Bernhard v. Clairv., Super 
Cantica, serm. 2, I, 1: •Jedesmal, und es geschieht sehr oft, wenn ich über die brennende 
Sehnsucht der Väter (des Alten Bundes) nach der Gegenwart Christi im Fleisch nach- 
denke, werde ich betroffen und verwirrt." 



Vom Seufzen im Geist 207 

salem vor sich gehen wird, nach der wir auf der Pilgerschaft seufzen, noch 
gefangen unter der Last und Schwere unseres sterblichen Leibes ... Wer 
aber nicht als Pilger seufzt, wird sich auch nicht als Bürger freuen; hat er 
doch keine Sehnsucht"19. •Daß doch nur das Herz, auf welche Weise auch 
immer, nach jener unaussprechbaren Herrlichkeit seufzte! Daß wir unsere 
Pilgerschaft im Seufzen spürten, die flüchtige Welt nicht mehr liebten und 
jenem, der uns gerufen hat, ohne Unterlaß mit hingebendem Geist ent- 
gegenstürmten! Die Sehnsucht ist der Schoß des Herzens; wenn wir uns 
mit allen Kräften in Sehnsucht ausspannen, werden wir (auch die Herr- 
lichkeit) ergreifen"20. •Schau (also), warum wir seufzen und wie wir 
seufzen: weil wir zwar schon erwarten, was wir erhoffen, aber noch nicht 
im Besitz haben, und bis wir es haben, in dieser Zeit seufzen, weil wir uns 
in Sehnsucht danach ausspannen"21. 

II. 

Was wir bisher über das Seufzen in seinem christlich-religiösen Sprach- 
gebrauch gesagt haben, könnte man eine theologisch-spirituelle Phäno- 
menologie nennen, wie sie uns Schrift und Überlieferung bereit stellen. 
Läßt sich darüber hinaus noch etwas über die theologische .Metaphysik' 
dieses Grundbegriffes ausmachen? Befragen wir darauf hin die gleichen 
Quellen. 

Wer weckt denn eigentlich im Herzen des Gläubigen die Sehnsucht nach 
Gott, nach der liebenden Verbundenheit mit ihm und mit Christus, nach 
dem Offenbarwerden der Herrlichkeit der Kinder Gottes, jenes Verlangen 
über den hiesigen Zustand des Daseins hinaus, das den Christen bisweilen 
überkommt, ohne daß er es zurückzudrängen vermöchte, und das für sein 
Bewußtsein das Eigentliche des geistlichen Seufzens ausmacht? Es ist der 
Gott der Gnade, der dem erlösten Menschen einwohnt, sich ihm mitteilt, 
ihm den Glauben, das Hoffen- und Lieben-können schenkt, in ihm wirk- 
sam ist auf dem Weg zu seinem endgültigen Heil. Aber im besonderen ist 
es der Heilige Geist, der Geist Christi, den der auferstandene und erhöhte 
Herr den Seinen als Beistand und Tröster verheißen hat und täglich sen- 
det. Das hat Paulus klar bezeugt, an beiden Stellen, wo vom Seufzen des 
Christen die Rede ist. Im Römerbrief heißt es: •Wir wissen, daß bis zur 
Stunde die ganze Schöpfung mit in Seufzen und Wehen liegt. Und nicht 
nur sie, sondern auch wir, die wir die Erstlingsgabe des Geistes besitzen, 
auch wir seufzen in uns selbst, uns sehnend nach der (endgültigen) An- 

18 Enn. in Ps. 148, 4 (PL 37, 1940). 
20 In Jo. 40, 10 (PL 35, 1691). 
21 Enn. in Ps. 125, 2 (PL 37, 1657 f.). 



208 Friedrich Wulf 

nähme zu Kindern, nach der Erlösung unseres Leibes . .. Desgleichen 
nimmt sich der Geist auch unserer Schwachheit an; denn was wir beten 
sollen, wie es nottut, wissen wir nicht; doch der Geist selbst tritt für uns 
ein mit wortlosem Seufzen" (8,22.23.26). Und im zweiten Korintherbrief: 
•In diesem Zelt weilend, seufzen wir bekümmert, weil wir nicht entklei- 
det, sondern überkleidet werden wollen, damit das Sterbliche aufgesogen 
werde durch das Leben. Der uns aber hierfür bereitete, ist Gott, er, der uns 
das Angeld des Geistes gegeben hat" (5,4 f.). Von einem doppelten Seuf- 
zen ist hier die Rede: wir seufzen und der Geist seufzt in uns; im Grund 
ist es ein und dasselbe Seufzen, eines ist vom anderen nicht zu trennen. 
Wir seufzen im Licht und unter dem Antrieb des Geistes, der uns in der 
Gnade der Erlösung als •Erstlingsgabe", als •Angeld" der künftigen 
Herrlichkeit, des Lebens in der Auferstehung, schon gegeben ist. Unser 
Seufzen entstammt dem •wortlosen Seufzen des Heiligen Geistes" als 
seiner Quelle. Er seufzt gleichsam als erster in uns, Er •tritt für uns ein", 
•kommt unserer Schwachheit zu Hilfe". Er selbst, die ungeschaffene, un- 
endliche Liebe, das personale Zueinander von Vater und Sohn, der Geist 
Christi, insofern er uns berührt, erleuchtet und antreibt, und wir ihn im 
Glauben, in der Hoffnung und in der Liebe erfahren, ist unsere Sehnsucht, 
unser Verlangen nach Vollendung in Gott. 

An diese Paulusstellen knüpft vor allem Augustinus an, um das Seufzen 
des Christen näherhin als ein Seufzen im Geist zu deuten. •(Der Apostel) 
seufzt in der Gefangenschaft, aufseufzend nach dem ewigen Jerusalem; 
und er lehrt uns, aus dem selben Geist zu seufzen, mit dem auch er erfüllt 
seufzte"22. •(Paulus sagt,) der Geist seufze in uns, weil er uns seufzen läßt 
in Liebe und unsere Sehnsucht nach dem künftigen Leben antreibt"23. 
•Auch er erachtet, daß er es noch nicht .ergriffen hat', und ,er vergißt, was 
hinter ihm liegt, und streckt sich aus nach dem, was vor ihm liegt' (Phil 
3,12 f.), und beklommen seufzt er auf: ,es dürstet seine Liebe nach dem 
lebendigen Gott wie der Hirsch nach Wasserquellen', und er spricht: 
,Wann darf ich dorthin kommen? (Ps 42/43, 2 f.) ... Doch es ist schon 
nicht mehr seine Stimme, die so spricht, sondern deine, der du deinen Geist 
gesandt hast von der Höhe her durch ihn, der ,in die Höhe aufgestiegen' 
ist (Ps 68,19) und die ,Schleusen seiner Gnadengaben aufgetan hat' (Mal 
3,10), daß ,des Stromes Sturzflut deine Stadt erfreue' (Ps 46,5). Nach ihr 
seufzt ,der Freund des Bräutigams' (Jo 3,29), der schon ,die Erstlinge des 
Geistes' (Rom 8,23) bei ihm hat... Ihr gilt sein Seufzen - ist er doch ein 
Glied der bräutlichen Kirche -, für sie ereifert er sich - ist er doch der 

22 Enn. in Ps. 125, 2 (PL 37, 1657). 
23 Ad Rom. 54 (PL 35, 2076). 



Vom Seufzen im Geist 209 

Freund des Bräutigams -, ihr gilt sein Eifer, nicht sich selbst, denn in dem 
,Donner deiner Niederbrüche', nicht mit der eigenen Stimme ruft er nach 
dem anderen Abgrund (Ps 42/43,8)"24. 

In solchen und ähnlichen Sätzen kommentiert und paraphrasiert Augu- 
stinus die Texte der Apostelgeschichte. Nur in einem Punkt weicht er ent- 
scheidend von dem bei Paulus gemeinten Sinn ab, was für die Interpreta- 
tion unseres Grundbegriffes nicht ohne Bedeutung ist. Wenn der Apostel 
von der cmaQxi) tov rtVEiifiotTog (Vg. ,primitiae Spiritus') spricht (Rom 8,23), 
dann meint er ohne Frage die in diesem Leben der Pilgerschaft noch un- 
vollendete Gabe des Geistes, die Er selber ist, der Gottesgeist der Liebe; 
outciQxri toi) jtv£i>n<XTog wird darum zu Recht mit •Angeld des Geistes" über- 
setzt. Augustinus aber denkt hier an den begnadeten menschlichen Geist 
des Erlösten, der vom Geist Christi ergriffen und beseelt, Gott in wort- 
loser, alles Menschenmaß hinter sich lassender Weise geeint ist. Sagt er 
doch, der im Geist, genauer: der •in der Stimme des Geistes" Seufzende 
habe •die Erstlinge des Geistes" schon bei Gott26, ähnlich wie es von jenem 
Gespräch bei Ostia hieß: •Da seufzten wir auf und ließen ,die Erstlinge 
des Geistes' dort (bei der ewigen Weisheit, bei Gott) festgebunden"; an 
anderen Stellen spricht er sogar ausdrücklich von den •Erstlingen seines 
Geistes"26 und deutet diese als ,Erstlingsopfer' (vgl. Ex 22,29; 33,5; Lev 
23,10), das der von göttlicher Liebe umfangene und entzündete Mensch 
zum Ausdruck seiner Ganzhingabe Gott dargebracht hat27. Wer so Gott 
ganz und vollkommen angehört, der wird immer wieder einmal in der 
•Spitze des Geistes"28, im Seelengrund, von dem ihm innewohnenden 
Gottesgeist angerührt und zur schauenden Liebe erhoben. Solche Begeg- 
nung im Geist - eine Frucht eben dieses Geistes im begnadeten Menschen 
- weckt jene ungestüme Sehnsucht nach der endgültigen und unverlier- 
baren Gottverbundenheit, nach dem .himmlischen Jerusalem', die den 
Liebenden, der noch auf der Pilgerschaft ist und der den flüchtig erhaschten 
,Blick' nicht festzuhalten vermag, aufseufzen läßt. Von Augustinus her ist 
der Begriff des •Seufzens im Geist und durch den Geist" als mystische 
Gottbegegnung in die Überlieferung der Kirche übergegangen29. 

24 Conf. XIII, 13 (z.T. zitiert nach der Übersetzung von H. Schiel, Des heiligen Augusti- 
nus Bekenntnisse, Freiburg 1959, S. 368 f.). 
25 Conf. XIII, 13: •non in voce sua; in tua enim, qui misisti spiritum per eum, qui ascen- 
dit in altum ..."; •habens iam Spiritus primitias penes eum". 
20 Conf. XII, 16. 27 De diversis quaestionibus 83, qu 67, 6 (PL 40, 69). 
28 Der Begriff ,acies mentis' findet sich im Psalmenkommentar (Enn. in Ps. 41, 10: PL 36, 
471); er ist ebenso wie die Begriffe ,apex mentis', .synderesis' oder .scintilla conscientiae' 
(animae), platonischen Ursprungs. 
29 Zur Interpretation des Gespräches bei Ostia und zum augustinischen Verständnis des 
Begriffes ,primitiae spiritus' vgl. (Euvres de Saint Augustin (Bibliotheque Augustinienne), 
Bd. 13 u. 14: Les Confessions (Desclee de Brouwer 1962); Bd. 13: Einführung von A. 



210 Friedrich Wulf 

Man unterscheidet genau zwischen dem •Seufzen des Fleisches", des 
bloß natürlich denkenden Menschen, zwischen dem Seufzen also über ein 
irdisches Leid, und dem Seufzen des Herzens. Ersteres tut sich laut kund, 
in Klagen und Weinen, letzteres ist geräuschlos und bleibt verborgen, es 
ist die Sehnsucht des von der Liebe getroffenen Herzens - sehr schön sagt 
Augustinus: •Deine ständige Sehnsucht ist dein ständiges Rufen" -, aber 
eben von diesem Seufzen gilt das Psalmwort (38,10): •O Herr, vor Dir 
liegt all mein Verlangen, mein Seufzen bleibt Dir nicht verborgen"30. 
Solches Seufzen kommt nicht einmal in einem geformten, eindeutig faß- 
baren Gedanken, geschweige denn in einem gesprochenen Gebet zum Vor- 
schein. Es geht aller gegenständlichen Reflexion voraus. •Wir sprechen zu 
Gott nicht nur in Gedanken und äußeren Worten", sagt Bonaventura, 
•sondern auch in Bewegungen des Herzens und in Sehnsüchten; solange 
uns deshalb die Grundkraft des Geistes (synderesis) antreibt, das Gute zu 
ersehnen, sagt man von ihr, daß sie in wortlosen Seufzern zu Gott bitte"31. 
•,Es schrie Moses zum Herrn'", heißt es wieder bei Origenes. •Wie schreit 
er? Kein Geräusch seiner Stimme wird hörbar, und doch entgegnet ihm 
der Herr: ,Was schreist du zu mir?' Wissen möchte ich, wie die Heiligen 
ohne Stimme zu Gott rufen. Der Apostel lehrt es uns: ,Gott gab uns den 
Geist seines Sohnes in die Herzen, der da ruft: Abba, Vater'. Und er fügt 
hinzu: ,Der Geist selbst tritt für uns ein mit wortlosem Seufzen'. Und 
wiederum: ,Der aber die Herzen durchforscht, weiß, was der Geist ersehnt, 
denn er bittet Gott gemäß für die Heiligen'. So also wird durch die Für- 
sprache des Heiligen Geistes bei Gott im Schweigen der Heiligen ein Ruf 
hörbar"32. 

Auch hier bilden das wortlose Seufzen des Gottesgeistes und das wort- 
lose Seufzen des menschlichen Geistes eine untrennbare Einheit. Der An- 
stoß kommt vom Heiligen Geist; von ihm geht alle gnadenhafte Bewegung 
aus. Er ist dem Erlösten innerlicher als sein Innerstes und höher als sein 
Höchstes33. Er wirkt und redet in ihm, unmerklich und unhörbar für den 
äußeren Menschen, und selbst die großen Kontemplativen sprechen von 
seinem leisen, kaum vernehmbaren Flüstern34, und dennoch hängt für 

Solignac, S. 191-200; Bd. 14: Text, S. 114 ff.; Anmerkungen von A. Solignac, S. 552-555. 
30 Augustinus, Enn. in Ps. 37, 15 (PL 36,403 f.); Gregor der Gr., bei dem sich die Aus- 
drücke anhelare, aspirare, suspirare häufen, wird geradezu •der Lehrer der Sehnsucht" 
genannt (Jean Leclercq OSB, Wissenschaft und Gottverlangen, Düsseldorf 1963, S. 34 ff., 
bes. S. 41). 
31 II Sent. XXXIX, art. 2, qu. 1, ad 1, mit Bezugnahme auf Gregor M., Mor. II, c. 7, 
n. 11. Der gleiche Gedanke bei Johannes von Kastl, Co. in Reg. Ben. c. 52 (Vers 4): clm 
18 153 289 vc. 
32 Ex. hom. 5, 4 (PG 12, 330). 
33 Augustinus, Conf. III, 6, 11. 
34 Dieses innere Flüstern des Geistes wird in der Sprache der mittelalterlichen Mysti- 



Vom Seufzen im Geist 211 

unser Heil, für die Erkenntnis des Weges, den wir einschlagen sollen, für 
die Wandlung des Herzens, die tägliche Umkehr, alles davon ab, ob wir 
seiner Stimme inne werden und sie uns zu eigen machen. •Nicht zu beten 
vermag unser Geist, wenn nicht für ihn und gleichsam vor ihm als Zu- 
hörer der Heilige Geist betet, wie er auch den Vater in Christus nicht be- 
singen . . . und lobpreisen kann, wenn nicht der Geist.. . vorher ihn lobt 
und preist"35. Wie ein Lehrer ist der Geist, der völlig Unwissende unter- 
richtet, sagt Origenes. •Wenn (er) sieht, daß unser Geist sich abmüht in 
seinem Kampf gegen das Fleisch und in seinem Willen, ihm anzuhängen, 
dann streckt er die Hand aus und steht seiner Ohnmacht bei. Und gleich 
wie der Lehrer, der einen einfältigen und des Lesens völlig unkundigen 
Schüler hat, sich zu den Anfangsgründen des Schülers hinabneigen muß, 
um ihn zu belehren und unterrichten zu können, und wie er den Namen 
des Buchstabens vorsagen muß, damit nachsagend der Schüler ihn lerne, 
und der Lehrer dem Schüler gleichsam selbst ähnlich wird, das redend und 
überlegend, was der Anfangende reden und überlegen soll - also beginnt 
auch der Heilige Geist, wenn er sieht, daß unser Geist von den Angriffen 
des Fleisches verwirrt wird und nicht weiß, was er beten soll... Er selbst 
bringt Seufzer dar, durch welche unser Geist lernen soll, zu seufzen"36. 
Was wir ihm dann nachsprechen, •ist mehr seine Stimme als die unsere. 
Dennoch: sagen wir, es sei nicht die unsere, so sagen wir die Unwahrheit. 
Denn seufzen können nur solche, die sich noch mühen müssen... Wie- 
derum aber ist es nicht unsere Stimme, weil wir nur durch seine Gabe zu 
seufzen verdienen"37. 

Ein eigentümlicher, geheimnisvoller Vorgang, dieses Zusammenwirken 
von Gottesgeist und Menschengeist, kraft dessen der Mensch durch gött- 
liche Berührung einen Vorgeschmack des Ewigen gewinnt, um desto 
schmerzlicher sein hiesiges Dasein als gott-fern und sich als einsam und 
dem Tod ausgesetzt zu erfahren. Wer solches nicht selbst, wenigstens 
in einem gewissen Grad, erlebt, wird nie den verstehen, der sich immer 
wieder von Dingen und Menschen löst, um sich über sich selbst hinaus- 
zuschwingen und nach dem Ewigen auszustrecken. Und doch gehört dieses 
Seufzen im Geist, diese Sehnsucht nach dem Offenbarwerden der verheiße- 
nen Vollendung, dieses Warten in Geduld auf den Tag der Epiphanie 
Gottes zum Grundakt des christlichen Lebens. Dieses Leben ist Seligkeit 

ker u. a. susurrium genannt (vgl. etwa Vita Dorotheae Montoviensis Magistri Johannis 
Marienwerder, Köln 1964, S. 314 f. u. 403; ebenso M. Sandaeus, Clavis Tkeologiae 
mysticae, Köln 1640, S. 340-344); es ist für Bonaventura (De septem itineribus aeterni- 
tatis II, 4) die siebte und höchste Stufe des wortlosen Gespräches der Seele mit Gott 
35 Origenes, Über das Gebet 2 (PG 11, 422). 
36 Origenes, Co. ad Rom. 7, 6 (PG 14, 1119 f.). 
37 Augustinus, Enn. in Ps. 26, 1 (PL 36, 199). 



212 Friedrich Wulf 

und Trauer zugleich, wie das Seufzen im Geist, in dem es sich ausspricht. 
Aber wie alles hier auf Erden, auch das Schmerzlichste und selbst unsere 
Schuld, seit Christi Heilstat am Kreuz und in seiner Auferstehung schon 
von der Liebe Gottes umfangen ist, so ist auch das Seufzen, das unmittel- 
bar Trauer und Klage besagt, wenn immer es nur ein Seufzen im Geist 
ist, mehr Trost und Seligkeit als das schmerzliche Bewußtsein des Ungenü- 
gens dieser Erde und der eigenen Ohnmacht. Auch das ist die Lehre der 
Überlieferung. •Wenn (Christus) sich gewürdigt hat, unseren Tod zu 
übernehmen, wird er uns nicht auch das Leben schenken? Er hat uns zu 
großer Hoffnung aufgerichtet. Mit großer Hoffnung seufzen wir. Seufzen 
besagt an sich Trauer, aber es gibt auch ein Seufzen der Freude"38. •Wel- 
chen Wohlgeschmack verkostet doch der seufzend Klagende, da er betet! 
Wohlschmeckender sind die Tränen des Betenden als die Freuden der 
Schaustellungen", sagt Augustinus39. Und zum Psalmwort: •Am Abend 
kehrt Weinen ein" (30[29], 6) führt er aus: •Habt doch keine Furcht, wenn 
euch eben gesagt wurde:,Singet dem Herrn!', und nun ist vom Seufzen die 
Rede: Im Singen liegt Jubel, im Beten Seufzen. Seufze über das Gegen- 
wärtige, juble über das Zukünftige!" Aber das Zukünftige ist schon Ge- 
genwart. Darum fährt der Psalm fort: •,... und am Morgen fröhlicher 
Jubel'. Als die Sonne für die Sünder untergangen war, begann sie für die 
Glaubenden aufzugehen... Es war Abend, da Christus, unser Herr, be- 
graben wurde, und Morgen, da er erstand, am dritten Tag. Auch du wur- 
dest abends im Paradies begraben und erstandest am dritten Tag. Wieso 
am dritten Tag? Überschaust du die Welt, so ist ein Tag vor dem Gesetz, 
der zweite unter dem Gesetz und der dritte unter der Gnade ... Am Mor- 
gen ist Hoffnung und Freude geboten, doch im Augenblick gilt es noch 
auszuharren und zu seufzen"40. Aber was macht das schon! Was dem An- 
fänger auf dem Weg des Heiles schwer ist und bitter schmeckt, ist für den 
im Geist Erfahrenen leicht und schmackhaft. Wohl seufzt er noch nach dem 
Aufgang des Lichtes, aber es ist ein Seufzen der Liebe, das nach dem Herrn 
ruft, ein verlangendes Rufen, daß er eintrete und sich endgültig zeige: 
•Komm, Herr, komme bald!" •Zeige uns Dein Angesicht!" Wer •von 
Liebe verwundet ist, findet nichts mehr auf Erden, das ihm wahrer Trost 
sein könnte. Nur der Gedanke an Gott erfüllt ihn mit Freude, und sein 
ganzes Verlangen geht dahin, beim Herrn zu sein"41. 

Hat solche Haltung auch für unsere Zeit noch Geltung, für eine Zeit, in 
der es der Kirche in besonderer Weise aufgetragen zu sein scheint, in der 

38 Augustinus, Enn. in Ps. 101, 2 (PL 37, 1295). 
39 Enn. in Ps. 127,10 (PL 37, 1683). 
40 Enn. in Ps. 29, 16 (PL 36, 224). 
41 Richard von St. Victor, De superexcellenti baptismo Christi (PL 196, 1018 AB). 



Vom Seufzen im Geist 213 

Welt präsent zu sein, diese Welt mitzugestalten, ihre Güter und Werte 
in rechter, gottgewollter Weise zu entfalten? Mag sein, daß die geistliche 
Sprache der Überlieferung in vielem unserer Mentalität nicht mehr ent- 
spricht, daß die allermeisten zum Begriff des •Seufzens im Geist" keinen 
rechten Zugang mehr haben, auch wenn sie guten Willens wären. Aber 
das würde nur bedeuten, daß wir eine andere, dem heutigen Denken und 
Empfinden angepaßte Sprache sprechen müßten. Denn die mit dem aus 
Schrift und Überlieferung überkommenen Wort gemeinte Sache ist unauf- 
gebbar. Sie gehört zur Grunderfahrung eines Lebens im Geist. Auch heute 
noch müßte darum diese Erfahrung für jeden Glaubenden ins Bewußtsein 
treten, wenn er in den Bekenntnissen des hl. Augustinus liest: •Ich will 
eingehen in meine Kammer und Dir Liebeslieder singen und aufseufzen in 
meiner Pilgerschaft in wortlosen Seufzern, und ich will Jerusalems geden- 
ken mit aufwärts nach ihm ausgespannten Herzen, Jerusalems, meiner 
Heimat, meiner Mutter (Gal 4,26), gedenken auch deiner, der du sein 
Herrscher, seine Leuchte, sein Vater, sein Schirmherr und sein Gemahl 
bist, der du seine keuschen und immerwährenden Wonnen ausmachst, 
seine unerschütterliche Freude und alle unaussprechlich hohen Güter, alles 
zugleich bist, das eine höchste und wahre Gut; und ich will nicht von dir 
gehen, bis du meinen ganzen Menschen aus der Zerstreuung und Entstel- 
lung in den Frieden meiner liebsten Mutter, wo die ,Erstlinge meines 
Geistes' schon sind • weshalb ich jener Güter gewiß bin - sammelst, mich 
zur Wohlgestalt bildest und für ewig festigst, mein Gott, du mein Erbar- 
men"42. Wer als Christ eine solche Erfahrung nicht mehr nachvollziehen 
könnte, der gliche dem Taubstummen des Evangeliums (Mk 7,32 ff.), für 
den wäre Gottes Wort nur Menschenrede, die den Grund seines Herzens 
nicht erreichte. Wenn sich aber an ihm wiederholte, was Christus dem 
Taubstummen tat: •Er sah zum Himmel auf, seufzte und sprach: ,Epheta', 
das ist: öffne dich", dann würde auch er •im Geist seufzen" und nach jener 
Vollendung verlangen, deren Vorgeschmack ihm in der Seele brennt. 

Conf. XII, 16 (Zitiert z.T. nach der Übersetzung von H. Schiel, aaO., S. 336 f. 




