Vom Seufzen im Geist

Zu einem Grundbegriff des christlichen Gebetes
Friedrich Wulf SJ, Miinchen

Im neunten Buch seiner Bekenntnisse! iiberliefert uns Augustinus jenes
beriihmte Gespriach mit seiner Mutter zu Ostia am Tiber?, wie sie beide
allein, an ein Fenster gelehnt, das in den Garten innerhalb des Hauses
blickte, schon berithrt von der Gegenwart Gottes — ,im Angesicht der
Wahrheit®, sagt er, , vergessend, was hinter uns lag, auslangend nach dem,
was vor uns liegt® (Phil 3,13) - sich fragten, ,welcher Art wohl dereinst
das ewige Leben der Heiligen sei“, voll Verlangen, ,einem so erhabenen
Gegenstand auf alle Weise nachzusinnen®. Sie durchwanderten im Geist
alle Stufen der geschaffenen Welt, hoher und héher hinauf, bis zu jener
ewigen Weisheit, ,durch die alles Geschopfliche entsteht“. Hier nun ereilt
ihn ein tiefes Erleben, das sich seiner Seele unausloschlich eingeprigt hat.
Seine Worte versuchen das Geheimnis dieser Stunde zu fassen, vermégen
es aber nur unvollkommen auszudriicken: ,,Und wihrend wir so reden
von dieser ewigen Weisheit, voll Sehnsucht nach ihr, da streiften wir sie
leise in einem vollen Schlag des Herzens; da seufzten wir auf und liefen
dort festgebunden ,die Erstlinge des Geistes‘ (R6m 8, 23); und wir wandten
uns wieder dem Getdn der Rede zu, bei der das Wort Anfang und Ende
hat. Was wire auch dhnlich Deinem Wort, unserm Herrn, dem Wort, das
in sich verbleibt, chne zu altern, und doch alles erneut?* Augustinus sinnt
noch weiter nach und will sich Rechenschaft dariiber geben, was ihm hier
geheimnisvoll geschehen ist. Er reflektiert: Wenn einer es dahin brichte,
dafl ihm ,das All in Schweigen versinke, weil es sein Lauschen zu dem
erhoben hat, der es erschaffen, und wenn nun Er allein spriche, nicht durch
die Dinge, nur durch sich selbst, so dafl wir sein Wort vernihmen nicht
durch Menschenzunge, auch nicht durch Engelstimme und nicht im Donner
aus Wolken, noch auch in Ritsel und Gleichnis, sondern Ihn selbst vernah-
men, den wir in allem Geschaffenen lieben, Thn selbst ganz ohne dieses,
wie wir eben jetzt uns nach ihm reckten und in windschnell flichtigem
Gedanken an die ewige, iiber allen beharrende Weisheit rithrten; und

! Kp. 10; wir zitieren im folgenden nach der Ubersetzung von Joseph Bernhart (Fischer-
bicherei 103, S. 163 ff.).

* Augnstinus war nach seiner Taufe durch Ambrosius mit seiner Mntter von Mailand
nach Rom gekommen. In Ostia ruhten sie vor der Uberfahrt nach Afrika ein wenig aus.
Ein paar Tage nach dem Gesprich erkrankte Monika aber und starb an Fieber.



202 Friedrich tulf

wenn dies Dauer hitte und alles andere Schauen, von Art so vollig anders,
uns entschwinde und einzig dieses den Schauenden ergriffe, hinndhme,
versenkte in tiefinnere Wonnen, so dafl nun ewig Leben wire, wie jetzt
dieser Augenblick Erkennen, dem unser Seufzen galt: ist nicht dies es, was
da gesagt ist: ,Geh ein in die Freude deines Herrn'?“ Noch in der Erinne-
rung kommt thm das Erlebnis von Ostia, da sie im Gesprach Gottes Wirk-
lichkeit und Weisheit ,in einem vollen Schlag des Herzens leise streiften,
aufseufzten und die ,Erstlinge des Geistes® dort zurtickliefen®, wie der
Beginn der Ewigkeit, des Lebens in der Auferstehung vor. Was ist das fur
ein geheimnisvolles Aufseufzen? Ist es das Echo einer auflergewohnlichen
Gnade oder bloff die schmerzliche Erfahrung unserer Hinfalligkeit, der
Unfihigkeit, Gott in diesem Leben je zu erreichen.

L

Wir rithren hier an einen Grundbegriff des geistlichen Lebens. Er hat eine
abenteuerliche und lange Geschichte, die eng mit der Geschichte und dem
Weg unseres Heils verkniipft ist. Das Seufzen im gewéhnlichen Verstand
ist zundchst einmal ein Ausdruck des Schmerzes und als solcher dem Men-
schen in diesem irdischen Leben wesentlich; theologisch gesehen ist es ein
Zeichen seiner Unerlostheit oder jedenfalls des Noch-Unterwegsseins zu
seinem endgultigen Ziel®>. Der Mensch, wie er urspriinglich von Gott ge-
dacht war, der paradiesische Mensch, hatte keinen Grund, zu klagen und
zu seufzen. Er sollte ein ganz und gar erfilllter Mensch sein. Erst die Ver-
treibung aus dem Paradies, die Verbannung, die Heimatlosigkeit, das Hin-
und Herwandern als das dem Menschen zugewiesene Los ist fiir ihn Anlaf}
und Quelle des Seufzens geworden. Die Paradiesesgeschichte der Bibel ist
fir Augustinus prototypisch fiir den Menschen tiberhaupt, wenn er sagt:
,»1m Paradies schrieest du nicht, sondern lobtest du nur, seufztest du nicht,
sondern freutest du dich; ausgesetzt, seufze und schreie!“* So braucht es
denn nicht zu wundern, wenn im Alten Testament oft vom Seufzen des
Menschen und des Volkes gesprochen wird; es ist fiir den glaubigen Israeli-
ten ein Seufzen vor dem Angesicht Gottes und darum Gebet, ein Hilferuf
zu Gott in der Not korperlicher und seelischer Leiden, in der Not der
Krankheit, der Einsamkeit, der Verlassenheit, der Unterdrickung und
nicht zuletzt der Schuld. ,Die Kinder Israels seufzten und schrien. Thr
Hilferuf stieg von ihrer Fronarbeit zu Gott empor® (Ex 2,23). ,Abends
und morgens und mittags will ich klagend bedenken und seufzen, mag er
mein Flehen erhoren® (Ps 55,18). Ezechiel droht sogar: ,Thr werdet ob

3 In der lateinischen christlichen Uberlieferung kommt der Begriff unter den beiden
Worten gemere (gemitus) und suspirare (suspirium) vor.
4 Enn. in Ps. 30, 18 (PL 36, 225).



Uom Seufzen im Geist 203

eurer Schuld dahinschwinden und alle mitsamt seufzen“ (24,23). Solches
Seufzen wird es geben, solange es Leid, vor allem aber Siinde und Un-
erlostheit gibt. Auch die Heilstat Christi hat es darum nicht einfach aus
der Welt geschalfft. ,Es seufzt das Gewissen im Gedenken an die Siinden®,
heifdt es bei einem Prediger des 5. Jahrhunderts®. Fiir Bernhard von Clair-
vaux ist das ,Seufzen des Herzens“ ,wahre Bekehrung und Zerknir-
schung“®, und Bellarmin setzt es einfach mit dem Weinen gleich’.

Aber in all dem zeigt sich schon, dafl das Seufzen des gldubigen Men-
schen nicht nur Schmerz und Trauer Gber die Schwere und die Enttau-
schungen dieses Lebens, iiber das eigene Unvermégen und die Schuld be-
sagt, sondern gleichzeitig den Glauben an die Wirklichkeit Gottes und die
Hoffnung auf seine barmherzige Liebe bezeugt. ,,O Herr, vor Dir liegt all
mein Verlangen, mein Seufzen bleibt Dir nicht verborgen®, betet in den
Psalmen ein Schwerkranker, ,der in seinem Leid ein Gericht uber seine
Schuld erkennt“® (Ps 38, 10). Und ein anderer, ,der unter der Verwerfung
des von Gott gerichteten Volkes leidet“?: ,Gedenke ich Gottes, muf} ich
seufzen, grible ich nach, so verzweifelt mein Geist* (Ps 77,4). Der alt-
testamentliche Beter vertraut oder ringt sich zu dem Vertrauen durch, dafl
seine Klage nicht vergebens ist, daf} sie von Gott gehort wird und dessen
Herz bewegt. Dafiir steht ihm die Geschichte und die Verheiflung Jahwes.
Von der Klage seiner Viter in der dgyptischen Knechtschaft heifit es: ,Gott
horte ihr Seufzen. Da gedachte Gott seines Bundes mit Abraham, Isaak
und Jakob. Gott schaute auf die Kinder Israels und tat sich ihnen kund®
(Ex 2,24). Stephanus, der Blutzeuge der jungen Kirche, wird spiter in
seiner Verteidigungsrede vor dem Hohen Rat im Riickblick auf diese Zeit
Gott zu Moses sagen lassen: ,Ich habe die Milhandlungen meines Volkes
gesehen; ich habe ihr Seufzen gehért und bin herabgekommen, sie zu be-
freien“ (Apg 7,34). Die Hoffnung auf eine Wende des Leids durch Gott
selbst tritt im religiosen Bewufitsein des alttestamentlichen Bundesvolkes
um so stirker hervor, je deutlicher und eindringlicher die Aussagen der
Propheten iiber das messianische Heil werden. Einmal wird alles Seufzen
aufhéren, wenn der Tag der Befreiung kommt, den der Verheiflene Gottes
herbeifithren wird. Diesem Tag lebt das bedringte Volk entgegen. Bei
der Schau iiber Babels Fall hatte Isaias ihm Jahwes Wort zugerufen:
»Allem Seufzen mache ich ein Ende“ (21,2). ,Des Herrn Befreite kehren
zuriick, sie gelangen mit Jauchzen nach Sion; ewige Freude bedeckt ihr

5 Salvian von Marseille, Ad Ecclesiam I, 45.

8 Zit. nach Bellarmin, ,De gemitu columbae“ 1, 11.

7 Vgl. seine Schrift: ,De gemitu xolumbae sive de bono lacrimarum®.
8 H.-J. Kraus, Psalmen 1 (Neukirchen 1960) 294.

® Ebda. 533.



204 Friedrich Wulf

Haupt, Freude und Frohlocken wird ihnen zuteil, Kummer und Seufzen
entfliehn“ (25, 10).

Mit solchen Texten scheint unmittelbar und zunachst nur die Hoffnung
auf Befreiung von zeitlicher Not, von der Not einer leidvollen Gegenwart
ausgesprochen zu sein, in Wirklichkeit aber zeigen sie deutlich genug an,
daf der wahrhaft Glaubende im tiefsten nach Gott seufzt, nach seiner
Gegenwart und seiner Trostung. Das in seiner politischen Existenz zer-
schlagene, in der Verbannung und Zerstreuung lebende Volk sehnt sich
nach dem Sionsberg und seinem Heiligtum, der Sichtbarkeit und Greif-
barkeit Jahwes in seiner Mitte. Hier, in der Aufersten Not seiner Geschichte,
erhilt das von den Vitern uberlieferte Wort der Verheiflung: ,Mitten
unter euch will ich wohnen, will ich euch Gott sein, und ihr sollt mein Volk
sein“ (Lev 26, 12) eine ganz neue Realitit, finden die Trostungen Gottes
im Munde seines Propheten (Is Kap. 40-55) bei vielen ein bereites Herz.
Der nach Gott Seufzende ist bei allem Leid im Grund seiner Seele immer
auch schon der Getrostete. Der Glaube und das Vertrauen, das Verlangen
und die Hoffnung tragen ihn.

Diese Erfahrung erreicht aber erst ihre letzte und eigentliche Tiefe mit
dem Kommen Christi. Der Neue Bund ist die eschatologische Zeit. Sie steht
im Zeichen des durch Christus schon gewirkten und in ihm gegenwirtigen,
aber noch nicht offenbar gewordenen endgiiltigen Heils. Das gleichzeitige,
unzertrennlich miteinander verbundene ,Schon“ und ,Noch-nicht* der
Heilswirklichkeit 16st jenes eigentimliche Seufzen aus, von dem in der
geistlichen Uberlieferung so oft die Rede ist. Der Christ lebt im Glauben
an das ,Schon“ und leidet unter dem ,Noch-nicht“; er ,seufzt®, sich seh-
nend nach seiner Vollendung, nach der Vollgestalt seines Heiles im Leibe
der Herrlichkeit. So begegnet das Wort schon bei Paulus. , Wir wissen®,
schreibt der Apostel an die Korinther, ,dafl wir nach dem Abbrechen unse-
rer irdischen Zeltwohnung eine Wohnstétte von Gott empfangen, ein nicht
von Hénden erbautes ewiges Haus im Himmel. Und deswegen seufzen wir
und sehnen uns, mit unserer Wohnung vom Himmel her tiberkleidet zu
werden. Sind wir Uberkleidet, werden wir nicht mehr als nackt befunden
werden. Ja, in diesem Zelt weilend, seufzen wir bekiimmert, weil wir nicht
entkleidet, sondern iiberkleidet werden wollen, damit das Sterbliche auf-
gesogen werde vom Leben ... Doch sind wir allezeit guten Mutes und
mochten lieber ausziehen aus dem Leibe und daheim sein beim Herrn®
(2 Kor 5,1-4.8)!. Im Romerbrief begriindet der Apostel dieses Seufzen
genauer, wenn er ausfithrt: , Wir warten mit Seufzen auf die (endgiiltige)
Annahme an Kindesstatt, auf die Erlosung unseres Leibes. Denn auf Hoff-

19 Es kann und braucht hier nicht auf die umstrittene Auslegung dieser Stelle eingegangen
werden. Der Gedankengang in bezug auf unser Thema ist klar.



Uom Seufzen im Geist 205

nung wurde unser Heil gestellt; Hoffnung aber, die man sehen kann, ist
keine Hoffnung (mehr); denn wie soll man das, was man (schon) sieht,
noch erhoffen. Hoffen wir aber auf das, was wir nicht sehen, so miissen wir
es in Geduld erwarten“ (R6m 8,23 b-24). Hier wie dort sind es nicht die
Leiden dieser Zeit als solche, etwa die Drangsale des apostolischen Amtes,
von denen in den Briefen des Apostels oft genug die Rede ist (im gleichen
Brief [2 Kor] etwa 4,71f.), die Paulus aufseufzen lassen — diese bringen
ihm nur schmerzhaft zum Bewufitsein, dal die Vollendung noch aussteht:
» Wir wissen, daf} wir, solange wir noch im Leibe (des Todes [Rém 7, 24])
weilen, als Fremdlinge fern sind vom Herrn“ (2 Kor 5,6) —, sondern die
Unvollendetheit des hiesigen Lebens, das Verlangen nach der sichtbaren
Gegenwart des Herrn und seiner Herrlichkeit.

Diesen Sinn des Seufzens hat die spatere Uberlieferung iibernommen;
sie wandelt ihn tausendfach ab. ,Sehnsiichtig seufzen wir nach der Ankunft
Christi, nach dem Abend dieser Zeit, nach der Verwandlung der Welt®,
schreibt Tertullian''. Von Antonius dem Einsiedler sagt Athanasius: ,Er
seufzte Tag um Tag im Gedenken an die himmlischen Wohnungen, voll
Verlangen danach, die Unbestandigkeit des menschlichen Lebens beden-
kend“*2, Und bei Augustinus lesen wir: ,Briider, solange wir in diesem
Leibe hausen, ,pilgern wir fern vom Herrn‘ (2 Kor 5, 6) und ,der hinfallige
Leib beschwert die Seele und das erdhafte Gezelt belastet den vielsinnigen
Geist’ (Weish 9,15). Wenn es uns auch bisweilen gelingen mag, nach der
Zerstreuung der Nebel durch einen Wandel in Sehnsucht diese Himmels-
klinge zu vernehmen und gleichsam etwas vom Hause Gottes zu erhaschen,
so fallen wir doch allzu leicht, erdriickt vom Gewicht unserer Schwichen,
in unsere Gewohnheiten zuriick und sinken zum Alltagsleben herab. Wie
wir aber dort Grund zur Freude gefunden hatten, so wird es uns hier nicht
an Griinden zum Seufzen fehlen. Denn der Hirsch, der Tag und Nacht
seine Tranen ifit, den die Sehnsucht zu den Wasserquellen, zur verborge-
nen Siifligkeit Gottes hinreif}t, der seine Seele iiber sich selber erhebt, um
dessen habhaft zu werden, was #iber seiner Seele ist, der zum Ort des
wunderbaren Zeltes wandelt bis zum Hause Gottes, der von der Wonne
der inneren und geistigen Musik so angezogen wird, daf er alles Aufiere
verachtet und von Liebe zum Inneren ergriffen wird, dieser Hirsch also
ist eben doch nur ein Mensch, er seufzt noch hinieden, er trigt noch ein
sterbliches Fleisch, und noch ist sein Heil gefdhrdet inmitten der Arger-
nisse dieser Welt. Als ob er nun von dort oben zuriickkidme, schaut er hin-
ter sich, und da er sich wieder in dieses armselige Leben versetzt sieht und
dieses vergleicht mit den Herrlichkeiten, deretwegen er ins Heiligtum ein-

' De Res. mort. 22 (Corpus Christianorum, Tert. I, 947).
2 Vita Antonii 45 (PG 26, 908 C — 909 A).



206 Friedrich WWulf

getreten ist, und nach deren Anblick er wieder heraustrat, fragt er sich
selber: ,Warum bist du traurig, meine Seele, und verwirrst mich “3.
»,JHore, Herr, mein Rufen‘: Bald seufzen wir, bald bitten wir; nur die
elend sind, seufzen, nur die der Hilfe bediirfen, bitten. Einmal wird das
Bitten aufhoren und dem Lob weichen, wird das Weinen aufhdéren und
die Freude folgen. Solange wir aber noch in den Tagen unserer Triibsal
weilen, werden wir nicht aufhéren, Gott, von dem wir nur eines (die
Freude des Herrn) erflehen, zu bitten. ,Hore, Herr, mein Rufen, mit dem
ich zu Dir schreie; erbarme Dich meiner und erhore mich. Nur eines erbit-
tet er, unabldssig flehend, weinend, seufzend, nur dieses eine“14. ,Noch
pilgern wir in diesem Leben fern (vom oberen Jerusalem, unser aller Mut-
ter, die im Himmel ist {Gal 4, 26]), deren Riickkehr wir seufzend erwarten,
so lange elend und voller Miihsal, bis wir zu ihr heimkehren“®, Und
immer wieder ist es der den Todeskeim in sich tragende Leib, der die
Heimkehr verhindert und aufseufzen 1afit'%, so dal man fast fragen muf}:
»Was hat dir also Christus genutzt, wenn du noch immer seufzt? Wieso
hat dich der Erléser erlost? Augustinus weill darauf mit Paulus nur eine
Antwort: , Auf Hoffnung hin sind wir gerettet (Rom 8, 24)%".

Die Texte haben, wie man sieht, oft einen pessimistischen, weltfliich-
tigen Unterton; eine gewisse, von philosophischen Zeitstromungen be-
stimmte Abwertung der materiellen Welt und des Leibes mag dabei eine
Rolle gespielt haben. Aber entscheidend ist doch die innere, geistliche
Erfahrung. Der tiefste Grund des Seufzens ist die von der Liebe ange-
triebene Sehnsucht, das Verlangen des noch im Glauben wandernden
Menschen, beim Herrn zu sein. Kaum einer von den Kirchenvitern hat das
so ergreifend zum Ausdruck gebracht wie Augustinus. , Wenn schon die
Propheten des Alten Bundes, unsere Viter, vor dem Kommen Jesu Christi,
unseres Herrn, im Fleisch, vor seiner Auferstehung von den Toten und
seiner Auffahrt in den Himmel nach jener Stadt (Jerusalem) seufzten, wie
grofl muf dann erst unsere Sehnsucht nach dem sein, wohin er uns voran-
ging und von wo er nicht mehr gewichen ist“!.  Sie haben uns im Geheim-
nis das zukiinftige Leben angezeigt, wo wir Gott nach der Gefangenschaft
dieses Lebens loben werden, wo die Erneuerung jener groflen Stadt Jeru-

13 Enn. in Ps. 41, 11 (PL 86, 471), 2.T. zitiert nach der Ubersetzung von H. Weber, Aurel.
Augustinus, Die Auslegungen der Psalmen, Paderborn 1955, S. 88.

14 Enn. in Ps. 26, 14 (PL 36, 206).

15 Enn. in Ps. 125, 1 (PL 87, 1656).

16 Claudianus Mamertus (ges. 474), De statu animae [, 21, 3 (PL 53, 725).

17 Enn. in Ps. 125, 2 (PL 87, 1657).

18 Enn. in Ps. 125, 1 (PL 87, 1657); der gleiche Gedanke bei Bernhard v. Clairv., Super
Cantica, serm. 2, I, 1: ,Jedesmal, und es geschieht sehr oft, wenn ich diber die brennende
Sehnsucht der Viter (des Alten Bundes) nach der Gegenwart Christi im Fleisch nach-
denke, werde ich betroffen und verwirrt.“



Oom Seufzen im Geist 207

salem vor sich gehen wird, nach der wir auf der Pilgerschaft seufzen, noch
gefangen unter der Last und Schwere unseres sterblichen Leibes . .. Wer
aber nicht als Pilger seufzt, wird sich auch nicht als Biirger freuen; hat er
doch keine Sehnsucht“!?. ,Daf} doch nur das Herz, auf welche Weise auch
immer, nach jener unaussprechbaren Herrlichkeit seufzte! Daf} wir unsere
Pilgerschaft im Seufzen spiirten, die fliichtige Welt nicht mehr liebten und
jenem, der uns gerufen hat, ohne Unterlafl mit hingebendem Geist ent-
gegenstiirmten! Die Sehnsucht ist der Schoff des Herzens; wenn wir uns
mit allen Kriften in Sehnsucht ausspannen, werden wir (auch die Herr-
lichkeit) ergreifen“®. ,Schau (also), warum wir seufzen und wie wir
seufzen: weil wir zwar schon erwarten, was wir erhoffen, aber noch nicht
im Besitz haben, und bis wir es haben, in dieser Zeit seufzen, weil wir uns
in Sehnsucht danach ausspannen“?,

IL

Was wir bisher iiber das Seufzen in seinem christlich-religiosen Sprach-
gebrauch gesagt haben, kénnte man eine theologisch-spirituelle Phino-
menologie nennen, wie sie uns Schrift und Uberlieferung bereit stellen.
Lalt sich dariiber hinaus noch etwas iiber die theologische ,Metaphysik
dieses Grundbegriffes ausmachen? Befragen wir darauf hin die gleichen
Quellen.

Wer weckt denn eigentlich im Herzen des Glidubigen die Sehnsucht nach
Gott, nach der liebenden Verbundenheit mit ihm und mit Christus, nach
dem Offenbarwerden der Herrlichkeit der Kinder Gottes, jenes Verlangen
iiber den hiesigen Zustand des Daseins hinaus, das den Christen bisweilen
iiberkommt, ohne dafl er es zuriickzudrdngen vermachte, und das fiir sein
Bewufltsein das Eigentliche des geistlichen Seufzens ausmacht? Es ist der
Gott der Gnade, der dem erlésten Menschen einwohnt, sich ihm mitteilt,
ihm den Glauben, das Hoffen- und Lieben-konnen schenkt, in ihm wirk-
sam ist auf dem Weg zu seinem endgiiltigen Heil. Aber im besonderen ist
es der Heilige Geist, der Geist Christi, den der auferstandene und erhohte
Herr den Seinen als Beistand und Troster verheifien hat und tiglich sen-
det. Das hat Paulus klar bezeugt, an beiden Stellen, wo vom Seufzen des
Christen die Rede ist. Im Romerbrief heifit es: , Wir wissen, dafl bis zur
Stunde die ganze Schopfung mit in Seufzen und Wehen liegt. Und nicht
nur sie, sondern auch wir, die wir die Erstlingsgabe des Geistes besitzen,
auch wir seufzen in uns selbst, uns sehnend nach der (endgiiltigen) An-

1 Enn, in Ps. 148, 4 (PL 87, 1940).
2 In Jo. 40, 10 (PL 35, 1691).
2t Enn. in Ps. 125, 2 (PL 87, 1657 £.).



208 Friedrich Wulf

nahme zu Kindern, nach der Frlosung unseres Leibes... Desgleichen
nimmt sich der Geist auch unserer Schwachheit an; denn was wir beten
sollen, wie es nottut, wissen wir nicht; doch der Geist selbst tritt fiir uns
ein mit wortlosem Seufzen® (8,22.23.26). Und im zweiten Korintherbrief:
»1n diesem Zelt weilend, seufzen wir bekiimmert, weil wir nicht entklei-
det, sondern tiberkleidet werden wollen, damit das Sterbliche aufgesogen
werde durch das Leben. Der uns aber hierfiir bereitete, ist Gott, er, der uns
das Angeld des Geistes gegeben hat“ (5,4f.). Von einem doppelten Seuf-
zen ist hier die Rede: wir seufzen und der Geist seufzt in uns; im Grund
ist es ein und dasselbe Seufzen, eines ist vom anderen nicht zu trennen.
Wir seufzen im Licht und unter dem Antrieb des Geistes, der uns in der
Gnade der Erlésung als ,Erstlingsgabe“, als ,Angeld“ der kiinftigen
Herrlichkeit, des Lebens in der Auferstehung, schon gegeben ist. Unser
Seufzen entstammt dem ,wortlosen Seufzen des Heiligen Geistes“ als
seiner Quelle. Er seufzt gleichsam als erster in uns, Er ,tritt fiir uns ein®,
»kommt unserer Schwachheit zu Hilfe“. Er selbst, die ungeschaffene, un-
endliche Liebe, das personale Zueinander von Vater und Sohn, der Geist
Christi, insofern er uns beriihrt, erleuchtet und antreibt, und wir ihn im
Glauben, in der Hoffnung und in der Liebe erfahren, is¢ unsere Sehnsucht,
unser Verlangen nach Vollendung in Gott.

An diese Paulusstellen kniipft vor allem Augustinus an, um das Seufzen
des Christen naherhin als ein Seufzen im Geist zu deuten. ,(Der Apostel)
seufzt in der Gefangenschaft, aufseufzend nach dem ewigen Jerusalem;
und er lehrt uns, aus dem selben Geist zu seufzen, mit dem auch er erfillt
seufzte“2. , (Paulus sagt,) der Geist seufze in uns, weil er uns seufzen lafit
in Liebe und unsere Sehnsucht nach dem kiinftigen Leben antreibt“?.
»Auch er erachtet, dafl er es noch nicht ,ergriffen hat‘, und ,er vergifit, was
hinter ihm liegt, und streckt sich aus nach dem, was vor ihm liegt* (Phil
3,121.), und beklommen seufzt er auf: ,es diirstet seine Liebe nach dem
lebendigen Gott wie der Hirsch nach Wasserquellen, und er spricht:
;Wann darf ich dorthin kommen? (Ps 42/483, 2f.) ... Doch es ist schon
nicht mehr seine Stimme, die so spricht, sondern deine, der du deinen Geist
gesandt hast von der Héhe her durch ihn, der ,in die Hohe aufgestiegen
ist (Ps 68,19) und die ,Schleusen seiner Gnadengaben aufgetan hat‘ (Mal
3,10), daf ,des Stromes Sturzflut deine Stadt erfreue (Ps 46, 5). Nach ihr
seufzt ,der Freund des Briutigams‘ (Jo 3,29), der schon ,die Erstlinge des
Geistes’ (Rom 8,23) bei ihm hat . . . Ihr gilt sein Seufzen — ist er doch ein
Glied der brautlichen Kirche —, fiir sie ereifert er sich — ist er doch der

22 Enn. in Ps. 125, 2 (PL 87, 1657).
23 Ad Rom. 54 (PL 85, 2076).



Uom Seufzen im Geist 209

Freund des Briutigams —, ihr gilt sein Eifer, nicht sich selbst, denn in dem
,Donner deiner Niederbriiche', nicht mit der eigenen Stimme ruft er nach
dem anderen Abgrund (Ps 42/43, 8)“%,

In solchen und dhnlichen Sitzen kommentiert und paraphrasiert Augu-
stinus die Texte der Apostelgeschichte. Nur in einem Punkt weicht er ent-
scheidend von dem bei Paulus gemeinten Sinn ab, was fir die Interpreta-
tion unseres Grundbegriffes nicht ohne Bedeutung ist. Wenn der Apostel
von der émagyi tod avebuatog (Vg. ,primitiae spiritus‘) spricht (Rom 8, 23),
dann meint er ohne Frage die in diesem Leben der Pilgerschaft noch un-
vollendete Gabe des Geistes, die Er selber ist, der Gottesgeist der Liebe;
dmagyh Tot wvevpatos wird darum zu Recht mit ,,Angeld des Geistes“ iiber-
setzt. Augustinus aber denkt hier an den begnadeten menschlichen Geist
des Erlosten, der vom Geist Christi ergriffen und beseelt, Gott in wort-
loser, alles Menschenmafl hinter sich lassender Weise geeint ist. Sagt er
doch, der im Geist, genauer: der ,in der Stimme des Geistes* Seufzende
habe ,die Erstlinge des Geistes“ schon bei Gott?, dhnlich wie es von jenem
Gesprich bei Ostia hief}: ,Da seufzten wir auf und liefen ,die Erstlinge
des Geistes* dort (bei der ewigen Weisheit, bei Gott) festgebunden®; an
anderen Stellen spricht er sogar ausdriicklich von den ,Erstlingen seines
Geistes“*® und deutet diese als ,Erstlingsopfer® (vgl. Ex 22,29; 38, 5; Lev
23,10), das der von gottlicher Liebe umfangene und entziindete Mensch
zum Ausdruck seiner Ganzhingabe Gott dargebracht hat?”. Wer so Gott
ganz und vollkommen angehort, der wird immer wieder einmal in der
»opitze des Geistes“®, im Seelengrund, von dem ihm innewohnenden
Gottesgeist angeriihrt und zur schauenden Liebe erhoben. Solche Begeg-
nung im Geist — eine Frucht eben dieses Geistes im begnadeten Menschen
~ weckt jene ungestiime Sehnsucht nach der endgiiltigen und unverlier-
baren Gottverbundenheit, nach dem ,himmlischen Jerusalem‘, die den
Liebenden, der noch auf der Pilgerschaft ist und der den fliichtig erhaschten
;Blick’ nicht festzuhalten vermag, aufseufzen 1ifit. Von Augustinus her ist
der Begriff des ,Seufzens im Geist und durch den Geist® als mystische
Gottbegegnung in die Uberlieferung der Kirche itbergegangen?.

2 Conf. X111, 18 (2.T. zitiert nach der Ubersetzung von H. Schiel, Des heiligen Augusti-
nus Bekenntnisse, Freiburg 1959, S. 368 1.).

% Conf. XIII, 18: ,non in voce sua; in tua enim, qui misisti spiritum per eum, qui ascen-
dit in altum . . .“; ,habens iam spiritus primitias penes eum*.

% Conf. XII, 16. #7 De diversis quaestionibus 83, qu 67, 6 (PL 40, 69).

8 Der Begriff ,acies mentis‘ findet sich im Psalmenkommentar (Enn. in Ps. 41, 10: PL 36,
471); er ist ebenso wie die Begriffe ,apex mentis’, ,synderesis‘ oder ,scintilla conscientiac’
(animae), platenischen Ursprungs.

¥ Zur Interpretation des Gespriches bei Ostia und zum augustinischen Verstindnis des
Begriffes ,primitiae spiritus’ vgl. Euvres de Saint Augustin (Bibliothéque Augustinienne),
Bd. 18 u. 14: Les Confessions (Desclée de Brouwer 1962); Bd.13: Einfiihrung von A.



210 Friedrich tWulf

Man unterscheidet genau zwischen dem ,Seufzen des Fleisches“, des
blof natiirlich denkenden Menschen, zwischen dem Seufzen also iiber ein
irdisches Leid, und dem Seufzen des Herzens. Ersteres tut sich laut kund,
in Klagen und Weinen, letzteres ist gerduschlos und bleibt verborgen, es
ist die Sehnsucht des von der Liebe getroffenen Herzens — sehr schon sagt
Augustinus: ,Deine stindige Sehnsucht ist dein stindiges Rufen® —, aber
eben von diesem Seufzen gilt das Psalmwort (388,10): ,,O Herr, vor Dir
liegt all mein Verlangen, mein Seufzen bleibt Dir nicht verborgen®?.
Solches Seufzen kommt nicht einmal in einem geformten, eindeutig fafi-
baren Gedanken, geschweige denn in einem gesprochenen Gebet zum Vor-
schein. Es geht aller gegenstandlichen Reflexion voraus. , Wir sprechen zu
Gott nicht nur in Gedanken und &ufleren Worten“, sagt Bonaventura,
,sondern auch in Bewegungen des Herzens und in Sehnsiichten; solange
uns deshalb die Grundkraft des Geistes (synderesis) antreibt, das Gute zu
ersehnen, sagt man von ibr, daf} sie in wortlosen Seufzern zu Gott bitte“*.
,.Es schrie Moses zum Herrn‘“, heifit es wieder bei Origenes. ,, Wie schreit
er? Kein Gerdusch seiner Stimme wird horbar, und doch entgegnet ihm
der Herr: ,Was schreist du zu mir? Wissen mdchte ich, wie die Heiligen
ohne Stimme zu Gott rufen. Der Apostel lehrt es uns: ,Gott gab uns den
Geist seines Sohnes in die Herzen, der da ruft: Abba, Vater’. Und er fiigt
hinzu: ,Der Geist selbst tritt fiir uns ein mit wortlosem Seufzen‘. Und
wiederum: ,Der aber die Herzen durchforscht, weif}, was der Geist ersehnt,
denn er bittet Gott gemaf fiir die Heiligen'. So also wird durch die Fiir-
sprache des Heiligen Geistes bei Gott im Schweigen der Heiligen ein Ruf
horbar“®2.

Auch hier bilden das wortlose Seufzen des Gottesgeistes und das wort-
lose Seufzen des menschlichen Geistes eine untrennbare Einheit. Der An-
stofl kommt vom Heiligen Geist; von ihm geht alle gnadenhafte Bewegung
aus. Er ist dem Erlésten innerlicher als sein Innerstes und héher als sein
Hochstes®. Er wirkt und redet in ihm, unmerklich und unhoérbar fir den
duferen Menschen, und selbst die groflen Kontemplativen sprechen von
seinem leisen, kaum vernehmbaren Fliistern®, und dennoch hingt fir

Solignac, S. 191-200; Bd. 14: Text, S. 114 ff.; Anmerkungen von A. Solignac, S. 552-555.
30 Augustinus, Enn. in Ps. 87,15 (PL 36, 403 £.); Gregor der Gr., bei dem sich die Aus-
driicke anhelare, aspirare, suspirare hiufen, wird geradezu ,der Lehrer der Sehnsucht®
genannt (Jean Leclercq OSB, Wissenschaft und Gottverlangen, Disseldorf 1963, S. 34 ff.,
bes. S. 41).

3L I Sent. XXXIX, art. 2, qu. 1, ad 1, mit Bezugnahme auf Gregor M., Mor.1I, c. 7,
n.11. Der gleiche Gedanke bei Johannes von Kastl, Co. in Reg. Ben. ¢. 52 (Vers 4): clm
18 153 289 vc.

32 Fx. hom. 5, 4 (PG 12, 330).

33 Augustinus, Conf. III, 6, 11.

34 Dieses innere Flistern des Geistes wird in der Sprache der mittelalterlichen Mysti-



Uom Seufzen im Geist 211

unser Heil, fiir die Erkenntnis des Weges, den wir einschlagen sollen, fiir
die Wandlung des Herzens, die tdgliche Umkehr, alles davon ab, ob wir
seiner Stimme inne werden und sie uns zu eigen machen. ,Nicht zu beten
vermag unser Geist, wenn nicht fiir ihn und gleichsam vor ihm als Zu-
horer der Heilige Geist betet, wie er auch den Vater in Christus nicht be-
singen . .. und lobpreisen kann, wenn nicht der Geist . . . vorher ihn lobt
und preist“**. Wie ein Lehrer ist der Geist, der véllig Unwissende unter-
richtet, sagt Origenes. , Wenn (er) sieht, daf unser Geist sich abmiiht in
seinem Kampf gegen das Fleisch und in seinem Willen, ihm anzuhdngen,
dann streckt er die Hand aus und steht seiner Ohnmacht bei. Und gleich
wie der Lehrer, der einen einfiltigen und des Lesens vollig unkundigen
Schiiler hat, sich zu den Anfangsgriinden des Schiilers hinabneigen mu§,
um ihn zu belehren und unterrichten zu kénnen, und wie er den Namen
des Buchstabens vorsagen mufi, damit nachsagend der Schiiler ihn lerne,
und der Lehrer dem Schiiler gleichsam selbst dhnlich wird, das redend und
iiberlegend, was der Anfangende reden und iiberlegen soll — also beginnt
auch der Heilige Geist, wenn er sieht, da unser Geist von den Angriffen
des Fleisches verwirrt wird und nicht weifl, was er beten soll . . . Er selbst
bringt Seufzer dar, durch welche unser Geist lernen soll, zu seufzen“s,
Was wir ihm dann nachsprechen, ,ist mehr seine Stimme als die unsere.
Dennoch: sagen wir, es sei nicht die unsere, so sagen wir die Unwahrheit.
Denn seufzen kénnen nur solche, die sich noch miihen miissen . .. Wie-
derum aber ist es nicht unsere Stimme, weil wir nur durch seine Gabe zu
seufzen verdienen“?’,

Ein eigentiimlicher, geheimnisvoller Vorgang, dieses Zusammenwirken
von Gottesgeist und Menschengeist, kraft dessen der Mensch durch gott-
liche Berithrung einen Vorgeschmack des Ewigen gewinnt, um desto
schmerzlicher sein hiesiges Dasein als gott-fern und sich als einsam und
dem Tod ausgesetzt zu erfahren. Wer solches nicht selbst, wenigstens
in einem gewissen Grad, erlebt, wird nie den verstehen, der sich immer
wieder von Dingen und Menschen 16st, um sich iiber sich selbst hinaus-
zuschwingen und nach dem Ewigen auszustrecken. Und doch gehort dieses
Seufzen im Geist, diese Sehnsucht nach dem Offenbarwerden der verheifie-
nen Vollendung, dieses Warten in Geduld auf den Tag der Epiphanie
Gottes zum Grundakt des christlichen Lebens. Dieses Leben ist Seligkeit

ker u.a. susurrium genannt (vgl. etwa Uita Dorotheae Montoviensis Magistri Johannis
Marienwerder, Kéln 1964, S.314f. u. 403; ebenso M. Sandaeus, Clavis Theologiae
mysticae, Koln 1640, S. 340—344); es ist fiir Bonaventura (De septem itineribus aeterni-
tatis 11, 4) die siebte und hochste Stufe des wortlosen Gespraches der Seele mit Gott.

% Origenes, Uber das Gebet 2 (PG 11, 422).

% Origenes, Co. ad Rom. 7, 6 (PG 14, 1119 f).

% Augustinus, Enn. in Ps. 26, 1 (PL 36, 199).



212 Friedrich Wulf

und Trauer zugleich, wie das Seufzen im Geist, in dem es sich ausspricht.
Aber wie alles hier auf Erden, auch das Schmerzlichste und selbst unsere
Schuld, seit Christi Heilstat am Kreuz und in seiner Auferstehung schon
von der Liebe Gottes umfangen ist, so ist auch das Seufzen, das unmittel-
bar Trauer und Klage besagt, wenn immer es nur ein Seufzen im Geist
ist, mehr Trost und Seligkeit als das schmerzliche Bewufitsein des Ungenii-
gens dieser Erde und der eigenen Ohnmacht. Auch das ist die Lehre der
Uberlieferung. ,Wenn (Christus) sich gewiirdigt hat, unseren Tod zu
iibernehmen, wird er uns nicht auch das Leben schenken? Er hat uns zu
grofer Hoffnung aufgerichtet. Mit grofer Hoffnung seufzen wir. Seufzen
besagt an sich Trauer, aber es gibt auch ein Seufzen der Freude“*. ,Wel-
chen Wohlgeschmack verkostet doch der seufzend Klagende, da er betet!
Wohlschmeckender sind die Trinen des Betenden als die Freuden der
Schaustellungen®, sagt Augustinus®. Und zum Psalmwort: ,Am Abend
kehrt Weinen ein“ (30[29], 6) fiihrt er aus: ,Habt doch keine Furcht, wenn
euch eben gesagt wurde: ,Singet dem Herrn!‘, und nun ist vom Seufzen die
Rede: Im Singen liegt Jubel, im Beten Seufzen. Seufze iiber das Gegen-
wirtige, juble iiber das Zukinftige!“ Aber das Zukiinftige ist schon Ge-
genwart, Darum fahrt der Psalm fort: ,,...und am Morgen fréhlicher
Jubel‘. Als die Sonne fiir die Stinder untergangen war, begann sie fiir die
Glaubenden aufzugehen . .. Es war Abend, da Christus, unser Herr, be-
graben wurde, und Morgen, da er erstand, am dritten Tag. Auch du wur-
dest abends im Paradies begraben und erstandest am dritten Tag. Wieso
am dritten Tag? Uberschaust du die Welt, so ist ein Tag vor dem Gesetz,
der zweite unter dem Gesetz und der dritte unter der Gnade . . . Am Mor-
gen ist Hoffnung und Freude geboten, doch im Augenblick gilt es noch
auszuharren und zu seufzen“%, Aber was macht das schon! Was dem An-
finger auf dem Weg des Heiles schwer ist und bitter schmeckt, ist fiir den
im Geist Erfahrenen leicht und schmackhaft. Wohl seufzt er noch nach dem
Aufgang des Lichtes, aber es ist ein Seufzen der Liebe, das nach dem Herrn
ruft, ein verlangendes Rufen, daf} er eintrete und sich endgiiltig zeige:
,Komm, Herr, komme bald!“ ,Zeige uns Dein Angesicht!“ Wer ,von
Liebe verwundet ist, findet nichts mehr auf Erden, das ihm wahrer Trost
sein konnte. Nur der Gedanke an Gott erfiillt ihn mit Freude, und sein
ganzes Verlangen geht dahin, beim Herrn zu sein“,

Hat solche Haltung auch fiir unsere Zeit noch Geltung, fiir eine Zeit, in
der es der Kirche in besonderer Weise aufgetragen zu sein scheint, in der

38 Augustinus, Enn. in Ps. 101, 2 (PL 387, 1295).

% Enn. in Ps. 127, 10 (PL 87, 1683).

4 Epn. in Ps. 29, 16 (PL 36, 224).

4 Richard von St. Victor, De superexcellenti baptismo Christi (PL 196, 1018 AB).



Uom Seufzen im Geist 213

Welt présent zu sein, diese Welt mitzugestalten, ihre Giiter und Werte
in rechter, gottgewollter Weise zu entfalten? Mag sein, dafl die geistliche
Sprache der Uberlieferung in vielem unserer Mentalitdt nicht mehr ent-
spricht, daf} die allermeisten zum Begriff des ,Seufzens im Geist“ keinen
rechten Zugang mehr haben, auch wenn sie guten Willens waren. Aber
das wiirde nur bedeuten, dafl wir eine andere, dem heutigen Denken und
Empfinden angepafite Sprache sprechen miiiten. Denn die mit dem aus
Schrift und Uberlieferung iiberkommenen Wort gemeinte Sache ist unauf-
gebbar. Sie gehort zur Grunderfahrung eines Lebens im Geist. Auch heute
noch miiBte darum diese Erfahrung fiir jeden Glaubenden ins Bewufitsein
treten, wenn er in den Bekenntnissen des hl. Augustinus liest: ,Ich will
eingehen in meine Kammer und Dir Liebeslieder singen und aufseufzen in
meiner Pilgerschaft in wortlosen Seufzern, und ich will Jerusalems geden-
ken mit aufwirts nach ihm ausgespannten Herzen, Jerusalems, meiner
Heimat, meiner Mutter (Gal 4,26), gedenken auch deiner, der du sein
Herrscher, seine Leuchte, sein Vater, sein Schirmherr und sein Gemahl
bist, der du seine keuschen und immerwdhrenden Wonnen ausmachst,
seine unerschiitterliche Freude und alle unaussprechlich hohen Giiter, alles
zugleich bist, das eine héchste und wahre Gut; und ich will nicht von dir
gehen, bis du meinen ganzen Menschen aus der Zerstreuung und Entstel-
lung in den Frieden meiner liebsten Mutter, wo die ,Erstlinge meines
Geistes’ schon sind — weshalb ich jener Giiter gewif} bin — sammelst, mich
zur Wohlgestalt bildest und fir ewig festigst, mein Gott, du mein Erbar-
men“*, Wer als Christ eine solche Erfahrung nicht mehr nachvollziehen
kénnte, der gliche dem Taubstummen des Evangeliums (Mk 7, 321f.), fir
den wire Gottes Wort nur Menschenrede, die den Grund seines Herzens
nicht erreichte. Wenn sich aber an ihm wiederholte, was Christus dem
Taubstummen tat: ,Er sah zum Himmel auf, seufzte und sprach: ,Epheta’,
das ist: Offne dich“, dann wiirde auch er ,,im Geist seufzen“ und nach jener
Vollendung verlangen, deren Vorgeschmack ihm in der Seele brennt.

4 Conf. XII, 16 (Zitiert z.T. nach der Ubersetzung von H. Schiel, aa0., S. 336 f.





