
IM   SPIEGEL  DER  ZEIT 

Monastisches Leben und moderne Welt 

Zu einer •Problematik" des Mönchtums in unserer Zeit 

Ganz gleich, wen man anführt, Papst Johannes in seiner berühmten Ansprache 
zur Eröffnung des Konzils, Papst Paul oder das Konzil selbst, sie alle reden 
davon, daß die Kirche heute nach Mitteln und Wegen suche, um die Botschaft 
Christi den Menschen besser verständlich zu machen. Man hat sogar in Anleh- 
nung an die traditionellen Formeln von der betenden und lehrenden Kirche 
(Ecclesia orans, Ecclesia docens) den neuen Begriff der suchenden Kirche (Eccle- 
sia quaerens) geprägt. Sie ist und bleibt im Besitz des vom Herrn empfangenen 
Erbes, aber sie sucht diesen Besitz immer tiefer zu erfassen, seine Anforderungen 
immer besser zu verstehen und seiner Ausstrahlungskraft Raum zu verschaffen. 
Es gibt tatsächlich •Fragen", •Probleme" der Kirche, etwa die ökumenische Frage, 
um nur eine herauszugreifen. So gibt es auch eine •monastische Frage", wie der 
Titel einer kürzlich in Rom erschienenen Untersuchung lautet1. Die Art und 
Weise, die fälligen Probleme genau herauszuarbeiten, wird immer mehr zu einer 
Wissenschaft der •Problematik", die sich der Phänomenologie, der Psychologie, 
der Religionssoziologie usw. bedient. 

Das Mönchtum von heute gibt der Kirche und der Welt Fragen auf, die Mönche 
selbst stellen sich Fragen, echte Fragen, wenn auch nicht immer von der gleichen 
Dringlichkeit. Es finden sich wohl auch Gegenden, wo solche Fragen nicht oder 
kaum gestellt werden, und es bestünde an sich kein Grund, sie bei denen zu 
wecken, die keine haben und von sich aus haben werden. Aber bei den heutigen 
Kommunikationsmitteln, die zwangsläufig und durchaus legitim auch in den 
Klöstern Eingang finden, muß man damit rechnen, daß die gegenwärtig disku- 
tierten Probleme des Mönchtums zirkulieren. Tatsächlich stellt man denn auch 
fest, daß in den verschiedensten Gegenden und in sehr unterschiedlichen Kreisen 
des •Orbis monasticus" Fragen des Mönchtums • fast immer sind es die gleichen 
Fragen • erörtert werden. Man darf sie darum nicht ignorieren und so tun, als 
existierten sie nicht. Man muß sich ihnen stellen, sie offen und nüchtern bedenken, 
sei es auch nur • wenn man sie selbst nicht hat •, um anderen zu helfen, denen 
vieles fraglich geworden ist. 

Die Problematik des Mönchtums heute hängt nicht in erster Linie mit dem 
Generationenproblem zusammen. Sie geht nicht nur von den Jungen aus. Die ganze 

1 B. Calati, La questione monastica nella letteratura di carattere teorico degli ultimi 
Iren? anni, in: Problemi e oricntamenti di spiritualitä monastica, biblica e liturgica. 
Rom 1961, S. 340•397. 



Im Spiegel der Zeit 215 

gegenwärtige Generation, gleich welchen physischen oder geistigen Alters, steht 
vor ihr oder wird mit ihr konfrontiert. Sie ist auch nur ein Teil jener Proble- 
matik, der sich die ganze Kirche und die heutige Welt gegenübersieht. Es sind oft 
schwere Fragen, und es ist nicht leicht, für sie eine Lösung zu finden. Man muß sie 
erst im Glauben suchen, in der Treue zu der Gnade, die jeder Institution der 
Kirche eignet. Aber eben diese Gnade gibt auch die Unbefangenheit, die vorhan- 
denen Probleme in ihrer ganzen Wirklichkeit zu sehen und sich ihnen aufrichtig 
und demütig zu stellen. 

Man braucht sie nicht erst zu erfinden. Schriftlich und mündlich, in allen mög- 
lichen Gestalten, werden sie von Hand zu Hand weiter gereicht. Sie füllen eine 
lange Liste. Schon aus der Art, wie sie formuliert werden, kann man zwei 
Problemkreise unterscheiden, den der psychologischen Vorgegebenheiten und den 
ihrer Deutung. Man darf beides nicht miteinander vermischen; sonst gibt es Ver- 
wirrung. Es gilt also zunächst die Tatsachen, die zum Fragen Anlaß geben, über- 
haupt zu sehen und dann erst • mit Hilfe der Grundregeln, die in der Kirche 
gültig sind • über sie zu reflektieren. Denn eine Gegebenheit der religiösen 
Erfahrung ist nicht von vornherein klar und selbstverständlich und ordnet sich 
nicht ohne weiteres in einen klärenden Zusammenhang ein. Aber es kann kein 
Zweifel daran bestehen, daß der Mensch, obwohl er wesentlich immer der gleiche 
bleibt, in seinen physischen und psychischen Funktionen Veränderungen unter- 
liegt. Ein Fachmann der Geschichte der Psychologie, dessen Bücher in mehrere 
Sprachen übersetzt sind, macht den Vorschlag, die Wissenschaft von dem, was sich 
im Menschen ändert, •Metabletik" (von y,zxa$h\TÖc, [[ietaßdUco], veränderlich) 
zu nennen2. Begriffe und Handlungsweisen, die für Menschen einer anderen Zeit 
herausgearbeitet wurden, können danach dem Menschen von heute zum Problem 
werden. 

I. Die Probleme des Mönchtums heute 

Die erste Frage, die man sich stellen muß, ist die: Gibt es eine veränderte Hal- 
tung, eine neue Mentalität hinsichtlich der Auffassung der Beziehungen zwischen 
dem monastischen Leben und der Welt? Existiert überhaupt ein Problem der 
Einordnung des monastischen Lebens in die Welt von heute, mit der man nach 
einem Wort Pauls VI. und des Konzils in einen Dialog eintreten soll? Wenn ja, 
worauf ist die Veränderung und das sich daraus ergebende Problem zurück- 
zuführen? Vielleicht darauf, daß diejenigen, die die gegenwärtige Generation 
beeinflussen, nicht mehr so denken wie die, die mit ihren Ideen und ihrem Han- 
deln die vergangenen Generationen geprägt haben? Oder sind die Mönche 
unbeeinflußbar geblieben, gleichgültig gegenüber dem Geist und den Gedanken 
einer neuen Zeit? Hat nicht die weite Verbreitung von Zeitschriften und Büchern 
(man denke nur an die •Taschenbücher") viele Mönche von Jugend auf mit Wer- 
ken in Berührung gebracht, deren Sinn sie vielleicht nicht immer ganz verstanden 
haben mögen, die aber ihre Mentalität nachhaltig bestimmt und vieles von dem, 
was bisher als unumstößlich galt, in Frage gestellt haben? Sind die tiefgreifenden 

8 J. H. van den Berg. 



216 Im Spiegel der Zeit 

Wandlungen auf dem Gebiet der Pädagogik oder auch die neueren Erkenntnisse 
der Kindheitspsychologie ohne Folgen für die seelisch-geistige Entwicklung des 
jungen Menschen geblieben? So könnte man noch vieles nennen, was die Vor- 
stellungs- und Empfindungswelt der Mönche beeinflußt hat. Man muß sich darum 
einmal fragen: Welche Realitäten betrachtet der Mensch von heute als wesentlich 
und wie hat das monastische Leben dem Rechnung zu tragen? Hört man nicht 
auch aus Mönchskreisen die Frage: Worin besteht eigentlich das Wesentliche des 
christlichen Lebens und was haben wir Besonderes, worin besteht das Spezifische 
unseres Standes? Ähnlich fragt man auch nach dem Spezifischen der anderen 
Stände in der Kirche mehr als früher. Es hat den Anschein, als würde der Existen- 
tialismus durch eine Art von Essentialismus abgelöst, der sich aber nicht im 
Abstrakten bewegt, nach metaphysischen Wesenheiten fragt, sondern nach den 
Realitäten des Lebens und • innerhalb der Kirche • des Evangeliums. 

Die aus solchen Wandlungen erwachsenden Probleme sieht man heute auf 
vielen Gebieten des Mönchtums zum Ausdruck kommen. Wenn sie hier unter dem 
Gesichtspunkt der Psychologie, der Mentalität der heutigen Mönche betrachtet 
werden, so sind sie doch von ihrem Gegenstand her philosophischer und theolo- 
gischer Natur. Sie betreffen zunächst das Gebet. Hier muß man heutzutage viel- 
leicht schärfer, als man es bisher tat, zwischen dem im Gebet sich kundtuenden 
Glaubensvollzug und seiner psychischen Gegebenheit, zwischen der das Gebet 
als gnadenhafte Wirklichkeit konstituierenden und der es begleitenden psychi- 
schen Tätigkeit unterscheiden. Die hinsichtlich des konkreten monastischen Ge- 
betslebens auftauchenden Fragen sind durchweg psychologischer Natur. Der 
geistige Rhythmus, die Fähigkeit zu innerer Sammlung, die Weisen der Auf- 
merksamkeit, die Ausdrucksmöglichkeiten und andere physchische Gegebenheiten 
haben sich gegenüber früher gewandelt. Das braucht die tiefer liegende Wirklich- 
keit des Gebetes selbst gar nicht zu berühren. 

Ähnliches gilt vom Gemeinschaftsleben. Die zwischenmenschlichen Beziehungen 
im monastischen Leben gleichen nicht mehr in allem dem, was sie einst waren. 
Die Einsamkeit, das Gespräch, die Freundschaft, die Gemeinschaft werden von 
vielen anders empfunden. Man fragt z. B. mehr als früher nach den entsprechen- 
den Vorteilen großer, mittlerer und kleiner Kommunitäten. Stellt nicht die wach- 
sende Vielfalt und Unterschiedlichkeit der menschlichen Voraussetzungen gewisse 
überkommene Vorstellungen • in bezug auf eine allgemeine Reglementierung, 
auf bestimmte, ein für allemal festgelegte Tageszeiten, auf Vorschriften, die alle 
verpflichten, zur gleichen Stunde, während der gleichen Dauer, auf die gleiche 
Weise das gleiche zu tun, sei es im Bereich des leiblichen, des geistigen oder des 
geistlichen Lebens • in Frage? Das Maß des Fastens, die Dauer des Schlafes und 
des Gebetes scheinen um so mehr den leiblichen und seelischen Voraussetzungen 
des einzelnen angepaßt werden zu müssen, je weniger diese Voraussetzungen dem 
gleichen Rhythmus unterliegen. Die festgesetzten Maße anderer, selbst jüngerer 
Zeiten können für unsere Zeit nicht mehr gültig sein. 

Allein schon die Handarbeit löst eine Kette von Problemen aus. Was bedeutet 
sie heute für die Aszese, für die menschliche Entfaltung des Mönchs, für die 
Arbeit an der Welt und an der menschlichen Gesellschaft, für die Notwendigkeit, 



Im Spiegel der Zeit 217 

sich den Lebensunterhalt zu verdienen, für die Pflicht des Almosengebens? Soll 
man Formen des Ackerbaus, der künstlerischen Betätigung, der industriellen Be- 
schäftigung übernehmen? Welche Ausbildung und welche Spezialisierung erfor- 
dert das, welche Formen der Zusammenarbeit bringt das mit sich? Wie kann man 
dabei der sozialen Verantwortung entsprechen, wie der Pflicht des Apostolats 
nachkommen? Welche Weise der Präsenz in der Welt und in der menschlichen 
Gesellschaft sowie in der mit der Welt im Dialog stehenden Kirche soll der Mönch 
als einzelner und die Kommunität als Gruppe einnehmen? Ist der Mönch von 
diesem Dialog dispensiert, teilweise oder ganz? Gibt es für ihn spezifische Wei- 
sen, an diesem Dialog teilzunehmen? Es ist klar, daß damit das ganze Problem 
der Armut und der ökonomischen Gestalt des Klosters aufgeworfen ist. 

Welchen Zweck verfolgt das Studium • auch eine Arbeit • im monastischen 
Leben? Wie soll es betrieben werden? Wohin soll es sich orientieren, welchen 
Platz soll es im Leben und in der Tagesordnung einnehmen, in welchem Maß 
erfordert es neue Wege? Wird es nicht auch um so wichtiger, je weiter mensch- 
liche Bildung und Kultur voranschreiten? 

Die Verpflichtung der Profeß wird nicht mehr so fraglos als ewig und end- 
gültig verstanden wie früher. Man muß sie, was früher nicht notwendig war, 
heute eigens rechtfertigen. Die Zeit der Ausbildung und der ihr vorangehenden 
Erprobung wird ohne Zweifel um so fruchtbarer, je mehr sie in der Zeitdauer 
nach dem einzelnen Fall zugeschnitten wird. Auch der Inhalt der Gelübde ver- 
steht sich nicht mehr von selbst: Wie verhält sich die christliche Entsagung zu der 
heute so viel beredeten menschlichen Entfaltung? Kann es hier nicht zu Konflikten 
zwischen zwei Forderungen kommen, wie soll ein Ausgleich herbeigeführt wer- 
den? Was bedeutet die Ehelosigkeit des Ordensstandes? Besagt die •Trennung 
von der Welt" zugleich eine •Verachtung der Welt"? Oder läßt sie nicht im Ge- 
genteil einen gewissen Gebrauch der Welt zu, im einzelnen etwa die Benutzung 
der sozialen Kommunikationsmittel, des Rundfunks und Fernsehens? Ist die 
Einrichtung der Klausur noch mit der Offenheit für Kenntnisse und Ideen, die 
unsere Zeit so sehr charakterisieren, vereinbar? 

Und weiter: Ist das Tragen eines Ordenskleides, meist von archaischer Form, 
sind die aus der Vergangenheit überkommenen Gebräuche noch genügend durch 
die gleichen Gründe gerechtfertigt, denen sie ihre Entstehung verdanken? Man 
kann immer weniger umhin, sich zu fragen, welchen Wert sie als Mittel zur Hei- 
ligung haben. Oder: Welche Zwecke verfolgt das Stillschweigen, welchen Sinn 
hat es, welche Wirkung? Ist es, so wie es im monastischen Leben gehandhabt 
wird, eine Voraussetzung des Gebetes oder eine Übung der Aszese? Wie läßt es 
sich mit den Notwendigkeiten und Formen des Dialogs, der den heutigen Men- 
schen so sehr kennzeichnet, vereinbaren? Die gleichen Fragen stellen sich in bezug 
auf die Aszese überhaupt, auf ihre Zwecke, ihre traditionellen Begründungen, die 
Formen ihrer Verwirklichung und ihr Verhältnis zu den menschlichen Voraus- 
setzungen unserer Zeit im Bereich der leiblichen und seelischen Gesundheit, unter 
Berücksichtigung der nervösen Schwäche vieler, der erhöhten Lebenserwartung 
usw. 



218 Im Spiegel der Zeit 

Diese Aufzählung von Fragen, hinsichtlich derer Probleme auftauchen können 
und tatsächlich nicht nur in Ausnahmefällen vorhanden sind, ist keineswegs 
erschöpfend. Sie könnte noch fortgesetzt werden, und jede neue Frage könnte 
Anlaß sein • und gibt de facto Anlaß • für eine weitläufige Problematik. Man 
kann das Vorhandensein oder jedenfalls die Möglichkeit von Problemen im 
monastischen Leben nicht leugnen. Und man kann nicht sagen, sie seien schon 
längst gelöst; es genügt darum nicht, die traditionellen Lösungen unbesehen zu 
wiederholen oder sie nur ein wenig zu modifizieren. 

Wenn in der Denk- und Empfindungsweise der heutigen Menschen solche Pro- 
bleme auftauchen, dann haben sie ihren Grund in einer bestimmten Anthro- 
pologie, einer bestimmten Befindlichkeit des Menschen, dann hängen sie mit be- 
stimmten Veränderungen im leiblichen und seelischen Gefüge des Menschen zu- 
sammen, die von objektiven Gegebenheiten, wie Motorisation, Fortschritt der 
Hygiene, Ernährungsweise, geschlechtliche Erziehung usw. herrühren. Wenn man 
die Probleme erheben, beurteilen und verstehen will, muß man darum im Mönch 
zunächst einmal den Menschen sehen, den Menschen unserer Zeit, der er auch als 
Mönch bleibt. 

II. Ansätze der Besinnung 

Über diese psychologischen • also subjektiven • Gegebenheiten sollte man im 
Licht objektiver Gegebenheiten nachdenken: der kirchlichen Wirklichkeiten, mit 
deren Hilfe man sie interpretieren und ihre Problematik genauer ergründen 
kann. Diese kirchlichen Wirklichkeiten sind zweierlei Art: die Überlieferung und 
das gegenwärtige Leben der Kirche, darunter besonders jene Aspekte, die das 
Konzil in den Blickpunkt gerückt hat. 

1. Die Quellen der Überlieferung, soweit sie für unsere Fragen von Bedeutung 
sind, betreffen entweder das für alle gültige, eine christliche Lebensideal oder die 
monastische Lebensform im besonderen. 

Unter den erstgenannten nimmt heute bei allen die Heilige Schrift die erste 
Stelle ein, mit vollem Recht. Ein jeder befragt sie, aber es ist schwierig, ihren 
genauen objektiven Sinn zu erheben. Ein Beispiel dafür: In den ersten Entwür- 
fen des Kapitels der Kirchenkonstitution des Konzils über die Ordensleute 
wurden bei der Darlegung der die Ordensprofeß ausmachenden drei Evange- 
lischen Räte Schriftstellen zitiert; der endgültige Text enthält sie nicht mehr. 
Kann man sie also legitimerweise nicht mehr gebrauchen? Die Konstitution beruft 
sich auf Wort und Beispiel des Herrn (•Consilia evangelica... in verbis et 
exemplis Domini fundata"). Hat dieses Argument mehr Wert? Und könnte man 
nicht zwischen dem Literalsinn solcher Evangelientexte und ihrer Bedeutung in 
der geistlichen Überlieferung der Kirche unterscheiden? Manche fragen sich dar- 
um, welches Gewicht der Begründung des Ordenlebens aus Stellen und Bei- 
spielen, die den Evangelien und den Apostelbriefen entnommen sind, zukomme. 
Müßte man folglich etwa beim Gehorsam nicht zwischen der Haltung Christi den 
Menschen und jener seinem Vater gegenüber unterscheiden und dann im Licht 
der heutigen Exegese die Gehorsamshaltung Christi vor dem Vater genauer 
bestimmen? Manche traditionellen Erklärungen können tatsächlich in Frage 



Im Spiegel der Zeit 219 

gestellt werden. Die Untersuchung auf diesem Feld ist nicht leicht, aber durchaus 
berechtigt; die Probleme sind einfachhin da. 

Bei den Vätertexten über das monastische Leben muß man sich mehr und mehr 
fragen, ob und in welchem Ausmaß sich in ihnen platonische, neuplatonische, 
augustinische und andere nicht-evangelische Elemente neben den evangelischen 
finden, und ob letztere nicht zur Herausarbeitung einer Idee und zur Bestimmung 
eines Lebensstandes genügen könnten. 

Hinsichtlich der monastischen Lehrüberlieferung fragen sich manche nach der 
Geltung der Traditionen und der geschichtlichen Phasen des Mönchtums, von 
denen das heutige Mönchtum herkommt und deren Ergebnis es ist. Wieweit 
stimmt dieses Mönchtum mit der Benediktinerregel überein, wo weicht es von ihr 
ab? Welcher Wert kommt der Regula als historischem Dokument, als geistlichem 
Programm, als Rechtssatzung klösterlicher Gebräuche zu? Welche Bedeutung hat 
das ihr vorausliegende Mönchtum für die Frage nach dem Eigentlichen der 
monastischen Lebensweise? Kann und muß man sich von dorther inspirieren 
lassen? Die erstaunliche Erneuerung der historischen, philologischen und theolo- 
gischen Studien zur Erforschung der monastischen Quellen aller Jahrhunderte, die 
Einblicke, die solche Untersuchungen gewähren, die Ergebnisse, die sie schon 
erzielt haben, lassen manche Ideen und Übungen, die bis dahin überhaupt nicht 
zur Frage standen, wegen ihrer Herkunft oder betreffs ihres Wertes problema- 
tisch erscheinen. 

2. Aber die •christlichen Quellen" sind nicht einfach mit den Erfahrungen der 
Vergangenheit gleichzusetzen und mit den schriftlichen Zeugnissen, in denen 
diese ihren Niederschlag gefunden haben, sondern strömen immerfort, aufgrund 
der ununterbrochenen, stets frischen Lebenskraß, die der Heilige Geist in der 
Kirche erhält. Man nennt heute die •Pastoraltheologie" eine •praktische Theolo- 
gie", eine •praktisch-theologische Wissenschaft", deren Aufgabe es ist, in wissen- 
schaftlicher Weise die geeigneten Methoden zu suchen, um die christliche Botschaft 
in der heutigen Welt und Kirche zu vergegenwärtigen, wobei die gegenwärtige 
Situation von Welt und Kirche sozusagen der •theologische Ort" ist, wo diese 
Wissenschaft den Stoff findet, an dem sie ihre Untersuchungen anstellt3. Ebenso 
muß auch die Besinnung auf die Probleme des Ordenslebens an den gegenwär- 
tigen Stand der Kirche und der Welt anknüpfen, und zwar unter den besonderen 
Gesichtspunkten, auf die das Konzil Gewicht gelegt hat. Die innere Verflechtung 
dieser Probleme erschwert eine logische Gruppierung. Die Schwierigkeit wird 
noch dadurch verschärft, daß das überlieferte Vokabular in Frage gestellt wird 
• etwa die Gegenüberstellung von actio und contemplatio, von Sein und Han- 
deln • und daß in reichem Maß neue oder wenigstens mit neuem Inhalt ver- 
sehene Begriffe gebraucht werden, wie •Engagement", •Zeugnis", •Zeichen", 
•Inkarnierung", •Öffnung" und so fort. Dennoch kann man die Probleme auf 
einige Grunddaten zurückführen. 

Vor allem spricht man heutzutage viel von Freiheit. So fragt man etwa nach 
dem Verhältnis von geistiger, personaler Freiheit und Institution. Können zwi- 

:1 K. Rahner u. H. Schuster, in: Concilium 1 (1965) 3. Heft, 163. 



220 Im Spiegel der Zeit 

sehen ihnen nicht Konflikte entstehen, und darf man in diesem Fall die Freiheit 
der Institution opfern? In welchem Maß bleibt jeder seinem eigenen Engagement 
gegenüber frei? Kann die Berufung nicht einer Entwicklung unterliegen? Wie 
lassen sich Gehorsam und Initiative miteinander vereinbaren, ohne Konformis- 
mus, ohne Verfremdung, indem man gezwungen wird, •für einen anderen zu 
leben" • was doch nur in der Nachfolge Christi möglich ist •, ohne Deperso- 
nalisierung, ohne daß man seine persönliche Echtheit und Ganzheit opfern muß? 
Schließt die Unterwerfung das Recht zu eigenem Urteil aus? Muß man nicht 
sogar, unter Ausschließung jeder Kritiksucht, den kritischen Geist bewahren und 
pflegen? Passen die Formen, die die Ausübung der Autorität bis zur Stunde an- 
nimmt, die Prälatentitel und bisweilen die Ehrenzeichen, die man den Obern 
verleiht, ebensogut für eine •geistliche Vaterschaft" wie für eine •Herrschafts- 
gewalt"? Entspricht die Art der geistlichen Leitung, der Gewissensrechenschaft, 
der Selbstanklage, der brüderlichen Zurechtweisung, so wie sie in der Vergangen- 
heit geübt wurden, der Psychologie und der religiösen Feinfühligkeit des Men- 
schen von heute? 

Man spricht weiter gern von Kollegialität. Gewiß, das Verhältnis von Papst 
und Bischöfen ist nicht das gleiche wie das von Obern und Untergebenen in einem 
Orden. Aber wenn die Anwendung des Autoritätsprinzips im Ganzen der Kirche 
Modifikationen unterliegen kann, warum soll nicht auch die Regierungsweise in 
den Ordensgemeinschaften sich ändern können? Muß man nicht in jeder Epoche, 
zumal in der unsrigen, hinsichtlich der Auffassung und Ausübung der Autorität 
zwischen dem unterscheiden, was notwendig, wesentlich und unaufhebbar aus 
Wahrheiten und Tatsachen des Evangeliums folgt, und dem, was historisch 
geworden und deshalb vergänglich und aufhebbar ist?4 Wenn bestimmte Ein- 
richtungen und Strukturen des Ordenslebens durch Einrichtungen und Strukturen 
des profanen Lebens und der bürgerlichen Gesellschaft vergangener Epochen 
geprägt worden sind, muß man sie dann nicht in gleicher Weise weiterentwickeln, 

4 Vgl. z. B. C. Vaca, Personalidad y obediencia, in: Seminarios 11 (1965) 120 f.: •Die Art 
des Gehorchens wurde in tiefer Weise durch die vorherrschende Auffassung beeinflußt, 
die man sich jeweils vom Abhängigkeitsverhältnis unter den Menschen machte. Als die 
Welt aus Herren und Sklaven bestand, brachte der Gehorsam bei den Untergebenen 
notwendigerweise die Vorstellung von einem totalen Verzicht auf sich selbst mit sich 
und bei den Vorgesetzten die einer absoluten Herrschaft; sich unterwerfen bedeutete für 
die ersteren, den Stand der Knechtschaft annehmen, für die letzteren herrschaftliche Auto- 
rität gewinnen. Der hl. Ignatius baut eine seiner fundamentalen Betrachtungen, nämlich 
die ,Über den irdischen König', auf der Gesinnung eines Ritters auf, der sich dem Ruf 
seines Herrn, mit ihm zu hohen Abenteuern auszuziehen, nicht verweigern kann. Im 
vorigen Jahrhundert war die Form des Gehorchens die Haltung des Dieners, der sich vor 
seinem Herrn in ehrfürchtigem Abstand hielt; viele Ehrfurchtsbezeugungen und Zeichen 
der Ehrerbietung, die in den Konventen noch üblich sind, tragen deutlich den Stempel 
dieser Zeit. Von hierher gesehen kann man sich mit Recht fragen: Welches wäre die 
entsprechende Form des Gehorsams für das Empfinden und die Denkweise des heutigen 
Menschen? Der moderne Mensch lebt in einer Atmosphäre, die in bezug auf Unterwerfung 
von gegensätzlichen Strömungen durchzogen ist. Die Demokratie und der Egalitarismus 
haben alle Unterschiede zwischen Hoch und Niedrig, Befehlenden und Gehorchenden 
beseitigt, indem sie viel mehr den persönlichen Wert eines Menschen an leitender Stelle 



Im Spiegel der Zeit 221 

wie man es mit den staatlichen Einrichtungen getan hat? Wenn die Auffassung 
der Regierungsweise aus •Lebensbedingungen" einer bestimmten Epoche erwach- 
sen sind, darf dann diese Auffassung unverändert beibehalten werden, obgleich 
sich die Lebensbedingungen geändert haben? Solche Gesichtspunkte könnten 
Konsequenzen haben, etwa im Hinblick auf die Möglichkeit für Mönche und 
Nonnen, in mehr Fällen als bisher ihre Meinung zu äußern, in den Zusammen- 
künften der Obern (etwa den Äbteversammlungen) rechtmäßig vertreten zu sein, 
vor diesen Zusammenkünften in wirksamer Weise konsultiert und über die dort 
gefällten Entscheidungen unterrichtet zu werden, mehr Anteil an der Verantwor- 
tung und der Ausübung der Leitung zu haben. Ein regelmäßiger Austausch 
zwischen Obern und Untergebenen dürfte das Prinzip des Gehorsams nicht in 
Frage stellen. Die Art des Regierens tut diesem ganz gewiß keinen Eintrag; eine 
demokratische Führung kann ebenso Anforderungen des Gehorsams stellen wie 
jede andere. Man sollte sich in diesem Punkt nicht so leicht auf das berufen, was 
man die Weisheit der •Erfahrung" nennt, denn es könnte sich nur um eine An- 
häufung von Gewohnheiten handeln. Mit einem Wort: In diesen und vielen 
anderen Fragen können sich neue und legitime Erfordernisse ergeben. Es kann 
sein, daß selbst Einrichtungen mit einer großen Tradition von ihren Ursprüngen 
her neu bedacht, nach ihrem tatsächlichen Nutzen beurteilt und, wenn nötig, 
geändert werden müssen. 

Noch ein Stichwort unserer Zeit, das für die Neubesinnung auf das Wesen des 
Mönchtums von Bedeutung ist: Man spricht viel von der Gegenwärtigkeit der 
Kirche in der Welt. Um die vielfältige Problematik, die damit angezeigt ist und 
heute offenkundig wird, darzulegen, braucht man nur einige, in jüngster Zeit 
vielgenannte Begriffe und Themen in Erinnerung zu rufen: Beziehung von Leib 
und Seele, Natur und Gnade, Dualismus, Pessimismus, Spiritualismus, seelisches 
und geistliches Gleichgewicht, rechte Einschätzung der •Irdischen Wirklichkeiten" 
und der •menschlichen Werte", Berechtigung einer Ausbildung und eines Lebens 

herausstellen als das Prestige des Führungspostens als solchen. Anderseits und im äußer- 
sten Gegensatz dazu haben die totalitären Regime das Ansehen des Führungsstabes, ob 
es ein einzelner ist, eine Gruppe oder die Partei, zu einer geradezu mythischen Höhe 
erhoben. Die Führer irren sich nie, ihre Befehle werden nicht diskutiert, und jeder muß 
bereit sein, heute als gut zu betrachten, was man gestern noch verurteilt hat, und so fort. 
Und noch etwas: Bei der rein individualistischen Einstellung, die eine Strömung der Auf- 
lehnung und eine Übersteigerung der individuellen Freiheit hervorgerufen hat, gilt diese 
als vorrangiger Gewissenswert für jeden, unabhängig von einem Programm oder vom 
Inhalt dessen, wogegen man sich auflehnt. Dem Widerhall all dieser Stimmen begegnet 
man unausweichlich bei denen, die gehorchen, und denen, die befehlen. Er ist Ausdruck 
der menschlichen Haltung dessen, der sich unterwirft, wie auch dessen, dem man sich 
unterwirft. Damit ist aber keineswegs einfachhin das unmittelbare Verhältnis des Men- 
schen zu Gott ausgedrückt; man muß diese Zeitströmung darum übersteigen und sie mehr 
oder weniger in den Akt echten Gehorsams integrieren." • Sorgfältiger und genauer 
untersucht H. Bacht SJ, in: Scholastik 39 (1964) 402•407, die Auffassung von der Auto- 
rität des Abtes im alten Mönchtum und in der Regel des hl. Benedikt, und kommt zu dem 
Schluß, daß sie durch den psychologischen Zusammenhang und die soziologische Struktur 
einer bestimmten Zeit geprägt ist: •Der .benediktinische' Entwurf der absoluten Stellung 
des Abtes ist zu sehr mit zeitgeschichtlichen Hypotheken beladen, als daß man ihn solcher- 
maßen verabsolutieren dürfte." 



1 

222 Im Spiegel der Zeit 

im •Gewächshaus" ohne genügende Kenntnis der Welt und der realen (mora- 
lischen, familiären, wirtschaftlichen, sozialen) Probleme, wie sie die meisten Men- 
schen haben; schöpferische Kraft, Nutzung des Fortschritts, Teilhabe an der 
•consecratio mundi", Ausgleich zwischen den verschiedenen Tätigkeiten des 
Mönchs: Gebet, Lesung (Studium), Arbeit; Beitrag zum Bewußtwerden der 
Würde des Menschen, zur Entwicklung der Welt und der Menschheit, zur Ent- 
faltung der menschlichen Fähigkeit, zur Erforschung der •positiven" Seite jeder 
menschlichen und christlichen Wirklichkeit. In all dem liegt die Gefahr eines 
gewissen •Anthropozentrismus", der fragt, was •gut für mich", •angebracht in 
unserer Zeit" ist, aber im Grund geht es vor allem um einen •Christozentrismus", 
um eine Teilhabe am Mysterium Christi. Manche Auffassungen von Entsagung, 
eine gewisse Art, wie die Untergebenen beaufsichtigt werden, können tatsächlich 
zu einer menschlichen Verarmung führen, deren Sinn man nicht versteht. Ja, 
manche der überlieferten Formen begünstigen eher die Ausbildung von Zweit- 
rangigem als die Entfaltung der wahren und grundlegenden Werte. 

Die Erneuerung des Ordenslebens und des Mönchtums außerhalb der katho- 
lischen Kirche sind allbekannt; neuere katholische Veröffentlichungen weisen 
immer mehr auf die Bedeutung dieses Aufbruchs hin. Sie unterstreichen das- 
jenige, was diese Bewegungen dem Katholizismus verdanken. Aber man sollte 
sich ebenso fragen, ob die monastische Erneuerung innerhalb des Katholizismus 
nicht auch von den Lebensformen und der Spiritualität dieser getrennten Brüder 
lernen kann. Sie fanden das Ideal des monastischen Lebens nach einer histori- 
schen Unterbrechung und haben sich am Evangelium, am alten Mönchtum, an der 
Regula des hl. Benedikt, an der Lebenskraft der heutigen Kirche orientiert; 
dabei waren sie aber nicht vom Erbe der verflossenen Jahrhunderte belastet, die 
Gebräuche, Formen, Auffassungen, usw. mit sich brachten, die oftmals von äußer- 
lichen Faktoren, nicht aber von christlichen Quellen herkamen. Ebenso wie es eine 
Illusion bedeutete, ein Mönchtum zu suchen, das nur von einer •geistlichen" Tra- 
dition abhängig wäre, ohne eine wirkliche •Geschichte", in der sich diese Tradi- 
tion konkretisiert hat, sollte man auch die Relativität mancher geschichtlichen 
Daten klar erkennen; und hierzu kann eine ökumenische Offenheit verhelfen. 

Vorliegende Zeilen sind nur ein unbeholfener und unvollständiger Versuch, der 
weniger die einzelnen Fragen korrekt formulieren und zusammenstellen möchte, 
als zeigen, daß es ein Gesamt der Probleme gibt. 

Auf Grund dieser Tatsachen kann es nicht mehr genügen, überkommene Lösun- 
gen ohne Reflexion weiterzugeben, alte Prinzipien zu wiederholen, ohne sie 
ehrlich zu prüfen und gemäß den Erfordernissen des Mönchtums unserer Zeit zu 
begründen. Zuerst muß man sich offen und nüchtern dem doppelten Faktum 
stellen: es gibt Probleme, und sie haben Gewicht. 

Dann muß man demütig nach einer Lösung suchen: das •suchende Mönchtum" 
ist ein Stück der •suchenden Kirche", und sein Bemühen wird eine neue Aus- 
prägung des •Suchens Gottes". Dieser große Rahmen kann über die Unruhe hin- 
weghelfen und kann auch den Zweifel bei denjenigen beseitigen, die die Pro- 



Im Spiegel der Zeit 223 

bleme besonders hart verspüren; die Tatsache, daß wir alle suchen, ohne in 
unserer Berufung erschüttert zu sein und ohne unsern •monastischen Glauben" zu 
verlieren, wird ein Stützpunkt des Vertrauens für alle. Furcht und die Haltung 
der Verteidigung, die ein Zeichen der Schwäche sind, könnten nur Mutlosigkeit 
bei vielen hervorrufen. Hier haben alle eine gemeinsame Verantwortung. 

Zuletzt ist zu sagen: das •Suchen" ist so schwierig, weil es sich um fundamen- 
tale Fragen handelt. Durch eine einfache Modernisierung der Gebräuche werden 
sie nicht beantwortet, obgleich auch dies nicht zu vernachlässigen ist. Es geht um 
tiefere Wirklichkeiten: Eine ganze Anthropologie und Theologie mit ihren Aus- 
wirkungen auf das Mönchtum werden in Frage gestellt. Wenn die Mönche auch 
alle Äußerungen des Lebens und des Geistes in der Kirche bewundern dürfen, so 
dürfen sie dennoch nicht alle nachahmen wollen: Sie müssen sich eine Hoch- 
achtung vor der Eigenart ihrer Berufung und des Lebensstandes, indem sie diese 
Berufung kirchlich leben, bewahren. Sie sollen versuchen, mit dem modernen 
Aufbruch, der ein wirklicher Fortschritt ist, die Anforderungen der Hingabe an 
Gott, des Opfers, der Teilhabe an Tod und Auferstehung Christi • alles 
Elemente ihrer eigenen Berufung • zu verbinden. Sie sollen und müssen aber 
auch wissen, daß ihre Entsagung, ihr freudiges und geduldiges Leiden einen 
Platz im vollständigen Geheimnis der Kirche haben. Es ist nicht alles schon klar, 
um so weniger, als die eigentlichen Probleme, in der Wirklichkeit wie auch in 
vorliegenden Zeilen, mit oft zweitrangigen Problemen, mit denen der Observan- 
zen und derjenigen Lebensformen, in denen sich die eigentlich geistlichen Wirk- 
lichkeiten hineinkonkretisieren und denen sie sich anschließen, verbunden sind. 
Dennoch, mag es auch im gegenwärtigen Kairos der Mönchsberufung, die ein 
•Suchen Gottes" ist, Dunkelheit, Geheimnis und Erprobung des Mutes geben, es 
liegt auch ein Unterpfand des Lichtes und der Kraft in der Tatsache, daß der 
Herr seinen gegenwärtigen Ruf so deutlich und klar vernehmen läßt. Hören wir 
den Aufruf des hl. Benedikt: •öffnen wir die Augen dem göttlichen Licht und 
hören wir mit aufgeschreckten Ohren, wozu uns die täglich laut rufende Stimme 
mit den Worten mahnt: Heute, wenn ihr seine Stimme hört, verhärtet eure Her- 
zen nicht..."3, und wiederum: •Täglich erwartet der Herr, daß wir seinen 
heiligen Ermahnungen antworteten mit unserm Tun . . ."6. 

Jean Leclercq OSB 

5 Regula, Prolog 9•10, nach Ps. 94, 8. 
6 Ebda. 




