
EINÜBUNG UND WEISUNG 

Vom Wirken des Heiligen Geistes in uns 

Meditationsgedanken zu Jo 16, 5•15 

Von den fünf •Paraklet" -Stellen in der Abschiedsrede des Herrn bei Johannes 
ist die letzte (16, 5•15) die umfassendste, in der das Wirken des verheißenen 
Geistes seinen vollsten Ausdruck findet. 

1. Ohne Verherrlichung Jesu kein Geist (V. 5•7) 

•Jetzt gehe ich zu dem, der mich gesandt hat, und keiner von euch fragt 
mich: Wo gehst du hin?, sondern weil icli euch das gesagt habe, hat die 
Traurigkeit euer Herz erfüllt. Aber ich sage euch die Wahrheit: es ist gut 
für euch, daß ich hingehe; denn wenn ich nicht hingehe, wird der Beistand 
nicht zu euch kommen; wenn ich aber hingehe, werde ich ihn zu euch 

senden." 

Abschied, Trennung, aber nur auf Zeit; das Ziel des Fortgehens ist der Vater, für 
Jesus, aber auch für die Seinen. Es ist so menschlich, daß die Jünger nur das erste 
wirklich hören, das Wort von der Trennung • Trennung gerade jetzt, wo ihnen 
schwerste Zeiten in Aussicht gestellt werden (V. 1•5): aus den Synagogen wer- 
den sie euch verweisen, und jeder, der euch ums Leben bringt, wird überzeugt 
sein, ein Gott wohlgefälliges Werk vollbracht zu haben. Vom eigenen Volk ver- 
stoßen, haben sie mit der erbitterten Feindschaft der •Welt" zu rechnen. 

Angst und Schmerz engt das Bewußtsein ein, läßt nur an sich denken. Darum 
klingt es wie ein leiser Vorwurf: •und niemand von euch fragt mich: Wo gehst du 
hin?". Gerade in diesem •Wohin" liegt der ganze Trost, und jenes •du" soll ihre 
Liebe wecken. Schon einmal in dieser Abschiedsstunde hat der Herr es deutlich 
ausgesprochen, was hier nur anklingt: •Wenn ihr mich liebtet, würdet ihr euch 
freuen; denn ich gehe zum Vater" (14, 28), aber ihr denkt nur an euch, an die 
Traurigkeit, die euer Herz erfüllt und für nichts anderes mehr Raum läßt. 

Da die Jünger es nicht fassen können, was es für Jesus bedeutet, zum Vater 
zurückzukehren, da sie seinen inneren Jubel darüber nicht nachempfinden, obwohl 
sie es wegen ihrer inneren gnadenhaften Verbundenheit mit ihm könnten und 
sollten, knüpft Jesus an ihr kleines, angsterfülltes Ich an: •es ist gut für euch, daß 
ich hingehe", sonst bleibt der Beistand aus. Und Beistand war es doch, was sie 
brauchten. Freilich, was sie an ihrem Meister hatten, den sie verlieren sollten, 
wußten sie, der Beistand war ihnen noch fremd; und Geist? Sie hatten nur die 
Erfahrung des Geistes in Fleisch und Blut. Jesus aber kannte den Geist, den er 
senden wollte; die Worte, mit denen er vom Beistand spricht, klingen zuversicht- 
lich, fast froh, als käme erst mit ihm das Eigentliche. 



Einübung und Weisung 225 

Warum mußte Jesus zuerst gehen, sollte der Beistand kommen? Der Geist, der 
Inbegriff des neuen Lebens, von den Propheten verheißen als das Gut, das der 
Messias bringen sollte, konnte nur die Frucht von Kreuz und Auferstehung sein. 
Schon einmal, beim Laubhüttenfest hatte Jesus davon andeutungsweise gespro- 
chen: •.. . Ströme lebendigen Wassers werden aus seinem Herzen sich ergießen'". 
Und Johannes hat zu diesem Rätselwort erklärend beigefügt: •Das sagte er vom 
Geist, den die empfangen sollten, die an ihn glaubten. Noch war nämlich nicht 
Geist, denn Jesus war noch nicht verherrlicht worden." Verherrlichung Jesu aber 
ist für Johannes Kreuzestod, Auferstehung, Himmelfahrt in einem, das, was 
Jesus seine •Erhöhung" nennt oder auch seinen •Heimgang zum Vater". Er selbst 
mußte erst als zweiter Adam der •Leben spendende Geist" werden (1 Kor 15,45), 
um so, •erhöht, alle an sich ziehen" zu können (Jo 12, 32), in sich hinein, in jene 
Innigkeit des •Ihr alle seid einer" (Gal 3, 28), das in der Sprache des hl. Paulus 
seinen Ausdruck fand im Bild vom einen Leib aus vielen Gliedern, unter dem einen 
Haupt, beseelt vom einen Geist. 

Doch an unserer Stelle geht es nicht um das neue christliche Sein, das in der 
Geistgabe sich vollenden sollte, hier geht es um das Wirken des Geistes, den 
Jesus senden wollte: Der Paraklet schafft Recht und führt die Jünger in die volle 
Wahrheit ein. Daß an erster Stelle vom Recht schaffenden Wirken die Rede ist, 
bedingt der Zusammenhang, in dem vom Kampf der Jünger mit der Welt und 
in der Welt gesprochen wird. 

2. Der Paraklet schafft Recht (V. 8•11) 

•Wenn jener kommt, wird er die Welt überführen hinsichtlich Sünde und 
Gerechtigkeit und Gericht, Hinsichtlich Sünde, denn sie haben nicht an mich 
geglaubt, hinsichtlich Gereditigkeit, denn ich gehe zum Vater, und ihr seht 
mich nicht mehr; hinsichtlich Gericht; denn der Herrscher dieser Welt ist 
schon gerichtet" (V. 8•11). 

Ein dunkles Wort mit einer nicht viel helleren Erklärung. Schon Augustinus hat 
es so empfunden. Doch scheinen neuere Schrifterklärer dieses Dunkel etwas zu 
lichten. Aus der Sprache schon ergibt sich: hier geht es um ein Verfahren nach 
gerichtlicher Art. Die Bezeichnung •Paraklet" gehört der Gerichtssprache an und 
bedeutet den Rechtsbeistand. Seine Aufgabe ist, zu •überführen", d. h. den Tat- 
bestand aufzudecken, die Wahrheit ans Licht zu bringen, aufzuzeigen, wo Recht 
und Unrecht ist und dafür Zeugnis abzulegen. Das also wird die Aufgabe des 
Geistes sein. Aber vor welchem Gerichtshof? 

Man ist versucht an Synoptikertexte zu denken wie Mt 10, 17. 20: •...sie 
werden euch den Gerichten übergeben... vor Statthalter und Könige werdet ihr 
geführt werden um meinetwillen ... Wenn sie euch aber ausliefern, so habt nicht 
Sorge, wie oder was ihr reden sollt; denn es wird euch in jener Stunde gegeben 
werden... nicht ihr seid es, die reden, sondern der Geist eures Vaters ist es, der 
in euch redet" (vgl. Mk 13, 11; Lk 12, 12). Aber hier wie in der Apostelgeschichte 
sind immer nur die Jünger als •Zeugen" für ihren Herrn bezeichnet. Einzig bei 
Johannes ist von einem Zeugnis-Ablegen des Geistes die Rede, das vom Zeugnis 
der Jünger ausdrücklich unterschieden wird: •Wenn aber der Beistand kommen 



226 Einübung und Weisung 

wird, den ich vom Vater senden werde, der Geist der Wahrheit. .. wird er von 
mir Zeugnis geben, und auch ihr werdet Zeugnis geben, weil ihr von Anfang an 
bei mir seid" (15,26.27). Dieses Zeugnis-Ablegen des Geistes von Jesus dürfte das 
gleiche sein, was mit dem •Überführen" von Seiten des Geistes an unserer Stelle 
gemeint ist. Das aber legt nahe, daß es sich nicht um ein Bezeugen vor mensch- 
lichen Gerichten handelt. Das Zeugnis des Geistes liegt jenem Bezeugen der Jün- 
ger vor Gericht voraus und ist anderer Art. Es ist nicht für die Welt, sondern für 
die Jünger bestimmt. Ihnen wird der Paraklet verheißen, aber nicht (wie bei den 
Synoptikern), um ihnen vor Gericht zu helfen, sondern um selbst innere Sicher- 
heit zu erhalten im Ansturm der Welt. Das Zeugnis des Geistes ist innerlich, 
Licht inmitten der Widerwärtigkeiten, Stärkung des Glaubens in der Stunde der 
Anfechtung. Wenn Zweifel sie beschleichen will, wird der Geist vor ihrem Ge- 
wissen Zeugnis für Jesus ablegen gegen die Welt und so, vor diesem Forum, die 
Welt überführen, da ja die Welt selbst, gerade als Welt im johanneischen Sinn, 
das Zeugnis des Geistes der Wahrheit •nicht empfangen kann, weil sie ihn nicht 
sieht und nicht kennt. Ihr aber kennt ihn, denn er bleibt bei euch und wird in euch 
sein" (14, 17). 

Es ist bezeichnend für Johannes: wenn die Synoptiker von Prozessen vor dem 
Synedrium, vor Königen und Statthaltern sprechen, denkt Johannes an den gro- 
ßen theologischen Konflikt, der für ihn den Rahmen des Lebens Jesu bildet, an 
die große Auseinandersetzung zwischen Jesus und der gottfeindlichen Welt, die 
mit der Erhöhung des Gekreuzigten und mit der Verurteilung der Welt den ent- 
scheidenden Anfang ihres Endes findet. Die verschiedenen Tribunale treten 
zurück hinter der einen geheimnisvollen Macht •Welt". Der Kampf geht weit 
hinaus über die geschichtliche Gegnerschaft der Juden während des Erdenlebens 
Jesu. Er verlängert sich in die Kirche und in die Weltgeschichte hinein. Erst in 
diesem religiösen Weltprozeß bekommt das Zeugnis des Geistes seine eigentliche 
Bedeutung. Der Feindschaft der Welt gegenüber werden die Jünger Jesu aller 
Zeiten in der Gefahr des Ärgernisses, des Abfalls, des Zweifels, der Mutlosig- 
keit sein. Vor ihrem Forum tritt der Verteidiger für Jesus ein. Er bezeugt ihnen 
Jesus und gibt ihnen so christliche Sicherheit und Zuversicht • ob die Welt nun 
in Haß und Verfolgung wütet, oder in Hohn und Spott sich gefällt, oder mit 
herablassendem Lächeln die ewig Gestrigen bemitleidet, die in der glanzvoll sich 
erneuernden •Welt des Menschen" Träumen nachhängen, wie sie vor Jahrhun- 
derten noch in der •Welt Gottes" verständlich gewesen sein mochten. Aber der 
Geist Jesu legt Zeugnis für ihn ab auch dieser Wunderwelt des Menschen gegen- 
über, Zeugnis von der Sünde der Welt, vom Triumph Christi, von Satan als dem 
endgültig Unterlegenen. 

•Von der Sünde, weil sie nicht an mich glauben." Diese Welt hat in ihren 
Vertretern von damals Jesus als Sünder verschrieen (Jo 9, 24), als vom Teufel 
besessen (Jo 8, 48. 52), als mit Teufelsmacht Wunder wirkend (Mk 3, 22•27). 
Sie haben ihn schließlich der Gotteslästerung überführt und kraft ihrer gott- 
gesetzten Autorität am Kreuz vernichtet: •Wir haben ein Gesetz und nach dem 
Gesetz muß er sterben" (Jo 19, 7). Wer an die Schrift glaubte, konnte es dort 
nachlesen: •Verflucht ist, wer am Holze hängt" (von Paulus zitiert Gal 3, 13). 



Einübung und Weisung 227 

Das war der Prozeß Jesu, wie die Welt ihn wollte und sah. Wie hilflos hätte sich 
das Häuflein Jünger dieser Welt gegenüber vorkommen müssen, hätte nicht in 
der Stille ihres Herzens der Geist der Wahrheit selber diesen Prozeß Jesu revi- 
diert und sie mit der unerschütterlichen Gewißheit erfüllt, daß die Welt trotz 
allem im Unrecht ist. Die große Sünde ist, dem Licht sich verschlossen, den Glau- 
ben an Christus verweigert zu haben. 

Und der Geist überführt die Welt •hinsichtlich der Gerechtigkeit; denn ich 
gehe zum Vater und ihr seht mich nicht mehr". Hier kann •Gerechtigkeit" nicht 
einfach das Gegenteil von Sünde sein. Die beigefügte Begründung zeigt, daß der 
Triumph der zertretenen Gerechtigkeit gemeint sein muß, der im Licht des 
Geistes für den Glauben machtvoll offenbar wird in der Erhöhung Christi 
•über alle Mächte und Gewalten" (Eph 1,21), da Gott ihm den Namen gab, der 
da ist über alle Namen, auf daß in diesem Namen sich schließlich beuge jedes 
Knie im Himmel, auf Erden und unter der Erde und jede Zunge bekenne zur 
Ehre des Vaters, daß Jesus Christus ist der Herr (Phil 2, 11). Man lese diese 
Paulusstellen nach, um noch etwas von der eindrucksvollen Macht zu spüren, mit 
der der Geist im Herzen des Jüngers die überwältigende Herrlichkeit Christi 
beim Vater und damit den Triumph der Gerechtigkeit bezeugt. • Wenn unser 
Text zu dem •weil ich zum Vater gehe" noch überraschend hinzufügt •und ihr 
mich nicht mehr seht", dann ist gerade das bezeichnend für das paradoxe Wirken 
des Geistes, der macht, daß ausgerechnet, was Grund der Trauer für die Jünger 
ist, der Verlust der sichtbaren Gegenwart ihres Herrn, im Licht des Glaubens zur 
Quelle der Freude und der Zuversicht wird. •Wenn ihr mich liebtet, freuen wür- 
det ihr euch . . .". Aber dazu braucht es des Geistes, des Beistandes. 

Endlich: Der Geist wird die Welt überführen •in bezug auf Gericht, denn der 
Fürst dieser Welt ist (schon) gerichtet". Furchtbar ist Gericht vollzogen worden. 
Es sah aus, als ob Jesus der Gerichtete sei. Aber unter dem niederdrückendsten 
äußeren Schein hat sich gerade das Gegenteil vollzogen. Was in den Augen der 
Welt Niederlage und Vernichtung war, ist in der Wirklichkeit Gottes Sieg. Weil 
das dem natürlichen Sinnenmenschen nie eingehen kann, muß es wieder der Got- 
tesgeist selber erkennen lassen. Satan ist gerichtet. Dazu war Jesus in die Welt 
gekommen: •Dafür ist der Sohn Gottes erschienen, daß er die Werke des Teufels 
zunichte mache" (1 Jo 3, 8). In Vorwegnahme seines bevorstehenden Leidens 
hatte Jesus gesagt: •Jetzt ist das Gericht dieser Welt, jetzt wird der Fürst dieser 
Welt hinausgestoßen" (12, 32). Bekämpfen kann Satan noch die Jünger Jesu, und 
er wird es tun. Was er aber auch aufzubieten vermag, es wendet sich in seinen 
Opfern gegen ihn selbst. Mit allem Wüten wider sie dient er nur dem Gottes- 
reich und vertieft damit seine Niederlage. Auch das bringt das Wirken des Geistes 
den Jüngern trostvoll zum Bewußtsein. 

So ist also der Geist als •Paraklet", als Rechtsbeistand, am Werk, Zuversicht 
schaffend und unbeirrbare Sicherheit: Die Sünde ist auf Seiten der Welt, die 
triumphierende Gerechtigkeit auf Seiten Jesu, das eigentliche Urteil der Ver- 
dammung trifft Satan und hat ihn schon getroffen. So schafft der Geist Recht für 
Jesus • in den Herzen der Jünger. 



228 Einübung und Weisung 

3. DerParaklet schafft Trost: er führt die Jünger ein in alle Wahrheit (16,12•15) 

•Ich habe euch noch viel zu sagen; aber ihr könnt es (noch) nicht tragen. 
Wenn aber jener kommt, der Geist der Wahrheit, wird er euch in alle 
Wahrheit einführen" (V. 12.13a). 

Aber hat Jesus nicht in eben dieser Abschiedsrede schon das Gegenteil gesagt 
und wird es nicht wieder sagen? •Alles, was ich von meinem Vater gehört habe, 
das habe ich euch kundgetan" (15, 15), und im Schlußgebet an den Vater: •Ich 
habe deinen Namen denen geoffenbart, die du mir gegeben hast... die Worte, 
die du mir gegeben hast, habe ich ihnen gegeben, und sie haben sie aufgenommen 
und wissen nun, daß ich von dir ausgegangen bin ..." (17,6. 8). So muß es also 
bei Christus um ein •Sagen" gehen, das man in einer Hinsicht auch als •Nicht- 
sagen" bezeichnen kann, und bei den Jüngern, die sein Wort gehört und ange- 
nommen haben, um ein •Wissen", das doch auch wieder Nichtwissen in sich 
schließt. 

Darum stellt Jesus nach einer zwar nicht von allen geteilten, aber gut begrün- 
deten Auffassung nicht neue Wahrheiten, neue Offenbarungen als vom Geist zu 
erwarten in Aussicht, wohl aber eine ganz neue Art, das zu verstehen, was die 
Jünger von Jesus schon gehört und als Zeugen miterlebt haben. Gibt es doch nur 
einen alles umfassenden Höhepunkt der Offenbarung Gottes, Christus. Er ist das 
Wort Gottes in die Zeit, das ganze und unüberbietbar letzte. Alles nach ihm kann 
nur noch Aufhellung, Durchdringung, Entfaltung dieses einen Wortes sein. •Ich 
bin der Weg, (weil ich) die Wahrheit und das Leben (bin)." Jesus ist durch sein 
Kommen und sein Dasein, sein Werk und seine Lehre, also in seinem Erdenleben, 
der Offenbarer des Vaters. Das eben findet nun auch eine überraschende Bestä- 
tigung in der Art, wie Jesus bei Johannes von der lehrenden Tätigkeit des Geistes 
spricht. 

Was bedeutet das •Lehren" des Geistes? Es ist näherhin und im eigentlichsten 
ein •Erinnern". In der Parallelstelle zu unserem Text heißt es: •.. . dies habe ich 
zu euch geredet, während ich bei euch weilte. Der Helfer aber, der Heilige Geist, 
den der Vater in meinem Namen senden wird, der wird euch alles lehren und 
euch an alles erinnern, was ich euch gesagt habe". Das sind nicht zwei Tätigkeiten, 
die sich ergänzen. Das •alles" bezieht sich bei •Lehren" wie bei •Erinnern" auf 
das, was Jesus gesagt hat. Was aber •Erinnern" bei Johannes heißt, wird deutlich 
aus dem Bericht über die Tempelreinigung. Die Juden fragen Jesus nach einem 
Zeichen, das seine Ermächtigung zu solchem Tun erweise, und hören als Antwort: 
•Reißt diesen Tempel nieder, und in drei Tagen richte ich ihn wieder auf." Sie 
verstehen dieses Wort vom Tempel aus Stein, aber Johannes fügt erklärend 
hinzu: •Er aber redete vom Tempel seines Leibes. Als er nun von den Toten auf- 
erstanden war, erinnerten sich seine Jünger, daß er das gesagt hatte, und sie 
glaubten der Schrift und dem Wort, mit dem Jesus davon gesprochen hatte" 
(2, 18•22). Es war der Pfingstgeist, der die Jünger sich erinnern ließ. Aber welch 
ein •Erinnern" ist das, wenn es, wie hier, geheimnisvoll unverstandenes Dunkel 
zu hellichtem Verstehen klärt (vgl. 7,38.39; 12,32.33)! 



Einübung und Weisung 229 

Das gleiche ist offenbar gemeint, wenn es an unserer Stelle heißt: •Wenn aber 
er kommt, der Geist der Wahrheit, wird er euch in alle Wahrheit einführen". 
Wörtlich heißt es im Urtext: •er wird euer Wegführer sein hinein in die Wahr- 
heit". Das setzt irgendein materielles Kennen der Wahrheit schon voraus, wie 
ja auch der Kämmerer der Königin Kandake auf seinem Wagen das Propheten- 
wort des Isaias vom Gottesknecht •kannte", weil er es in der Schriftrolle vor sich 
hatte: Aber auf die Frage des Philippus: •Verstehst du, was du da liest?" ant- 
wortet: •Wie sollte ich, wenn niemand mich einführt?" (das gleiche Wort, wie an 
unserer Stelle •hodegein"). Worauf Philippus ihm die frohe Botschaft von Jesus 
verkündete (Apg 8, 28•35). So heißt also •in alle Wahrheit einführen" so viel 
wie ausdeutend erhellen, was noch dunkel war, das gleiche also wie •erinnern" 
im johanneischen Sprachgebrauch. 

Schließlich wird am Ende unseres Abschnitts (16, 13•15) die Tätigkeit des 
Heiligen Geistes dreimal mit dem Wort •anaggellein" bezeichnet, das unsere 
Übersetzungen meist mit •verkünden" wiedergeben. Aber ein Blick in die apo- 
kalyptische Literatur • vor allem in das Buch Daniel • zeigt, daß dieses Wort 
gleichsam Fachausdruck geworden ist für erklärendes Enthüllen eines vorliegen- 
den Geheimnisses. So erscheint es beispielsweise immer dort, wo ein rätselhafter 
Traum gedeutet, eine dunkle Weissagung enträtselt, ein unverstandenes Gesicht 
erklärt wird. 

So zeigt also auch der sorgfältig gewählte Sprachgebrauch bei Johannes, wie 
die •offenbarende" Lehrtätigkeit des Geistes zu verstehen ist: •lehren" = •erin- 
nern" = •in alle Wahrheit einführen" = ausdeutend erklären, also verstehen 
lassen, was die Jünger irgendwie schon •wissen", bewirken, daß sie die Worte 
und Ereignisse des Lebens Jesu nun im Glauben und im Licht der Auferstehung 
sehen, sie in all ihren Entfaltungsmöglichkeiten, in ihrem ganzen Reichtum für 
die Kirche verstehen. Der Geist bewirkt, daß die Botschaft Jesu seinen Gläubigen 
nicht etwas Äußerliches, Fremdes bleibe, daß diese Botschaft in die Herzen dringe, 
innerlich angeeignet, seelisch durchdrungen und damit ein Wort des Lebens 
werde, ein lebenswichtiges, lebensmächtiges Wort, daß aus •Wissen" heilige Weis- 
heit werde, daß der Same der Botschaft aufgehe in den Herzen, Wurzel fasse, 
wachse, Frucht bringe. Die ureigenste Tätigkeit des Geistes scheint also nach Jo- 
hannes für Jesus zu sein, daß die von außen aufgenommene Lehre, das Wort 
Gottes, zur inneren •Offenbarung" für den einzelnen, ganz persönlich werde. So 
war schon sein Recht schaffendes Wirken für die Sache Jesu zu verstehen im großen 
Drama der Auseinandersetzung zwischen Jesus und der Welt, so nun erst recht 
sein Wirken als der Lehrer, das ihn in einem tiefen Sinn zum •Paraklet", nun 
aber im Sinn von •Tröster" macht (vgl. zu •Trost" Ignatius, Geistliche Übungen, 
Regeln zur Unterscheidung der Geister, dritte Regel). 

4. Der Paraklet im Ganzen der offenbarenden Tätigkeit Gottes (V. 13b•15) 

•Denn er wird nicht aus sich selbst reden, sondern, was er hört, wird er 
reden und euch verkünden (erklären), was kommen wird. Er wird mich ver- 
herrlichen, denn er wird aus dem Meinen nehmen und es euch kundtun 
(enthüllen). Alles, was der Vater hat, ist mein. Darum habe ich euch gesagt: 
er wird aus dem Meinen nehmen und es euch kundtun (enthüllen)". 



230 Einübung und Weisung 

In diesen letzten drei Versen wird das Wirken des Heiligen Geistes gleichsam 
eingeordnet in den Gesamtvorgang der offenbarenden Tätigkeit Gottes. Letzter, 
eigentlicher Ursprung der Offenbarung ist der Vater. Das wird dreimal in dieser 
Abschiedsrede betont: •Ich werde den Vater bitten, und er wird euch einen ande- 
ren Beistand schicken" (14, 16) und wiederum: •Der Beistand, der Heilige Geist, 
den der Vater in meinem Namen schicken wird ..." (14, 26); und auch dort, wo 
Jesus von sich selbst als dem Sendenden spricht, betont er ausdrücklich: •der Bei- 
stand, den ich euch vom Vater schicken werde, der Geist der Wahrheit, der vom 
Vater ausgeht, der wird Zeugnis von mir geben" (15, 26. 27). So sind Vater und 
Sohn in inniger Verflochtenheit an der Sendung des Geistes in die Welt beteiligt. 
Der Sohn sendet vom Vater und der Vater im Namen des Sohnes. 

An unserer Stelle nun handelt es sich nicht mehr nur um die Sendung des 
Geistes, sondern um seine offenbarende Tätigkeit und deren Inhalt. Auch dieser 
kommt vom Sohn und vom Vater. Wie es von Jesus hieß: •Wahrlich, der Sohn 
vermag aus sich nichts zu tun, was er nicht den Vater tun sieht" (5, 19), und wie 
Jesus nicht aus sich spricht, sondern aus dem, der ihn gesandt hat (7, 16. 17), und 
wie er es als seine Aufgabe ansieht, an die Seinen die Worte weiterzugeben, die 
der Vater ihm dazu gegeben hat (17, 18), so heißt es nun auch vom Geist: •er 
wird nicht aus sich selbst reden, sondern, was er hört, wird er reden", und zwar 
so sehr, daß er mit seiner Botschaft den verherrlicht, dem er sie verdankt, Jesus: 
•er wird mich verherrlichen, denn er wird von dem Meinigen nehmen". Damit 
nun aber doch wieder alles auf den Vater zurückgeführt werde, fügt Jesus 
erklärend hinzu: •Alles, was der Vater hat, ist mein". 

So führt uns denn die Offenbarung, allein schon in ihrem Ausgang und Voll- 
zug (vom Inhalt noch ganz abgesehen), in das Herz der Heiligsten Dreifaltigkeit 
hinein: die eine Offenbarung kommt vom Vater, wirkt sich im Sohn aus und 
vollendet sich im Heiligen Geist. Der Sohn als Selbstausdruck des Vaters, als das 
•Bild des unsichtbaren Gottes" (Kol 1, 15), ist sozusagen darauf angelegt, der 
Offenbarer des Vaters zu sein. Der Geist aber, als Band der Liebe, ist gleichsam 
innertrinitarisch schon berufen, im offenbarenden Wirken Gottes nach außen 
Geist und Herz des Menschen den Geheimnissen des göttlichen Lebens in lieben- 
dem Verständnis zu erschließen. 

Nicht mit Neuem die Offenbarung Gottes zu ergänzen, ist seine Aufgabe, mag 
auch im Licht des Geistes manches noch so neu erscheinen. Aufgabe des Beistan- 
des, des Trösters ist es, das Wort der Offenbarung zunächst verstehen zu lassen, 
dann aber, es zum Leuchten zu bringen und so lebensmächtig fruchtbar zu machen. 

Max Zerwick SJ 




