
»Und ihr - für wen haltet ihr mich?" (Mt 16,15)* 

Josef Sudbrack SJ, München 

I. 

Diese Frage, die der Herr bei Cäsarea Philippi, bei der fast dramatisch zu 
nennenden Wende, die die Mitte des Matthäusevangeliums ausmacht, an 
seine Apostel und in seinen Aposteln an jeden Christen richtete, gehört 
letztlich nicht vor ein gelehrtes Forum; ihr kann und darf man sich nur 
persönlich und in persönlicher Entscheidungsbereitschaft stellen. Die Ant- 
wort dürfte auch keine gescheite Erörterung oder kluge Definition sein, 
wie der Arzt vielleicht eine Krankheit diagnostiziert, der Botaniker eine 
Blume bestimmt oder wie eine historische Arbeit eine Persönlichkeit be- 
schreibt, sondern sie müßte ein Bekenntnis sein, wie es Petrus vor den 
Elfen und an ihrer Stelle ablegte, als er in Cäsarea Philippi oder nach dem 
Brotwunder und der eucharistischen Verheißungsrede vor dem Herrn 
stand: •Herr, zu wem sollten wir gehen? Du hast Worte des ewigen 
Lebens, und wir haben geglaubt und erkannt, daß du der Heilige Gottes 
bist!" 

Gewiß, die Kirche, die Gemeinschaft, in der wir leben, trägt unsere 
Antwort oder besser unser Bekenntnis. Wir wissen sogar in der letzten 
Tiefe unseres Daseins, daß das •Ja, Du bist es'!, das wir gegen alle gram- 
matikalischen Regeln, aber nach der Logik des personalen Engagements 
auf die Frage: •Wer ist Jesus Christus?" aussprechen müssen, daß dieses 
Ja uns geschenkt und von der großen Gemeinschaft der Kirche mitbestimmt 
wird. Dennoch sind wir es, ist es jeder einzelne von uns ganz persönlich, 
der dieses Ja sprechen muß. In dieser Tiefe der persönlichen Entscheidung 
schwingen die Tat, die der Mensch nur allein erstellen kann, und die Gabe, 
die er von anderen geschenkt erhält, oder der Rückhalt von außen, an dem 
er innerlich erstarkt, zusammen, so wie man im personalen Gegenüber 
erfährt, daß das Du des anderen erst das eigene Tun entbindet, bestimmt 
und trägt, und daß es doch ganz persönliches, eigenes Tun ist, das aus 
dieser Begegnung erwächst1. 

'!' Der Beitrag ist die nur wenig überarbeitete Fassung eines Vortrags, den der Vf. unter 
dem Titel •Wer ist Jesus Christus?" auf einer Tagung der kath. Akademie Stuttgart 
in Brixen gehalten hat. 
1 In dieser Erfahrung liegt ein echtes Analogon für das Gegenüber des Geschöpfes zu 
seinem Schöpfer, das über die in der Kirche lebende Gnade Christi vermittelt oder, bes- 
ser gesagt, verdichtet wird zu dem Gegenüber des Erlösten zum Herrn. 



•Und ihr - für wen haltet ihr mich?" 247 

Wenn wir uns die Frage stellen •Wer ist Jesus Christus?", dann sind 
uns die biographischen Daten im letzten gleichgültig; ob Jesus im Jahre 
eins oder schon sieben Jahre vorher geboren wurde, ob er groß oder klein, 
von strahlendem Aussehen oder, wie einige Kirchenväter glaubten, von 
unansehnlichem Äußeren war, interessiert uns wenig. Ja selbst seine Taten, 
seine Wunder, sind nur Zeichen - Semeia nennt sie der Evangelist - für 
etwas Tieferes, auf das sie deuten, für die Person des Herrn. Und seine 
Worte sind keine •Indikative", keine Weisheiten, die uns klüger machen 
sollen, sondern •Imperative", die in dem Anruf gipfeln: •Bekehret euch'', 
•Folgt mir nach!" Auch das, was die Kirche über Jahrhunderte des Betens 
und Meditierens an dogmatischen Formeln ausgearbeitet hat, bleibt vor 
dem Letzten stehen, das wir mit der Frage: •Wer ist Jesus Christus?" 
meinen. Wenn wir z. B. wissen, daß der Herr eine göttliche Person in zwei 
Naturen ist, in der menschlichen und der göttlichen, wenn wir wissen, daß 
er ganz Mensch und ganz Gott ist, dann umspannen wir mit dieser Aus- 
sage zwar den Himmel und die Erde ... wissen wir dann aber schon ,wer 
Jesus Christus ist', kennen wir dann schon die Antwort auf die Frage, 
•Für wen halten die Leute den Menschensohn?"2. 

Was der Herr mit seiner Frage in den Jüngern wecken wollte, kann man 
verstehen, wenn man sich eine echte menschliche Begegnung vor Augen 
führt. Wer kennt einen anderen denn wirklich? der Arzt, der ein Kind 
mit wissenschaftlichen Methoden untersucht? der Lehrer und Erzieher, 
der sich über dessen Leistung, Veranlagung, über Willenskraft und Ge- 
mütsreichtum im klaren ist? der Psychologe, der, wie man es heute kann, 
bis in die letzten Winkel den Regungen der kindlichen Seele nachgegan- 
gen ist? oder die Mutter, die von all dem keine Ahnung hat, die ihr Kind 
nur einfachhin gern hat? Gewiß kann sie von den Fachleuten viel lernen, 
sie kann mit deren Hilfe manches, was sie schon wußte, auf eine klarere 
Aussage bringen, aber sie hat allen anderen das eine voraus: Sie kennt 
ihr Kind wirklich, von innen her; sie hat es lieb, sie setzt sich für es ein, 
und daraus erwächst eine Kenntnis, die kein Studium und keine Gelehr- 
samkeit zu geben vermögen. Man kann vieles davon auf mütterlichen 
Instinkt u. ä. zurückführen, aber es bleibt ein Rest, das personale Wissen 
des liebenden Herzens um •ihr Kind", das keine Wissenschaft einzuholen 
vermag, und dieser •Rest" ist das, worauf es ankommt. So wußte auch 
Maria - für unsere heutigen Vorstellungen nur ein einfaches, ungebildetes 
Bauernmädchen - besser, wer ihr Sohn war, als alle Theologen zusammen- 

2 Das vor 25 bis 30 Jahren diskutierte Problem einer kerygmatischen Theologie, die man 
neben die wissenschaftliche Theologie stellen wollte, ist durch die •anthropologische 
Wende" der Theologen, besonders Karl Rahners, hinfällig geworden. 



248 Josef Sudbrack 

genommen, sie wußte mehr von ihm, als zwei Jahrtausende Kirchen- 
geschichte vom Geheimnis Christi erarbeitet haben; und doch hätte sie 
vor unseren Dogmen und Lehrsätzen verständnislos gestanden. 

Diese totale und von unserer Frage im letzten verlangte Antwort gehört 
eben nicht mehr nur in das System der Wissenschaft, sie übersteigt alles, 
was man formulieren, aufschreiben und dann als Schwarz-auf-Weiß- 
Besitz getrost nach Hause tragen kann, und zieht uns persönlich, die wir 
die Antwort zu geben haben, unser Denken und Wollen, unsere Verant- 
wortung und unseren freien Entschluß, unsere Personmitte mit hinein in 
das, was zu sagen ist. Hier, in dem unbegreifbaren und doch alles begrei- 
fenden Zentrum des Menschen ist auch die Stelle, von der her die Mutter 
ihr Kind besser kennt als Ärzte und Psychologen. 

So müssen wir bei der Frage: •Wer ist Jesus Christus?" in uns persön- 
lich eingehen, wir müssen uns anschauen und prüfen: Aus welcher Tiefe 
deines Herzens stellst du die Frage, aus bloßem Wissensdrang oder aus 
echtem personalem Suchen? Spricht aus dir nur die Stimme der Überliefe- 
rung, oder bist du es selbst, im Tiefsten deiner Existenz, der hier fragt: 
•Wer ist Jesus Christus?" 

Man sieht: das sind Ansprüche und Entscheidungen, denen sich jeder 
letztlich nur allein, ganz allein stellen kann. Jede fremde Stimme bringt 
in dieses Fragen Verwirrung, lenkt von ihm ab. Natürlich gibt es zu 
Christus auch Zugänge über wissenschaftliche Erkenntnisse und allgemeine 
Sätze; sonst gäbe es keine Bücher, keine Vorträge, kein Studium, keine 
Unterweisung, keine Predigt; aber das, was mit unserer Frage •Wer ist 
Jesus Christus?" letztlich angezielt wird, kann jeder nur für sich allein 
leisten, alles andere (auch was hier gesagt sein soll) ist nur Weg, Hinweis 
für das, was jeder bei sich, aus sich und für sich allein zu tragen und zu 
beantworten hat. 

Bei solcher Rückbesinnung auf uns persönlich, die wir hier fragen wol- 
len, stehen wir somit vor einer zweiten Frage, die in der ersten, der Frage 
nach Jesus Christus, eingeschlossen ist und mit ihr im Tun unseres Fragens 
eine vorgängige Einheit bildet. Sie lautet: •Wer bist du, der du nach Jesus 
Christus fragst? Weshalb fragst du, welche Motive leiten dich?" Weshalb 
fragen die Menschen nach Jesus Christus, nach dem Wanderprediger aus 
dem vorderen Orient, der in weiter Vergangenheit von seinem eigenen 
Volk ausgestoßen und von der Besatzungsmacht verachtet, eines schimpf- 
lichen Todes starb? Weshalb ist diese Frage in der Geschichte noch niemals 
müde geworden? Manchmal möchte es scheinen, die Menschen seien getrie- 
ben von einer inneren Unruhe, die sie entweder am Fels Christi zerschellen 
oder auf dem gleichen Felsen Festigkeit und Ruhe für ihr Leben finden 
läßt. Es wäre verfehlt, auch theologisch verfehlt, wollte man in apologeti- 



•Und ihr - für wen haltet ihr mich?" 249 

scher Weise auf dieses oder jenes Phänomen mit dem Finger weisen und 
zu beweisen versuchen, daß sittliche Gutheit und der Besitz der Wahrheit, 
des wahren Glaubens und des wahren Gottesbildes, deckungsgleich zusam- 
menfallen; aber die Lehre der ersten Kirchenväter vom Logos spermatikos, 
vom samenhaften Kern der Offenbarungswahrheit in den •guten Heiden", 
gilt auch heute noch, nur daß sich dieser •Glaube" mehr im Fragen, in der 
Unruhe, in der Ehrlichkeit vor sich und vor anderen äußert als in einem 
formulierbaren Wahrheitsbesitz3. 

II. 

Schauen wir in uns hinein! Entdecken nicht auch wir dort den Menschen, 
der eine Sehnsucht, ein Ausschauhalten in sich trägt, das ihn immer über das 
hinausblicken läßt, was er gerade in Händen hält. Wenn er in Glück und 
Zufriedenheit lebt, dann überdenkt er in wachen Stunden die Zukunft, die 
hinter dem glücklichen Tag, der glücklichen Woche, den glücklichen Jahren 
liegt; und dann kann geheime Angst sein Herz erfassen vor dem, worauf 
er unwissend-wissend zugeht. Wenn er in Elend und Unglück sich abmüht, 
dann hat er im geheimen immer schon eine Vorahnung von dem großen 
Elend, das wir Tod nennen, und die Sehnsucht nach einem erfüllten Dasein 
ist noch stärker. Arbeit, Unrast oder turbulentes Vergnügen können nur 
für kurze Zeit über diese Fragen nach dem Ende hinwegtäuschen. 

Es ist heute, in der Zeit der Massenkatastrophen und der nie aufhören- 
den Kriege wahrhaftig nicht schwer, sich ernsthaft über den Sinn dieses 
Lebens zu fragen. Was bedeuten diese Jahre, die man mit froher Hoff- 
nung und jugendlichem Optimismus betritt, und die einem dann Stück für 
Stück alle Erwartungen aus der Hand schlagen? Man braucht nur wachen 
Auges in die europäische Geistigkeit hineinzuschauen. Man braucht nur 
die Werke unserer Literaten und Dichter zu lesen: Dort, wo sie ehrlich 
sprechen - und heute ist man vielleicht ehrlicher als je zuvor -, scheinen 
sie drei Gruppen zu bilden: Die einen sind unterwegs, sie suchen und 
fragen und erhoffen noch Antwort. Die anderen sind längst enttäuscht, 
sie wollen sich nichts mehr vormachen und sagen klipp und klar: das 
Leben ist Unsinn, Scheitern, Sein zum Tod, ist Trotz und vergebliches 
Aufbäumen gegen das, was stärker ist als der Mensch. Und eine dritte, 
recht kleine Gruppe sagt einfach: Jesus Christus! An dieser Stelle Namen 
zu nennen, wäre vergeblich, wir kämen an kein Ende4. Aber rufen wir uns 

3 Wissenschaftlich müßte sich diese Erkenntnis eines verdeckten, inchoativen Christentums 
in einer Freilegung der christlichen Werte außerhalb des Christentums niederschlagen, 
wobei die positiven Erkenntnisse der vielgelästerten Immanenzapologetik •aufgehoben" 
und in ihren richtigen Ansätzen weiter ausgearbeitet werden müßten. 
4 Vgl. Hans Urs von Balthasar, Die Gottesfrage des heutigen Menschen, Wien-München 
1956; Heinz Beckmann, Der variable Mensch, Lutherische Monatshefte 4 (1965) 299 ff. 



250 Josef Sudbrack 

doch die Bilder der großen modernen Künstler in Erinnerung, die noch 
deutlicher und unmittelbarer vom inneren Ringen ihrer Meister künden: 
Wenn sie wirklich eine Aussage über den Menschen machen wollen und 
sich nicht in Formen, Farben, Ornamente und Abstraktionen flüchten, 
dann stellen sie Utopien oder Zerrissenheit dar. Der Mensch ist zur Fratze 
geworden, oder er ist dumpf, klagend vor sich hinbrütend, vegetierend wie 
die vielen Clowns, die man sich gern als Sujet solcher Bilder wählt. 

Vielleicht sind die Menschen noch nie in der Geschichte so konsequent 
und unnachgiebig diesem ihrem Ausgreifen über das hinaus, was greifbar 
vor ihnen liegt, nachgegangen. Vielleicht ist deshalb heute die Ablehnung 
Gottes so hart und scharf, weil das Suchen und Fragen so dringlich, so 
existentiell ist. Der Mensch sucht etwas, worauf er bauen kann; aber die 
hohen und höchsten Antworten, die er findet, sind nur vorläufige Ruhe- 
punkte in diesem rastlosen Suchen. Dienst an der Wissenschaft? Ach, 
welche Zerstörungsmittel hat uns diese Wissenschaft geschenkt! Dienst an 
der Menschheit? Aber das heißt zugleich auch Gelächter und Undank, und 
ein jeder kommt an die Grenzen des Dienstes, wo er erfährt, daß jemand 
oder etwas anderes stärker ist als der gute Wille! Ja selbst das Höchste, 
was uns das Leben zu geben hat: Liebe, Freundschaft, Vertrauen auf einen 
anderen Menschen, Verstehen und Ineinander-Ruhen, ist zugleich das 
Schmerzlichste, die größte Enttäuschung, denn die Stunde kommt, da die 
Wogen der Vergänglichkeit den Felsgrund, auf dem wir zu bauen glaub- 
ten, unterspülen und wegschwemmen in den Abgrund des Todes. Unsere 
Erwartung, unsere Sehnsucht, unser Ausschauhalten aber will mehr, will 
Ewigkeit und Endgültigkeit. 

III. 
Die Menschheit wußte seit jeher, daß ihr Suchen nach Sicherheit und 
Geborgenheit trotz aller Enttäuschung eine Antwort finden wird; daß 
diese Antwort nicht nur besagt, daß es keine Antwort gibt! Die Mensch- 
heit wußte seit jeher um Gott. In ihm liegt die Antwort auf das Suchen; 
in ihm ist die unausfüllbare Weite, nach der der Mensch sich immer von 
Neuem ausstreckt, überreich erfüllt; er ist der Boden, auf den zu bauen 
sich lohnt, den kein Tod und keine Untreue untergraben können; in ihm 
liegt der Sinn des Lebens verborgen, der in dieser Welt tatsächlich unseren 
Augen verborgen ist. Aber hier beginnt ein neues Fragen und Suchen: 
Wer ist denn dieser Gott? 

Ist er nur ein verschwommenes Etwas, eine Art Urnebel, der alles 
durchdringt, belebt, umhüllt? Ist er nur die Summe der Natur, die das 
Werden und Vergehen in sich aufnimmt, wie in einen mütterlichen Schoß, 
der Horizont unseres Denkens, auf den wir zugehen, den wir aber niemals 
erreichen? Ist er eigentlich doch nur wir selbst, in der weiten Perspektive 



•Und ihr - für wen haltet ihr mich?" 251 

der ganzen Welt-Zeit und des ganzen Welt-Raums? Ist er nur die Vor- 
aussetzung unserer Denkgesetze, die ihre innerliche Widersprüchlichkeit 
offenbart, sobald wir sie hypostatisieren und mit Namen benennen wol- 
len? Oder ist er gar nur eine Projektion der menschlichen Sehnsucht, die 
all ihr unerfülltes Träumen in die Zukunft wirft und das dann Gott nennt? 
Hält er uns vielleicht sogar ab vom Eigentlichen, was wir zu tun haben, 
vom Dienst am Menschen und an dieser Welt? 

Und wenn wir wissen und glauben, daß Gott ist, dann fangen die Fra- 
gen und die Unsicherheit erst recht an. Ist er transzendent, wie man es 
nannte, weit weg von uns, irgendwo, von wo er die Welt beherrscht? Ist 
er so groß und alles umfassend, daß wir ein Nichts vor ihm sind, daß wir 
ihm gar nicht personal begegnen können? Oder ist es umgekehrt, daß wir 
uns als Personen frei und bewußt gegen Gott entscheiden können, so daß 
Gott letztlich gezwungen ist, sein ungehorsames Schöpfungswerk zu be- 
strafen und zu zerstören? Immer wieder will uns Gott entgleiten. Sobald 
wir eine feste Aussage über ihn versuchen - etwa daß seiner Vorsehung 
alles offensteht und von seinem Willen auch das geringste Geschehen die- 
ser Welt abhängig ist -, scheint die Aussage ins Gegenteil umzuschlagen. 
Hebt nicht seine Größe unseren freien Dienst vor Gott wieder auf und 
degradiert die Schöpfung zum willenlosen Werkzeug des Schöpfers? 

Noch dringlicher werden die Fragen, wenn wir das Innerste des perso- 
nalen Gegenübers zu Gott anrühren. Ist Gott ein liebender, verzeihender 
oder ein gerechter und strafender Gott? Wir müssen beides von ihm aus- 
sagen! Dann aber ist Gott ein Richter, der unerbittlich das Böse ahndet 
und aller Sünde nachgeht! Dann scheint für die Liebe kein Platz mehr zu 
sein! Können denn Liebe und Gerechtigkeit überhaupt zusammen gehen? 
Muß nicht die Liebe auch einmal eine ungerade Zahl gerade sein lassen, 
ein Auge zudrücken können, auch wenn die Gerechtigkeit sich dagegen 
auflehnt? Wie kann Gott überhaupt lieben? Thront er nicht unveränder- 
lich über allem irdischen Geschick? Ist sein Wille nicht das eherne Gesetz, 
nach dem er die Welt gründete, das alles durchlebt und durchwebt? Wo 
ist da noch Raum für die Freiheit der Liebe? Liebe müßte doch etwas Ge- 
schehenes ungeschehen machen können, so wie die Mutter die Unarten 
ihres Kindes vergißt, Gott aber ist allwissend, in die Zukunft und in die 
Vergangenheit hinein! Liebe müßte mit freudiger Erwartung dem ent- 
gegenschauen können, was auf beide, den Geliebten und den Liebenden 
zukommt! Gott aber ist unveränderlich, immer derselbe, kennt kein Sich- 
Ausspannen in die Zukunft. Liebe müßte um das Geheimnis wissen, müßte 
erspüren, daß der andere, der ihr gegenübersteht, tiefer ist, als das, was 
der Verstand erkennt, und sie müßte sich in dies Geheimnis hineinwerfen, 
sich, ohne das, was kommen mag, schon zu überschauen, dem anderen an- 



252 Josef Sudbrack 

vertrauen und Du zu ihm sagen können! Aber wie ist dies bei Gott mög- 
lich? Schon das schlichte Wort DU, das wir von dem erwarten, der uns 
liebt, kann Gott doch nicht zu uns sprechen, da wir ganz und gar in seiner 
Hand sind, abhängig von ihm, wie das Werkzeug vom Meister, wie das 
Spielzeug vom Kind, wie das Geschöpf von seinem Schöpfer. Und Liebe 
müßte zuletzt auch mit dem anderen leiden können, müßte empfinden, was 
Schmerz und Tod ist, was Verlust und Trennung bedeutet. Ist es nicht so: 
nur im Leid und Schmerz kommt die Liebe zu sich selbst und wird das, 
was wir meinen, wenn wir von Liebe sprechen! Wie aber sollte man das 
von Gott aussagen dürfen? 

Also - so scheint es • ist Gott doch nicht die Liebe, ist er nur die Gerech- 
tigkeit, das große unerbittliche Gesetz, dem keiner entrinnt, der strenge 
Richter, vor dem nichts verborgen ist, der jede Untat bestraft. Uns Men- 
schen bliebe dann nichts übrig, als in Ehrfurcht unser Haupt zu beugen, 
unser Leben und Geschick aus seiner Hand anzunehmen, uns ängstlich auf 
dem Pfad seiner Gebote zu halten, denn das Gericht Gottes ist gerecht, 
wer kann vor ihm bestehen? 

Ist aber mit diesem Gottesbild, mit dieser Wirklichkeit unser Sehnen 
und Hoffen, unser Ausgreifen über das Ungenügen der Gegenwart, tat- 
sächlich erfüllt? Wenn wir Menschen über die Belanglosigkeiten des All- 
tags hinwegschauen und unsere Erwartung sich auf etwas Großes und 
Wahres spannt, das wirklich anders ist als die vielen Enttäuschungen des 
Lebens, das uns Endgültigkeit schenkt, die nicht mehr umgeworfen wer- 
den kann, das uns Sicherheit gibt, in der wir im letzten geborgen sind, ist 
es dann der über allem thronende, uns entrückte, der gerechte Gott, auf 
den sich unser Blick richtet? Entspricht der Gott, den wir eben beschrieben, 
der Erwartung unseres Herzens? Oder sind seine Unendlichkeit, sein ewi- 
ges Gleichbleiben, sein All-Wissen und seine All-Macht, seine unerbitt- 
liche Gerechtigkeit nicht gerade die letzte und größte Enttäuschung unse- 
res Lebens? Hätten wir nicht das Recht, wenn Gott so, nur so wäre, daß 
wir ihn in seiner einsamen Höhe beließen und uns den Menschen zukehr- 
ten, bei denen wir ein wenig Liebe, Vergessen, Vertrauen, Mitempfinden 
und Mitleiden fänden? Wäre dann nicht ein Mensch, in dem wir - wenn 
auch nur für kurze Zeit - Liebe, Sichineinander-Vergessen, Hinüberströ- 
men von einem zum andern fänden, die einzige, unüberbietbare Erfüllung 
unseres Lebens? Wäre dann nicht sogar Trotz gegen den Herrn, der uns 
ins Leben gerufen hat, besser und richtiger als folgsames Gehorchen? Und 
wäre uns dann nicht jeder Mensch, der ein mitfühlendes Herz mit der 
geschlagenen Kreatur hat, wichtiger als der Gott, der diese Kreatur ge- 
schaffen, aber in ewiger Unveränderlichkeit nicht mitfühlen, nicht mit- 
leiden, nicht lieben kann. 



•Und ihr - für wen haltet ihr mich?" 253 

Man könnte zwar das, was dieser Gott zu uns hegt, auch Liebe nennen. 
Aber eine Liebe, die nicht vergißt, die nicht mitgeht in Freud und Leid, 
die unbeweglich ist, die nicht aus sich heraustreten kann, um auf den 
anderen zu bauen, weil sie selbst alles schon besser hat und kann, ist keine 
Liebe, wie wir sie erwarten, sondern im letzten kalt und abweisend! Und 
einen Gott, der nur diese Liebe zu uns hegte, möchte man in mancher 
Stunde verfluchen, wie es der Dulder Job in der Stunde seines tiefsten 
Falles tat (vgl. z. B. Job 39,32). 

Wir stehen vor einem Dilemma, vor einer Wegscheide, deren beide 
Gabelungen uns ins Verderben, in die Sinnlosigkeit führen. Der eine ihrer 
Wegweiser zeigt auf Gott: aber dahinter steht die scheinbar gefühllose, 
lieblose Unveränderlichkeit eines Wesens, das nicht mitempfinden kann, 
das nicht Freundschaft pflegen, nicht Mitgefühl, Erbarmen und Liebe 
hegen kann, weil es in ewig gleichbleibender Unempfindlichkeit, jenseits 
aller menschlichen Regungen residiert. Der andere zeigt auf menschliche 
Liebe, auf menschliches Mitempfinden, auf jene Mittrauer und Mitfreude, 
wie sie nur der Mensch haben kann, der gegen alle Vernunft und Klug- 
heit auf einen anderen schwachen Menschen vertraut und baut, der ver- 
zeiht und vergißt, was gewesen ist, der auch nach der dritten und vierten 
und fünften Enttäuschung immer wieder noch einmal das Wagnis der 
Liebe wagt, der nicht klug wird aus den Erfahrungen des Lebens. Aber 
diese menschliche Liebe ist endlich, vergänglich. Wenn auch das Volkslied 
meint, sie reiche über das Grab hinaus: es stimmt nicht. Diese Liebe dauert 
nur Tage, Wochen, Jahre, Jahrzehnte, ein ganzes Leben vielleicht, aber 
dann ist sie tot, zu Ende, um so schmerzlicher und enttäuschender zu Ende, 
als sie vorher groß und fest und dauernd war. Unsere Sehnsucht aber 
möchte beides, möchte sich über die Vorläufigkeit hinaus ausstrecken und 
dieser vergänglichen Liebe Endgültigkeit schenken. Sie möchte auch das un- 
erbittliche Ende, das eine fremde Hand in das Leben der Liebe setzt, auf- 
heben und überwinden; sie möchte Liebe, verzeihende, selbstlose, zutiefst 
menschliche Liebe finden und zugleich göttliche, ewige Beständigkeit, in 
der die Grenzen der geschaffenen Welt überwunden sind. 

IV. 

Doch diese beiden hoffnungslos auseinanderlaufenden Wege sind Kon- 
struktionen des Menschen, nicht die Wirklichkeit Gottes, die unser Denken 
übersteigt, sie münden nicht im Abgrund, sondern treffen sich. Es gibt eine 
Wegkreuzung, auf der die Erwartungen der unveränderlichen Beständig- 
keit und der mitfühlenden, stets von neuem aus sich herausgehenden Liebe 
zusammenlaufen und eine Einheit bilden, ein und dasselbe sind. Sie heißt: 
Jesus Christus! Wenn wir zu Anfang die Frage stellten: •Wer ist Jesus 



254 Josef Sudbrack 

Christus?", wenn wir dann in uns einkehrten und nach dem letzten Ernst, 
den letzten Motiven unserer Frage forschten, wenn wir erlebten, daß 
unser Herz beides will, die unendliche Weite, die so groß und stark in sich 
selbst ruht, daß sie ewig gleich und beständig bleiben muß, und die 
menschliche Liebe, die mit-geht, mit-fühlt, mit-leidet und sich mit-freut, 
dann ist hier unserem Fragen ein Ende gesetzt. Die Antwort lautet: Jesus 
Christus ist der, der beides vereint. Solche Antwort weiß, daß all unser 
Denken von Gott zu klein war: In Jesus Christus hat sich Gott den Men- 
schen offenbart als derjenige, der zwar unveränderlich ewig, sich selbst 
genügend, über allem Geschaffenen thront, der keinen Menschen braucht, 
in den keine Regung von außen eindringen kann, der aber zugleich, ja 
noch tiefer und wahrer, als wir es vermögen, mit den Menschen, mit •mir" 
und mit •dir" mitfühlt, mit-leidet, mit-stirbt und mit-liebt, der Gerechtig- 
keit, aber zugleich und eigentlicher Liebe ist, brennende Liebe, wie sie nur 
je ein Mensch hegen kann. Das Bild von Gott, das wir uns zeichneten, ist, 
in seiner abweisenden Gewaltigkeit, ein Popanz, eine Ausgeburt mensch- 
lichen Denkens aber nicht Wirklichkeit; Gott ist größer als alle unsere 
Vorstellung von ihm. Er ist so groß, unendlich, gewaltig, daß er Mensch 
werden konnte, mit-liebender, mit-fühlender Mensch, und gerade als die- 
ser Mensch zeigte, was Er ist: die Liebe. 

Man kann auf die Frage: •Wer ist Jesus Christus?" die Antwort geben: 
Er ist Gott, der ein Menschenantlitz trägt! Man kann sagen: Er ist der- 
jenige, in dessen Person das unvereinbar Scheinende zur Einheit gewor- 
den ist und immer schon Einheit war, die Größe, die unerreichbare Weite, 
die Ewigkeit, die Unveränderlichkeit, und zugleich die menschliche Nähe, 
die über Jerusalem oder über Lazarus weinen konnte, die am ölberg blut- 
schwitzte vor Angst, die wurde und war, so wie einer von uns, wie einer, 
auf den wir zugehen, den wir anschauen und dessen Hände wir ergreifen 
können. 

Es ist schon so, unser Verstand, unser Vorstellungsvermögen versagt 
einfachhin bei der Antwort auf die Frage: •Wer ist Jesus Christus?" Karl 
Rahner schreibt einmal und nimmt damit Gedanken der Tradition auf, 
wie sie z. B. Kardinal Nikolaus von Kues dachte, daß man von Gott, der 
Mensch geworden ist, das Letzte nur in Gegensätzen und Widersprüchen 
aussagen kann5. Er ist ewig und unveränderlich derselbe, und doch zu- 
gleich so vergänglich und veränderlich, daß er leidet, beeinflußt wird, 
seine Absichten ändert und sogar stirbt, so stirbt wie eben nur ein sterb- 
licher Mensch sterben kann. Wir müssen die Antwort, die wir auf unsere 
3 Schriften zur Theologie I, 202 Anm. 2: •Es ergibt sich aus dieser Aussage, daß der Satz 
von der ,Unveränderlichkeit' Gottes, des Fehlens einer realen Beziehung Gottes zur Welt, 
in einem wahren Sinn eine dialektische Aussage ist. Das kann man, ja muß man sagen, 
ohne darum ein Hegelianer zu sein." 



•Und ihr - für wen haltet ihr midi?" 255 

Frage gegeben haben: •Gott trägt ein Menschenantlitz", völlig ernst neh- 
men. Wir dürfen nicht so tun, als sei Gott in eine menschliche Hülle hin- 
eingeschlüpft, als habe er die Menschennatur um sich gelegt, wie man ein 
Kleid, eine Maske anzieht, wir dürfen nicht so tun, als seien da zwei ge- 
wesen, die sich in Jesus Christus vereint hätten: ein Mensch, der umher- 
ging, predigte und Wunder wirkte, sich freute, litt und starb, und Gott, 
der hinter allem stand, der wohl in diesem Menschen wohnte, aber dessen 
Regungen in seiner Gottheit schon alle vorausgesehen hatte und eigentlich 
gar nicht davon berührt werden konnte, weil er eben Gott war. Das ist 
falsch, eine Häresie, die schon in den ersten vier Jahrhunderten der Kirche 
scharf verurteilt und zurückgewiesen wurde, denn Gott ist größer als 
unser Verstand, der beides nicht auf einen Nenner bringen kann: die 
ewige Größe Gottes und die menschliche Niedrigkeit des am Kreuz ster- 
benden Christus. Der Schmerz, den der Herr empfand, blieb ebensowenig 
wie die Liebe, die von diesem Schmerz bewegt wurde, an der Schwelle 
seiner Gottheit stehen, sondern Er selbst, Jesus Christus, die zweite gött- 
liche Person, der Sohn des Vaters, durch den und von dem zugleich mit 
dem Vater der Heilige Geist ausgeht, ist für uns Mensch geworden, hat 
gelitten und ist am Kreuz gestorben. 

Das genau ist die Antwort auf unsere Frage: •Wer ist Jesus Christus?" 
Er ist derjenige, in dem beides sich vereint, das für unser Sehnen unver- 
einbar scheint und auf das wir im tiefsten unseres Herzens ausgerichtet 
sind und warten. Er ist der ewige Standort, von dem aus wir Sicherheit 
für unser Leben gewinnen, und zugleich der mitfühlende Mensch, dessen 
Herzensschwingungen auf unsere Freude und unser Leid eingehen, weil 
er selbst beides erfahren hat: Er ist Gott, der ein Menschenantlitz trägt, 
der Ewige und Unendliche, der für uns zeitlich und endlich geworden ist, 
damit wir ihm begegnen, ihm als einem Menschen ins Antlitz und ins 
Herz schauen können. 

Wir haben zu Beginn nach Gott, dem Ziel unseres menschlichen Be- 
mühens, gefragt und standen vor dem fast unabweislichen Ergebnis, daß 
dieser Gott, den unser Verstand erreicht, ein Gott der Gerechtigkeit, der 
harten, unveränderlichen Größe und ewigen Gleichheit sein muß, ein 
Gott, von dem wir uns lieber zurückziehen würden in die menschliche, 
wenn auch vergängliche, so doch wirkliche Liebe. Aber durch die Offen- 
barung in Jesus Christus wurden wir eines besseren belehrt: Gott ist und 
bleibt die Gerechtigkeit, aber eine Gerechtigkeit, die größer ist als unser 
menschliches Gesetz, eine Gerechtigkeit, die sich durch den Tod und die 
Auferstehung Jesu Christi auf Liebe festgelegt hat. 

Schon auf den Höhepunkten des Alten Testamentes wird die Ahnung- 
wach, daß Gott den Menschen nicht allein als der Gerechte, sondern zu- 



256 Josef Sudbrack 

tiefst als der Liebende begegnet. Beim Propheten Hoseas wird im 11. Ka- 
pitel von dem ständigen Abfall des Volkes Israel berichtet: •Je mehr ich 
sie rief, desto mehr gingen sie von mir hinweg", heißt es. Gott zog sein 
Volk, wie man ein störriges Kalb am Halsstrick zieht, er schlug es wie einen 
bockigen Esel, um es auf den richtigen Weg zu treiben, aber immer wieder 
wandte sich das Volk von ihm ab und lief in sein Verderben. Dann folgen 
die wunderbaren wahrhaftig neutestamentlichen Worte •Wie könnte ich 
dich preisgeben, dich ausliefern, Israel? ... Mein Herz kehrt sich um in 
mir, all mein Mitleid ist entbrannt. Ich will meinen glühenden Zorn nicht 
vollstrecken, will Ephraim nicht wieder verderben. Denn Gott bin ich und 
nicht ein Mensch, heilig in deiner Mitte, doch nicht ein Vertilger!" 

Gott bin ich, nicht ein Mensch, aber nicht der Gott, den wir bisweilen im 
reinen Denken zu erreichen versuchen, sondern dessen Offenbarung all 
unsere Denkversuche hinter sich läßt. Was wir an Liebe ersehnen und 
erträumen, wird in der Liebe Gottes noch weit überschritten, grenzenlos 
weit, so weit, daß das Maß, das unsere Endlichkeit in irgendeinem Punkt 
der verzeihenden Liebe setzt, bei Gott zum Nichts zusammenschrumpft. 
Das Maß seiner Liebe ist nach dem hl. Bernhard, kein Maß zu haben. An 
vielen Szenen des Neuen Testaments wird das für uns greifbar; am Ver- 
hältnis Jesu etwa zu seinen Jüngern, an seinem Umgang mit den Ge- 
schwistern von Bethanien, mit den Armen und Bedrückten des Volkes, 
oder an der Begegnung mit der öffentlichen, stadtbekannten Dirne, von 
der Lukas im 7. Kapitel erzählt: Jeder, der etwas auf sich hielt, wandte 
sich von ihr, aber die Liebe des Herrn war größer als menschliche Konven- 
tion und menschlicher Anstand. Er sagte zu ihr das wahrhaft göttliche 
Wort: •Ihre vielen Sünden sind ihr vergeben, denn sie hat viel geliebt." 
Man versetze einmal die Szene, die sich allem Anschein nach öfters im 
Leben des Herrn wiederholt hat, in unsere Zeit und Umgebung: Auf 
wessen Seite ständen wir? 

Wenn wir eines der großen Ereignisse, in denen sich die Liebe des 
Herrn offenbarte, meditieren - etwa die Auferweckung des Lazarus im 
11. Kapitel bei Johannes -, dann sind wir immer versucht, in der einen 
Gestalt des Herrn zu unterscheiden oder gar zu trennen. Auch in der 
Theologie wird heute noch die Frage diskutiert, ob sich nicht in den ver- 
schiedenen Werken des Herrn bald mehr seine Menschheit, bald mehr 
seine Gottheit ausdrückte. Aber geht nicht diese Fragestellung an dem, 
was der Herr für uns ist, vorbei oder ist doch für sein Geheimnis völlig 
belanglos? Er ist, so wie er als Mensch unter uns lebte, in seinen großen 
Taten wie in den alltäglichen Begebenheiten Offenbarung Gottes. Wir 
können bei ihm nicht an irgendeiner Stelle, auch nicht an den Wundern, 
die er in der Macht seiner Gottheit wirkte, das Menschliche wie einen Vor- 



•Und ihr - für wen haltet ihr mich?" 257 

hang beiseite schieben, um seine göttliche Natur dahinter anzuschauen; 
ebensowenig können wir auch die unscheinbaren Handlungen seines 
Lebens von dem Auftrag, den Willen des Vaters zu erfüllen und Offen- 
barung des göttlichen Liebesgrundes zu sein, isolieren, um gleichsam den 
Menschen Jesus in seinem privaten, rein menschlichen Dasein zu betrach- 
ten. Nein, das göttliche Licht ging ganz und gar in das menschliche Leuch- 
ten ein, das Wort wurde ganz und gar Fleisch und wohnte unter uns als 
Mensch. An diesem Menschen, an seinen Lehren, seinem Handeln und 
tiefer noch an seinem Sein, können wir erkennen, wer Gott ist. Jesus 
Christus ist •das Bild Gottes" (2 Kor 4,4), nicht als wäre er getrennt von 
Gott, sondern Gott selbst ist es, in der Person des Logos, der für uns sicht- 
bar wird im Menschen Jesus. 

Und diese Sichtbarkeit Gottes auf Erden hat den einen, alles andere 
überstrahlenden Inhalt: Liebe. Gott hat sich in Jesus Christus als Liebe 
offenbart: Das Antlitz Gottes, das wir im Antlitz des Herrn sehen, heißt 
Liebe. Wenn wir noch einmal eine Antwort auf die Frage geben wollen: 
•Wer ist Jesus Christus?", dann müssen wir nun sagen: Er ist die Offen- 
barung der Liebe Gottes, die menschgewordene Liebe des himmlischen 
Vaters. 

V. 
Und noch eine letzte Konkretheit muß mitbedacht werden, um die Bot- 
schaft von Gott, der ein Menschenantlitz trägt, in ihrer geschichtsmächti- 
gen Radikalität zu begreifen: daß nämlich Gott in Jesus Christus mit uns 
leiden wollte. Alles, was Menschen an Schwerem zu tragen haben, hat 
Gott in seinem menschgewordenen Sohn auf sich genommen; er führte 
sein irdisches Leben nicht abseits von der auf dem Weg durch die Ge- 
schichte dahinziehenden Menschheit, sondern gliederte sich in ihre Reihen 
ein, machte ihre Geschicke zu den seinen und knüpfte dadurch das Band 
mit ihr noch enger. 

Man hat früher spekuliert, ob nicht ein einziger Blutstropfen des Herrn 
genügt hätte, uns zu erlösen, unsere Sünden zu tilgen? Das mag richtig 
sein, aber was •Erlösung" in Wirklichkeit ist, das sagt uns nicht unser 
Denken, sondern Gottes Tun; ihre Konkretheit, die greifbare Wirklich- 
keit der menschgewordenen Liebe Gottes ist anders und größer als unsere 
Spekulation, tiefer als unser Denken und reicher auch als die Vorstel- 
lungskraft unserer Liebe: Gott wollte für uns leiden, den Kelch der Schmer- 
zen bis zur Neige austrinken und im Eingehen in die Todesnacht der 
Menschheit diese Menschheit zur Gemeinschaft der Erlösten einen. Leid 
verbindet, Leid aus Liebe mitgetragen, schafft Gemeinsamkeit. Das Leid, 
das Jesus Christus im Kreuzestod trug, erneuert, ja überbietet die ur- 
sprüngliche Gemeinschaft zwischen Gott und der Menschheit und begrün- 



258 Josef Sudbrack 

det die Gemeinschaft der Erlösten, denen alles Leid durch Tod und Auf- 
erstehung schon verklärt ist zum Mitbesitz an der Herrlichkeit Gottes in 
Jesus Christus6. 

Opfer als liebende Hingabe ist der Leitgedanke des Lebens Jesu; ange- 
fangen von dem Wort, das der Hebräerbrief ihm als Gebet •beim Eintritt 
in die Welt" in den Mund legt (10,5-7), über die Weissagung Simeons im 
Tempel (Is 8,14; Lk 2,35) bis zur Dynamik der dreifachen Leidens- 
vorhersagung, die den Herrn nach Jerusalem, zur Stätte seines Todes 
zieht. Dort am Kreuz wurde das Letzte offenbar, das Gott uns in seinem 
Sohn zu sagen hatte. Was wir Menschen Liebe nennen, erschöpft sich nur 
allzuleicht in beteuernden Reden; selbst ein Tun aus Liebe kann noch vor 
dem Letzten stehen bleiben, wir können vieles verschenken, aber immer 
noch im Innersten ein geheimes Reservat errichten, das wir nicht ausliefern 
möchten, das nur uns allein gehören soll. Doch Gott wollte in Jesus 
Christus den Menschen, die er liebte, auch dieses letzte •Sich-Selbst" aus- 
liefern, freiwillig für uns Menschen in die Todesnacht eingehen. Man darf 
sich das Kreuz nicht so vorstellen, als habe der Herr in seinem menschlichen 
Wissen immer schon gewußt, daß sein Tod nur Durchgangsstadium sei 
für die Glorie der Auferstehung; die Angst der ölbergstunde belehrt uns 
eines andern. Der Kreuzestod war für ihn das Ende, das bittere, blutige, 
endgültige Ende des Lebens und des reinen, nur Gott und den Menschen 
gewidmeten Wirkens. 

Hier erkennen wir erst ganz, was die Liebe Gottes ist. Der Tod war für 
den Herrn völliger Untergang. Sein Leben schien vergeblich gewesen zu 
sein: hinter ihm der totale Zusammenbruch all seiner Pläne, vor ihm die 
Vernichtung seiner Existenz; nur in der letzten Anspannung seines Ver- 
trauens auf den Vater konnte er von sich, der dem Untergang geweiht 

6 Die in der Theorie durch Theologiegeschichte ebenso oft bedachte wie in der Fröm- 
migkeitsgeschichte gelebte zentrale Stellung des Leides im Christentum (man denke 
an die patristische Theologie des Martyriums oder die Verehrung des leidenden Herrn 
im Mittelalter) darf nicht als passive Resignation oder Weltverachtung gewertet werden, 
sondern ist ein Widerschein der Tatsache, daß die Transzendenz des Christentums in der 
kategorialen Erfahrung nur als •Entsagung" eindeutig greifbar werden kann. Vgl. diese 
Ztschr. 37 (1964) 27-33: •Die Entsagung als Realisation und Vergewisserung des Glau- 
bens" (Karl Rahner, Über die evangelischen Räte, 17-37). Dem widerspricht keineswegs 
die evangelische Botschaft von der Freude. Doch deren Erfahrung ist im kategorialen 
Bereich nicht restlos objektivierbar und deshalb auch in ihrer eigentlichen Christlichkeit 
nicht voll abhebbar von anderen, ähnlichen Erfahrungen. Die transzendentale Bewußt- 
heit der christlichen Freude wird also nicht negiert. Man wird sogar sagen müssen, daß 
diese innere Erfülltheit, von der Breite des christlichen Lebens her betrachtet, das ent- 
scheidende christliche Element isf; vgl. Mk 10, 29, wo die Doppelschichtigkeit der christ- 
lichen Erfahrung in der anschaulichen Sprache der Synoptiker sich niedergeschlagen hat: 
•... hundertfach zu empfangen jetzt in dieser Zeit Häuser und Brüder und Schwestern 
und Mütter und Kinder und Äcker unter Verfolgungen, und in der zukünftigen Welt das 
ewige Leben." 



•Und ihr - für wen haltet ihr midi?" 259 

war, absehen und alles in die Hände des Vaters übergeben. Aber ebenso 
endgültig und noch endgültiger, weil in den Triumph der Auferstehung 
hinüberreichend, offenbarte sich in dieser Stunde die Liebe Gottes. Ein 
kleines Wort, das uns bezeichnenderweise nur Lukas, der Evangelist der 
•Menschlichkeit Gottes", überliefert, kann uns, gleichsam von der Ober- 
fläche her, andeuten, welche Tiefe der göttlichen Liebe in diesem Gesche- 
hen des Todes Christi ausgeschöpft wird. Es ist das Wort an seine Feinde, 
die unter dem Kreuz stehen und seiner spotten: •Andere hat er gerettet, 
er rette sich selbst, wenn er der auserwählte Christus Gottes ist!" Sie sind 
es, die vom sogenannten •galiläischen Frühling" an systematisch sein 
Werk und seine Person zu vernichten suchten; für sie findet er ein Wort, 
das in seiner letzten menschlichen Liebe göttlich ist: •Vater, vergib ihnen, 
denn sie wissen nicht, was sie tun!" 

Es ist uns unmöglich, den Gehalt dieses Wortes auszuloten. Man müßte 
die größte menschliche Liebe ausdenken und sie in die göttliche Tiefe aus- 
weiten, dann erst wären wir dort, von wo aus dieses Wort am Kreuz 
gesprochen wurde. Es ist wahrhaft gottmenschlich, menschlich in seiner 
alles bergenwollenden Nähe, göttlich, weil alles menschliche Maß weit 
überbordend. Aber selbst es ist nur ein uns verständliches, gleichsam 
äußeres Zeichen für das, was der Herr in der Todesstunde aus Liebe zu 
den Menschen auf sich nimmt, für dieses völlige Eingehen in das letzte 
menschliche Leid. 

Dieser Tod, dieses Leid aber, von Gott getragen, durch seine Kraft zur 
Erlösungsgnade, und in der Auferstehung zur Hoffnung aller Menschen 
auf das endgültige Heil geworden, diese tiefste Offenbarung der Liebe 
Gottes meinen wir, wenn wir auf die Frage •Wer ist Jesus Christus?" eine 
Antwort zu geben versuchen. In dieser Antwort ist die ganze Sehnsucht 
unseres Herzens eingeschlossen, die im menschlichen Denken der Philo- 
sophen sich am Scheideweg zwischen der regungslosen Unendlichkeit und 
der liebend-nahen Vergänglichkeit festrennen mußte. Sie ist kein Wissen, 
sondern Begegnung und Bekenntnis. Aber auch dieses Bekenntnis wird 
noch einmal verstummen müssen, so wie in den tiefsten Stunden liebender 
Begegnung Frage und Antwort überflüssig werden. Als der auferstandene 
Herr Petrus am See - nach der Leiderfahrung von Kreuz und Verleug- 
nung - zum dritten Male fragte: •Hast du mich lieb?", wußte dieser nichts 
mehr zu antworten, sondern deutete nur noch auf ihn selbst, die sichtbar 
gewordene Liebe Gottes, hin: •Du weißt es!" In diesem Verstummen und 
Zurückweisen liegt die letzte Antwort auf die Frage: •Wer ist Jesus 
Christus?", und dieses Verstummen ist zugleich liebende Anbetung und 
preisender Dank. Tibi Silentium Laus - Schweigen ist Dir, Gott, Lob- 
gesang. 




