»Und ihr - fiir wen haltet ihr mich:* (Mt 16, 15)*
Josef Sudbrack SJ, Miinchen

L

Diese Frage, die der Herr bei Cdsarea Philippi, bei der fast dramatisch zu
nennenden Wende, die die Mitte des Matthiusevangeliums ausmacht, an
seine Apostel und in seinen Aposteln an jeden Christen richtete, gehort
letztlich nicht vor ein gelehrtes Forum; ihr kann und darf man sich nur
personlich und in personlicher Entscheidungsbereitschaft stellen. Die Ant-
wort diirfte auch keine gescheite Erérterung oder kluge Definition sein,
wie der Arzt vielleicht eine Krankheit diagnostiziert, der Botaniker eine
Blume bestimmt oder wie eine historische Arbeit eine Personlichkeit be-
schreibt, sondern sie miifite ein Bekenntnis sein, wie es Petrus vor den
Elfen und an ihrer Stelle ablegte, als er in Césarea Philippi oder nach dem
Brotwunder und der eucharistischen Verheiflungsrede vor dem Herrn
stand: ,Herr, zu wem sollten wir gehen? Du hast Worte des ewigen
Lebens, und wir haben geglaubt und erkannt, daf du der Heilige Gottes
bist!“

Gewif}, die Kirche, die Gemeinschaft, in der wir leben, trigt unsere
Antwort oder besser unser Bekenntnis. Wir wissen sogar in der letzten
Tiefe unseres Daseins, dafl das ,, Ja, Du bist es“, das wir gegen alle gram-
matikalischen Regeln, aber nach der Logik des personalen Engagements
auf die Frage: ,Wer ist Jesus Christus?“ aussprechen miissen, dafl dieses
Ja uns geschenkt und von der groflen Gemeinschaft der Kirche mitbestimmt
wird. Dennoch sind wir es, ist es jeder einzelne von uns ganz personlich,
der dieses Ja sprechen mufl. In dieser Tiefe der personlichen Entscheidung
schwingen die Tat, die der Mensch nur allein erstellen kann, und die Gabe,
die er von anderen geschenkt erhilt, oder der Riickhalt von auflen, an dem
er innerlich erstarkt, zasammen, so wie man im personalen Gegeniiber
erfdhrt, daf das Du des anderen erst das eigene Tun entbindet, bestimmt
und trigt, und daBl es doch ganz personliches, eigenes Tun ist, das aus
dieser Begegnung erwachst!.

* Der Beitrag ist die nur wenig iberarbeitete Fassung eines Vortrags, den der V{. unter
dem Titel ,Wer ist Jesus Christus?“ auf einer Tagung der kath. Akademie Stuttgart
in Brixen gehalten hat.

! In dieser Erfahrung liegt ein echtes Analogon fiir das Gegeniiber des Geschdpfes zun
seinem Schépfer, das iiber die in der Kirche lebende Gnade Christi vermittelt oder, bes-
ser gesagt, verdichtet wird zu dem Gegeniiber des Erlosten zum Herrn.



»Und thr — fiir wen haltet thr mich?“ 247

Wenn wir uns die Frage stellen ,Wer ist Jesus Christus?“, dann sind
uns die biographischen Daten im letzten gleichgiiltig; ob Jesus im Jahre
eins oder schon sicben Jahre vorher geboren wurde, ob er grof§ oder klein,
von strahlendem Aussehen oder, wie einige Kirchenviter glaubten, von
unansehnlichem Aufleren war, interessiert uns wenig. Ja selbst seine Taten,
seine Wunder, sind nur Zeichen — Semeia nennt sie der Evangelist — fir
etwas Tieferes, auf das sie deuten, fiir die Person des Herrn. Und seine
Worte sind keine ,Indikative“, keine Weisheiten, die uns kliiger machen
sollen, sondern , Imperative®, die in dem Anruf gipfeln: ,Bekehret euch®,
»Folgt mir nach!“ Auch das, was die Kirche tiber Jahrhunderte des Betens
und Meditierens an dogmatischen Formeln ausgearbeitet hat, bleibt vor
dem Letzten stehen, das wir mit der Frage: ,Wer ist Jesus Christus?”
meinen. Wenn wir z. B. wissen, dafl der Herr eine gottliche Person in zwei
Naturen ist, in der menschlichen und der gottlichen, wenn wir wissen, dafl
er ganz Mensch und ganz Gott ist, dann umspannen wir mit dieser Aus-
sage zwar den Himmel und die Erde . .. wissen wir dann aber schon ,wer
Jesus Christus ist', kennen wir dann schon die Antwort auf die Frage,
»Fiir wen halten die Leute den Menschensohn?“2,

Was der Herr mit seiner Frage in den Jiingern wecken wollte, kann man
verstehen, wenn man sich eine echte menschliche Begegnung vor Augen
fithrt. Wer kennt einen anderen denn wirklich? der Arzt, der ein Kind
mit wissenschaftlichen Methoden untersucht? der Lehrer und Erzieher,
der sich iiber dessen Leistung, Veranlagung, iiber Willenskraft und Ge-
miitsreichtum im klaren ist? der Psychologe, der, wie man es heute kann,
bis in die letzten Winkel den Regungen der kindlichen Seele nachgegan-
gen ist? oder die Mutter, die von all dem keine Abnung hat, die ihr Kind
nur einfachhin gern hat? Gewifl kann sie von den Fachleuten viel lernen,
sie kann mit deren Hilfe manches, was sie schon wufite, auf eine klarere
Aussage bringen, aber sie hat allen anderen das eine voraus: Sie kennt
thr Kind wirklich, von innen her; sie hat es lieb, sie setzt sich fir es ein,
und daraus erwachst eine Kenntnis, die kein Studium und keine Gelehr-
samkeit zu geben vermégen. Man kann vieles davon auf mitterlichen
Instinkt u. 4. zuraickfithren, aber es bleibt ein Rest, das personale Wissen
des liebenden Herzens um ,,ihr Kind®, das keine Wissenschaft einzuholen
vermag, und dieser ,Rest” ist das, worauf es ankommt. So wufite auch
Maria - fiir unsere heutigen Vorstellungen nur ein einfaches, ungebildetes
Bauernmédchen — besser, wer ihr Sohn war, als alle Theologen zusammen-

2 Das vor 25 bis 30 Jahren diskutierte Problem einer kerygmatischen Theologie, die man
neben die wissenschaftliche Theologie stellen wollte, ist durch die ,anthropologische
Wende“ der Theologen, besonders Karl Rahners, hinfillig geworden.



248 Josef Sudbrack

genommen, sie wuflte mehr von ihm, als zwei Jahrtausende Kirchen-
geschichte vom Geheimnis Christi erarbeitet haben; und doch hitte sie
vor unseren Dogmen und Lehrsétzen verstindnislos gestanden.

Diese totale und von unserer Frage im letzten verlangte Antwort gehort
eben nicht mehr nur in das System der Wissenschaft, sie iibersteigt alles,
was man formulieren, aufschreiben und dann als Schwarz-auf-Weif’-
Besitz getrost nach Hause tragen kann, und zieht uns personlich, die wir
die Antwort zu geben haben, unser Denken und Wollen, unsere Verant-
wortung und unseren freien Entschluf}, unsere Personmitte mit hinein in
das, was zu sagen ist. Hier, in dem unbegreifbaren und doch alles begrei-
fenden Zentrum des Menschen ist auch die Stelle, von der her die Mutter
ihr Kind besser kennt als Arzte und Psychologen.

So miissen wir bei der Frage: ,Wer ist Jesus Christus?” in uns person-
lich eingehen, wir miissen uns anschauen und priifen: Aus welcher Tiefe
deines Herzens stellst du die Frage, aus blofem Wissensdrang oder aus
echtem personalem Suchen? Spricht aus dir nur die Stimme der Uberliefe-
rung, oder bist du es selbst, im Tiefsten deiner Existenz, der hier fragt:
»Wer ist Jesus Christus?“ ,

Man sieht: das sind Anspriiche und Entscheidungen, denen sich jeder
letztlich nur allein, ganz allein stellen kann. Jede fremde Stimme bringt
in dieses Fragen Verwirrung, lenkt von ihm ab. Natiirlich gibt es zu
Christus auch Zuginge iiber wissenschaftliche Erkenntnisse und allgemeine
Sdtze; sonst gibe es keine Bilicher, keine Vortrige, kéin Studium, keine
Unterweisung, keine Predigt; aber das, was mit unserer Frage ,Wer ist
Jesus Christus?“ letztlich angezielt wird, kann jeder nur fir sich allein
leisten, alles andere (auch was hier gesagt sein soll) ist nur Weg, Hinweis
fiir das, was jeder bei sich, aus sich und fiir sich allein zu tragen und zu
beantworten hat.

Bei solcher Riickbesinnung auf uns personlich, die wir hier fragen wol-
len, stehen wir somit vor einer zweiten Frage, die in der ersten, der Frage
nach Jesus Christus, eingeschlossen ist und mit ihr im Tun unseres Fragens
eine vorgingige Einheit bildet. Sie lautet: , Wer bist du, der du nach Jesus
Christus fragst? Weshalb fragst du, welche Motive leiten dich?“ Weshalb
fragen die Menschen nach Jesus Christus, nach dem Wanderprediger aus
dem vorderen Orient, der in weiter Vergangenheit von seinem eigenen
Volk ausgestoffen und von der Besatzungsmacht verachtet, eines schimpf-
lichen Todes starb? Weshalb ist diese Frage in der Geschichte noch niemals
miide geworden? Manchmal méchte es scheinen, die Menschen seien getrie-
ben von einer inneren Unruhe, die sie entweder am Fels Christi zerschellen
oder auf dem gleichen Felsen Festigkeit und Ruhe fiir ihr Leben finden
1aft. Es ware verfehlt, auch theologisch verfehlt, wollte man in apologeti-



»Und thr — fiir wen haltet thr mich?“ 249

scher Weise auf dieses oder jenes Phdnomen mit dem Finger weisen und
zu beweisen versuchen, dafl sittliche Gutheit und der Besitz der Wahrheit,
des wahren Glaubens und des wahren Gottesbildes, deckungsgleich zusam-
menfallen; aber die Lehre der ersten Kirchenviter vom Logos spermatikos,
vom samenhaften Kern der Offenbarungswahrheit in den ,guten Heiden",
gilt auch heute noch, nur dafl sich dieser ,Glaube“ mehr im Fragen, in der
Unruhe, in der Ehrlichkeit vor sich und vor anderen duflert als in einem
formulierbaren Wahrheitsbesitz3.

IL.

Schauen wir in uns hinein! Entdecken nicht auch wir dort den Menschen,
der eine Sehnsucht, ein Ausschauhalten in sich tragt, das ihn immer iiber das
hinausblicken 1488t, was er gerade in Handen halt. Wenn er in Gliick und
Zufriedenheit lebt, dann tiberdenkt er in wachen Stunden die Zukunft, die
hinter dem gliicklichen Tag, der gliicklichen Woche, den gliicklichen Jahren
liegt; und dann kann geheime Angst sein Herz erfassen vor dem, worauf
er unwissend-wissend zugeht. Wenn er in Elend und Ungliick sich abmiiht,
dann hat er im geheimen immer schon eine Vorahnung von dem grofien
Elend, das wir Tod nennen, und die Sehnsucht nach einem erfiillten Dasein
ist noch starker. Arbeit, Unrast oder turbulentes Vergniigen konnen nur
fiir kurze Zeit Gber diese Fragen nach dem Ende hinwegtéduschen.

Es ist heute, in der Zeit der Massenkatastrophen und der nie aufhoren-
den Kriege wahrhaftig nicht schwer, sich ernsthaft {iber den Sinn dieses
Lebens zu fragen. Was bedeuten diese Jahre, die man mit froher Hoff-
nung und jugendlichem Optimismus betritt, und die einem dann Stiick fiir
Stick alle Erwartungen aus der Hand schlagen? Man braucht nur wachen
Auges in die europdische Geistigkeit hineinzuschauen. Man braucht nur
die Werke unserer Literaten und Dichter zu lesen: Dort, wo sie ehrlich
sprechen — und heute ist man vielleicht ehrlicher als je zuvor —, scheinen
sie drei Gruppen zu bilden: Die einen sind unterwegs, sie suchen und
fragen und erhoffen noch Antwort. Die anderen sind lingst enttiuscht,
sie wollen sich nichts mehr vormachen und sagen klipp und klar: das
Leben ist Unsinn, Scheitern, Sein zum Tod, ist Trotz und vergebliches
Aufbdumen gegen das, was starker ist als der Mensch. Und eine dritte,
recht kleine Gruppe sagt einfach: Jesus Christus! An dieser Stelle Namen
zu nennen, ware vergeblich, wir kimen an kein Ende*. Aber rufen wir uns

3 Wissenschaftlich miifite sich diese Erkenntnis eines verdeckten, inchoativen Christentums
in ciner Freilegung der christlichen Werte auflerhalb des Christentums niederschlagen,
wobei die positiven Erkenntnisse der vielgeldsterten Immanenzapologetik ,aufgehoben®
und in ihren richtigen Ansatzen weiter ausgearbeitet werden miifiten.

4 Vgl. Hans Urs von Balthasar, Die Gottesfrage des heutigen Menschen, Wien-Miinchen
1956; Heinz Beckmann, Der variable Mensch, Lutherische Monatshefte 4 (1965) 299 #.



250 Josef Sudbrack

doch die Bilder der groflen modernen Kiinstler in Erinnerung, die noch
deutlicher und unmittelbarer vom inneren Ringen ihrer Meister kiinden:
Wenn sie wirklich eine Aussage iiber den Menschen machen wollen und
sich nicht in Formen, Farben, Ornamente und Abstraktionen fliichten,
dann stellen sie Utopien oder Zerrissenheit dar. Der Mensch ist zur Fratze
geworden, oder er ist dumpf, klagend vor sich hinbritend, vegetierend wie
die vielen Clowns, die man sich gern als Sujet solcher Bilder wihlt.

Vielleicht sind die Menschen noch nie in der Geschichte so konsequent
und unnachgiebig diesem ihrem Ausgreifen Uber das hinaus, was greifbar
vor ihnen liegt, nachgegangen. Vielleicht ist deshalb heute die Ablehnung
Gottes so hart und scharf, weil das Suchen und Fragen so dringlich, so
existentiell ist. Der Mensch sucht etwas, worauf er bauen kann; aber die
hohen und héchsten Antworten, die er findet, sind nur vorlaufige Ruhe-
punkte in diesem rastlosen Suchen. Dienst an der Wissenschaft? Ach,
welche Zerstorungsmittel hat uns diese Wissenschaft geschenkt! Dienst an
der Menschheit? Aber das heifit zugleich auch Gelachter und Undank, und
ein jeder kommt an die Grenzen des Dienstes, wo er erfahrt, dafl jemand
oder etwas anderes stirker ist als der gute Wille! Ja selbst das Hachste,
was uns das Leben zu geben hat: Liebe, Freundschaft, Vertrauen auf einen
anderen Menschen, Verstehen und Ineinander-Ruhen, ist zugleich das
Schmerzlichste, die grofite Enttduschung, denn die Stunde kommt, da die
Wogen der Verginglichkeit den Felsgrund, auf dem wir zu bauen glaub-
ten, unterspiilen und wegschwemmen in den Abgrund des Todes. Unsere
Erwartung, unsere Sehnsucht, unser Ausschauhalten aber will mehr, will
Ewigkeit und Endgiiltigkeit.

II1.

Die Menschheit wuflte seit jeher, da ihr Suchen nach Sicherheit und
Geborgenheit trotz aller Enttiduschung eine Antwort finden wird; daf}
diese Antwort nicht nur besagt, daf es keine Antwort gibt! Die Mensch-
heit wullte seit jeher um Gott. In ihm liegt die Antwort auf das Suchen;
in ihm ist die unausfiillbare Weite, nach der der Mensch sich immer von
Neuem ausstreckt, tiberreich erfillt; er ist der Boden, auf den zu bhauen
sich lohnt, den kein Tod und keine Untreue untergraben konnen; in ihm
liegt der Sinn des Lebens verborgen, der in dieser Welt tatsachlich unseren
Augen verborgen ist. Aber hier beginnt ein neues Fragen und Suchen:
Wer ist denn dieser Gott?

Ist er nur ein verschwommenes Etwas, eine Art Urncbel, der alles
durchdringt, belebt, umhillt? Ist er nur die Summe der Natur, die das
Werden und Vergehen in sich aufnimmt, wie in einen miitterlichen Schof,
der Horizont unseres Denkens, auf den wir zugehen, den wir aber niemals
erreichen? Ist er eigentlich doch nur wir selbst, in der weiten Perspektive



SUnd thr — fiir wen haltet ilir mich2 251

der ganzen Welt-Zeit und des ganzen Welt-Raums? Ist er nur die Vor-
aussetzung unserer Denkgesetze, die ihre innerliche Widersprichlichkeit
offenbart, sobald wir sie hypostatisieren und mit Namen benennen wol-
len? Oder ist er gar nur eine Projektion der menschlichen Sehnsucht, die
all ihr unerfilltes Traumen in die Zukunft wirft und das dann Gott nennt?
Halt er uns vielleicht sogar ab vom Eigentlichen, was wir za tun haben,
vom Dienst am Menschen und an dieser Welt?

Und wenn wir wissen und glauben, dafl Gott ist, dann fangen die Fra-
gen und die Unsicherheit erst recht an. Ist er transzendent, wie man es
nannte, weit weg von uns, irgendwo, von wo er die Welt beherrscht? Ist
er so grofl und alles umfassend, daff wir ein Nichts vor ihm sind, dafl wir
ihm gar nicht personal begegnen konnen? Oder ist es umgekehrt, daid wir
uns als Personen frei und bewuflt gegen Gott entscheiden kénnen, so daf}
Gott letztlich gezwungen ist, sein ungehorsames Schépfungswerk zu be-
strafen und zu zerstoren? Immer wieder will uns Gott entgleiten. Sobald
wir eine feste Aussage iiber ihn versuchen — etwa daf} seiner Vorsehung
alles offensteht und von seinem Willen auch das geringste Geschehen die-
ser Welt abhéngig ist —, scheint die Aussage ins Gegenteil umzuschlagen.
Hebt nicht seine Grofle unseren freien Dienst vor Gott wieder auf und
degradiert die Schopfung zum willenlosen Werkzeug des Schopfers?

Noch dringlicher werden die Fragen, wenn wir das Innerste des perso-
nalen Gegeniibers zu Gott anrithren. Ist Gott ein liebender, verzeihender
oder ein gerechter und strafender Gott? Wir miissen beides von ihm aus-
sagen! Dann aber ist Gott ein Richter, der unerbittlich das Bose ahndet
und aller Siinde nachgeht! Dann scheint fir die Liebe kein Platz mehr zu
sein! Konnen denn Liebe und Gerechtigkeit iiberhaupt zusammen gehen?
Muf nicht die Liebe auch einmal eine ungerade Zahl gerade sein lassen,
ein Auge zudriicken kénnen, auch wenn die Gerechtigkeit sich dagegen
auflehnt? Wie kann Gott iberhaupt lieben? Thront er nicht unverinder-
lich iiber allem irdischen Geschick? Ist sein Wille nicht das eherne Gesetz,
nach dem er die Welt griindete, das alles durchlebt und durchwebt? Wo
ist da noch Raum fiir die Freiheit der Liebe? Liebe miifite doch etwas Ge-
schehenes ungeschehen machen kénnen, so wie die Mutter die Unarten
ihres Kindes vergifit, Gott aber ist allwissend, in die Zukunft und in die
Vergangenheit hinein! Liebe mifite mit freudiger Erwartung dem ent-
gegenschauen konnen, was auf beide, den Geliebten und den Liebenden
zukommt! Gott aber ist unverdnderlich, immer derselbe, kennt kein Sich-
Ausspannen in die Zukunft. Liebe mfite um das Geheimnis wissen, miiflte
erspiiren, dafl der andere, der ihr gegeniibersteht, tiefer ist, als das, was
der Verstand erkennt, und sie miifite sich in dies Geheimnis hineinwerfen,
sich, ohne das, was kommen mag, schon zu Giberschauen, dem anderen an-



252 Josef Sudbrack

vertrauen und Du zu ihm sagen kénnen! Aber wie ist dies bei Gott mog-
lich? Schon das schlichte Wort DU, das wir von dem erwarten, der uns
liebt, kann Gott doch nicht zu uns sprechen, da wir ganz und gar in seiner
Hand sind, abhingig von ihm, wie das Werkzeug vom Meister, wie das
Spielzeug vom Kind, wie das Geschopf von seinem Schépfer. Und Liebe
miuflte zuletzt auch mit dem anderen leiden konnen, miifite empfinden, was
Schmerz und Tod ist, was Verlust und Trennung bedeutet. Ist es nicht so:
nur im Leid und Schmerz kommt die Liebe zu sich selbst und wird das,
was wir meinen, wenn wir von Liebe sprechen! Wie aber sollte man das
von Gott aussagen diirfen?

Also — so scheint es — ist Gott doch nicht die Liebe, ist er nur die Gerech-
tigkeit, das grofle unerbittliche Gesetz, dem keiner entrinnt, der strenge
Richter, vor dem nichts verborgen ist, der jede Untat bestraft. Uns Men-
schen bliebe dann nichts tibrig, als in Ehrfurcht unser Haupt zu beugen,
unser Leben und Geschick aus seiner Hand anzunehmen, uns dngstlich auf
dem Pfad seiner Gebote zu halten, denn das Gericht Gottes ist gerecht,
wer kann vor ihm bestehen?

Ist aber mit diesem Gottesbild, mit dieser Wirklichkeit unser Sehnen
und Hoffen, unser Ausgreifen iiber das Ungeniigen der Gegenwart, tat-
sachlich erfiillt? Wenn wir Menschen iiber die Belanglosigkeiten des All-
tags hinwegschauen und unsere Erwartung sich auf etwas Grofles und
Wahres spannt, das wirklich anders ist als die vielen Enttduschungen des
Lebens, das uns Endgiiltigkeit schenkt, die nicht mehr umgeworfen wer-
den kann, das uns Sicherheit gibt, in der wir im letzten geborgen sind, ist
es dann der iber allem thronende, uns entriickte, der gerechte Gott, auf
den sich unser Blick richtet? Entspricht der Gott, den wir eben beschrieben,
der Erwartung unseres Herzens? Oder sind seine Unendlichkeit, sein ewi-
ges Gleichbleiben, sein All-Wissen und seine All-Macht, seine unerbitt-
liche Gerechtigkeit nicht gerade die letzte und grofite Enttauschung unse-
res Lebens? Hitten wir nicht das Recht, wenn Gott so, nur so wire, dafd
wir ihn in seiner einsamen Hohe beliefen und uns den Menschen zukehr-
ten, bei denen wir ein wenig Liebe, Vergessen, Vertrauen, Mitempfinden
und Mitleiden fanden? Ware dann nicht ein Mensch, in dem wir — wenn
auch nur fiir kurze Zeit — Liebe, Sichineinander-Vergessen, Hiniiberstro-
men von einem zum andern fdnden, die einzige, uniiberbietbare Erfiilllung
unseres Lebens? Wire dann nicht sogar Trotz gegen den Herrn, der uns
ins Leben gerufen hat, besser und richtiger als folgsames Gehorchen? Und
wire uns dann nicht jeder Mensch, der ein mitfiithlendes Herz mit der
geschlagenen Kreatur hat, wichtiger als der Gott, der diese Kreatur ge-
schaffen, aber in ewiger Unverdnderlichkeit nicht mitfithlen, nicht mit-
leiden, nicht lieben kann.



S~Und thr — fiir wen haltet thr mich?“ 253

Man kénnte zwar das, was dieser Gott zu uns hegt, auch Liebe nennen.
Aber eine Liebe, die nicht vergifit, die nicht mitgeht in Freud und Leid,
die unbeweglich ist, die nicht aus sich heraustreten kann, um auf den
anderen zu bauen, weil sie selbst alles schon besser hat und kann, ist keine
Liebe, wie wir sie erwarten, sondern im lefzten kalt und abweisend! Und
einen Gott, der nur diese Liebe zu uns hegte, mochte man in mancher
Stunde verfluchen, wie es der Dulder Job in der Stunde seines tiefsten
Falles tat (vgl. z. B. Job 39, 32).

Wir stehen vor einem Dilemma, vor einer Wegscheide, deren beide
Gabelungen uns ins Verderben, in die Sinnlosigkeit fithren. Der eine 1threr
Wegweiser zeigt auf Gott: aber dahinter steht die scheinbar gefiihllose,
lieblose Unveradnderlichkeit eines Wesens, das nicht mitempfinden kann,
das nicht Freundschaft pflegen, nicht Mitgefiihl, Erbarmen und Liebe
hegen kann, weil es in ewig gleichbleibender Unempfindlichkeit, jenseits
aller menschlichen Regungen residiert. Der andere zeigt auf menschliche
Liebe, auf menschliches Mitempfinden, auf jene Mittrauer und Mitfreude,
wie sie nur der Mensch haben kann, der gegen alle Vernunft und Klug-
heit auf einen anderen schwachen Menschen vertraut und baut, der ver-
zeiht und vergifit, was gewesen ist, der auch nach der dritten und vierten
und funften Enttduschung immer wieder noch einmal das Wagnis der
Liebe wagt, der nicht klug wird aus den Erfahrungen des Lebens. Aber
diese menschliche Liebe ist endlich, verganglich. Wenn auch das Volkslied
meint, sie reiche tiber das Grab hinaus: es stimmt nicht. Diese Liebe dauert
nur Tage, Wochen, Jahre, Jahrzehnte, ein ganzes Leben vielleicht, aber
dann ist sie tot, zu Ende, um so schmerzlicher und enttduschender zu Ende,
als sie vorher groff und fest und dauernd war. Unsere Sehnsucht aber
mochte beides, mochte sich tiber die Vorldufigkeit hinaus ausstrecken und
dieser verginglichen Liebe Endgiltigkeit schenken. Sie mochte auch das un-
erbittliche Ende, das eine fremde Hand in das Leben der Licbe setzt, auf-
heben und tberwinden; sie mochte Liebe, verzeihende, selbstlose, zutiefst
menschliche Liebe finden und zugleich géttliche, ewige Bestindigkeit, in
der die Grenzen der geschaffenen Welt iberwunden sind.

IV.

Doch diese beiden hoffnungslos auseinanderlaufenden Wege sind Kon-
struktionen des Menschen, nicht die Wirklichkeit Gottes, die unser Denken
iibersteigt, sie miinden nicht im Abgrund, sondern treffen sich. Es gibt eine
Wegkreuzung, auf der die Erwartungen der unveridnderlichen Bestiandig-
keit und der mitfithlenden, stets von neuem aus sich herausgehenden Liebe
zusammenlaufen und eine Einheit bilden, ein und dasselbe sind. Sie heifdt:
Jesus Christus! Wenn wir zu Anfang die Frage stellten: ,Wer ist jesus



254 Josef Sudbrack

Christus?“, wenn wir dann in uns einkehrten und nach dem letzten Ernst,
den letzten Motiven unserer Frage forschten, wenn wir erlebten, daf}
unser Herz beides will, die unendliche Weite, die so grofl und stark in sich
selbst ruht, daBl sie ewig gleich und bestindig bleiben mufl, und die
menschliche Liebe, die mit-geht, mit-fihlt, mit-leidet und sich mit-freut,
dann ist hier unserem Fragen ein Ende gesetzt. Die Antwort lautet: Jesus
Christus ist der, der beides vereint. Solche Antwort weif}, daf} all unser
Denken von Gott zu klein war: In Jesus Christus hat sich Gott den Men-
schen offenbart als derjenige, der zwar unverdnderlich ewig, sich selbst
geniigend, iiber allem Geschaffenen thront, der keinen Menschen braucht,
in den keine Regung von auflen eindringen kann, der aber zugleich, ja
noch tiefer und wahrer, als wir es vermogen, mit den Menschen, mit ,,mir*
und mit ,dir“ mitfihlt, mit-leidet, mit-stirbt und mit-liebt, der Gerechtig-
keit, aber zugleich und eigentlicher Liebe ist, brennende Liebe, wie sie nur
je ein Mensch hegen kann. Das Bild von Gott, das wir uns zeichneten, ist,
in seiner abweisenden Gewaltigkeit, ein Popanz, eine Ausgeburt mensch-
lichen Denkens aber nicht Wirklichkeit; Gott ist grofler als alle unsere
Vorstellung von ihm. Er ist so grof}, unendlich, gewaltig, dafl er Mensch
werden konnte, mit-liebender, mit-fiihlender Mensch, und gerade als die-
ser Mensch zeigte, was Er ist: die Liebe.

Man kann auf die Frage: , Wer ist Jesus Christus?“ die Antwort geben:
Er ist Gott, der ein Menschenantlitz trdgt! Man kann sagen: Er ist der-
jenige, in dessen Person das unvereinbar Scheinende zur Einheit gewor-
den ist und immer schon Einheit war, die Grofie, die unerreichbare Weite,
die Ewigkeit, die Unverdnderlichkeit, und zugleich die menschliche Nihe,
die iiber Jerusalem oder iiber Lazarus weinen konnte, die am Olberg blut-
schwitzte vor Angst, die wurde und war, so wie einer von uns, wie einer,
auf den wir zugehen, den wir anschauen und dessen Hénde wir ergreifen
konnen.

Es ist schon so, unser Verstand, unser Vorstellungsvermogen versagt
einfachhin bei der Antwort auf die Frage: ,Wer ist Jesus Christus?“ Karl
Rahner schreibt einmal und nimmt damit Gedanken der Tradition auf,
wie sie z. B. Kardinal Nikolaus von Kues dachte, dafl man von Gott, der
Mensch geworden ist, das Letzte nur in Gegensatzen und Widerspriichen
aussagen kann®. Er ist ewig und unverinderlich derselbe, und doch zu-
gleich so verginglich und verinderlich, daf er leidet, beeinflufit wird,
seine Absichten dndert und sogar stirbt, so stirbt wie eben nur ein sterb-
licher Mensch sterben kann. Wir miissen die Antwort, die wir auf unsere
5 Schriflen zur Theologie 1, 202 Anm. 2: ,Es ergibt sich aus dieser Aussage, dafl der Satz
von der ,Unverinderlichkeit* Gottes, des Fehlens einer realen Bezichung Gottes zur Welt,

in einem wahren Sinn eine dialektische Aussage ist. Das kann man, ja mufl man sagen,
ohne darum ein Hegelianer zu sein.”



~Und thr — fiir wen haltet ihr mich?“ 255

Frage gegeben haben: ,Gott trigt ein Menschenantlitz“, vllig ernst neh-
men. Wir diirfen nicht so tun, als sei Gott in eine menschliche Hiille hin-
eingeschliipft, als habe er die Menschennatur um sich gelegt, wie man ein
Kleid, eine Maske anzieht, wir diirfen nicht so tun, als seien da zwei ge-
wesen, die sich in Jesus Christus vereint hitten: ein Mensch, der umher-
ging, predigte und Wunder wirkte, sich freute, litt und starb, und Gott,
der hinter allem stand, der wohl in diesem Menschen wohnte, aber dessen
Regungen in seiner Gottheit schon alle vorausgesehen hatte und eigentlich
gar nicht davon berithrt werden konnte, weil er eben Gott war. Das ist
falsch, eine Haresie, die schon in den ersten vier Jahrhunderten der Kirche
scharf verurteilt und zuriickgewiesen wurde, denn Gott ist gréfler als
unser Verstand, der beides nicht auf einen Nenner bringen kann: die
ewige Grofle Gottes und die menschliche Niedrigkeit des am Kreuz ster-
benden Christus. Der Schmerz, den der Herr empfand, blieb ebensowenig
wie die Liebe, die von diesem Schmerz bewegt wurde, an der Schwelle
seiner Gottheit stehen, sondern Er selbst, Jesus Christus, die zweite gott-
liche Person, der Sohn des Vaters, durch den und von dem zugleich mit
dem Vater der Heilige Geist ausgeht, ist fiir uns Mensch geworden, hat
gelitten und ist am Kreuz gestorben.

Das genau ist die Antwort auf unsere Frage: , Wer ist Jesus Christus?“
Er ist derjenige, in dem beides sich vereint, das fiir unser Sehnen unver-
einbar scheint und auf das wir im tiefsten unseres Herzens ausgerichtet
sind und warten. Er ist der ewige Standort, von dem aus wir Sicherheit
fir unser Leben gewinnen, und zugleich der mitfithlende Mensch, dessen
Herzensschwingungen auf unsere Freude und unser Leid eingehen, weil
er selbst beides erfahren hat: Er ist Gott, der ein Menschenantlitz tragt,
der Ewige und Unendliche, der fiir uns zeitlich und endlich geworden ist,
damit wir ihm begegnen, ihm als einem Menschen ins Antlitz und ins
Herz schauen konnen.

Wir haben zu Beginn nach Gott, dem Ziel unseres menschlichen Be-
mithens, gefragt und standen vor dem fast unabweislichen Ergebnis, da
dieser Gott, den unser Verstand erreicht, ein Gott der Gerechtigkeit, der
harten, unveranderlichen Grofle und ewigen Gleichheit sein mufi, ein
Gott, von dem wir uns lieber zuriickziehen wiirden in die menschliche,
wenn auch vergingliche, so doch wirkliche Liebe. Aber durch die Offen-
barung in Jesus Christus wurden wir eines besseren belehrt: Gott ist und
bleibt die Gerechtigkeit, aber eine Gerechtigkeit, die grofer ist als unser
menschliches Gesetz, eine Gerechtigkeit, die sich durch den Tod und die
Auferstehung Jesu Christi auf Liebe festgelegt hat.

Schon auf den Héhepunkten des Alten Testamentes wird die Ahnung
wach, daff Gott den Menschen nicht allein als der Gerechte, sondern zu-



256 Josef Sudbrack

tiefst als der Liebende begegnet. Beim Propheten Hoseas wird im 11. Ka-
pitel von dem stindigen Abfall des Volkes Israel berichtet: , Je mehr ich
sie rief, desto mehr gingen sie von mir hinweg®, heifit es. Gott zog sein
Volk, wie man ein storriges Kalb am Halsstrick zieht, er schlug es wie einen
bockigen Esel, um es auf den richtigen Weg zu treiben, aber immer wieder
wandte sich das Volk von ihm ab und lief in sein Verderben. Dann folgen
die wunderbaren wahrhaftig neutestamentlichen Worte ,, Wie konnte ich
dich preisgeben, dich ausliefern, Israel? ... Mein Herz kehrt sich um in
mir, all mein Mitleid ist entbrannt. Ich will meinen glithenden Zorn nicht
vollstrecken, will Ephraim nicht wieder verderben. Denn Gott bin ich und
nicht ein Mensch, heilig in deiner Mitte, doch nicht ein Vertilger!“

Gott bin ich, nicht ein Mensch, aber nicht der Gott, den wir bisweilen im
reinen Denken zu erreichen versuchen, sondern dessen Offenbarung all
unsere Denkversuche hinter sich 1a8t. Was wir an Liebe ersehnen und
ertrdumen, wird in der Liebe Gottes noch weit iiberschritten, grenzenlos
weit, so weit, dafl das Mafi, das unsere Endlichkeit in irgendeinem Punkt
der verzeihenden Liebe setzt, bei Gott zum Nichts zusammenschrumptft.
Das Maf} seiner Liebe ist nach dem hl. Bernhard, kein Maf} zu haben. An
vielen Szenen des Neuen Testaments wird das fiir uns greifbar; am Ver-
hiltnis Jesu etwa zu seinen Jingern, an seinem Umgang mit den Ge-
schwistern von Bethanien, mit den Armen und Bedriickten des Volkes,
oder an der Begegnung mit der éffentlichen, stadtbekannten Dirne, von
der Lukas im 7. Kapitel erzdhlt: Jeder, der etwas auf sich hielt, wandte
sich von ihr, aber die Liebe des Herrn war grofier als menschliche Konven-
tion und menschlicher Anstand. Er sagte zu ihr das wahrhaft gottliche
Wort: ,Ihre vielen Siinden sind ihr vergeben, denn sie hat viel geliebt.®
Man versetze einmal die Szene, die sich allem Anschein nach éfters im
Leben des Herrn wiederholt hat, in unsere Zeit und Umgebung: Auf
wessen Seite stinden wir?

Wenn wir eines der groflen Ereignisse, in denen sich die Liebe des
Herrn offenbarte, meditieren — etwa die Auferweckung des Lazarus im
11. Kapitel bei Johannes —, dann sind wir immer versucht, in der einen
Gestalt des Herrn zu unterscheiden oder gar zu trennen. Auch in der
Theologie wird heute noch die Frage diskutiert, ob sich nicht in den ver-
schiedenen Werken des Herrn bald mehr seine Menschheit, bald mehr
seine Gottheit ausdriickte. Aber geht nicht diese Fragestellung an dem,
was der Herr fiir uns ist, vorbei oder ist doch fir sein Geheimnis vollig
belanglos? Er ist, so wie er als Mensch unter uns lebte, in seinen grofien
Taten wie in den alltiglichen Begebenheiten Offenbarung Gottes. Wir
konnen bei ihm nicht an irgendeiner Stelle, auch nicht an den Wundern,
die er in der Macht seiner Gottheit wirkte, das Menschliche wie einen Vor-



~Und ihr — fiir wen haltet ihr mich?“ 257

hang beiseite schieben, um seine gottliche Natur dahinter anzuschauen;
ebensowenig kénnen wir auch die unscheinbaren Handlungen seines
Lebens von dem Auftrag, den Willen des Vaters zu erfiillen und Offen-
barung des gottlichen Liebesgrundes zu sein, isolieren, um gleichsam den
Menschen Jesus in seinem privaten, rein menschlichen Dasein zu betrach-
ten. Nein, das géttliche Licht ging ganz und gar in das menschliche Leuch-
ten ein, das Wort wurde ganz und gar Fleisch und wohnte unter uns als
Mensch. An diesem Menschen, an seinen Lehren, seinem Handeln und
tiefer noch an seinem Sein, kénnen wir erkennen, wer Gott ist. Jesus
Christus ist ,das Bild Gottes“ (2 Kor 4,4), nicht als wire er getrennt von
Gott, sondern Gott selbst ist es, in der Person des Logos, der {iir uns sicht-
bar wird im Menschen Jesus.

Und diese Sichtbarkeit Gottes auf Erden hat den einen, alles andere
liberstrahlenden Inhalt: Liebe. Gott hat sich in Jesus Christus als Liebe
offenbart: Das Antlitz Gottes, das wir im Antlitz des Herrn sehen, heifit
Liebe. Wenn wir noch einmal eine Antwort auf die Frage geben wollen:
» Wer ist Jesus Christus?“, dann miissen wir nun sagen: Er ist die Offen-
barung der Liebe Gottes, die menschgewordene Liebe des himmlischen
Vaters.

V.

Und noch eine letzte Konkretheit muff mitbedacht werden, um die Bot-
schaft von Gott, der ein Menschenantlitz trigt, in ihrer geschichtsmachti-
gen Radikalitit zu begreifen: dafl ndmlich Gott in Jesus Christus mit uns
leiden wollte. Alles, was Menschen an Schwerem zu tragen haben, hat
Gott in seinem menschgewordenen Sohn auf sich genommen; er fithrte
sein irdisches Leben nicht abseits von der auf dem Weg durch die Ge-
schichte dahinziehenden Menschheit, sondern gliederte sich in ihre Reihen
ein, machte ihre Geschicke zu den seinen und kniipfte dadurch das Band
mit ihr noch enger.

Man hat frither spekuliert, ob nicht ein einziger Blutstropfen des Herrn
geniigt hitte, uns zu erlésen, unsere Siinden zu tilgen? Das mag richtig
sein, aber was ,Erlosung® in Wirklichkeit ist, das sagt uns nicht unser
Denken, sondern Gottes Tun; ihre Konkretheit, die greifbare Wirklich-
keit der menschgewordenen Liebe Gottes ist anders und gréfier als unsere
Spekulation, tiefer als unser Denken und reicher auch als die Vorstel-
lungskraft unserer Liebe: Gott wollte fiir uns leiden, den Kelch der Schimer-
zen bis zur Neige austrinken und im Eingehen in die Todesnacht der
Menschheit diese Menschheit zur Gemeinschaft der Erlosten einen. Leid
verbindet, Leid aus Liebe mitgetragen, schafft Gemeinsamkeit. Das Leid,
das Jesus Christus im Kreuzestod trug, erneuert, ja iiberbietet die ur-
spriingliche Gemeinschaft zwischen Gott und der Menschheit und begriin-



258 Josef Sudbrack

det die Gemeinschaft der Erlosten, denen alles Leid durch Tod und Auf-
erstehung schon verklart ist zum Mitbesitz an der Herrlichkeit Gottes in
Jesus Christus®.

Opfer als liebende Hingabe ist der Leitgedanke des Lebens Jesu; ange-
fangen von dem Wort, das der Hebraerbrief ihm als Gebet ,beim Eintritt
in die Welt“ in den Mund legt (10, 5-7), iber die Weissagung Simeons im
Tempel (Is 8,14; Lk 2,85) bis zur Dynamik der dreifachen Leidens-
vorhersagung, die den Herrn nach Jerusalem, zur Stitte seines Todes
zieht. Dort am Kreuz wurde das Letzte offenbar, das Gott uns in seinem
Sohn zu sagen hatte. Was wir Menschen Liebe nennen, erschopft sich nur
allzuleicht in beteuernden Reden; selbst ein Tun aus Liebe kann noch vor
dem Letzten stehen bleiben, wir konnen vieles verschenken, aber immer
noch im Innersten ein geheimes Reservat errichten, das wir nicht ausliefern
mochten, das nur uns allein gehdren soll. Doch Gott wollte in Jesus
Christus den Menschen, die er liebte, auch dieses letzte ,, Sich-Selbst“ aus-
liefern, freiwillig fiir uns Menschen in die Todesnacht eingehen. Man darf
sich das Kreuz nicht so vorstellen, als habe der Herr in seinem menschlichen
Wissen immer schon gewufit, daf} sein Tod nur Durchgangsstadium sei
fiir die Glorie der Auferstehung; die Angst der Olbergstunde belehrt uns
eines andern. Der Kreuzestod war fiir ihn das Ende, das bittere, blutige,
endgiiltige Ende des Lebens und des reinen, nur Gott und den Menschen
gewidmeten Wirkens.

Hier erkennen wir erst ganz, was die Liebe Gottes ist. Der Tod war fir
den Herrn voélliger Untergang. Sein Leben schien vergeblich gewesen zu
sein: hinter ihm der totale Zusammenbruch all seiner Pldne, vor ihm die
Vernichtung seiner Existenz; nur in der letzten Anspannung seines Ver-
trauens auf den Vater konnte er von sich, der dem Untergang geweiht

¢ Die in der Theorie durch Theologiegeschichte ebenso oft bedachte wie in der Frém-
migkeitsgeschichte gelebte zentrale Stellung des Leides im Christentum (man denke
an die patristische Theologie des Martyriums oder die Verchrung des leidenden Herrn
im Mittelalter) darf nicht als passive Resignation oder Weltverachtung gewertet werden,
sondern ist ein Widerschein der Tatsache, dafl die Transzendenz des Christentums in der
kategorialen Erfahrung nur als ,Entsagung® eindeutig greifbar werden kann. Vgl. diese
Ztschr. 87 (1964) 27-33: ,Die Entsagung als Realisation und Vergewisserung des Glau-
bens“ (Karl Rahner, Uber die evangelischen Rite, 17-37). Dem widerspricht keineswegs
die evangelische Botschaft von der Freude. Doch deren Erfahrung ist im kategorialen
Bereich nicht restlos objektivierbar und deshalb auch in ihrer eigentlichen Christlichkeit
nicht voll abhebbar von anderen, dhnlichen Erfahrungen. Die transzendentale Bewuft-
heit der christlichen Freude wird also nicht negiert. Man wird sogar sagen miissen, dafl
diese innere Erfilltheit, von der Breite des christlichen Lebens her betrachtet, das ent-
scheidende christliche Element ist; vgl. Mk 10, 29, wo die Doppelschichtigkeit der christ-
lichen Erfahrung in der anschaulichen Sprache der Synoptiker sich niedergeschlagen hat:
»e .« hundertfach zu empfangen jetzt in dieser Zeit Hauser und Briider und Schwestern
und Miitter und Kinder und Acker unter Verfolgungen, und in der zukinftigen Welt das
ewige Leben.®



~Und thr — fiir wen haltet thr mich?2* 259

war, absehen und alles in die Hande des Vaters iibergeben. Aber ebenso
endgiiltig und noch endgiiltiger, weil in den Triumph der Auferstehung
hintberreichend, offenbarte sich in dieser Stunde die Liebe Gottes. Ein
kleines Wort, das uns bezeichnenderweise nur Lukas, der Evangelist der
»Menschlichkeit Gottes“, iiberliefert, kann uns, gleichsam von der Ober-
flache her, andeuten, welche Tiefe der gottlichen Liebe in diesem Gesche-
hen des Todes Christi ausgeschopft wird. Es ist das Wort an seine Feinde,
die unter dem Kreuz stehen und seiner spotten: ,Andere hat er gerettet,
er rette sich selbst, wenn er der auserwihlte Christus Gottes ist!“ Sie sind
es, die vom sogenannten ,galildischen Frithling“ an systematisch sein
Werk und seine Person zu vernichten suchten; fiir sie findet er ein Wort,
das in seiner letzten menschlichen Liebe gottlich ist: , Vater, vergib ihnen,
denn sie wissen nicht, was sie tun!®

Es ist uns unméglich, den Gehalt dieses Wortes auszuloten. Man miifite
die grofite menschliche Liebe ausdenken und sie in die gottliche Tiefe aus-
weiten, dann erst waren wir dort, von wo aus dieses Wort am Kreuz
gesprochen wurde. Es ist wahrhaft gottmenschlich, menschlich in seiner
alles bergenwollenden Nihe, gottlich, weil alles menschliche Mafl weit
iberbordend. Aber selbst es ist nur ein uns verstindliches, gleichsam
duferes Zeichen fiir das, was der Herr in der Todesstunde aus Liebe zu

den Menschen auf sich nimmt, fiir dieses vollige Eingehen in das letzte
menschliche Leid.

Dieser Tod, dieses Leid aber, von Gott getragen, durch seine Kraft zur
Erlésungsgnade, und in der Auferstehung zur Hoffnung aller Menschen
auf das endgiiltige Heil geworden, diese tiefste Offenbarung der Liebe
Gottes meinen wir, wenn wir auf die Frage , Wer ist Jesus Christus?“ eine
Antwort zu geben versuchen. In dieser Antwort ist die ganze Sehnsucht
unseres Herzens eingeschlossen, die im menschlichen Denken der Philo-
sophen sich am Scheideweg zwischen der regungslosen Unendlichkeit und
der liebend-nahen Vergénglichkeit festrennen mufite. Sie ist kein Wissen,
sondern Begegnung und Bekenntnis. Aber auch dieses Bekenntnis wird
noch einmal verstummen miissen, so wie in den tiefsten Stunden liebender
Begegnung Frage und Antwort iiberfliissig werden. Als der auferstandene
Herr Petrus am See — nach der Leiderfahrung von Kreuz und Verleug-
nung — zum dritten Male fragte: ,Hast du mich lieb?“, wufite dieser nichts
mehr zu antworten, sondern deutete nur noch auf ihn selbst, die sichtbar
gewordene Liebe Gottes, hin: ,Du weifit es!“ In diesem Verstummen und
Zuriickweisen liegt die letzte Antwort auf die Frage: ,Wer ist Jesus
Christus?“, und dieses Verstummen ist zugleich liebende Anbetung und
preisender Dank. Tibi Silentium Laus — Schweigen ist Dir, Gott, Lob-
gesang.





