Maria — Mutter der Glaubenden*

Johann Auer, Bonn

Das neue Weltverstindnis und Weltverhiltnis, das der Mensch des tech-
nischen Zeitalters erzeugt und gewonnen hat, ist nicht nur von einem weit-
hin beobachteten allgemeinen Unsicherheitsgefihl, ja von einer unter-
schwelligen Angst, und einer geistigen Orientierungslosigkeit begleitet,
sondern hat fiir viele, wie sich immer mehr zeigt, eine ernste Glaubens-
krise zur Folge. Daher das so erregende Bemiihen der Kirche, wie es das
Konzilsgeschehen so eindrucksvoll bezeugt, die Glaubenswahrheiten den
Menschen von heute neu, in ihrer Denk- und Redeweise, zu sagen. Daher
auch die intensive Hinwendung der Theologen zur Grundhaltung des
Christen, da er namlich ein Glaubender sei'. Was ist Glaube und wie
kommt er zustande, wie kann er in der verdnderten Welt der Gegenwart
realisiert werden? Schon der natirliche Glaube ist Grundlage des persona-
len Verhaltnisses der Menschen untereinander, auch der Liebe. Im iber-
natiirlichen Glauben, der den Zugang zum transzendenten und in Christus
zugleich weltimmanenten Gott eroffnet, ist der ganze Mensch beansprucht:
der hinnehmende Verstand, der sich entscheidende Wille und das sich
schenkende Herz. In der ,,Gnade des Glaubens* wird der Christ zu jenem
Opfer dieser seiner Grundkrifte befdhigt (vgl. 2Kor 10,5), das die aus
der Siinde stammende falsche Selbstherrlichkeit (1 Kor 4, 7) iiberwindet
und die aus dem Opfer (Tod des Weizenkorns Jo 12, 25) stammende
Fruchtbarkeit schenkt. Die ganze Heilsgeschichte, die die Mitte des christ-
lichen Weltverstandnisses darstellt, nimmt darum ihren Ausgang von
einem einmaligen und darin exemplarischen Glauben: der erste Mensch-
heits-Bund griindet im Glauben Noes (Gn 6, 18.22), der Bund mit Israel
im Glauben Abrahams (Gn 15, 18; 17, 21; 22, 16ff.; vgl. Hebr 11; R6m 4;
Jak 2, 14-26). Auch der Neue Bund nimmt seinen Anfang im Glauben
eines von Gott berufenen Menschen, im Glauben Mariens (Lk 1.311f. 38)%.

* Der folgende Beitrag geht auf ein Referat zuriick, das der Verfasser zum Marianischen
Kongref in San Domingo (Mirz 1965) eingesandt hatte.

1 Vgl. G. Ebeling, Das Wesen des christlichen Glaubens (ev.), Miinchen 1964; H. Schmidt,
Das Verhiltnis von neuzeitlichem Wirklichkeitsverstindnis und christlichem Glauben in
der Theologie G. Ebelings, Kerygma und Dogma 9 (1965), S. 71—101; W. Knewels, Die
Wirklichkeit Gottes. Ein Weg zur Uberwindung der Orthodoxie und des Existentialis-
mus, Stuttgart 1964; LThK 1V2 (1960) 918—931.

2 B. Bartmann, Maria Mutter des Glaubens, Paderborn 19244, S. 113—139; E. Walter,
Maria Mutter der Glaubenden, Freiburg 1949; H. Volk, Maria mater credentium, Trierer
Th. Ztschr. 78 (1964) 1—21; F. Mussner, Der Glaube Mariens im Lichte des Rémerbriefes;
Maria im Kult, Essen 1965, S. 11—20.



Maria — Mutter der Glaubenden 261

Bei allen Titeln, die Maria eignen und die an die Mitte des Geheimnisses
unseres Heiles riihren, muf} doch immer zunéchst jener Titel genannt und
bedacht werden, in dem sie uns als ,Mutter der Glaubenden“?, wie Suarez
sie genannt hat, vor Augen gestellt wird. So wollen denn auch wir im fol-
genden einmal nach dem Glauben Mariens fragen. Was sagt uns dariiber
das Wort der Schrift (I), was die von der geistlichen Theologie genihrte
Meditation (IT)?

I

1. Vor allem anderen ist der locus classicus fiir den Glauben Mariens, der
Verkiindigungsbericht bei Lk 1, 26-38%, zu bedenken. Alle entscheidenden
Strukturelemente der hohen Tugend des Glaubens werden hier sichtbar.
Gott fragt bei Maria nicht an; er gibt ihr durch seinen Boten Gabriel
Kunde von einem Geschehen, das dem ewigen Heilsplan Gottes gemify
eintreten wird. Das Geschehen aber beansprucht und fordert Maria selbst,
ihr ganzes Wesen und Leben, bis in die Tiefe ihrer Person. Ihre Glaubens-
antwort ist also nur moglich als eine Entscheidung, die mit dem Ja zur
Botschaft Gottes die vorbehaltlose, volle und endgiiltige Hingabe ihrer
Person an Gott einschliefit.

Gerade der fromme Mensch erlebt diese Forderung auf Leben und Tod
in letzter Tiefe: er muf sein Herz von einem intellektuellen Hindernis,
das das menschliche Denken vor den Gedanken Gottes immer wieder
empfindet (Is 55, 8), erst frei machen. Wie einst Abraham (Gn 18, 12), so
fragt auch Maria nach dem ,wie“ dieses Geschehens und meldet ihren
Willen zur immerwihrenden Jungfraulichkeit an. (Wir werden im zwei-
ten Teil davon zu sprechen haben.) Der Engel beantwortet diese Frage,
indem er mit Bildern der alttestamentlichen Offenbarung (Heiliger Geist
— iiberschatten — Sohn Gottes) von der biologischen Denkweise wegfiihrt,
das Madchen Maria an die wunderbare Empfingnis ihrer Base Elisabeth
erinnert und schlieflich das Prinzip der Heilsgeschichte anruft, das schon
der Engel Gottes bei der Stiftung des Alten Bundes zu Abraham, dem
Stammvater Israels, dem , Vater des Glaubens“ (Rém 4, 11f.), gesprochen
hat: Bei Gott ist kein Ding unmoglich (Gn 18, 14)%! Der Glaube Mariens
ist gefordert. Ihre Antwort kann darum auch nur eine Glaubensantwort
sein, eine Antwort, die die totale personliche Hingabe an Gott besagt, in
der ihr , Ja* zur Botschaft des Engels aufgehoben ist: ,Siehe, ich bin eine
Magd des Herrn, mir geschehe, wie Du gesagt!“ Was der Engel mit dem
apodiktischen Indikativ als Zukunftswirklichkeit angekiindigt hat, beant-
wortet Maria mit einem Wort, das wie das Amen des Alten Bundes (Dt

* Disp. 19, 8 (Op. omn. XLX 297).
1 ]. Gewiss, Die Marienfrage Lk 1, 34, Bibl. Z. NF 5 (1961) 221—254.
5 Th. Blatter, Macht und Herrschaft Gottes, Stud. Frib. NF 29, Freiburg/Schweiz 1962.



262 Johann Auer

27, 15-26)% zugleich Indikativ und Optativ ist, worin das Geheimnis des
Zusammenwirkens Gottes und des Menschen in diesem begnadeten Glau-
bensakt Ausdruck findet.

2. Wenigstens an drei Stellen wird in der Botschaft der Synoptiker deut-
lich (was an sich selbstverstindlich ist), daff Maria ihr Leben lang eine
»Glaubende® war, ein Mensch also, der je neu das Geheimnis Gottes in sei-
nem Wirken annehmen und existentiell bejahen muf}, der nicht ein fiir
allemal einen Glaubensakt setzen kann, um dann wie ein , Wunderkind“?
fir immer zu wissen, was geschehen werde und was er zu tun habe.

Da berichtet Lukas zunéchst von dem Echo, das die Erzihlung der
Hirten uiber ihre Engelerscheinung und tiber das Finden des Kindes und
seiner Mutter bei den Menschen fand: ,Alle, die es horten, staunten
(#%adpacav)® tiber das, was die Hirten erzahlten®, d. h. sie verhielten sich
wie Menschen, die etwas verstehen wollen und darum vor dem Unbegreif-
lichen nicht weiter als bis zum Staunen kommen. Von Maria aber sagt der
Evangelist ausdriicklich: ,Maria aber hielt alle diese Dinge (in ihrem
Geiste) fest und erwog? sie in ihrem Herzen“ (Lk 2, 19). Sie erfafit sie im
Glauben und 148}t darum auch das Unbegreifliche in sich hinein, um es
glaubig zu bedenken und um nachzudenken, was Gott damit sagen will.

Noch aufschlufireicher ist das Wort, das Lukas im Zusammenhang mit
der Wiederauffindung des Zwolfjihrigen im Tempel berichtet. Hier zeigt
sich schon der Gottesglaube in seiner neutestamentlichen Gestalt als Glaube
an Christus. Auf den leisen Vorwurf Mariens: ,Kind, warum hast du uns
das getan, dein Vater und ich haben dich mit Schmerzen gesucht®, erwidert
Jesus mit einem Hinweis auf ,seinen Vater®, wobei er deutlich und un-
bezweifelbar einen anderen Vater meint als den, den Maria im Sinn der
offentlichen Meinung genannt hat (Mt 13,55). Der Evangelist fiigt dem
Wort Jesu hinzu: ,Doch sie verstanden nicht, was er ihnen damit gesagt
hatte“ (Lk 2, 50). Vielerlei ist in diesem Wort enthalten; es scheint auch
nahe zu legen, dafl Maria iiber das Wissen des Kindes um seinen Vater
sowie iiber den , Vater® des Kindes selbst nachdenken mufl. Dafl Maria,
die darum weifl, daf} Josef nicht der natiirliche Vater des Kindes ist, schon

8 Schlier, in: ThWNT I, 839—3842.

7 F. Lakner, Wertende Gedanken zu neuen Erscheinungen auf dem Gebiete der Mario-
logie, ZKTh 87 (1965) 160—195; R. Laurentin, La question mariale, Paris 1963; J. Auer,
Um die dogmatische Begriindung des katholischen Marienkultes: Maria im Kult, Essen
1965, S. 21—38.

¢ ThWNT III (1950), S. 27—42; 29 ,eigenartiger Ausdruck der anthropozentrisch be-
stimmten Erlebnisfrommigkeit in der LXX*; 39 ,Der Staunende bleibt im Vorhof; die
menschliche Haltung des Staunens gegeniiber dem numinosen Erlebnis ist noch nicht
Glaube . ..“; R. Laurentin, Structure et théologie de Luc I—1I, Etudes Bibl., Paris 1957.
? guufdrlovoa = ,conferens“, non tantum volvens in corde suo, i.e. ad solutionem
aenigmatis adducens: cfr. Plato, Krat. 384 A: &l olv aiy Bxeig ovuPoreiv tiv Koardiov
navrioy.



Maria - Mutter der Glaubenden 263

etwas von einem ,dreifaltigen Gott“1® gewufit habe, wie manche Theolo-
gen der spéteren Zeit annahmen, ist mit dem, was die Schrift von Maria
berichtet, in nichts zu vereinbaren.

Am klarsten zeigt der Bericht bei Markus 3, 21, 31-35!* Maria als die
grofie Glaubende, deren Christusverstdndnis ebenso wie das der Apostel
bis zum Ereignis des Ostermorgens zumal wachsen muf}'2, Christus steht
am Anfang seines 6ffentlichen Wirkens und wird von den Zuhorern be-
dréngt, so dafl er kaum zum Essen kommt. Der Evangelist berichtet von die-
ser Zeit: ,Als die Seinen das horten, brachen sie auf, um sich seiner zu be-
machtigen, denn man sagte, er sei von Sinnen (¢téot vdo, Mk 3,21)“.
Uber ihre Ankunft bei Christus berichtet der Evangelist: ,Und es kamen
seine Mutter und seine Briider und sie blieben draufien stehen und schick-
ten zu ihm und liefen ihn rufen®. Maria ist also dabei, und sie hatdie Sorge
der anderen, die durch die offentliche Meinung aufgekommen war, nicht
etwa durch eine dogmatische Belehrung beiseite geschoben. Der Bericht
zeigt vielmehr eine Mutter wie alle Miitter, die um ihr leibliches Kind be-
sorgt ist, auch wenn es schon grof} geworden ist. Maria weiff um die mes-
sianische Sendung ihres Sohnes, doch was der ,Messias“ ist, muf sie, wie
die Apostel, glaubend langsam erst lernen. Christus will darum auch seine
Mutter belehren, wenn er ,auf die rings um ihn Sitzenden blickt und
spricht: Siehe, das ist meine Mutter, das sind meine Briider. Jeder, der den
Willen Gottes (meines Vaters im Himmel, Mt 12, 48) tut, der ist mir Bru-
der, Schwester, Mutter“ (Mk 3,35). — Indem Maria das Wesen ihrer Chri-
stusmutterschaft neu versteht, soll sie das Wesen ihres messianischen Soh-
nes, des Messias, selbst neu erfassen. So prift und lautert, klart und be-
gnadigt Christus den groflen Glauben seiner Mutter in dieser Welt.

3. Dies wird noch deutlicher, wenn wir uns dem Marienbild bei Johan-
nes'® zuwenden, der in besonders eindringlicher Weise die Bedeutung des
Glaubens fur das Gottesreich behandelt.

0 Suarez Disp. 19, 1 (Op. omn. XIX 297): manifestum est fidem in virgine fuisse per-
fectissimum . .., qua per illam distinctissime credidit mysteria Trinitatis et incarnationis
et reliqua omnia, quae ad divinitatem et humanitatem pertinent. Ita docent Patres Am-
brosius... Epiphanius... Augustinus... Bernardus... Rupertus. Anders Bartmann,
vgl. Anm. 2; J. Schmid, Das Evangelium nack Lukas, Regensburg 1940 S. 67; ,weil die
Einzigartigkeit seines (Jesu) Sohnesbewufitseins allen anderen Menschen, auch seiner
Mutter, ein undurchdringliches Geheimnis bleiben muflte.“

1 Th. Soiron, Jesus und Maria im Mk.-Ev., ThGI 14 (1922) 327—339; J. Blinzler Jesus u.
seine Mutter . . ., Klerusblatt 23 (1942) 349 f.; 859—361; 24 (1943) 4 {f., 189.

12 R. Laurentin, Court Traité de theol. Mariale, Paris 1953; deutsche Ubers. 126 f.: ,Im
Gegensatz zu ihm (Christus) hat Maria die Bedingungen des irdischen Wandererdaseins
restlos gelebt, das sie mit allen anderen Menschen teilt. Das Gesetz des Wachstums ist
also fiir ihr Sein und Erkennen wesenhaft. Sie ist Mutter Gottes geworden; sie hat zuerst
im Glauben gelebt, bevor sie am Ende ihres Erdenschicksals zur Gottanschauung ge-
langte.“

13 F. M. Braun OP, La mére des fidéles, Paris 1453; ders. in Rev. Thom. 1951, 5—68.



264 Johann Auer

Vielleicht darf schon das Wort des Prologs von den Glaubenden, die als
Kinder Gottes... aus Gott geboren sind (1, 13f.), mit dem Geheimnis der
jungfraulichen Geburt Christi (Lk 1,34), ebenso wie mit der Lehre Jesu
von der geistigen Christusmutterschaft aus dem Glauben (Lk 8,21; 11,27f.)
zusammengebracht werden!*.

Ein besonderes Zeugnis fir die Grofle des Glaubens Mariens wie fiir
die Liuterung dieses Glaubens durch Christus bietet der Bericht iiber die
Hochzeit zu Kana (Jo 2,1-11). Das Wort Mariens an Christus wie zu den
Dienern verrit, dafl sie eine Abhilfe in der Not durch ihren Schn erwartet.
Das geheimnisvolle Wort Jesu zu seiner Mutter klingt, als ob er ein fal-
sches Messiasbild (vom Wundertiter fiir Not dieser Welt) abbauen und
das rechte (von dem, der seine eigene ,Stunde“ und seine eigene Art der
»Offenbarung seiner Herrlichkeit“ hat) in seiner Mutter und in den Apo-
steln schaffen mochte. In diesem Fall dirfte man hinter das dennoch ge-
wirkte Wunder das Wort setzen, das die Synoptiker viermal von Christus
erwihnen: Dein Glaube hat dir geholfen (Mk 5,34; 10,52; Lk 7,50; 17, 19;
vgl. Mt 15,28; Apg 3,16): der Glaube Mariens hat dieses erste Wunder
moéglich und wirklich gemacht.

Was bedeutet in diesem Zusammenhang endlich das letzte Wort, das
Jesus zu seiner Mutter vom Kreuz herab spricht (Jo 19,25-27)? Will man
in ihm nicht bloff die Sorge des Sohnes um die Zukunft der Mutter finden,
sondern dem Johannes-Evangelium entsprechend einen tieferen Sinn
suchen, so wird man an die letzte und schwerste Priifung des Glaubens
Mariens denken miissen: ihr Messiassohn stirbt wie ein Verbrecher ver-
urteilt und geschmaht am Kreuz, und da sie seine Schmach mit ihm teilen
will, ist es, als ob er sich von ihr absagen wollte: Johannes soll ihr ,Sohn“
heiflen und sie soll ihm ,Mutter“ sein. Wir diirfen wohl annehmen, dafl
Maria ebensowenig wie die Apostel von den Auferstehungsweissagungen
Jesu vor dem Ostertag verstanden hat. Sie alle mufiten durch jenen Ab-
grund hindurch, den Christus sterbend selbst in das Psalmwort gefafit:
Mein Gott, mein Gott, warum hast Du mich verlassen! (Mk 15,34). Der
Glaube wird im Opfer vollendet, weil er Gnade ist, die aus dem Opfer
fliefit. Vielleicht kann uns das der Ostermorgen zeigen, da Maria nicht
mehr unter denen erscheint, die den Leichnam oder den irdischen Jesus
suchen; ihr Glaube ist vollendet, verklart auferstanden; sie braucht kein
Zeichen fiir Jesu Verklirung, ihr Glaube ist selber zur immerwéhrenden
inneren Verbundenheit mit ihrem Sohn geworden. Es ist ,Glaube“ wie bei
uns, solange wir auf Erden wandeln, Glaube nicht Schauen; und Glaube
braucht nicht und kann nicht ersetzen, was theologische Spekulation in
Jahrhunderten in verstehender Deutung und deutendem Verstindnis fiir

3 Vgl. Anm. 12, S. 38—50.



Maria — Mutter der Glaubenden 265

das Glaubensmysterium schafft. Aber ist nicht der Glaube mehr als alles
theologische ,Verstindnis“; kann dieses doch das Mysterium, das im
lebendigen Glauben in seiner ganzen Grofle und Lebensmacht umfangen
und angeeignet wird, nie auflosen.

II

Wir hitten unsere Aufgabe, die biblischen Aussagen iiber den Glauben
Mariens in einer theologischen Zusammenschau zu sammeln, schlecht
erfiillt, wenn wir nicht auch noch kurz die Andeutungen der Schrift auf-
griffen, die nicht mehr streng exegetisch, sondern nur noch in theologischer
und gldubiger Meditation einer Deutung niher gebracht werden kénnen.

1. Da ist zundchst das schon angedeutete Problem, welches sich aus der
Frage Mariens an den Engel ergibt: Wie soll das geschehen, da ich keinen
Mann erkenne (Lk 1,34)%? Eindeutig und klar ist, dafl Maria in der
Stunde, da sie Messiasmutter wird und somit den Neuen Bund mit-
schliet, ganz in jener Ordnung steht, die Gott nach seinem ewigen Plan
mit der Geburt seines Sohnes aus einer jungfrdulichen Mutter beginnen
will: Gottes geschichtliche Taten sind die Normen fiir unser gliubiges
Denken und Theologisieren. Maria meldet darum in dieser Stunde ihren
Willen zur immerwéhrenden Jungfraulichkeit an, was klar voraussetzt,
daf sie bis zu dieser Stunde nicht nur kérperlich, sondern anch geistig und
in ihrem ganzen Wesen auf diese Jungfraulichkeit ausgerichtet war. Ja,
ein tieferes Verstindnis fir das Zusammengehdren des Marienglaubens
mit ihrer Gottesmutterschaft konnte zeigen, wie die Jungfriulichkeit als
ausschliefliche und endgiiltige Ganzhingabe an Gott nichts anderes ist als
die Konkretisierung des die Gottesmutterschaft menschlich begriindenden
Glaubens, weil diese nach Gottes ewigem Willen nur eine jungfriuliche
Gottesmutterschaft sein kann. Seit Augustinus ist es iiblich geworden, die
Jungfraulichkeit Mariens mit einem Geliibde zu verbinden, das sie bei der
Vermiahlung mit Josef oder im Anschluf} an die Tempeljungfrauenlegende
des apokryphen Jakobusevangeliums schon als kleines Kind gemacht habe.
Die christliche Jungfraulichkeitsidee beginnt aber erst mit Christus und
hat vor Christus und auflerhalb des Christentums keine Parallele, wie
schon Ambrosius eingehend dartut. Das von Augustinus geforderte Jung-
fraulichkeitsgelitbde Mariens miifite demnach entweder dem Alten Bund
angehdren, wo es nicht einmal in der Sekte der Essener fiir ein Geliibde
im Zusammenhang mit einer Verméahlung ein Beispiel gibt, oder Maria
miifite von Kind auf eine besondere Offenbarung Gottes erfahren haben,
wofiir das in der Offenbarung gezeichnete Marienleben keine Grundlage

15 Vgl. Anm. 4.



266 Johann Auer

bietet. Christliche Jungfraulichkeit hat vielmehr ihr Fundament im leben-
digen Christusglauben, der auch fiir Maria in der Verkiindigungsstunde
beginnt. Ist nicht eine solche Jungfraulichkeit, die in der einmaligen Fiih-
rung Gottes und in dem dieser Fiihrung antwortenden Glauben griindet,
viel grofler als eine gelobte Jungfraulichkeit aus der Zeit vor der Verkiin-
digung!®? Diirfen wir die Gruflworte des Engels ,,du Begnadete® und ,der
Herr ist mit dir“ in dem Sinn verstehen: Du gehorst bereits dem Neuen
Bund der Gnade an, darum hast Du einen Namen (,der Herr ist mit dir®),
der dem Namen deines Sohnes, in dem der Neue Bund besteht, gleicht, der
vom Propheten (Is 7, 14) Emmanuel, Gott-ist-mit-uns, genannt wurde, und
konnen wir die Erkldrung der Kirche, daff Maria unbefleckt Empfangene
sei, als theologische Entfaltung dieses Engelgrufies verstehen, so miissen
wir uns fragen: Welcher siindhafte Mensch mdchte behaupten, dafl er den
Glauben der ganz Siindelosen ausloten konnte? Hat nicht das Geliibde bei
uns Siindern auchk die Aufgabe, das notwendige Mifitrauen gegen uns im
sich ein fiir allemal schenkenden Vertrauen gegen Gott zu bergen?
Braudit dies der zu immer neuer Entscheidung in Freiheit fihige Glaube
der Stuindenlosen? Jenes Wunderkind, das die Legende des apokryphen
Jakobusevangeliums zeichnet, hat mit dem Bild des aus Gnade und Glaube
lebenden Menschen Maria im Evangelium wenig zu tun.

2. Ebenso verborgen wie Mariens Leben vor der Verkiindigungsstunde
ist thr Leben auch nach dem Kreuzestod ihres Sohnes; die Schrift erwahnt
sie weder in den Auferstehungsberichten noch bei der Himmelfahrt noch
am Pfingsttag. Sie erscheint ausdriicklich nur mit den Aposteln, mit ,den
Briiddern® Jesu und den Frauen zusammen im Gebet (Apg 1,14): als Glied
der jungen Kirche. Vielleicht diirfen wir diesem Schweigen der Schrift ent-
nehmen, dafl der Glaube der Immaculata, der Frau, die unter dem Kreuz
auch im hochsten Sinn , geistige Mutter“ Christi geworden ist, in der Auf-
erstehung ihres Sohnes ihre Vollendung empfangen hat. Sie braucht kein
Zeichen seiner Verklarung mehr, da sie im vollendeten Glauben in immer-
wihrender Gemeinschaft mit ithrem Sohn lebt, wo doch schon der Apostel,
der sich als Stinder bekennt, von sich sagen kann: nicht ich lebe, Christus
lebt in mir (Gal 2,20)! Die Sendung des Geistes am Pfingstfest mag die zur
Mutter der Kirche machen, die durch den Geist in der Verkiindigungs-
stunde zur Mutter Christi, des Hauptes der Kirche, geworden war: jung-
frauliche Mutter der Jungfrau-Mutter Kirche, wie Ambrosius!’ oftmals
sagt. Doch solange sie auf Erden ist, bleibt sie die Glaubende, die ,Mutter
der Glaubenden®, da ihr Glaube nicht zu einem anderen, wohl aber zu

18 J. Auver, Maria und das christl. Jungfriulichkeitsideal, GuL 23 (1950), S. 411—425;
vgl. B. Brodmann OFM, Bibel und Kirche 1955, S. 98—110.
17 De virg. 1 5, 22; Clem. Alex. Pddag. 1 6.



Maria — Mutter der Glaubenden 267

einem viel innigeren und hoheren Verstehen gelangen mag als der der
Apostel.

Vor diesem Bild des Glaubens Mariens, der von der Verkiindigungs-
stunde bis unter das Kreuz geldutert und entfaltet und in der Verklirung
Jesu vollendet wird, erheben sich einige Fragen an unser aus dem Mittel-
alter stammendes Marienbild, die in unserer Zeit nicht verschwiegen wer-
den diirfen: Wann wurde zuerst die Huldigung der Weisen aus dem Mor-
genland vor dem neugeborenen Kénig der Juden als , Anbetung der drei
Kénige“ verstanden? Wer hat zuerst die Verehrung der Hirten fiir den
von den Engeln verkiindeten ,Messias als ,Anbetung der Hirten“ er-
kldrt? Wer hat zuerst das ehrfiirchtige Staunen der jungen Mutter Maria
vor ihrem wunderbar von Gott geschenkten Kind, das der verheiflene
Messias ist, wie der Engel verkiindigt, zur ,Anbetung der Mutter vor
ihrem Kind“ gemacht?

Uns sind diese ,Anbetungsdarstellungen® seit Jahrhunderten geliufig.
Doch in der Glaubenskrise unserer Tage miissen wir uns fragen, ob wir
mit diesen Deutungen nicht die Gr6fe Mariens ebenso wie die Grole des
Glaubens, wie sie uns in der Offenbarung begegnen, verniedlichen. Setzen
wir nicht an die Stelle des Glaubens, der in dieser Welt nicht ohne Kampf
zu bewahren ist, wie der Hebréderbrief (Kap. 11) eingehend darstellt, allzu
sehr einen Glaubensgenuf und eine Freude des Schauens, die uns erst fiir
den Himmel verheiflen ist und von der in diesem irdischen Leben gilt:
»Kein Auge hat es gesehen und kein Ohr hat es gehort .. .“ (1Kor 2,9)?
Glaube steht immer in der Entscheidung des ,heute®, wie der Prediger des
Hebréderbriefes lehrt (3,7-19), der auch die groflen Zeugen und Martyrer
des Glaubens aus dem Alten Bund als Beispiele fiir seine Bestimmung zu-
sammenfafit, wenn er sagt: ,Es ist aber der Glaube das Festhalten dessen,
was wir noch erhoffen (noch nicht besitzen und nicht aus eigener Kraft er-
ringen konnen) und der Beweis fiir das, was wir nicht (mit den Augen des
natiirlichen Geistes) schauen” (11, 1-4)8, Ausdriicklich weist er auch dar-
auf hin, dafl diese grofien Zeugen des Glaubens ihre Erfiillung alle nicht
erlangt haben, weil erst ,Christus, der Begriinder und Vollender des
Glaubens® (12,2) kommen mufite. Am Anfang dieses von Christus be-
griindeten und vollendeten Glaubens aber steht Maria, die erste Frucht
der Erlosung, die im Gnadenprivileg ihres Sohnes und in den Leiden und
Kampfen ihres Lebens die ,Mutter der Glaubenden“ geworden ist. Sie
gilt es darum in dieser Stunde der Entscheidung zu griifien, um ithre mach-
tige Fursprache gilt es zu bitten, damit auch in den erschwerten Umstinden
unserer Zeit der Glaube an Christus und seine Kirche nicht ermatte.

8 P. Antoine, in: DBS III, 276—310; movetn: Bultmann —Weiser, in: ThWWNT VI, 174
bis 230.





