
Maria • Mutter der Glaubenden* 

Johann Auer, Bonn 

Das neue Weltverständnis und Weltverhältnis, das der Mensch des tech- 
nischen Zeitalters erzeugt und gewonnen hat, ist nicht nur von einem weit- 
hin beobachteten allgemeinen Unsicherheitsgefühl, ja von einer unter- 
schwelligen Angst, und einer geistigen Orientierungslosigkeit begleitet, 
sondern hat für viele, wie sich immer mehr zeigt, eine ernste Glaubens- 
krise zur Folge. Daher das so erregende Bemühen der Kirche, wie es das 
Konzilsgeschehen so eindrucksvoll bezeugt, die Glaubenswahrheiten den 
Menschen von heute neu, in ihrer Denk- und Redeweise, zu sagen. Daher 
auch die intensive Hinwendung der Theologen zur Grundhaltung des 
Christen, daß er nämlich ein Glaubender sei1. Was ist Glaube und wie 
kommt er zustande, wie kann er in der veränderten Welt der Gegenwart 
realisiert werden? Schon der natürliche Glaube ist Grundlage des persona- 
len Verhältnisses der Menschen untereinander, auch der Liebe. Im über- 
natürlichen Glauben, der den Zugang zum transzendenten und in Christus 
zugleich weltimmanenten Gott eröffnet, ist der ganze Mensch beansprucht: 
der hinnehmende Verstand, der sich entscheidende Wille und das sich 
schenkende Herz. In der •Gnade des Glaubens" wird der Christ zu jenem 
Opfer dieser seiner Grundkräfte befähigt (vgl. 2 Kor 10,5), das die aus 
der Sünde stammende falsche Selbstherrlichkeit (1 Kor 4, 7) überwindet 
und die aus dem Opfer (Tod des Weizenkorns Jo 12, 25) stammende 
Fruchtbarkeit schenkt. Die ganze Heilsgeschichte, die die Mitte des christ- 
lichen Weltverständnisses darstellt, nimmt darum ihren Ausgang von 
einem einmaligen und darin exemplarischen Glauben: der erste Mensch- 
heits-Bund gründet im Glauben Noes (Gn 6, 18.22), der Bund mit Israel 
im Glauben Abrahams (Gn 15, 18; 17, 21; 22, 16ff.; vgl. Hebr 11; Röm4; 
Jak 2, 14-26). Auch der Neue Bund nimmt seinen Anfang im Glauben 
eines von Gott berufenen Menschen, im Glauben Mariens (Lk 1.31 ff. 38)2. 

* Der folgende Beitrag geht auf ein Referat zurück, das der Verfasser zum Marianischen 
Kongreß in San Domingo (März 1965) eingesandt hatte. 
1 Vgl. G. Ebeling, Das Wesen des christlichen Glaubens (ev.), München 1964; H. Schmidt, 
Das Verhältnis von neuzeitlichem Wirklichkeitsverständnis und christlichem Glauben in 
der Theologie G. Ebelings, Kerygma und Dogma 9 (1965), S. 71•101; W. Knewels, Die 
Wirklichkeit Gottes. Ein Weg zur Überwindung der Orthodoxie und des Existentialis- 
mus, Stuttgart 1964; LThK IV2 (1960) 913•931. 
2 B. Bartmann, Maria Mutter des Glaubens, Paderborn 19244, S. 113•139; E.Walter, 
Maria Mutter der Glaubenden, Freiburg 1949; H. Volk, Maria mater credentium, Trierer 
Th. Ztschr. 73 (1964) 1•21; F. Mussner, Der Glaube Mariens im Lichte des Römerbriefes; 
Maria im Kult, Essen 1965, S. 11•20. 



Maria - Mutter der Glaubenden 261 

Bei allen Titeln, die Maria eignen und die an die Mitte des Geheimnisses 
unseres Heiles rühren, muß doch immer zunächst jener Titel genannt und 
bedacht werden, in dem sie uns als •Mutter der Glaubenden"3, wie Suarez 
sie genannt hat, vor Augen gestellt wird. So wollen denn auch wir im fol- 
genden einmal nach dem Glauben Mariens fragen. Was sagt uns darüber 
das Wort der Schrift (I), was die von der geistlichen Theologie genährte 
Meditation (II)? 

I 

1. Vor allem anderen ist der locus classicus für den Glauben Mariens, der 
Verkündigungsbericht bei Lk 1, 26-38", zu bedenken. Alle entscheidenden 
Strukturelemente der hohen Tugend des Glaubens werden hier sichtbar. 
Gott fragt bei Maria nicht an; er gibt ihr durch seinen Boten Gabriel 
Kunde von einem Geschehen, das dem ewigen Heilsplan Gottes gemäß 
eintreten wird. Das Geschehen aber beansprucht und fordert Maria selbst, 
ihr ganzes Wesen und Leben, bis in die Tiefe ihrer Person. Ihre Glaubens- 
antwort ist also nur möglich als eine Entscheidung, die mit dem Ja zur 
Botschaft Gottes die vorbehaltlose, volle und endgültige Hingabe ihrer 
Person an Gott einschließt. 

Gerade der fromme Mensch erlebt diese Forderung auf Leben und Tod 
in letzter Tiefe: er muß sein Herz von einem intellektuellen Hindernis, 
das das menschliche Denken vor den Gedanken Gottes immer wieder 
empfindet (Is 55, 8), erst frei machen. Wie einst Abraham (Gn 18, 12), so 
fragt auch Maria nach dem •wie" dieses Geschehens und meldet ihren 
Willen zur immerwährenden Jungfräulichkeit an. (Wir werden im zwei- 
ten Teil davon zu sprechen haben.) Der Engel beantwortet diese Frage, 
indem er mit Bildern der alttestamentlichen Offenbarung (Heiliger Geist 
- überschatten - Sohn Gottes) von der biologischen Denkweise wegführt, 
das Mädchen Maria an die wunderbare Empfängnis ihrer Base Elisabeth 
erinnert und schließlich das Prinzip der Heilsgeschichte anruft, das schon 
der Engel Gottes bei der Stiftung des Alten Bundes zu Abraham, dem 
Stammvater Israels, dem •Vater des Glaubens" (Rom 4, 11 f.), gesprochen 
hat: Bei Gott ist kein Ding unmöglich (Gn 18, 14)5! Der Glaube Mariens 
ist gefordert. Ihre Antwort kann darum auch nur eine Glaubensantwort 
sein, eine Antwort, die die totale persönliche Hingabe an Gott besagt, in 
der ihr •Ja" zur Botschaft des Engels aufgehoben ist: •Siehe, ich bin eine 
Magd des Herrn, mir geschehe, wie Du gesagt!" Was der Engel mit dem 
apodiktischen Indikativ als Zukunftswirklichkeit angekündigt hat, beant- 
wortet Maria mit einem Wort, das wie das Amen des Alten Bundes (Dt 

3 Disp. 19, 3 (Op. omn. XLX 297). 
4 J. Gewiss, Die Marienfrage Lk 1, 34, Bibl. Z. NF 5 (1961) 221•254. 
5 Th. Blatter, Macht und Herrschaft Gottes, Stud. Frib. NF 29, Freiburg/Schweiz 1962. 



262 Johann Auer 

27, 15-26)6 zugleich Indikativ und Optativ ist, worin das Geheimnis des 
Zusammenwirkens Gottes und des Menschen in diesem begnadeten Glau- 
bensakt Ausdruck findet. 

2. Wenigstens an drei Stellen wird in der Botschaft der Synoptiker deut- 
lich (was an sich selbstverständlich ist), daß Maria ihr Leben lang eine 
•Glaubende" war, einMensch also, der je neu das Geheimnis Gottes in sei- 
nem Wirken annehmen und existentiell bejahen muß, der nicht ein für 
allemal einen Glaubensakt setzen kann, um dann wie ein •Wunderkind"7 

für immer zu wissen, was geschehen werde und was er zu tun habe. 
Da berichtet Lukas zunächst von dem Echo, das die Erzählung der 

Hirten über ihre Engelerscheinung und über das Finden des Kindes und 
seiner Mutter bei den Menschen fand: •Alle, die es hörten, staunten 
(E^avpiaaav)8 über das, was die Hirten erzählten", d. h. sie verhielten sich 
wie Menschen, die etwas verstehen wollen und darum vor dem Unbegreif- 
lichen nicht weiter als bis zum Staunen kommen. Von Maria aber sagt der 
Evangelist ausdrücklich: •Maria aber hielt alle diese Dinge (in ihrem 
Geiste) fest und erwog9 sie in ihrem Herzen" (Lk 2, 19). Sie erfaßt sie im 
Glauben und läßt darum auch das Unbegreifliche in sich hinein, um es 
gläubig zu bedenken und um nachzudenken, was Gott damit sagen will. 

Noch aufschlußreicher ist das Wort, das Lukas im Zusammenhang mit 
der Wiederauffindung des Zwölfjährigen im Tempel berichtet. Hier zeigt 
sich schon der Gottesglaube in seiner neutestamentlichen Gestalt als Glaube 
an Christus. Auf den leisen Vorwurf Mariens: •Kind, warum hast du uns 
das getan, dein Vater und ich haben dich mit Schmerzen gesucht", erwidert 
Jesus mit einem Hinweis auf •seinen Vater", wobei er deutlich und un- 
bezweifelbar einen anderen Vater meint als den, den Maria im Sinn der 
öffentlichen Meinung genannt hat (Mt 13,55). Der Evangelist fügt dem 
Wort Jesu hinzu: •Doch sie verstanden nicht, was er ihnen damit gesagt 
hatte" (Lk 2, 50). Vielerlei ist in diesem Wort enthalten; es scheint auch 
nahe zu legen, daß Maria über das Wissen des Kindes um seinen Vater 
sowie über den •Vater" des Kindes selbst nachdenken muß. Daß Maria, 
die darum weiß, daß Josef nicht der natürliche Vater des Kindes ist, schon 

6 Schlier, in: ThWNT I, 339•342. 
7 F. Lakner, Wertende Gedanken zu neuen Erscheinungen auf dem Gebiete der Mario- 
logie, ZKTh 87 (1965) 160•195; R. Laurentin, La question mariale, Paris 1963; J. Auer, 
Um die dogmatische Begründung des katholischen Marienkultes: Maria im Kult, Essen 
1965, S. 21•38. 
9 ThWNT III (1950), S. 27•42; 29 •eigenartiger Ausdrude der anthropozentrisch be- 
stimmten Erlebnisfrömmigkeit in der LXX"; 39 •Der Staunende bleibt im Vorhof; die 
menschliche Haltung des Staunens gegenüber dem numinosen Erlebnis ist noch nicht 
Glaube ..."; R. Laurentin, Structure et theologie de Luc I•II, Etudes Bibl., Paris 1957. 
9 av\ißöXKovaa = •conferens", non tantum volvens in corde suo, i. e. ad solutionem 
aenigmatis adducens: cfr. Plato, Krat. 384 A: ei ouv jifl i?xelS cruu.ßo&eiv tr)v KOOTOXOD 
Havxlav. 



Maria - Mutter der Glaubenden 263 

etwas von einem •dreifaltigen Gott"10 gewußt habe, wie manche Theolo- 
gen der späteren Zeit annahmen, ist mit dem, was die Schrift von Maria 
berichtet, in nichts zu vereinbaren. 

Am klarsten zeigt der Bericht bei Markus 3, 21, 31-3511 Maria als die 
große Glaubende, deren Christusverständnis ebenso wie das der Apostel 
bis zum Ereignis des Ostermorgens zumal wachsen muß12. Christus steht 
am Anfang seines öffentlichen Wirkens und wird von den Zuhörern be- 
drängt, so daß er kaum zum Essen kommt. Der Evangelist berichtet von die- 
ser Zeit: •Als die Seinen das hörten, brachen sie auf, um sich seiner zu be- 
mächtigen, denn man sagte, er sei von Sinnen (i,l,ioxr\ yäg, Mk 3,21)". 
Über ihre Ankunft bei Christus berichtet der Evangelist: •Und es kamen 
seine Mutter und seine Brüder und sie blieben draußen stehen und schick- 
ten zu ihm und ließen ihn rufen". Maria ist also dabei, und sie hat die Sorge 
der anderen, die durch die öffentliche Meinung aufgekommen war, nicht 
etwa durch eine dogmatische Belehrung beiseite geschoben. Der Bericht 
zeigt vielmehr eine Mutter wie alle Mütter, die um ihr leibliches Kind be- 
sorgt ist, auch wenn es schon groß geworden ist. Maria weiß um die mes- 
sianische Sendung ihres Sohnes, doch was der •Messias" ist, muß sie, wie 
die Apostel, glaubend langsam erst lernen. Christus will darum auch seine 
Mutter belehren, wenn er •auf die rings um ihn Sitzenden blickt und 
spricht: Siehe, das ist meine Mutter, das sind meine Brüder. Jeder, der den 
Willen Gottes (meines Vaters im Himmel, Mt 12, 43) tut, der ist mir Bru- 
der, Schwester, Mutter" (Mk 3,35). - Indem Maria das Wesen ihrer Chri- 
stusmutterschaft neu versteht, soll sie das Wesen ihres messianischen Soh- 
nes, des Messias, selbst neu erfassen. So prüft und läutert, klärt und be- 
gnadigt Christus den großen Glauben seiner Mutter in dieser Welt. 

3. Dies wird noch deutlicher, wenn wir uns dem Marienbild bei Johan- 
nes13 zuwenden, der in besonders eindringlicher Weise die Bedeutung des 
Glaubens für das Gottesreich behandelt. 

10 Suarez Disp. 19, 1 (Op. omn. XIX 297): manifestum est fidem in virgine fuisse per- 
fectissimum ..., qua per illam distinctissime credidit mysteria Trinitatis et incarnationis 
et reliqua omnia, quae ad divinitatem et humanitatem pertinent. Ita docent Patres Am- 
brosius... Epiphanius ... Augustinus ... Bernardus... Rupertus. Anders Bartmann, 
vgl. Anm. 2; J. Schmid, Das Evangelium nach Lukas, Regensburg 1940 S. 67; •weil die 
Einzigartigkeit seines (Jesu) Sohnesbewußtseins allen anderen Mensdien, auch seiner 
Mutter, ein undurchdringliches Geheimnis bleiben mußte." 
11 Th. Soiron, Jesus und Maria im Mk.-Ev., ThGl 14 (1922) 327•339; J. Blinzler Jesus u. 
seine Mutter ..., Klerusblatt 23 (1942) 349 f.; 359•361; 24 (1943) 4 ff., 189. 
12 R. Laurentin, Court Traite de theol. Mariale, Paris 1953; deutsche Übers. 126 f.: •Im 
Gegensatz zu ihm (Christus) hat Maria die Bedingungen des irdischen Wandererdaseins 
restlos gelebt, das sie mit allen anderen Menschen teilt. Das Gesetz des Wachstums ist 
also für ihr Sein und Erkennen wesenhaft. Sie ist Mutter Gottes geworden; sie hat zuerst 
im Glauben gelebt, bevor sie am Ende ihres Erdenschicksals zur Gottanschauung ge- 
langte." 
13 F. M. Braun OP, La mere des fideles, Paris 1453; ders. in Rev. Thorn. 1951, 5•68. 



264 Johann Auer 

Vielleicht darf schon das Wort des Prologs von den Glaubenden, die als 
Kinder Gottes... aus Gott geboren sind (1,13f.), mit dem Geheimnis der 
jungfräulichen Geburt Christi (Lk 1,34), ebenso wie mit der Lehre Jesu 
von der geistigen Christusmutterschaft aus dem Glauben (Lk 8,21; 11,27 f.) 
zusammengebracht werden14. 

Ein besonderes Zeugnis für die Größe des Glaubens Mariens wie für 
die Läuterung dieses Glaubens durch Christus bietet der Bericht über die 
Hochzeit zu Kana (Jo 2,1-11). Das Wort Mariens an Christus wie zu den 
Dienern verrät, daß sie eine Abhilfe in der Not durch ihren Sohn erwartet. 
Das geheimnisvolle Wort Jesu zu seiner Mutter klingt, als ob er ein fal- 
sches Messiasbild (vom Wundertäter für Not dieser Welt) abbauen und 
das rechte (von dem, der seine eigene •Stunde" und seine eigene Art der 
•Offenbarung seiner Herrlichkeit" hat) in seiner Mutter und in den Apo- 
steln schaffen möchte. In diesem Fall dürfte man hinter das dennoch ge- 
wirkte Wunder das Wort setzen, das die Synoptiker viermal von Christus 
erwähnen: Dein Glaube hat dir geholfen (Mk5,34; 10,52; Lk 7,50; 17,19; 
vgl. Mt 15,28; Apg 3,16): der Glaube Mariens hat dieses erste Wunder 
möglich und wirklich gemacht. 

Was bedeutet in diesem Zusammenhang endlich das letzte Wort, das 
Jesus zu seiner Mutter vom Kreuz herab spricht (Jo 19,25-27)? Will man 
in ihm nicht bloß die Sorge des Sohnes um die Zukunft der Mutter finden, 
sondern dem Johannes-Evangelium entsprechend einen tieferen Sinn 
suchen, so wird man an die letzte und schwerste Prüfung des Glaubens 
Mariens denken müssen: ihr Messiassohn stirbt wie ein Verbrecher ver- 
urteilt und geschmäht am Kreuz, und da sie seine Schmach mit ihm teilen 
will, ist es, als ob er sich von ihr absagen wollte: Johannes soll ihr •Sohn" 
heißen und sie soll ihm •Mutter" sein. Wir dürfen wohl annehmen, daß 
Maria ebensowenig wie die Apostel von den Auferstehungsweissagungen 
Jesu vor dem Ostertag verstanden hat. Sie alle mußten durch jenen Ab- 
grund hindurch, den Christus sterbend selbst in das Psalmwort gefaßt: 
Mein Gott, mein Gott, warum hast Du mich verlassen! (Mk 15,34). Der 
Glaube wird im Opfer vollendet, weil er Gnade ist, die aus dem Opfer 
fließt. Vielleicht kann uns das der Ostermorgen zeigen, da Maria nicht 
mehr unter denen erscheint, die den Leichnam oder den irdischen Jesus 
suchen; ihr Glaube ist vollendet, verklärt auferstanden; sie braucht kein 
Zeichen für Jesu Verklärung, ihr Glaube ist selber zur immerwährenden 
inneren Verbundenheit mit ihrem Sohn geworden. Es ist •Glaube" wie bei 
uns, solange wir auf Erden wandeln, Glaube nicht Schauen; und Glaube 
braucht nicht und kann nicht ersetzen, was theologische Spekulation in 
Jahrhunderten in verstehender Deutung und deutendem Verständnis für 

14 Vgl. Anm. 12, S. 38•50. 



Maria - Mutter der Glaubenden 265 

das Glaubensmysterium schafft. Aber ist nicht der Glaube mehr als alles 
theologische •Verständnis"; kann dieses doch das Mysterium, das im 
lebendigen Glauben in seiner ganzen Größe und Lebensmacht umfangen 
und angeeignet wird, nie auflösen. 

II 

Wir hätten unsere Aufgabe, die biblischen Aussagen über den Glauben 
Mariens in einer theologischen Zusammenschau zu sammeln, schlecht 
erfüllt, wenn wir nicht auch noch kurz die Andeutungen der Schrift auf- 
griffen, die nicht mehr streng exegetisch, sondern nur noch in theologischer 
und gläubiger Meditation einer Deutung näher gebracht werden können. 

1. Da ist zunächst das schon angedeutete Problem, welches sich aus der 
Frage Mariens an den Engel ergibt: Wie soll das geschehen, da ich keinen 
Mann erkenne (Lk 1,34)15? Eindeutig und klar ist, daß Maria in der 
Stunde, da sie Messiasmutter wird und somit den Neuen Bund mit- 
schließt, ganz in jener Ordnung steht, die Gott nach seinem ewigen Plan 
mit der Geburt seines Sohnes aus einer jungfräulichen Mutter beginnen 
will: Gottes geschichtliche Taten sind die Normen für unser gläubiges 
Denken und Theologisieren. Maria meldet darum in dieser Stunde ihren 
Willen zur immerwährenden Jungfräulichkeit an, was klar voraussetzt, 
daß sie bis zu dieser Stunde nicht nur körperlich, sondern auch geistig und 
in ihrem ganzen Wesen auf diese Jungfräulichkeit ausgerichtet war. Ja, 
ein tieferes Verständnis für das Zusammengehören des Marienglaubens 
mit ihrer Gottesmutterschaft könnte zeigen, wie die Jungfräulichkeit als 
ausschließliche und endgültige Ganzhingabe an Gott nichts anderes ist als 
die Konkretisierung des die Gottesmutterschaft menschlich begründenden 
Glaubens, weil diese nach Gottes ewigem Willen nur eine jungfräuliche 
Gottesmutterschaft sein kann. Seit Augustinus ist es üblich geworden, die 
Jungfräulichkeit Mariens mit einem Gelübde zu verbinden, das sie bei der 
Vermählung mit Josef oder im Anschluß an die Tempeljungfrauenlegende 
des apokryphen Jakobusevangeliums schon als kleines Kind gemacht habe. 
Die christliche Jungfräulichkeitsidee beginnt aber erst mit Christus und 
hat vor Christus und außerhalb des Christentums keine Parallele, wie 
schon Ambrosius eingehend dartut. Das von Augustinus geforderte Jung- 
fräulichkeitsgelübde Mariens müßte demnach entweder dem Alten Bund 
angehören, wo es nicht einmal in der Sekte der Essener für ein Gelübde 
im Zusammenhang mit einer Vermählung ein Beispiel gibt, oder Maria 
müßte von Kind auf eine besondere Offenbarung Gottes erfahren haben, 
wofür das in der Offenbarung gezeichnete Marienleben keine Grundlage 

Vgl. Anm. 4. 



266 Johann Auer 

bietet. Christliche Jungfräulichkeit hat vielmehr ihr Fundament im leben- 
digen Christusglauben, der auch für Maria in der Verkündigungsstunde 
beginnt. Ist nicht eine solche Jungfräulichkeit, die in der einmaligen Füh- 
rung Gottes und in dem dieser Führung antwortenden Glauben gründet, 
viel größer als eine gelobte Jungfräulichkeit aus der Zeit vor der Verkün- 
digung16? Dürfen wir die Grußworte des Engels •du Begnadete" und •der 
Herr ist mit dir" in dem Sinn verstehen: Du gehörst bereits dem Neuen 
Bund der Gnade an, darum hast Du einen Namen (•der Herr ist mit dir"), 
der dem Namen deines Sohnes, in dem der Neue Bund besteht, gleicht, der 
vom Propheten (Is 7,14) Emmanuel, Gott-ist-mit-uns, genannt wurde, und 
können wir die Erklärung der Kirche, daß Maria unbefleckt Empfangene 
sei, als theologische Entfaltung dieses Engelgrußes verstehen, so müssen 
wir uns fragen: Welcher sündhafte Mensch möchte behaupten, daß er den 
Glauben der ganz Sündelosen ausloten könnte? Hat nicht das Gelübde bei 
uns Sündern auch die Aufgabe, das notwendige Mißtrauen gegen uns im 
sich ein für allemal schenkenden Vertrauen gegen Gott zu bergen? 
Braucht dies der zu immer neuer Entscheidung in Freiheit fähige Glaube 
der Sündenlosen? Jenes Wunderkind, das die Legende des apokryphen 
Jakobusevangeliums zeichnet, hat mit dem Bild des aus Gnade und Glaube 
lebenden Menschen Maria im Evangelium wenig zu tun. 

2. Ebenso verborgen wie Mariens Leben vor der Verkündigungsstunde 
ist ihr Leben auch nach dem Kreuzestod ihres Sohnes; die Schrift erwähnt 
sie weder in den Auferstehungsberichten noch bei der Himmelfahrt noch 
am Pfingsttag. Sie erscheint ausdrücklich nur mit den Aposteln, mit •den 
Brüdern" Jesu und den Frauen zusammen im Gebet (Apg 1,14): als Glied 
der jungen Kirche. Vielleicht dürfen wir diesem Schweigen der Schrift ent- 
nehmen, daß der Glaube der Immaculata, der Frau, die unter dem Kreuz 
auch im höchsten Sinn •geistige Mutter" Christi geworden ist, in der Auf- 
erstehung ihres Sohnes ihre Vollendung empfangen hat. Sie braucht kein 
Zeichen seiner Verklärung mehr, da sie im vollendeten Glauben in immer- 
währender Gemeinschaft mit ihrem Sohn lebt, wo doch schon der Apostel, 
der sich als Sünder bekennt, von sich sagen kann: nicht ich lebe, Christus 
lebt in mir (Gal 2,20)! Die Sendung des Geistes am Pfingstfest mag die zur 
Mutter der Kirche machen, die durch den Geist in der Verkündigungs- 
stunde zur Mutter Christi, des Hauptes der Kirche, geworden war: jung- 
fräuliche Mutter der Jungfrau-Mutter Kirche, wie Ambrosius17 oftmals 
sagt. Doch solange sie auf Erden ist, bleibt sie die Glaubende, die •Mutter 
der Glaubenden", da ihr Glaube nicht zu einem anderen, wohl aber zu 

10 J. Auer, Maria und das christl. Jungfräulichkeitsideal, GuL 23 (1950), S. 411•425; 
vgl. B. Brodmann OFM, Bibel und Kirdie 1955, S. 98•110. 
17 De virg. I 5, 22; Clem. Alex. Pädag. I 6. 



Maria - Mutter der Glaubenden 267 

einem viel innigeren und höheren Verstehen gelangen mag als der der 
Apostel. 

Vor diesem Bild des Glaubens Mariens, der von der Verkündigungs- 
stunde bis unter das Kreuz geläutert und entfaltet und in der Verklärung 
Jesu vollendet wird, erheben sich einige Fragen an unser aus dem Mittel- 
alter stammendes Marienbild, die in unserer Zeit nicht verschwiegen wer- 
den dürfen: Wann wurde zuerst die Huldigung der Weisen aus dem Mor- 
genland vor dem neugeborenen König der Juden als •Anbetung der drei 
Könige" verstanden? Wer hat zuerst die Verehrung der Hirten für den 
von den Engeln verkündeten •Messias" als •Anbetung der Hirten" er- 
klärt? Wer hat zuerst das ehrfürchtige Staunen der jungen Mutter Maria 
vor ihrem wunderbar von Gott geschenkten Kind, das der verheißene 
Messias ist, wie der Engel verkündigt, zur •Anbetung der Mutter vor 
ihrem Kind" gemacht? 

Uns sind diese •Anbetungsdarstellungen" seit Jahrhunderten geläufig. 
Doch in der Glaubenskrise unserer Tage müssen wir uns fragen, ob wir 
mit diesen Deutungen nicht die Größe Mariens ebenso wie die Größe des 
Glaubens, wie sie uns in der Offenbarung begegnen, verniedlichen. Setzen 
wir nicht an die Stelle des Glaubens, der in dieser Welt nicht ohne Kampf 
zu bewahren ist, wie der Hebräerbrief (Kap. 11) eingehend darstellt, allzu 
sehr einen Glaubensgenuß und eine Freude des Schauens, die uns erst für 
den Himmel verheißen ist und von der in diesem irdischen Leben gilt: 
•Kein Auge hat es gesehen und kein Ohr hat es gehört . . ." (1 Kor 2,9)? 
Glaube steht immer in der Entscheidung des •heute", wie der Prediger des 
Hebräerbriefes lehrt (3, 7-19), der auch die großen Zeugen und Märtyrer 
des Glaubens aus dem Alten Bund als Beispiele für seine Bestimmung zu- 
sammenfaßt, wenn er sagt: •Es ist aber der Glaube das Festhalten dessen, 
was wir noch erhoffen (noch nicht besitzen und nicht aus eigener Kraft er- 
ringen können) und der Beweis für das, was wir nicht (mit den Augen des 
natürlichen Geistes) schauen" (11,1-4)18. Ausdrücklich weist er auch dar- 
auf hin, daß diese großen Zeugen des Glaubens ihre Erfüllung alle nicht 
erlangt haben, weil erst •Christus, der Begründer und Vollender des 
Glaubens" (12,2) kommen mußte. Am Anfang dieses von Christus be- 
gründeten und vollendeten Glaubens aber steht Maria, die erste Frucht 
der Erlösung, die im Gnadenprivileg ihres Sohnes und in den Leiden und 
Kämpfen ihres Lebens die •Mutter der Glaubenden" geworden ist. Sie 
gilt es darum in dieser Stunde der Entscheidung zu grüßen, um ihre mäch- 
tige Fürsprache gilt es zu bitten, damit auch in den erschwerten Umständen 
unserer Zeit der Glaube an Christus und seine Kirche nicht ermatte. 

18 P. Antoine, in: DBS III, 276•310; moxevm: Bultmann•Weiser, in: ThWNT VI, 174 
bis 230. 




