IM SPIEGEL DER ZEIT

Fragen um den Christen in der Welt

Ein Bericht

Man spricht in unserer Zeit gern von einer Aufwertung des Laien in der Kirche,
Die Literatur der letzten Jahre, aber auch die Schemata des Konzils zeigen es. Die
Vielzahl der Veréffentlichungen und der Nachdrudk, mit dem man die Bedeutung
des Laien fir die Sendung der Kirche hervorhebt, erwecken den Eindruck, als
sei hier ein grofler Nachholbedarf vorhanden. Wichtiger vielleicht ist noch, daff
heute ein Kairés fiir den Christen in der Welt da ist; man hort oft das Wort von
der Stunde der Laien in der Kirche: die neue, in vielem unbewiltigte Welt-
situation sowie die nach langer Unterbrechung wieder beginnende Begegnung
von Kirche und Welt haben sie herbeigefahrt. Demgegeniiber scheinen die ande-
ren Stinde der Kirche, der Klerus und die Orden, verglichen mit ihrer bisherigen
Wertung, ins Hintertreffen zu geraten; der Glanz ihrer Berufung ist im Bewufit-
sein mancher Christen verblafit. Man braucht iiber diese Situation aber nicht be-
sorgt zu sein. Das Pendel wird sich schon wieder einschwingen. Wir erleben zur
Zeit einen Umbruch, der manches aus dem gewohnten Gleichgewicht gebracht hat.

Um die Lage richtig zu sehen, tut ein Uberblick gut.Wir wollen darum im
folgenden einmal die Hauptgesichtspunkte, unter denen die Frage des Laien in
der Kirche heute gesehen wird, herauszuarbeiten versuchen. Wir verstehen dabei
unter Laien die Weltchristen.

1. Wer mit dem Problemkreis nicht gentigend vertraut ist, den mag es zunachst
uberraschen, daf} es in erster Linie gar nicht um das Besondere, um die von den
anderen kirchlichen Stinden unterschiedene Stellung und Aufgabe des Laien in
der Kirche geht, sondern um das allen Christen Gemeinsame. Der heutige Trend
zur Demokratie, das in mancherlei Nuancierung gebrauchte Wort von der Gleich-
berechtigung aller Menschen mag dabei eine Rolle spielen. Im tiefsten geht es
hier aber um eine theologische Neubesinnung der Kirche auf sich selbst. In dem
Mafe die Kirche sich nicht mehr einseitig als hierarchisch verfafite Institution ver-
steht, sondern vor allem ihr ibernatiirliches Wesen, ihr Glaubensgeheimnis her-
ausstellt, treten die Standes- und Rangunterschiede in ihr zugunsten der allen
Christen gemeinsamen christlichen Berufung, Wiirde und Sendung zuriick. Zwar
besagen die beiden wichtigsten Bilder, mit denen im Anschlufl an das Neue Testa-
ment das Geheimnis der Kirche bezeichnet wird: Leib Christi und Volk Gottes,
eindeutig eine gegliederte Gemeinschaft, aber Grund und Ziel dieser Gliederung
und darum wesentlicher ist doch die Einheit, die Einheit und Gemeinschaft der
Glieder in Christus, wie schon Paulus betont hat (vgl. Rém 12, 4. 16; 1 Kor 12,
12 ff.; Gal 3, 28).



Im Spiegel der Zeit 301

Diese Sicht der Kirche ist heute fiir die Frage nach dem Christen in der Welt
grundlegend. Das bezeugt schon die Tatsache, dafl die beiden Kapitel der Kirchen-
konstitution des Konzils Gber ,Das Volk Gottes” (Kap. 2) und iiber ,Die Laien*
(Kap. 4) vorher ein einziges Kapitel bildeten, das den Titel trug: ,Das Volk
Gottes, vor allem die Laien“. Der Laie wurde hier nicht einseitig als Nicht-
Geweihter, in seinem Verhdltnis zu den kirchlichen Amtstragern gesehen, son-
dern als Glied des einen Gottesvolkes. Das ist auch im jetzigen Laienkapitel so
geblieben. Der Gedanke der Einheit und Gleichheit aller Christen spielt darin -
wie auch in anderen Kapiteln der Konstitution — eine entscheidende Rollet. Allen
Gliedern des Gottesvolkes ist aufgrund ihrer Taufe das gleiche Heil, die Wieder-
geburt in Christus, die Gnade der Kindschaft, geschenkt, alle sind zur Heiligkeit
berufen?, haben die gleiche Hoffnung, tragen in ihrem Stand und ihrer Lebens-
stellung zum Aufbau des Leibes Christi bei. , Wenn auch einige nach Gottes Wil-
len als Lehrer, Ausspender der Geheimnisse Gottes und Hirten fiir die anderen
bestellt sind, so waltet doch unter allen eine wahre Gleichheit in der allen Glau-
bigen gemeinsamen Wiirde und Titigkeit zum Aufbau des Leibes Christi“s. Alle
haben ihre Charismen? und Dienstgaben?, alle wurden ,durch die Wiedergeburt
und die Salbung mit dem Heiligen Geist zu einem geistigen Bau und einem
heiligen Priestertum geweiht“, nehmen ,je auf besondere Weise am Priestertum
(und damit am dreifachen Amt) Christi teil“s, alle miissen um ihres eigenen Hei-
les willen und als Voraussetzung fiir eine fruchtbare Ausiibung der ihnen anver-
trauten Sendung Christi dem Ruf zur Heiligkeit nachkommen, nach der vollkom-
menen Liebe streben?, im ,Geist der Seligkeiten® und der Rites, alle sollen sich
als Briider untereinander wissen®.

Wer die Literatur tber den Laien in der Kirche kennt, weif}, woher solche
Gedanken kommen und wer sie vorbereitet hat. Schon im letzten Jahrhundert
stellten manche Theologen wie Méhler, Newman, Scheeben gegen eine einseitige
Betonung der hierarchischen Struktur der Kirche die allen Christen gemeinsame
Wiirde und Sendung heraus: Da auch die Laien am dreifachen Amt Christi teil-
nehmen und diese Amter auf ihre Weise ausiiben, tragen sie auch zur Entfaltung
des Glaubens bei; was in der Kirche geglaubt wird und darum Offenbarungsgut
ist, 1afit sich auch an ihrem ,Glaubenssinn® ablesen!?, Aber erst in unserer Zeit
ist diese dogmatische und apostolische Aufwertung des Laien Allgemeingut in

1 Vgl. vor allem Nr. 32.

¢ Kirchenkonstitution 7 E (die beigefiigten Groflbuchstaben beziehen sich auf den laufen-
den Abschnitt der zitierten Nummer); 11 C; 32 BC; die ganzen Nummern 39-41.

3 Ebda. 32 C.

112B;30 A;32C.

5 7F;12B;380A;32C.

¢ 10 AB.

7 Die Nummern 40-42.

® 31 B;41E.

9 32 D.

0 Zu Newman neuestens: J. Guitton, L’Eglise et les laics, Paris 1968, S. 28 ff. (deutsch:
Mitbiirgen der Wahrheit. Das Zeugnis der Laien in Fragen der Glaubenslekhre, Salzburg
1964).



302 Im Spiegel der Zeit

der Kirche geworden!l. Auch in der Kirchenkonstitution wird das allgemeine
Priestertum der Glidubigen ausfithrlich, in seiner heiligenden und apostolischen
Bedeutung, behandelt!? und wird der ,supernaturalis sensus fidei totius populi®
(»der iibernatiirliche Glaubenssinn des ganzen Volkes“) betont genannt!3. Die
Hervorhebung der Gemeinsamkeit der Erlésten als solcher und selbst die immer
hiufiger begegnende Betonung des allgemeinen, grundlegenden Priestertums vor
dem besonderen hat aber in der innerkatholischen Diskussion iiber den Laien
nicht eine theologische Abwertung des hierarchischen Amtes, des Weihepriester-
tums, seiner eigenstindigen Wiirde und Bedeutung, keine strukturelle Gleich-
macherei und Nivellierung zur Folge. Was angegriffen wird, oft unerbittlich und
scharf, ist vielmehr ein unchristliches Standesdenken, das der Briiderlichkeit, dem
Kennzeichen der Jiinger Christi, widerspricht. So zieht etwa I. Congar in seinen
vielen historischen Arbeiten immer wieder gegen den Klerikalismus zu Felde. Die
Bilanz seiner Untersuchungen ist diese: Seitdem der Klerus sich in der Alten
Kirche von den Laien auch duflerlich (durch eine eigene Kleidung usw.) abzuson-
dern begann (zweite Halfte des 5. Jahrhunderts), 1afit sich eine Geringschdtzung
des Laien durch den Klerus beobachten, und auch heute noch wird der Laie in der
Kirche und fiir die Sendung der Kirche de facto nicht gentigend ernst genommen.
Nur mithsam, so meint er, habe sich in der Uberlieferung der Gedanke durch-
halten kénnen, daf die Kirche sich nicht in ihren Amtern erschopfe, sondern letzt-
lich die Glaubigen die Kirche seteni4. Der Abbau eines klerikalen, auch in den
Orden anzutreffenden Standesdenkens sei um so dringlicher, als die gegenwér-
tige Menschheitssituation einen Kairés fiir das Ideal der Briiderlichkeit darstelle
und darum zugleich ein Ruf Gottes an die heutige Christenheit sei, der von ihr
nicht iiberhért werden diirfe, wolle sie sich nicht vor der Welt vollends unglaub-
wiirdig machen?®. Dafl ein briiderliches Denken und Verhalten der kirchlichen
Stinde untereinander die Ehrfurcht vor dem gottgesetzten Amt nicht ausschliefit,
sondern geradezu fordert, wird mit dem Hinweis auf die groflen Zeugen der
christlichen Tradition betont; Franz von Assisi wird hierfiir als leuchtendes Vor-
bild genannt!s,

Die Gleichheit aller Getauften hinsichtlich ihrer christlichen Wiirde, ihre gleiche
Berufung und Sendung schlieft, so wird weiter betont, auch die Einheit des christ-
lichen Vollkommenheitsideals ein, mégen auch die Wege und Formen seiner Ver-
wirklichung nach Stinden und Lebensaufgaben, nach Lindern und Zeiten sehr
verschieden sein?. Grundsitzlich ist das zwar nie bestritten worden, tatsichlich
aber hat es nach dem Urteil vieler jahrhundertelang den kirchlichen Stinden als
solchen anhaftende moralische Qualifikationen gegeben. Erst die soziologischen
11 Fiir die Entwicklung und den heutigen Stand der Lehre vom ,Glaubenssinn® der Gliu-
bigen vgl. M. Seckler, in: LThK 1V, 945 {f.

12 10 AB; 34 AB.

13 12 A,

U In: Sacerdoce et laicat, Paris 1962 (deutsch: Priester und Laien im Dienst am Evan-
gelium, Freiburg 1965, S. 241 ff.; 268 ff.).

15 J. Congar, ebda. S. 400 ff.

16 K. Esser, Der Laie im urspriinglichen Minderbriiderorden, Miinchen 1965.

17 Vgl. u. a. C. V. Truhlar, Problemata theologica de vita spirituali laicorum et religioso-
rum, Rom 1960, S. 19 ff.



Im Spiegel der Zeit 303

Veranderungen der Neuzeit, schreibt B. Hiring, hitten die Lehre von der all-
gemeinen Berufung der Christen zur Heiligkeit ins Licht gerickts, Im Christen-
tum gebe es keine Klassen von Vollkommenen und weniger Vollkommenen wie
etwa in den Mysterienreligionen der ausgehenden Antike, im hinduistischen
Kastenwesen oder in manchen philosophisch-weltanschaulichen Systemen mit
ihrem Zug zur Bildung einer ethischen Aristokratie!®. Die Zugehorigkeit zum
Priester- oder Ordensstand als solche besagt noch keine hohere Heiligkeit und
auch nicht ohne weiteres die Berufung dazu, womit nicht die Lehre der Tradition
angetastet wird, dafl die Befolgung der evangelischen Rite fiir die dazu Berufe-
nen ein vorziiglicher, weil charismatischer Weg zur vollkommenen Liebe ist20.
Vor der Berufung zu diesem oder jenem Weg christlicher Verwirklichung gilt
das erste Interesse der heutigen Moraltheologen und geistlichen Lehrer der jedem
geistlichen Leben gemeinsamen theologischen Struktur2!. Alle Erlosten stehen unter
dem Gesetz der Gnade, des Geistes, der Kindschaft, der Freiheit und des Glau-
bens?2, alle miissen aus dem Geheimnis der Menschwerdung und dem Geheimnis
des Kreuzes leben, die Welt gebrauchen und ihr entsagen, alle kommen nur im
Geist der Réte und Seligpreisungen zur Vollendung?. Der Christ in der Welt
soll nicht zu Geringerem auslangen als seine Briider und Schwestern in den ande-
ren christlichen Sténden.

2. Die Einheit der Kirche ist Einheit in Vielheit, die Gleichheit der Glieder des
Gottesvolkes Gleichheit in Mannigfaltigkeit. Zwischen Einheit und Vielheit,
Gleichheit und Mannigfaltigkeit bestehen wechselseitige innere und darum unlés-
liche Beziehungen. Nur wer zunichst das Moment der Finheit und Gleichheit in
der Kirche in den Blick bekommen hat, wird auch die Besonderheit der Stinde,
die Vielheit der Dienstgaben und Charismen, die Mannigfaltigkeit der Formen
und Wege christlicher Verwirklichung erkennen und allem seinen Ort in der
Kirche anweisen konnen. Das wird in der gegenwirtigen Standetheologie mit
ihrem organischen und zugleich dynamischen Denken betont?4, Die Herausarbei-
tung der Einheit und Gleichheit ist die Voraussetzung fiir die rechte Wiirdigung
der Vielheit und die Profilierung des je Besonderen.

Worin wird nun das Besondere des Laienstandes in der Kirche gesehen? Als
erstes erhebt sich hier die Frage: Was ist Giberhaupt ein Laie? Dazu sagt die
Kirchenkonstitution: ,Unter der Bezeichnung Laien sind hier alle Christgliubi-
gen verstanden, die nicht Glieder des Weihestandes und des in der Kirche an-

18 La vocation de tous a la perfection, trait fondamental de la morale chrétienne, in der
Sammlung: Laicat et sainteté. I. Bd. Laics et vie chrétienne parfaite, Rom 1963, S. 122
(vgl. den Besprechungsteil dieses Heftes).

% Hiring, ebda., S. 119 f.

20 Vgl. K. Rahner, Uber die evangelischen Rite, in: Geist und Leben 87 (1964) 17 ff.;
A. Auer, Kirche und Welt, in: Mysterium Kirche (Herausgeber F. Holbick u. Th. Sartory).
Salzburg 1962, S. 555 f.

2 Vgl. C. V. Truhlar, Structura theologica vitae spiritualis. Rom 1958.

22 Hiring, a. a. 0., S. 126 ff.

2 Truhlar, Problemata ... a.a. 0., S. 49 ff.; ders.: Laics et conseils, in der Sammlung:
Laicat et sainteté 1. (vgl. Anm. 18), S. 163 ff.

2 Vgl. Truhlar, Problemata... a.a. 0., S.91f.; B. Albrecht, Stand und Stinde. Eine
theologische Untersuchung, Paderborn 1962, vor allem 59 ff., 113 ff. 158 ff.



304 Im Spiegel der Zeit

erkannten Ordensstandes sind, das heifit die Christgliubigen, die, durch die Taufe
Christus einverleibt, zum Volk Gottes gemacht und des priesterlichen, propheti-
schen und koniglichen Amtes Christi auf ihre Weise teilhaftig, zu ihrem Teil die
Sendung des ganzen christlichen Volkes in der Kirche und in der Welt austiben“25.
An diesem Satz ist lange gearbeitet worden. Er sagt nur dem Kenner, welche
Probleme hier anstehen. Es ist schwer, den Laien theologisch (kirchenrechtlich) zu
definieren. Das kann zunéchst nicht anders als negativ geschehen: Der Laie ist ein
Nicht-Geweihter (und ein Nicht-Ordenschrist). Das entspricht durchans dem
urspriinglichen, schon in den ersten christlichen Jahrhunderten anzutreffenden
Wortbefund. Die dariiber vor einigen Jahren erschienene Studie von I. de la
Potterie?é ist von allen angenommen worden2?. Man hat versucht, die negative
Begriffsbestimmung des Laien ins Positive zu wenden, indem man gesagt hat,
der Laie sei ,ein Christ, der sich gegentiber einen Bischof hat, so wie der Bischof
sich gegeniiber Laien hat (und es Bischofe gibt, weil es Laien gibt)“28. Man will
damit die Gemeinsamkeit von Klerus (der im Bischof seine Spitze hat) und Laien
betonen und ihr gegenseitiges Aufeinanderangewiesensein in Bezug auf die allen
Christen gemeinsame Sendung der Kirche. Die geweihten Amtstriger sind als
»-Diener und Verwalter der Geheimnisse Gottes“ (1 Kor 4, 1), als Werkzeuge
und Repriasentanten Christi, Ausspender der Erlosungsgnaden an die Laien, da-
mit diese ihrem Dienst und ihrer Sendung in der Kirche, entsprechend dem Erlé-
serwillen des Vaters in Christus, nachkommen kénnen. ,Alle (Glieder) leisten
sich gegenseitig einen helfenden Dienst, zu gegenseitigem Trost wie zu stets
vollerem Aufbau des ganzen Leibes“, hat Pins XII. gesagt®. Die Laien und
Klerus umgreifende Wirklichkeit ist in diesem Bemithen nm eine positive Begriffs-
bestimmung des Laien der Leib Christi, das Volk Gottes; die Hierarchie ist nicht
die ganze Kirche, die Laien sind es ebenso. Das ist auch der Gedankengang der
Aussagen der Kirchenkonstitution iiber den Laien. Nachdem der Laie negativ
abgegrenzt ist gegen den Weihestand (und gegen den Ordensstand, da es ja nur
um den Laien im Weltstand oder, wie man heute 6fier sagt, um den christlichen
Weltlaien3® geht — schon damit wird die einseitig hierarchische Sicht der Kirche
in Richtung einer charismatischen Sicht ausgeweitet), wird er positiv von seiner
auf der Taufe begrindeten Sendung in Kirche und Welt her bestimmt, dhnlich
wie es I. Congar schon getan hatte, wenn er einmal schreibt: ,Der Laie ist der
Christ, dessen Situation und christliche Verantwortungen von unten her bestimmt
werden, durch seinen Welt-stand-ort, wenn er auch diese Situation und diese
Verantwortung als Christ zu leben hat, ausgehend von den Kraftquellen seiner
Taufe (Firmung) und einem wahrhaft glaubigen und zeugnisgebenden Leben in

%5 31 A.

2% [origine et le sens primitif du mot ,laic“. Nouv.Revue Theol. 90 (1958) 840 ff.; dazu:
F. Wulf, Uber die Herkunfl und den urspriinglichen Sinn des Wortes ,,Laie”, in: Geist u.
Leben 32 (1959) 61 ff.

27 Vgl. I. Congar, Priester und Laien im Dienst am Evangelium, a. a. O., S. 228, Anm. 3;
B. Albrecht, a.a. 0., S.99.

28 B. Albrecht, a. a. O., S. 100; vgl. ebda. S. 172.

2 Enzyklika ,Mystici Corporis’, AAS 85 (1943) 200.

3 Z.B.F.Klostermann, Das christliche Apostolat, S. 763-768.



Im Spiegel der Zeit 305

Christo“s!, Congar spricht hier von ,zwei Definitionsprinzipien, die nicht auf
derselben Ebene rangieren und die sich nicht widersprechen. Das eine stammt aus
der inneren Struktur der Kirche, das andere aus ihrem Dasein in der Welt ...
Anugenscheinlich kann man den Laienstand nur im Blick auf die Kirche positiv
kennzeichnen, und zwar, indem man diese nicht blof in sich selbst und in ihrer
Struktur betrachtet, die durch ihr inneres gottliches Recht umschrieben wird, son-
dern auch in ihrer Sendung in der Welt und fiir die Welt, in ihrer Beziehung
zum Leben der Welt“s2,

Mit der Begriffsbestimmung des Laien ist auch schon sofort das Besondere sei-
ner Sendung, seines Dienstes, seiner christlichen Aulgabe angegeben. Wiahrend
allerdings die Kirchenkonstitution zundchst von einer Sendung des Laien in
Kirche und Welt spricht (womit auch seine innerkirchlichen Aufgaben angespro-
chen sind), handelt man in der Literatur doch meist nur von seiner Weltaufgabe,
und auch die Kirchenkonstitution fiigt ihrer Begriffsbestimmung hinzu: ,Den
Laien ist der Weltcharakter in besonderer Weise eigen®3s,

Was bedeutet hier Weltcharakter und Weltaufgabe? Einmal, dafl der Laie
»mitten in der Welt” lebt, unter den Menschen, ohne stdndische Absonderung
kirchlicher oder religidser Art, in den Ordnungen der Welt: in Familie und Beruf
und den verschiedenen Raumen der menschlichen Gesellschaft. Dann aber, daff er
an diesen Ordnungen arbeitet, sie im Sinn ihrer innerweltlichen Zweckbestim-
mung wie auch ihrer Christusbezogenheit und im Geist Christi mitgestaltet.
»Welt“-charakter und ,Welt“-aufgabe stehen also nicht im Gegensatz zum
Religiésen und Christlichen; Schépfungs- und Erlésungsordnung bilden vielmehr
eine unzertrennbare Einheit. In der Zuwendung zur Welt (zu den Geschdpfen)
wendet sich der Christ auch Gott zu, der in allem als Schépfer, Erhalter und Er-
I6ser gegenwartig und tatig ist. Weltdienst und Gottesdienst fallen zwar nicht
zusammen, bilden fiir ihn aber letztlich eine Einheit3s, Die Kirchenkonstitution
sagt dazu: ,Sache der Laien ist es, kraft ihrer eigentiimlichen Berufung in der
Verwaltung und gottgeméflen Ordnung der zeitlichen Dinge das Reich Gottes
zu suchen. Sie leben in der Welt, das heif’t in all den einzelnen irdischen Pflichten
und Werken und den gewdhnlichen Bedingungen des Familien- und Gesellschafts-
lebens, aus denen ihre Existenz gleichsam zusammengewebt ist. Dort sind sie von
Gott gerufen, ihre cigentiimliche Aufgabe, vom Geist des Evangeliums geleitet,
auszuitben und so wie ein Sauerteig zur Heiligung der Welt gewissermafien von
innen her beizutragen und vor allem durch das Zeugnis ihres Lebens, im Glanz
von Glaube, Hoffnung und Liebe Christus den anderen kund zu machen. Thre
Aufgabe ist es also in besonderer Weise, alle zeitlichen Dinge, mit denen sie eng
verbunden sind, so zu durchleuchten und zu ordnen, daf sie in stets wachsendem
Maf Christus entsprechen und zum Lob des Schopfers und Erlosers gereichen“3s.

81 In: Priester und Laien im Dienst am Evangelium, a. a. 0., S. 801 {.

2 Ebda. 302; &hnlich K. Rahner, Uber das Laienapostolat, in: Schriften z. Theologie 11,
339 ff.; ders.: Die sakramentale Grundlegung des Laienstandes, in: Geist u. Leben 33
(1960) 119 ff. s 31 B.

3 L. Scheffczyk, Christliche Weltfrommigkeit, Essen 1964, S. 7 f.; 81 ff.; 57 ff.; K. Rahner,
Uber die Einheit von Nichstenliebe und Gottesliebe, in: Geist u. Leben 38 (1965) 168 ff.
3 31B.



306 Im Spiegel der Zeit

Von solcher Umschreibung des den Laien eigentiimlichen Lebensraumes und
der ihnen eigentimlichen christlichen Lebensaufgabe her spricht man heute gern
vom ,, Welt“-Christen oder vom ,Welt“-Laien, von seiner ,welthaften® Spiri-
tualitdt und , Welt“-Frommigkeits6. Wahrend man die Spiritualitit des Ordens-
standes mit Vorzug im Geheimnis des Kreuzes und der Eschatologie gegriindet
sein 1dft und von dorther entfaltet, wird die Laienspiritualitit mehr dem Ge-
heimnis der Menschwerdung zugeordnet; sie habe, so sagt man, einen inkarna-
torischen Charakter3?. Natiirlich handelt es sich nur um Akzentuierungen; denn
jede christliche Spiritualitdt ist weltzugewandt und welttranszendierend zu-
gleichs, Bis hierher herrscht bei den Autoren Einmiitigkeit. Sie unterscheiden sich
nur in bestimmten Artikulierungen. Die einen betonen in erster Linie die Einheit
des christlichen Vollkommenheitsideals, aus der sich dann die besonderen Spiri-
tualitaten der verschiedenen kirchlichen Stinde ausdifferenzieren; die anderen
gehen vom Konkreten, von den unmittelbaren Phinomenen, vom Daseinsraum
und den Tatigkeiten des Alltags, die das Bewuftsein bestimmen, aus und betonen
die Verschiedenheit des Ansatzes fiir die je besondere Spiritualitit dieses oder
jenes Standes3®.

In jedem Fall spielt aber die geschépfliche Welt als solche, spielen die inner-
irdischen Werte und Ordnungen als solche hinsichtlich der christlichen Sendung
und Aufgabe und damit auch der Spiritualitit des Laien eine entscheidende Rolle.
Durch sie und die Arbeit an thnen kommt er zu seiner christlichen Vollendung.
Die Kirchenkonstitution sagt: ,Alle Christgliubigen werden von ihrer Lebens-
lage, ihren Pflichten und Umstdnden und durch dies alles von Tag zu Tag mehr
geheiligt, wenn sie alles aus der Hand des himmlischen Vaters im Glauben ent-
gegennehmen und mit Gottes Willen zusammenwirken und so die Liebe, mit der
Gott die Welt geliebt hat, im zeitlichen Dienst selbst, allen kundtun“4t, Der Laie
soll also nicht nur iz der Welt fromm leben, sondern die Welt selbst, seine eigene
konkrete Welt, heiligen, an und in ihren Stoffen, wie A. Auer oft sagt, den
Schopfungsaufirag erfillen und letztlich das Christusmysterium verwirklichen,
zum Aufscheinen bringen, wobei beides, die immanente (wesensméaflige) und die
transzendente (gnadenhafte) Vollendung der Welt, ihr Schopfungs- und Erls-
sungs- bzw. Christusgeheimnis aufs innigste miteinander zusammenhéngensz.

Solche Gedanken verdeutlichen, welche Wende sich seit einiger Zeit in der
Kirche (in der Theologie) in bezug auf die religiose Wertung der Welt, ihrer
Giiter und Ordnungen, vollzogen hat. Die gegenwartige theologische Literatur
wird nicht miide, das herauszustellen. Sie bedient sich dazu des Kontrastes, in-

38 Klostermann (vgl. Anm. 30), Scheffczyk, a. a. O.

37 Dieser Gedanke wird entfaltet und konsequent durchgefithrt in einer neueren rémi-
schen Dissertation: Pietro Brugnoli, La spiritualita dei laici. Brescia 1963.

3% Ebda. 123 ff.

3¢ Ebda. 181 ff. — Die hier gebotene Klassifizierung und Einordnung der verschiedenen
Autoren scheint mir allerdings das Problem zu sehr zu vereinfachen und zu schematisieren.
40 Vgl. A. Auer, Theologische Aufwertung des titigen Lebens, in: Moral zwischen An-
spruch und Verantwortung. Festschrift fiir W. Schéllgen. Diisseldorf 1964.

1 41 G.

42 A. Auer, Theologische Aufwertung des titigen Lebens, a.a. 0., S. 35 ff.



Im Spiegel der Zeit 307

dem sie die vielfaltigen, oft sehr drastischen Auflerungen der kirchlichen Uber-
lieferung, vor allem des Mittelalters, iiber den ,contemptus mundi, iiber die
Nichtigkeit und Verachtung der Welt, hervorholt. Am umfassendsten und geziel-
testen hat das neunestens R. Bultot getan, der nach mehreren Einzelstudien gleich
eine ganze Buchreihe iiber ,Die Lehre von der Verachtung der Welt* vorzulegen
begonnen hat. Die Zeugnisse, die er beibringt, sind nicht abzustreiten und sind
eindrucksvoll, anch wenn man ihm nicht ganz zu Unrecht vorwirft, daf er den
konkreten, pastoral-aszetischen Zweck der von ihm herangezogenen Literatur,
der von vornherein eine eingeengte Sicht und eine einseitige Bewertung bedingt,
zu wenig in Rechnung stelle und die in der tatsichlichen Glaubensiiberlieferung
immer vorhandene unreflexe, vom biblischen Schépfungsglauben getragene posi-
tive Haltung zur Welt unberiicksichtigt lasse, m. a. W. daf} er zu ungeschichtlich,
weil einseitig von der heutigen, verwandelten geistigen und soziologischen Situa-
tion her die Texte interpretiere. Trotz dieser Einwande bleibt es wahr, daf die
reflexe Aufarbeitung einer Theologie der Schépfung auch dann noch ausblieb, als
die fortschreitende Entwicklung der Welt mit ihren vielseitigen Aufgaben und
Problemen lingst dazu dringte. Erst in unserer Zeit wird eine solche Theologie
in Angriff genommen44, iibrigens nicht nur auf katholischer Seite, wo das Werk
Teilhard de Chardins nene Anstofe dazu gab%, sondern auch im Raum der 6ku-
menischen Bewegung der tibrigen Christenheits. Hier wie dort gehen die Bemii-
hungen in die gleiche Richtung. Die Schopfung wird nicht als eine fertige, in sich
abgeschlossene Grofe, sondern in ihrer dynamischen, geschichtlichen Entwicklung
gesehen. Sie steht, nur dem Glauben erfaflbar, von Anfang an im Zeichen des
Heilswirkens Gottes in Christus. Das Drama ihrer Evolution, das im Mensch-
heitsdrama seine Mitte und sein Ziel hat, ist von der Heilsgeschichte nicht zu
trennen. Der Mensch kann von sich aus die letzte Vollendung der Welt, die gott-
gewollte Endgestalt der Schépfung nicht herbeifiihren, mag er noch so viel Krifte

% Sammlung: Christianisme et valeurs humaines. ~ Reihe A: La doctrine du mépris du
monde, en Occident, de S. Ambroise @ Innocent I11. — Reihe B: Le théme de la »Dignité
de Phomme* au moyen dge et d la renaissance. — Von der Reihe A sind bisher erschienen:
Tome IV, Le XIe siécle. Vol 1: Pierre Damien; vol 2: Jean de Fécamp, Hermann Con-
tract, Roger Caen, Anselme de Canterbury. Louvain/Paris 1963 u. 1964. 141 u. 146 S.,
FB 100.- u. 120.-

“ Vgl. H. R. Schlette, in: Handbuch der theol. Grundbegriffe (Herausgeber H. Fries),
Miinchen 1968, unter dem Stichwort , Welt“, II. Problemgeschicht]l. Durchblick, S. 828.

4 Dem Teilhardschen Entwurf einer christlichen Weltfrommigkeit und Laienspiritualitit
ist die oben genannte Studie von Scheffczyk gewidmet.

#6 Schon in Neu-Delhi (1961) war die Frage nach dem ,kosmischen Christus“ aufgeworfen
worden, und zwar aus der christlichen Verantwortung fiir die auf ihre Einheit zustrebende
Welt. Vgl. H. Biirkle, Die Frage nach dem ,kosmischen Christus* als Beispiel einer 6ku-
menisch orientierten Theologie, in: Kerygma u. Dogma 11 (1965) 103 ff. — Die Okume-
nische Kommission fiir Glaube und Kirchenverfassung (faith and order) befafite sich dann
auf ihrer Arbeitstagung vom 15. bis 27. August 1964 in Aarhus (Dénemark) mit dem
Thema ,Schépfung und Erlésung®. Die dort gehaltenen Referate von dem orthodoxen
Theologen Evdomikov (,Die Natur), von dem Anglikaner G. W. Lampe (“Die neu-
testamentliche Lehre von derKtisis“) und in reformatischer Sicht von W. Dantine (,Schép-
fung und Erldsung®) sind abgedruckt in der Zeitschr. Kerygma u. Dogma‘ 11 (1965) 1 ff.,
cbenso in der Zeitschr. der Kommunitit von Taizé ,Verbum Caro® 19 (1965) 15 ff.



308 Im Spiegel der Zeit

cinsetzen, so wie er auch sein eigenes Heil nicht aus eigener Kraft wirken kann.
Aber im Glauben, der in der Liebe fruchtbar wird, ist sein Handeln in und an
der Welt schon jetzt vom Heilswirken Gottes unterfangen; als Christ ist er Part-
ner und Mitarbeiter Gottes fiir die eschatologische Vollendung der Welt.

Hier liegen die Wurzeln der besonderen Laienspiritualitit. Der Weltchrist
wird heilig, indem er die Welt annimmt und ernst nimmt, seinen beruflichen
und sozialen Pflichten nachkommt, Christus in ihr prisent macht, sie bis in ihre
Institutionen hinein mit dem Geist Christi erfullt. Sein Auftrag besteht darin, die
Welt fiir ihre Endgestalt zu bereiten, anf Christus hin zu ordnen, in die Kirche
hinein zu integrieren. Denn die Kirche ist nach A. Auer die den Menschen und
seine Welt in die Gottesherrschaft der Liebe heimholende Institution, ,die (in
Christus) zur Ordnung gekommene Welt“4?, Der Laie erhilt darum seinen Auf-
trag und seine Sendung in der Kirche und durch diese, was nicht notwendig heifit:
durch eine ausdriickliche Beauftragung durch die Hierarchie, vielmehr schon anf-
grund von Taufe und Firmung. Schon als Christ ist er ein in die Welt Gesand-
ter, als ,Welt“-christ aber zeichnet er in ganz besonderer, weil unmittelbarer
Weise — durch seinen ,, Welt-stand-ort* (Congar) — vor Gott fur die Welt ver-
antwortlich. Indem er sich im Namen Christi und als Glied der Kirche mit der
Welt ,einldfit*, trigt er zur Vollendung dieser Kirche, des Leibes Christi, bei.
Das ist sein besonderer Dienst, und dazu wird ihm eine besondere Dienstgnade
gegeben. Solche Dienstgnade ist kein Charisma im biblischen Sinn, keine geist-
gewirkte Einzelgabe fiir einen Dienst in der Gemeinde, wie sie anch Laien zu-
kommen kénnen. Ein besonderes Charisma fiir die Welt als solche kennt das
Neue Testament nicht. Die Welt ist allen Christen aufgegeben. Wohl meinen
manche, Paulus spreche in 1 Kor 7, 7, wo es heifit, jeder habe ,seine eigene Gabe
(Charisma), der eine so, der andere so“, nicht nur von einem Charisma der Jung-
fraulichkeit, sondern auch der Ehe, aber auch das diirfte dem Sprachgebrauch und
der Mentalitit des Apostels kaum entsprechen, was nicht sagen will, daf die
sakramentalen Gnaden der Ehe geringer seien als die (im paulinischen Verstind-
nis) charismatischen?®.

Von der theologischen Standortbestimmung des Laien in der Kirche her erge-
ben sich endlich anch die Haltungen und Anstrengungen, die ihm fiir die Ver-
wirklichung seines Auftrages nnd seiner Sendung in die Welt hinein ganz beson-
ders eignen miissen und die seine Spiritnalitit im einzelnen kennzeichnen. Dar-

47 A. Auer, Kirche und Welt, a.a. 0., S. 491 ff.; 553 ff.

45 1. Congar, Priester und Laien im Dienst am Evangelium, a. a. 0., S. 303 f. — Die Unter-
scheidung zwischen dem amtlichen (im Auftrag der Hierarchie) und dem eigenstindigen
(aufgrund der Gliedschaft in der Kirche), wenn auch nicht unabhingig von der Hierarchie
ausgeiibten Apostolat der Laien ist heute, vor allem in den romanischen Lindern, die fast
ausschliefilich ein bevollmichtigtes Apostolat kennen, sehr diskutiert.

# Im Sinne eines Charismas der Ehe interpretieren 1 Kor 7,7 von katholischen Autoren
(fir die protestantischen Exegeten kommt eine solche Interpretation schon aus theologi-
schen Griinden nicht in Frage) C. V. Truhlar, Problemata theologica ... a.a. 0., S. 34 1.,
mit Berufung auf E. B. Allo (z. St.), J. B. Bauer, in: Bibeltheol. Worterbuch 1. Graz/
Wien/Kdln 21962, unter dem Stichwort ,Ehe®, S. 209. Dagegen O. Kuss, Regensburger NT,
z. St., Vocabulaire de Théologie Bibl., Paris 1962, S. 120 (charismes) [deutsche Ausgabe:
Worterbuch zur bibl. Botschafl, Freiburg 1964, S. 99].



Im Spiegel der Zeit 309

iber wird in der heutigen Literatur Gutes gesagts®. Der Laie miisse als erstes, so
heifit es, die Welt kennen, seine Welt, das ihm aufgetragene Stiick von Welt,
ihre Sinngehalte, Werte und Aufgaben, ihre Moglichkeiten und Gefahren, ihre
Erfiillungen und ihre Miihsal. Und er miisse sie im Licht und mit den Augen des
Glaubens sehen, im Horizont ihres Anfangs und ihres Endes bei Gott, ihrer
Heilsgeschichte in Christus, ihrer Siinde und ihrer Erlosung. Nur so werde er
wach sein konnen, hinhérend auf die Stimme des Geistes, auf der Suche nach
Gottes Willen, Thn erkennend im Augenblick, mit geistlicher Unterscheidungs-
gabe sich selbst und dic jeweilige Situation beurteilend. Als zweites wird dann
von ihm Mut gefordert, die Bereitschaft zum Engagement, die Kraft zur Verant-
wortung, die Grofimut des Herzens im Handeln und Erleiden, die Verfiigbarkeit
fiir den Anruf der Liebe, fiir den tiglichen, nicht aufhdrenden Dienst. Im Ver-
zicht auf eigene Bequemlichkeit, in der Annahme von Kreuz und Versagen und
Vergeblichkeit, im geduldigen Durchstehen der ,Nichte“ des titigen Lebens
liege, so sagt man, seine Aszese. Kein Zweifel, dafl die hier skizzierte Spiritualitit
der vita activa etwas einseitig gerit. Das hingt damit zusammen, daf} dariiber in
der geistlichen Tradition wenig zu finden war und es einer Erginzung bedurfte.
Um das Ganze zu schen, mufl man das Besondere der Laienspiritvalitit mit dem
zusammennchmen, was wir iiber die Einheit der christlichen Spiritualitit gesagt
haben. Aber auch dariiber diirfte Einmiitigkeit unter den Autoren bestehen. Es
mehren sich die Versuche, dieses Ganze fiir den Weltchristen von heute in den
Blick zu bekommen und fruchtbar zu machen.

Friedrich Wulf S]

5 Vgl. u. a. J. Guitton, Mitbirgen der Wahrheit, a. a. 0., S. 118 ff.; A. Auer, Theol. Auf-
wertung des tdtigen Lebens, a.a. 0., S.44ff.; Scheffczyk, a.a.O., S.36ff.; Truhlar,
L’obéissance des laics, in: Laicat et Sainteté 1, 244 ff.





