EINUBUNG UND WEISUNG

»» Ertraget einander und vergebet einander!

Zieht denn an, wie es Erwihlien Gottes, Heiligen, Geliebten ziemt, ein
herzliches Erbarmen, Giite, Demut, Sanfimut, Geduld! Ertraget einander
und vergebet einander, wenn einer tiber den anderen zu klagen hat; wie
Christus euch vergeben hat, so tut auch thr! Und iiber alldem ziehet die
Liebe an, das Band, das die Vollendung ausmacht.

Der Friede Gottes herrsche in euren Herzen: zu thm seid ihr in dem
einen Leibe berufen. Seid dankbar!

Das Wort Christi wohne in euch in reichem Mafle: in aller Weisheit
lehret einander und haltet einander zum Rechten an! Singet Gott in geist-
beseelten Psalmen, Hymnen und Liedern, dafi es lieblich in euren Herzen
klingt! Und was ihr auch tut in Wort oder Werk, tut alles im Namen Jesu,
des Herrn! Danket durch ihm Gott, dem Vater! Kol 8, 19-17

Wir sind die Gemeinde, der Paulus schreibt; er hat ja einer ihm unbekannten
Gemeinde geschrieben, so dafl er nur sagen kann, was er allen zu sagen hat. Im
ersten Teil des Briefes preist der Apostel die erhabene Wiirde des ewigen Sohnes
Gottes, der als Bild Gottes vor und iiber allen Michten ist und als Auferstande-
ner Anfang des seligen Endes unserer eigenen Geschichte, das Haupt der Kirche,
dic wir sind, und die wir in thm iiber alle irdischen Michte und Gewalten hinaus
die Freiheit Gottes gefunden haben. Im zweiten Teil des Briefes zieht Paulus die
Folgerungen aus diesen Grundtatsachen unserer christlichen Existenz. Und zu
diesem Teil gehort der kleine Doppelabschnitt von sechs Versen, die unserer
Meditation vorangestellt wurden. Es geht um die Weise, wie wir Christen leben
sollen, wenn wir durch den Glauben von Gott in Christus erreicht sind.

Zunichst scheint, was diesen Lebensstil des Einzelnen und der Gemeinde an-
geht, alles sehr einfach und klar zu sein. Wer wird grundsatzlich widersprechen,
wenn herzliches Erbarmen, Giite, Demut, Sanftmut, Geduld, Ertragen und Ver-
geben, Licbe, Friede, Dankbarkeit, gegenseitige Forderung in christlicher Er-
kenntnis durch den Zuspruch des Wortes Christi empfohlen werden. Fast sieht
es so aus, als ob diese ,Ideale“ — grundsitzlich wenigstens — selbstverstindlich
wiren, wie humanistische Haltungen erscheinen, die wir mit allen Menschen reifer
Erfahrung und guten Willens teilen.

Aber wenn wir uns von diesen Worten wirklich treffen lassen, wenn sie die
I6bliche Fassade unserer biirgerlichen Wohlanstindigkeit durchstofien, dann wird
die Situation plotzlich anders. Unser Name steht vielleicht auf einer Sammelliste
fir gute Zwecke und im Knopfloch steckt ein Abzeichen, das uns vor dem weite-
ren Geklapper der Sammelbiichsen schiitzt: aber haben wir Erbarmen im inner-



Einiibung und Weisung 311

sten Herzensgrund? Wir haben uns im Leben mit unserer Umgebung zu einer
Koexistenz arrangiert, weil so unser Egoismus noch die besten Chancen hat, eini-
germaBen durchzukommen. Aber besitzen wir wirklich Giite, Demut, Sanftmut,
Geduld des Herzens in lauterer Wahrheit? Wir vermeiden Krach. Aber ertragen
wir einander so, dafl der andere seine Lebenslast von uns mitgetragen erfahrt?
Haben wir schon einmal dem schweigend, aber im Grund unseres Herzens ver-
geben, der wahrhaft an uns schuldig geworden ist? Sind wir Liebende oder nur
vom Leben Gewitzigte, nur ,Realisten®, die ein enttduschtes Herz nicht mehr an
den anderen zu verschwenden wagen? Ist das Herz im Innersten zu toter Resig-
nation gebracht, anstatt eingeborgen in den Frieden Gottes, der heiter, erlost,
voll hoffenden Lebens ist? Sind wir dankbar oder haben wir uns nur abgefun-
den? Bringen wir es noch fertig, anderen ein gutes Wort zu sagen aus wirklicher
Anteilnahme an ihnen? Kann unser Herz noch singen?

Wenn wir den Worten des Apostels wirklich zuhéren, tberfallt uns ein téd-
licher Schrecken iiber unser eigenes Herz, das erstarrte, das tote Herz, das Herz,
das wie ein boses Nest der Vipern unserer Selbstsucht ist, nur zugedeckt durch
Lebensschlaue und Verdriangung, die uns die schreckliche Grube unseres Herzens
gefahrlich verbergen.

So erschreckt lesen wir den Text wieder. Und plétzlich merken wir, dafl er
nicht die Ideale unseres eigenen Herzens anruft, sondern von Gott her in Christus
geben will, was er von uns fordert. Er redet ja Gottes Auserwahlte, Heilige und
Geliebte an; er verlangt ein Vergeben, das lebt vom Vergeben, das der Herr uns
gegeben hat, er spricht von Gottes Frieden, von der Macht des Wortes Christi,
vom Singen im Geiste Gottes, vom Tun im Namen des Herrn Jesus, d. h. in der
Ermachtigung und Freiheit, die vom Herrn uns zuteil wird. Der Apostel setzt
voraus, dafl im Einzelnen und in der Gemeinde — mitten in der Armseligkeit
und dem steten Neubeginnenmiissen von uns Siindern — wirklich geschieht, was
er fordert. Aber fiir ihm kommt von Gott durch dessen Gnade im Glauben, was er
fordert; nach ihm tut Gott an uns das Werk unserer befreiten Freiheit der Liebe.

Ach, Gott, wo ist dieses Werk Gottes und seiner machtvoll befreienden Gnade,
die uns aus der Grube unseres bosen, ochnméchtig in sich selbst erstickten Herzens
herausholt? Wenn wir so zweifelnd fragen, wenn wir so zweifelud von uns und
Gott Abstand nehmen wollen, um einmal zuzusehen — unbeteiligt —, ob Gott
und sein Geist es fertigbringen, uns von uns zu erlésen, dann sind wir schon in
der falschen Position, in der an uns nichts geschehen kann, Man erfihrt die Gnade
nur, indem man von ihr nicht verlangt, dafl sie sich uns zuerst vorstellt, indem
man selber anfingt, sie einfach voraussetzt, sich den Imperativ: ,so zieht denn
an...“ bedingungslos sagen lifit, geht und nicht fragt, ob man gehen kann,
springt, obwohl man blof in den Abgrund der eigenen Ohnmacht zu fallen wihnt,
sich das Werk in immer neuem verzweifelten Versuch abquilt und es Gott iber-
14}, die wahre Gesinnung dazuzugeben, ohne die alles Werk nochmals nichts
wire — das Nichts aber, das wir tun konnen.

Und so kommt der Text gleichsam zum drittenmal uns entgegen und sieht
wieder so aus, wie er anfangs zu sein schien: wie eine Aufforderung zu humaner
Anstindigkeit, za Giite, Geduld, Friedlichkeit, Geldstheit des singenden Herzens



312 Einiibung und Weisung

und all dem anderen, ohne das der Alltag des Lebens in Ausweglosigkeit sich
verfingt. Aber dieser sehr niichterne Imperativ des Alltags kommt jetzt als Wort
der Gnade, die gibt, was sie selbst fordert, die das Alltdgliche in die unendliche
Freiheit hinein eroffnet, in der das Land der Herrlichkeit Gottes ist, als Wort der
Gnade, die uns Gottes eigenes Werk an uns fortsetzen 1if}t. Aber eben dieses
Gnadenwort ist der niichterne Imperativ des Alltags, der uns fast barsch und
herrisch gebietet, unserem tragen und bosen Herzen die Pflicht des Alltags ab-
zuringen, weil nur, wenn wir dies tun, wir unsere Ohnmacht und die Kraft der
Gnade Gottes erfahren und annehmen und durch beides zusammen Gottes Hei-
lige, Auserwihlte und Geliebte sind und werden.

So aber wird der Text dann ein richtendes und aufrichtendes Wort fiir uns
Christen, die wir heute alle in der Diaspora leben, d. h. unter Menschen, die die
christliche Botschaft nicht als das Licht ihres Lebensweges meinen anerkennen zu
konnen. Was haben wir diesen gegeniiber vor allem zu sein, welches ist das erste
Zeugnis, das wir ihnen schulden, sollen wir Diasporachristen nicht vor Gott und
ihnen schuldig werden? Die Bewihrung in der Alltiglichkeit, die uns nidit von
uns, sondern von Gott zukommt. Genau dieses Selbstverstindlichste, das das
Schwerste ist, genau das, was Paulus in unserem Text uns sagt. Wir miissen es
sogar tun mit dem Bewufitsein, dafl das, was wir so tun im Namen Christi, uns
von denen her entgegenkommt, die keine Christen sind oder zu sein vermeinen,
dafl diese, richtend und uns anklagend, aus dem thnen und uns verborgenen
Grund ihrer Gnade tun, was wir tun oder tun miifiten: Liebe, Geduld, herzliches
Erbarmen, Friede. Nur wenn wir dieses Bewuf}tsein in unserem Tun haben, kann
es ein wahres Zeugnis fiir die Macht der Gnade werden, die wirkt, wo sie will
und kein Ansehen der Person kennt.

Unser Herz ist schwach und feig und immer iiberfordert durch das, was das
Wort Gottes von uns fordert. Es muf} uns geben, was es von uns verlangt. Darum
feiern wir das Abendmahl des Herrn: Wir kiindigen seinen Tod, der uns erldst
in die Freiheit der Kinder Gottes, wir stellen uns unter das Gesetz seines Kreu-
zes, an dem die letzte menschliche Ohnmacht, gehorsam mit sich selbst einverstan-
den, das Ereignis und die Erscheinung der Kraft Gottes geworden ist, wir empfan-
gen den Leib des Herrn, der fiir uns dahingegeben wurde, damit jeder, der ihn
glaubig empfingt, nicht mehr mit seiner Schwachheit alleingelassen sei, sondern
auch an ihm die lebendige Giite Gottes wirke, die das Anfangen gewdhrt in der
Alltaglichkeit der selbstverstandlichen Pflicht. In ihr, der ganz alltéiglichen Pflicht,
so sie nur bedingungslos angenommen wird, ist ganz inwendig und iibersehbar
der Tod da, das unbelohnte Opfer, der Verzicht in reinem Schweigen, das Wag-
nis, das alles fordert und nichts zu geben scheint, eben das Sterben, das Loslassen,
das schweigende Annehmen. Wem dieses aus einer Quelle, die er nicht kennt, zu
tun und zu leiden gegeben ist, der stirbt mit Christus, ob er es weifl oder nicht.
Weil wir es wissen im Glauben, darum feiern wir das Abendmahl des Herrn, in
dem er selbst seinen Tod annahm. Es ist ein furchtbares Geschehen, sich unter das
Kreuz dessen zu stellen, der das letzte gesagt hat, als er sein Leben in die Hande
dessen legte, von dem er sagte, er sei der Gott, der ihn verlassen habe. Aber hier
allein ist der brennende Dornbusch der Erlésung und der Liebe. Karl Rahner S]





