
EINÜBUNG UND WEISUNG 

•Ertraget einander und vergebet einander!" 

Zieht denn an, wie es Erwählten Gottes, Heiligen, Geliebten ziemt, ein 
kerzliches Erbarmen, Güte, Demut, Sanftmut, Geduld! Ertraget einander 
und vergebet einander, wenn einer über den anderen zu klagen hat; wie 
Christus euch vergeben hat, so tut auch ihr! Und über alldem ziehet die 
Liebe an, das Band, das die Vollendung ausmacht. 

Der Friede Gottes herrsche in euren Herzen: zu ihm seid ihr in dem 
einen Leibe berufen. Seid dankbar! 

Das Wort Christi wohne in euch in reichem Maße: in aller Weisheit 
lehret einander und haltet einander zum Rechten an! Singet Gott in geist- 
beseelten Psalmen, Hymnen und Liedern, daß es lieblich in euren Herzen 
klingt! Und was ihr auch tut in Wort oder Werk, tut alles im Namen Jesu, 
des Herrn! Danket durch ihm Gott, dem Vater! •- J •  7077 

Wir sind die Gemeinde, der Paulus schreibt; er hat ja einer ihm unbekannten 
Gemeinde geschrieben, so daß er nur sagen kann, was er allen zu sagen hat. Im 
ersten Teil des Briefes preist der Apostel die erhabene Würde des ewigen Sohnes 
Gottes, der als Bild Gottes vor und über allen Mächten ist und als Auferstande- 
ner Anfang des seligen Endes unserer eigenen Geschichte, das Haupt der Kirche, 
die wir sind, und die wir in ihm über alle irdischen Mächte und Gewalten hinaus 
die Freiheit Gottes gefunden haben. Im zweiten Teil des Briefes zieht Paulus die 
Folgerungen aus diesen Grundtatsachen unserer christlichen Existenz. Und zu 
diesem Teil gehört der kleine Doppelabschnitt von sechs Versen, die unserer 
Meditation vorangestellt wurden. Es geht um die Weise, wie wir Christen leben 
sollen, wenn wir durch den Glauben von Gott in Christus erreicht sind. 

Zunächst scheint, was diesen Lebensstil des Einzelnen und der Gemeinde an- 
geht, alles sehr einfach und klar zu sein. Wer wird grundsätzlich widersprechen, 
wenn herzliches Erbarmen, Güte, Demut, Sanftmut, Geduld, Ertragen und Ver- 
geben, Liebe, Friede, Dankbarkeit, gegenseitige Förderung in christlicher Er- 
kenntnis durch den Zuspruch des Wortes Christi empfohlen werden. Fast sieht 
es so aus, als ob diese •Ideale" • grundsätzlich wenigstens • selbstverständlich 
wären, wie humanistische Haltungen erscheinen, die wir mit allen Menschen reifer 
Erfahrung und guten Willens teilen. 

Aber wenn wir uns von diesen Worten wirklich treffen lassen, wenn sie die 
löbliche Fassade unserer bürgerlichen Wohlanständigkeit durchstoßen, dann wird 
die Situation plötzlich anders. Unser Name steht vielleicht auf einer Sammelliste 
für gute Zwecke und im Knopfloch steckt ein Abzeichen, das uns vor dem weite- 
ren Geklapper der Sammelbüchsen schützt: aber haben wir Erbarmen im inner- 



Einübung und Weisung 311 

sten Herzensgrund? Wir haben uns im Leben mit unserer Umgebung zu einer 
Koexistenz arrangiert, weil so unser Egoismus noch die besten Chancen hat, eini- 
germaßen durchzukommen. Aber besitzen wir wirklich Güte, Demut, Sanftmut, 
Geduld des Herzens in lauterer Wahrheit? Wir vermeiden Krach. Aber ertragen 
wir einander so, daß der andere seine Lebenslast von uns mitgetragen erfährt? 
Haben wir schon einmal dem schweigend, aber im Grund unseres Herzens ver- 
geben, der wahrhaft an uns schuldig geworden ist? Sind wir Liebende oder nur 
vom Leben Gewitzigte, nur •Realisten", die ein enttäuschtes Herz nicht mehr an 
den anderen zu verschwenden wagen? Ist das Herz im Innersten zu toter Resig- 
nation gebracht, anstatt eingeborgen in den Frieden Gottes, der heiter, erlöst, 
voll hoffenden Lebens ist? Sind wir dankbar oder haben wir uns nur abgefun- 
den? Bringen wir es noch fertig, anderen ein gutes Wort zu sagen aus wirklicher 
Anteilnahme an ihnen? Kann unser Herz noch singen? 

Wenn wir den Worten des Apostels wirklich zuhören, überfällt uns ein töd- 
licher Schrecken über unser eigenes Herz, das erstarrte, das tote Herz, das Herz, 
das wie ein böses Nest der Vipern unserer Selbstsucht ist, nur zugedeckt durch 
Lebensschläue und Verdrängung, die uns die schreckliche Grube unseres Herzens 
gefährlich verbergen. 

So erschreckt lesen wir den Text wieder. Und plötzlich merken wir, daß er 
nicht die Ideale unseres eigenen Herzens anruft, sondern von Gott her in Christus 
geben will, was er von uns fordert. Er redet ja Gottes Auserwählte, Heilige und 
Geliebte an; er verlangt ein Vergeben, das lebt vom Vergeben, das der Herr uns 
gegeben hat, er spricht von Gottes Frieden, von der Macht des Wortes Christi, 
vom Singen im Geiste Gottes, vom Tun im Namen des Herrn Jesus, d. h. in der 
Ermächtigung und Freiheit, die vom Herrn uns zuteil wird. Der Apostel setzt 
voraus, daß im Einzelnen und in der Gemeinde • mitten in der Armseligkeit 
und dem steten Neubeginnenmüssen von uns Sündern • wirklich geschieht, was 
er fordert. Aber für ihm kommt von Gott durch dessen Gnade im Glauben, was er 
fordert; nach ihm tut Gott an uns das Werk unserer befreiten Freiheit der Liebe. 

Ach, Gott, wo ist dieses Werk Gottes und seiner machtvoll befreienden Gnade, 
die uns aus der Grube unseres bösen, ohnmächtig in sich selbst erstickten Herzens 
herausholt? Wenn wir so zweifelnd fragen, wenn wir so zweifelnd von uns und 
Gott Abstand nehmen wollen, um einmal zuzusehen • unbeteiligt •, ob Gott 
und sein Geist es fertigbringen, uns von uns zu erlösen, dann sind wir schon in 
der falschen Position, in der an uns nichts geschehen kann. Man erfährt die Gnade 
nur, indem man von ihr nicht verlangt, daß sie sich uns zuerst vorstellt, indem 
man selber anfängt, sie einfach voraussetzt, sich den Imperativ: •so zieht denn 
an..." bedingungslos sagen läßt, geht und nicht fragt, ob man gehen kann, 
springt, obwohl man bloß in den Abgrund der eigenen Ohnmacht zu fallen wähnt, 
sich das Werk in immer neuem verzweifelten Versuch abquält und es Gott über- 
läßt, die wahre Gesinnung dazuzugeben, ohne die alles Werk nochmals nichts 
wäre • das Nichts aber, das wir tun können. 

Und so kommt der Text gleichsam zum drittenmal uns entgegen und sieht 
wieder so aus, wie er anfangs zu sein schien: wie eine Aufforderung zu humaner 
Anständigkeit, zu Güte, Geduld, Friedlichkeit, Gelöstheit des singenden Herzens 



312 Einübung und Weisung 

und all dem anderen, ohne das der Alltag des Lebens in Ausweglosigkeit sich 
verfängt. Aber dieser sehr nüchterne Imperativ des Alltags kommt jetzt als Wort 
der Gnade, die gibt, was sie selbst fordert, die das Alltägliche in die unendliche 
Freiheit hinein eröffnet, in der das Land der Herrlichkeit Gottes ist, als Wort der 
Gnade, die uns Gottes eigenes Werk an uns fortsetzen läßt. Aber eben dieses 
Gnadenwort ist der nüchterne Imperativ des Alltags, der uns fast barsch und 
herrisch gebietet, unserem trägen und bösen Herzen die Pflicht des Alltags ab- 
zuringen, weil nur, wenn wir dies tun, wir unsere Ohnmacht und die Kraft der 
Gnade Gottes erfahren und annehmen und durch beides zusammen Gottes Hei- 
lige, Auserwählte und Geliebte sind und werden. 

So aber wird der Text dann ein richtendes und aufrichtendes Wort für uns 
Christen, die wir heute alle in der Diaspora leben, d. h. unter Menschen, die die 
christliche Botschaft nicht als das Licht ihres Lebensweges meinen anerkennen zu 
können. Was haben wir diesen gegenüber vor allem zu sein, welches ist das erste 
Zeugnis, das wir ihnen schulden, sollen wir Diasporachristen nicht vor Gott und 
ihnen schuldig werden? Die Bewährung in der Alltäglichkeit, die uns nicht von 
uns, sondern von Gott zukommt. Genau dieses Selbstverständlichste, das das 
Schwerste ist, genau das, was Paulus in unserem Text uns sagt. Wir müssen es 
sogar tun mit dem Bewußtsein, daß das, was wir so tun im Namen Christi, uns 
von denen her entgegenkommt, die keine Christen sind oder zu sein vermeinen, 
daß diese, richtend und uns anklagend, aus dem ihnen und uns verborgenen 
Grund ihrer Gnade tun, was wir tun oder tun müßten: Liebe, Geduld, herzliches 
Erbarmen, Friede. Nur wenn wir dieses Bewußtsein in unserem Tun haben, kann 
es ein wahres Zeugnis für die Macht der Gnade werden, die wirkt, wo sie will 
und kein Ansehen der Person kennt. 

Unser Herz ist schwach und feig und immer überfordert durch das, was das 
Wort Gottes von uns fordert. Es muß uns geben, was es von uns verlangt. Darum 
feiern wir das Abendmahl des Herrn: Wir kündigen seinen Tod, der uns erlöst 
in die Freiheit der Kinder Gottes, wir stellen uns unter das Gesetz seines Kreu- 
zes, an dem die letzte menschliche Ohnmacht, gehorsam mit sich selbst einverstan- 
den, das Ereignis und die Erscheinung der Kraft Gottes geworden ist, wir empfan- 
gen den Leib des Herrn, der für uns dahingegeben wurde, damit jeder, der ihn 
gläubig empfängt, nicht mehr mit seiner Schwachheit alleingelassen sei, sondern 
auch an ihm die lebendige Güte Gottes wirke, die das Anfangen gewährt in der 
Alltäglichkeit der selbstverständlichen Pflicht. In ihr, der ganz alltäglichen Pflicht, 
so sie nur bedingungslos angenommen wird, ist ganz inwendig und übersehbar 
der Tod da, das unbelohnte Opfer, der Verzicht in reinem Schweigen, das Wag- 
nis, das alles fordert und nichts zu geben scheint, eben das Sterben, das Loslassen, 
das schweigende Annehmen. Wem dieses aus einer Quelle, die er nicht kennt, zu 
tun und zu leiden gegeben ist, der stirbt mit Christus, ob er es weiß oder nicht. 
Weil wir es wissen im Glauben, darum feiern wir das Abendmahl des Herrn, in 
dem er selbst seinen Tod annahm. Es ist ein furchtbares Geschehen, sich unter das 
Kreuz dessen zu stellen, der das letzte gesagt hat, als er sein Leben in die Hände 
dessen legte, von dem er sagte, er sei der Gott, der ihn verlassen habe. Aber hier 
allein ist der brennende Dornbusch der Erlösung und der Liebe.   %   , Ranne  s J 




