
324 Otto Semmelroth 

macht, in etwa verwirklichen: Unabhängigkeit von den Dingen der Welt, 
Unwandelbarkeit des Gemütes, Überlegenheit im Streit des Alltags, Kor- 
rektheit gegenüber dem Mitmenschen. Und doch würde dieser stoischen 
Apatheia die •Seligkeit", der Geist des Geistes der Seligpreisungen fehlen. 
Dieser Geist ist eben die Liebe, ist der Heilige Geist Christi selbst. Er gibt 
aller Armut im Geist den rechten Reichtum, aller Sanftmut den rechten 
Erfolg, dem Hunger nach der Gerechtigkeit volle Sättigung, dem Barm- 
herzigen die letzte, entscheidende Barmherzigkeit, der Herzensreinheit die 
innerste Mitte, dem Friedfertigen die Gemeinschaft der Kinder Gottes, 
den um der Gerechtigkeit willen Verfolgten alles: das Himmelreich und 
damit Gott. 

Zu diesem lauteren Quell aller Erneuerung will uns das Konzil führen. 
Die Kirche - soll sie neu das allumfassende Zeichen des Heils und der 
Seligkeit für die Völker werden - muß zurückpilgern zum Berg der Selig- 
preisungen. 

Die himmlische Kirche 
Otto Semmelroth SJ, Frankfurt am Main 

Das siebte Kapitel der Konzilskonstitution •Über die Kirche" trägt die 
Überschrift: •Der endzeitliche Charakter der pilgernden Kirche und ihre 
Einheit mit der himmlischen Kirche". Was ist es um diese •himmlische 
Kirche", die nach der Konstitution im eschatologischen Charakter der hie- 
sigen, pilgernden Kirche schon aufscheint und im tiefsten, in ihrem We- 
sensgrund, mit ihr eins ist? Das ist die Frage, die uns hier beschäftigen 
soll. Sie ergänzt ganz ohne Zweifel das Bild von der Kirche, das wir für 
gewöhnlich haben; sie hebt von neuem ins Bewußtsein, was unserer 
Kirdienfrömmigkeit weithin abhanden gekommen war, und treibt auch 
die Kivditntheologie der letzten Jahrzehnte ein Stück voran. Um diese 
Frage zu beantworten, werfen wir zunächst einen Blick auf die Geschichte 
des siebten Kapitels der Konstitution; sie läßt in ihren verschiedenen 
Phasen das Problem vor uns erstehen. In einem zweiten Schritt versuchen 
wir den eschatologischen Charakter der Kirche in seinen verschiedenen 
Dimensionen darzustellen. Daraus wird dann endlich drittens deutlich 
gemacht werden können, was mit der •himmlischen Kirche" gemeint ist. 



Die himmlische Kirche 325 

I. Zur Geschichte des siebten Kapitels der Kirchenkonstitution 

Wer die Kirchenkonstitution des Konzils heute durchliest, ohne ihren 
Werdegang zu kennen, kann nicht ahnen, daß man die Eschatologie der 
Kirche, ihren endzeitlichen Charakter hier auf Erden und ihre Erfüllung 
in der Ewigkeit, zuerst fast ganz übersehen hatte und auch später nur wie 
durch einen Zufall bewußt in den Blick bekam, und daß es selbst dann noch 
einige Mühe kostete, sie vollständig zur Darstellung zu bringen. 

1. Die nachträgliche Einfügung des Kapitels 

Eine thematische Aussage über die Eschatologie der Kirche war von der 
Theologischen Kommission des Konzils ursprünglich gar nicht vorgesehen. 
Der Anlaß zu ihrer Einfügung kam von außen. Es war aus Kreisen der 
Römischen Kurie der Wunsch vorgetragen worden, in einem eigenen 
Kapitel von den Heiligen und ihrer Verehrung zu handeln. Für eine Lehr- 
verkündigung über das Wesen und die Struktur der Kirche, wie sie doch 
die Konstitution darstellen sollte, schien das auf den ersten Blick nicht 
selbstverständlich. Nachdem man aber inzwischen •Die allgemeine Beru- 
fung zur Heiligkeit in der Kirche" zum Thema eines Kapitels gemacht und 
sich in der Abstimmung vom 29. Oktober 1963 (mit knapper Mehrheit) 
dafür entschieden hatte, die Lehre von Maria in die Lehre von der Kirche 
zu integrieren - was nicht so sehr um der Ekklesiologie als um der ganz- 
heitlichen Sicht der Lehre von Maria willen geschah -, war auch der Weg 
für eine Aussage über die Heiligen geebnet, zumal sich schon Papst Johan- 
nes für eine solche ausgesprochen hatte und ein entsprechender Text vor- 
bereitet war. 

Bei der näheren Bearbeitung dieses Textes ergab sich dann aber schon 
bald, daß man in dem vorgesehenen Kapitel nicht allein über die Heiligen- 
verehrung handeln könne. Erst jetzt, durch den Blick auf jene, in denen 
die Kirche schon zur Vollendung gekommen ist, wurde man darauf auf- 
merksam, daß im bisher ausgearbeiteten Schema ein Moment, ohne das 
die Kirche nicht korrekt beschrieben werden kann, zwar nicht ganz fehlte, 
aber viel zu wenig berücksichtigt worden war: der eschatologische Zug in 
ihrem Wesen. Im ersten Entwurf des Schemas, das dem Konzil gegen 
Ende der ersten Sitzungsperiode vorgelegen hatte, war davon fast über- 
haupt nicht die Rede gewesen, und auch in seiner Neubearbeitung, die 
zwischen der ersten und zweiten Sitzungsperiode entstand, wurde die 
Eschatologie nicht ausdrücklich behandelt, wenn es auch Aussagen gab, in 
denen man Ansätze dazu finden konnte. So wurde der Wunsch nach einem 
Kapitel über die Heiligen, über den manche zuerst gar nicht so erfreut 
gewesen sein mögen, zum Anlaß, ein wesentliches Versäumnis in einer 



326 Otto Semmelroth 

dogmatischen Aussage über die Kirche nachzuholen. Ja, es zeigte sich, daß 
die Darstellung des eschatologischen Charakters der Kirche dem neuen 
Kapitel seine eigentliche Bedeutung geben sollte. Die Ausführungen über 
die Heiligen nehmen im endgültigen Text nur noch die Hälfte des 
ursprünglich ganz ihnen zugedachten siebten Kapitels ein. Aufs Ganze 
gesehen ist mit der Einfügung des neuen Kapitels beiden Themen zu- 
gleich ein wichtiger Dienst erwiesen worden: Die Heiligenverehrung 
wurde aus ihrer Isolierung herausgeholt und als Zeugnis des eschatolo- 
gisch erfüllten Lebens der Kirche dargestellt. Und die Betrachtung der 
Kirche selbst wurde aus der Gefährdung durch eine allzu feste Diesseitig- 
keit in Richtung auf ihre eschatologische Vorläufigkeit hin befreit, was als 
korrigierende Ergänzung einer jahrhundertealten Denkgewohnheit von 
großer Bedeutung ist. 

2. Die mühsame Überwindung des Individualismus 

Die Heiligenverehrung in die Lehre von der Kirche einzufügen, und zwar 
so, daß sie als Bestandteil und Lebensäußerung der eschatologischen 
Existenz der Kirche erscheint, erwies sich allerdings als einigermaßen 
schwierig. Es zeigte sich nämlich, daß das eschatologische Selbstbewußtsein 
der Kirche nicht besonders stark war. Zu sehr stand in den vergangenen 
Jahrhunderten ihre Sendung für diese Zeit, ihre Aufgabe, den Menschen 
und der Welt das Heil zu vermitteln, im Vordergrund der Betrachtung. 
Die Theologie der Väter und des Mittelalters bis ins 12. Jahrhundert 
hinein hatte im Vergleich dazu die Kirche viel stärker im Licht der Escha- 
tologie gesehen. In solchem Schwanken zeigt sich ein Problem. Die Kirche 
ist zwiefältig, irdisch und himmlisch zugleich. Sie ist die diesseitige und 
damit vorläufige Existenzform des von oben, vom Vater, gegründeten 
Gottesreiches, sakramentales und damit irdisches Zeichen einer über- 
irdischen Wirklichkeit, innerweltlicher Anbruch dessen, was erst •drüben" 
zu Ende kommt. Das macht die Verwirklichung ihrer Vollgestalt so 
schwierig. Ständig ist sie der Gefahr ausgesetzt, diese oder jene Seite ihres 
Wesens einseitig zu betonen und zu leben. Die einen machen mit der Aus- 
richtung der Kirche auf die Ewigkeit, auf die •andere Weltzeif, wie 
Paulus sagt, ernst und verbinden damit eine Abneigung gegen ihre sicht- 
bare Organisation, ihre rechtliche Verfassung, die ihr auf Erden nun ein- 
mal zukommen, da Christus sie der Geschichte eingestiftet und ihr mit 
Vollmacht ausgestattete Amtsträger gegeben hat. Die anderen bezeugen 
ihre kirchliche Gesinnung zunächst als Ja zum sichtbar-gesellschaftlichen 
Dasein der Kirche und bemühen sich um seine vollkommene Verwirk- 
lichung, vergessen darüber aber leicht dessen relativen, nicht in sich selbst 
gegründeten, sondern über sich selbst hinaus und auf sein inneres, gnaden- 



Die himmlische Kirche 327 

haftes Geheimnis weisenden Charakter - nicht selten durch die Kritik an 
der konkreten Kirche dazu gedrängt. 

Es ist darum nicht verwunderlich, wenn die Besinnung auf das Ganze 
immer wieder den Eindruck des Suchens und Versuchens macht. Ist die 
Aufmerksamkeit darauf gerichtet, die sichtbare, rechtlich-institutionelle 
Seite der Kirche zu begründen und deutlich zu machen, so wird ihr unsicht- 
bares, eschatologisches Geheimnis leicht in den Hintergrund treten. Geht 
das Interesse dahin, eben dieses Geheimnis wieder stärker herauszuheben, 
so läuft man leicht Gefahr, das Sichtbar-Konkrete an der Kirche gering zu 
achten oder sogar in überheblicher Weise zu ignorieren. Versucht man mit 
einigem Erfolg, die Zusammengehörigkeit von beidem zu sehen und dar- 
zustellen, so hat man immer noch Mühe, beide Elemente innerlich mit- 
einander zu verbinden und eben so vollständig, uneingeschränkt zur Gel- 
tung kommen zu lassen. 

So ging es auch in unserem Fall. Man hatte sich auf das Gleichgewicht 
des Unsichtbar-Eschatologischen und des Sichtbar-Organisatorischen im 
Wesen der Kirche zurückbesonnen. Aber es wollte zunächst nicht recht 
gelingen, das Eschatologische mit allen wichtigen Stücken, mit allem, was 
die Theologie darüber ausmachen kann, vollgültig zur Darstellung zu 
bringen. Es bedurfte erst mancher kritischer Hinweise und Auseinander- 
setzungen, ehe das gelang. Anfangs sprach man von der endzeitlichen 
Wirklichkeit der Kirche so individualistisch, daß es eigentlich gar keine 
Aussage über die Kirche als solche war. Man stand immer noch im Erbe 
eines Heilsverständnisses, das jahrhundertelang vorherrschend gewesen 
war. Das Heil war mehr oder weniger Sache des einzelnen; die Kirche als 
eine diesseitige Institution war dazu bestimmt, den Menschen zu helfen, 
ihr persönliches Heil, nicht das der Kirche und der ganzen Welt zu errei- 
chen. Schon die Überschrift einer früheren Fassung des Kapitels: •Der 
eschatologische Charakter unserer Berufung in der Kirche" war in dieser 
Beziehung verräterisch. Das klang so, als wäre die Kirche selbst nur der 
unveränderliche innere Raum, in dem und aus dem heraus die einzelnen 
Menschen zur endzeitlichen Wirklichkeit kommen sollten. Es scheint hier 
eine ähnliche Scheu wirksam gewesen zu sein, wie man sie gegenüber der 
Aussage von der Sünde in der Kirche beobachten konnte: Daß es in der 
Kirche sündige Menschen gibt, kann niemand leugnen. Daß aber die 
Kirche eine Kirche der Sünder oder gar sündige Kirche genannt werden 
könne, wie es die mittelalterliche Theologie ganz selbstverständlich getan 
hat, bereitete vielen Hemmungen. 

Wenn der eschatologische Charakter, der ein Vorläufiges voraussetzt 
und auf die Bestimmung zum Abbruch hinweist, nur den einzelnen Glie- 
dern der Kirche und nicht dieser selbst zukäme, hätte es keinen Sinn, von 



328 Otto Semmelroth 

der •himmlischen Kirche" zu sprechen. Die Kirche wäre und bliebe irdische 
Kirche, der Geschichte und nur ihr eingestiftet; mit deren Ende wäre auch 
ihr Ende gekommen, hätte sie ihre Aufgabe, die Menschen für ihr ewiges 
Heil zu bereiten, erfüllt. Natürlich hat auch diese Vorstellung ihre Berech- 
tigung. Aus der Kirche, die auf die Ewigkeit vorbereitet, sind die Seligen 
ausgezogen und in die offene, keiner Zeichen mehr bedürftige Herrlich- 
keit Gottes eingegangen. Aber das ist noch nicht die ganze Wahrheit. 
Daneben und darüber hinaus gibt es auch die himmlische Kirche. Denn 
der eschatologische Charakter ist ein Wesenszug der diesseitigen Kirche 
selbst. Das heißt aber: Die irdische Kirche weist von ihrem Wesen her, als 
pilgernde Kirche, auf die himmlische Kirche hin. Die Kirche der Geschichte 
ist vorläufig, sie nimmt ein Ende, wird aufgehoben. Und doch ist sie es 
selbst, die in die Vollendung eingehen wird, nicht nur die einzelnen Men- 
schen, die auf Erden einmal in der Kirche waren. So ist nicht eigentlich die 
Kirche es, die mit der Geschichte zu Ende geht, sondern nur ihre geschicht- 
liche Daseinsweise, ihre irdische Gestalt, die einmal einer himmlischen 
Daseinsweise und Gestalt weichen wird. Dieses, für viele ungewohnte Ge- 
heimnis ist darin begründet, daß die Kirche nicht nur die Sammlung der 
einzelnen Christen ist, sondern der •Leib des Herrn", der ganze Christus 
- Haupt und Leib - und darum gleichsam eine neue Person, die sich beim 
Übergang aus der Geschichte in die himmlische Existenz durchhält. Um 
das zu begreifen und tiefer zu verstehen, ist es notwendig, näher darzu- 
legen, was es um den eschatologischen Charakter der pilgernden Kirche 
ist, der drei Dimensionen umfaßt; die Vergangenheit, die Zukunft und 
die Gegenwart. Dieser Überlegung wird der zweite Teil unserer Unter- 
suchung gewidmet sein. 

II. Die Dimensionen des eschatologischen Charakters der pilgernden Kirche 

Wenn man von Eschatologie spricht, ist der Blick notwendigerweise in die 
Zukunft gerichtet. Denn Eschatologie sagt vom Wort und Begriff her das 
Letzte, Endgültige und darum für unser Zeitverständnis Zukünftige. Diese 
Dimension des Eschatologischen ist aber nicht die einzige. Zukunft ist 
immer nur Abschluß und Vollendung der Vergangenheit. Das Eschato- 
logische setzt also die Vergangenheit und darin unsere heutige Gegenwart 
voraus und schließt sie ein. Das zu wissen ist wichtig, um den endzeitlichen 
Charakter der pilgernden Kirche zu verstehen. Zwar ist der Blick in die 
Zukunft für die Betrachtung der Kirche von entscheidender Bedeutung. 
Nur von hier aus kann es gelingen, die institutionalisierte Kirche von der 
Verdächtigung zu befreien, sie verrate ihre spirituelle Aufgabe. Aber die 
Kirche ist als eschatologische Wirklichkeit keineswegs schon ganz gezeich- 
net, wenn man sie mit Blickrichtung in eine zwar schon begonnene, aber 



Die himmlische Kirche 329 

immer noch zu erwartende Zukunft beschreibt. Ebenso wesentlich wie die 
Dynamik in ein erst noch Kommendes ist der Blick in die heilsgeschicht- 
liche Vergangenheit, aus der die Kirche kommt. Und beides wieder, der 
Blick in die Zukunft und in die Vergangenheit, muß den Blick auf die 
Gegenwart der Kirche lenken; denn gerade darin besteht das Geheimnis 
der pilgernden Kirche, die Vergangenheit der Heilsgeschichte in sich zu 
bewahren wie auch die ewige Zukunft schon in die Geschichte dieser Welt 
eingeführt zu haben. 

1. Die Kirche als Erfüllung heilsgeschichtlicher Erwartung 

Das Leben der Kirche aus ihrer Herkunft hat die Konzilskonstitution nicht 
mit der gleichen Ausführlichkeit dargestellt wie den Ausblick und das 
Ausschreiten des Gottesvolkes in die Zukunft, dem ja - im Zusammen- 
hang mit der Heiligenverehrung - das ganze siebte Kapitel gewidmet ist. 
Anderseits ist es aber ein Vorteil, daß von beidem an verschiedenen Stel- 
len der Konstitution die Rede ist; das dient dem Verständnis der Zusam- 
menhänge. Die nach rückwärts gerichtete Eschatologie der Kirche ist in der 
Thematik des zweiten Kapitels verborgen. Dort wird die Kirche als das 
neue Gottesvolk, als die Erfüllung der dem alttestamentlichen Bundesvolk 
gegebenen Verheißung beschrieben. Diese Selbstbezeichnung der Kirche 
ist leider seit der Väterzeit nicht mehr sehr beachtet worden, obwohl das 
griechische Wort Ekklesia, das die aus der Septuaginta überkommene 
Übersetzung des alttestamentlichen, hebräischen Kahal Jahwe ist, die 
Erinnerung daran hätte wach halten können. Die frühe Kirche hat in der 
Übernahme dieses Wortes als Name für sich selbst wie auch in der Heraus- 
stellung des Zwölferkollegiums der Apostel betonen wollen, daß sie die 
Ablösung und Erfüllung des Verheißungsvolkes der Zwölf Stämme Israels 
ist, eine Erfüllung, die im Dasein und der Stiftung des Gottmenschen 
ihren Grund hat. Sie sah sich nicht nur als Volk Gottes im Gegensatz zum 
•Nicht-Volk" (1 Pt 2,10) der Heiden und der gottwidrigen WTelt, sondern 
auch als das neue Bundesvolk im Verhältnis zum Alten Bund der Vor- 
bereitung und Verheißung. 

Die alttestamentliche Heilsgeschichte ist eine Geschichte der Bundes- 
schlüsse Gottes mit seinem Volk. Die Bücher der Schöpfung (Genesis) und 
des Auszugs (Exodus) berichten von einem Bund Jahwes mit Noe, mit 
Abraham und mit Moses, die alle stellvertretend für viele, für ein ganzes 
Volk erwählt werden, und auch durch das davidische Königtum wird die 
Theokratie Jahwes nicht aufgehoben. Nicht alle diese Bundesschlüsse 
stehen auf der gleichen Stufe; der entscheidende Bund wird am Sinai 
geschlossen. Aber alle weisen in gleicher Weise auf einen •neuen", end- 
gültigen und endzeitlichen Bund hin, der dann, •als die Fülle der Zeit 



330 Otto Semmelroth 

gekommen war" (Gal 4,4), in Christus, dem Haupt des Menschen- 
geschlechtes und eines neuen Volkes, geschlossen wurde und sich im Opfer- 
mahl des Neuen Bundes immer wieder erneuert. 

In der von Christus gestifteten Kirche hat dieser neue Bund seine kon- 
krete Gestalt gefunden. Er ist der letzte und endgültige. In diesem Sinn 
haben wir auch das Wort •neu" zu verstehen. Das mit Christus gekommene 
•Neue" altert nicht und nimmt kein Ende mehr; es ist unüberbietbar. 
Darum weiß sich die Kirche als solche zwar immer wieder der Reform 
bedürftig. Niemals aber wird sie durch eine neue, höhere Stufe des Gottes- 
bundes abgelöst werden. Alle, die nach solcher Erneuerung riefen, die in 
der neutestamentlichen Kirche als Kirche des Sohnes die Antithese zum 
alten Bundesvolk, der •Kirche des Vaters", sehen wollten, so daß noch 
innerhalb der Geschichte die Aufhebung beider in einer Kirche des Hei- 
ligen Geistes zu erwarten wäre, oder die eine Aufhebung der •These" 
einer petrinischen und der •Antithese" einer paulinischen in der •Syn- 
these" einer johanneischen Kirche erhofften, hat sie immer wieder abge- 
wiesen und verurteilt. Sie mußte es tun, weil solche Gedanken und Hoff- 
nungen der Endgültigkeit der von Christus auf dem Felsen des Petrus- 
amtes gestifteten Kirche widersprechen. Zwar weiß die Kirche, daß sie zur 
Aufhebung bestimmt ist. Aber diese Aufhebung kann sie nicht in einer 
neuen Kirche auf Erden erwarten, sondern nur in jenem Eschaton, das ein 
Eingehen in das unverhüllte, vollendete Gottesreich bedeutet. Dort wird 
sie ewig •aufgehoben" sein. 

2. Die Kirche in Erwartung ihrer endzeitlichen Erfüllung 

Das ist die zweite Dimension, in der sich der eschatologische Charakter der 
Kirche auswirkt. Nur dann kann die Kirche sich ohne Gefahr als die 
unüberbietbare Endphase der Heilsgeschichte und der darin wirksam 
gewordenen Gottesbünde betrachten, wenn sie das Bewußtsein in sich 
wach hält, daß ihre diesseitige Gestalt ein Ende haben und der himm- 
lischen Vollendung weichen wird. Anders würde sie einem Triumphalis- 
mus erliegen und der Erstarrung anheimfallen. Wer erträgt es schon ohne 
Schaden, alles auf sich bezogen zu wissen und die Verheißung des Unzer- 
störbarkeit zu haben - was schon die Propheten des Alten Bundes als 
Merkmal der Erfüllung des Gottesvolkes verkündet hatten (vgl. Is 60; 
66,18-24; Jer 3,14-18) -, wenn er nicht täglich von neuem realisiert, daß 
er noch unterwegs ist und das Zeitliche an ihm dem Wechsel unterworfen 
ist und schließlich vom Tod ereilt wird! Das gläubige Israel wußte, daß es 
aus der Wüstenwanderung kam, und erfuhr seine Geschichte als von der 
Unstetigkeit bestimmt. So zieht auch •das neue Israel", obzwar nicht mehr 
nur •Schatten" des Eigentlichen und •Nachbild" des Zukünftigen (vgl. 



Die himmlische Kirche 331 

Hebr 9,23 f.; 10,1), noch immer •auf der Suche nach der kommenden und 
bleibenden Stadt (vgl. Hebr 13,14) in der gegenwärtigen Weltzeit einher" 
(Kirchenkonstitution, Nr. 9). Wenn sich die Kirche im Glauben auch schon 
als Erfüllung weiß, so steht auch für sie noch eine Verheißung aus. Sie 
bleibt darum, solange sie hier auf Erden gleich dem Pilger in der Fremde 
wandert, immer die Suchende, und dieses Suchen erstreckt sich nicht nur 
auf die •kommende und bleibende Stadt" jenseits der Geschichte; irgend- 
wie ist auch ihre diesseitige Existenz selbst Gegenstand dieses Suchens, 
wenn auch ihr Grund unzerstörbar und ihr Wesen unverlierbar ist. Sie 
muß ihren Weg durch die Geschichte in ständigem Suchen und Fragen 
gehen, täglich auf die in den Zeichen der Zeit und der inneren Gnaden- 
führung vernehmbare Weisung Gottes hinhorchend, um in ihrer irdischen, 
sichtbaren Gestalt möglichst vollkommen Zeichen, Gefäß und Bezeugung 
der himmlischen Vollendung zu sein. 

Man macht das, was man an der Kirche verteidigt, nicht selten dadurch 
unglaubwürdig und fragwürdig, daß man zwar die Sorge um den defini- 
tiven, endzeitlichen Charakter der Kirche kraftvoll betont, aber sorgfältig 
alles vermeidet, wodurch mit dem vorläufigen, auf das diesseitige Leben 
beschränkten Charakter der kirchlichen Einrichtungen ernst gemacht 
würde. Man möchte die Endgültigkeit, die die Kirche gegenüber dem 
Alten Bund und dem alttestamentlichen Gottesvolk hat, auch schon auf 
die Zukunftsdimension der Kirche ausdehnen. Die Konstitution des 
Konzils sagt demgegenüber mit lapidaren Worten: •Bis es einen neuen 
Himmel und eine neue Erde gibt, in denen die Gerechtigkeit wohnt, trägt 
die Kirche in ihren Sakramenten und Einrichtungen, da sie zu dieser Welt- 
zeit gehören, die Gestalt dieser Welt, die vergeht" (Nr. 48). 

3. Die eschatologisch bestimmte Gegenwart der Kirche 

Die heilsgeschichtliche Vergangenheit der Kirche und ihre heilsgeschicht- 
liche Zukunft sind nun nicht wie zwei Wegstrecken, von denen die eine, 
weil endgültig vorüber, nur noch in der Erinnerung fortlebt, während die 
andere, weil noch nicht sichtbar, den Gang der Dinge nicht wirksam beein- 
flussen kann. Vielmehr sind beide in der Kirche je von neuem Gegenwart; 
sie haften der Kirche zutiefst an und müssen darum auch ihr bewußtes 
Leben bestimmen. Und ebenso sind sie den einzelnen Christen als stets 
neu zu bewältigende Aufgabe gestellt. Das ist ja das Wesen alles Ge- 
schichtlichen - und die Kirche ist, in Bezug auf ihr irdisches Dasein, wesent- 
lich geschichtsbedingt und geschichtsmächtig. Der geschichtliche Augenblick 
ist immer der Schnittpunkt von Vergangenheit und Zukunft. Beide werden 
je neu in der geschichtlichen Situation wirksam, am stärksten dort, wo die 
freie Entscheidung des Menschen die Ereignisse und Taten der Vergangen- 



332 Otto Semmelroth 

heit aufarbeitet und die zukünftigen mitbestimmt. Die Entscheidung des 
Menschen ist, wenn auch nicht immer in gleicher Reife, an den allgemei- 
nen und persönlichen Erfahrungen der Vergangenheit orientiert; und je 
mehr sein Tun Entscheidung ist, um so mehr plant er in die Zukunft, sucht 
er sich zu verwirklichen, seine Um- und Mitwelt zu gestalten. 

Das gilt auch für die Heilsgeschichte und damit für die Kirche als deren 
Gefäß und Prägeform. Gerade weil die Kirche als Erfüllung des Ver- 
heißungsvolkes und darum als geschichtliche Wirklichkeit gestiftet worden 
ist, kann sie nicht ohne die Geschichte und Eigenart dieses Verheißungs- 
volkes, d. h. Israels, verstanden werden. Wenn die Synagoge nach der 
Vätertheologie auch verworfen wurde, weil sie blind war und sich dem 
verheißnen Christus verweigerte, so ist sie dennoch nicht einfach nur von 
der Kirche abgelöst worden, sondern hat in ihr auch ihre Erfüllung gefun- 
den. Das gleiche gilt für das jüdische Volk als ganzes. Die Kirche trägt 
dessen Geschichte in sich, und diese Geschichte ist auch heute noch in der 
Kirche wirksam. Wir tragen an den Sünden unserer •Väter", wir sind 
aber auch die Erben ihres gläubigen Gehorsams, ihres Vertrauens auf 
Gott, ihres demütigen Sich-Beugens unter die Hand Gottes und ihrer nim- 
mermüden Sehnsucht nach dem kommenden Reich. Abraham ist der Vater 
auch unseres Glaubens (vgl. Rom 4,11 f.; Jak 2,21), die Heiligen Schriften 
des jüdischen Volkes sind auch Gottes Wort für uns, und immer noch beten 
wir mit seinen großen Betern die gleichen Gebete, preisen wir die Groß- 
taten Gottes, die er an Israel für uns alle gewirkt hat. So innig sind altes 
und neues Gottesvolk miteinander verbunden, ist dieses in jenem als 
Zeichen der Verheißung aufgeschienen und jenes in diesem bleibend be- 
wahrt, daß Augustinus sich nicht gescheut hat, die Kirche schon mit Abel 
beginnen zu lassen (•ecclesia ab Abel"). 

So hat also das •Aufgehobensein" des Verheißungsvolkes in der Kirche 
vor allem einen positiven Sinn: Die Verheißung, wie sie dem Alten Bun- 
desvolk gegeben war, bestand in einer anfänglichen Verwirklichung des- 
sen, was im vollen Sinn erst kommen sollte und in der Kirche zur vollen 
Wirklichkeit überhöht ist. Die Geschichte Israels ist durch die Bundes- 
schlüsse gekennzeichnet; darin bestand seine Größe. Und gerade das hat 
in der Kirche seine letzte und nicht mehr zu überbietende Besiegelung 
erfahren. Eine vollständigere Besiegelung kann die Geschiche der Bundes- 
schlüsse nicht empfangen als in Christus, dessen gottmenschliche Einheit 
die dichteste Gestalt des Bundes zwischen Gott und den Menschen ist. In 
der Kirche, die als sakramentales Gefäß der Gegenwart Gottes in der 
Welt das Geheimnis des Gottmenschen fortsetzt und erhält, bleibt dieser 
•Neue Bund" der Geschichte eingewurzelt. Die Kirche ist zwar wie jedes 
Sakrament auch Verheißung, aber nicht auf eine innergeschichtliche Über- 



Die himmlische Kirche 333 

bietung, sondern auf die Erfüllung in der Glorie hin, die nur durch Ende 
und Untergang der Welt mitsamt ihrer Geschichte erreicht werden kann. 

Ist so der Rückblick in die Vergangenheit der Heilsgeschichte nicht nur 
Erinnerung, sondern gläubiges Wissen um ein tieferes Bewahrt- und Er- 
fülltsein der Vergangenheit in der Gegenwart der Kirche, so ist auch das 
noch Ausstehende für die Existenz der Kirche nicht reine Zukunft. Wenn 
es schon im weltlich-technischen Bereich kein bloßes Schlagwort ist, daß 
die Zukunft schon begonnen habe, so erst recht nicht in der eschatologi- 
schen Existenz der Kirche. Die Zukunft des Reiches Gottes, deren Ankunft 
wir im Vaterunser erbitten, ist schon hier und heute in der Kirche Gegen- 
wart. Denn die Kirche ist das sakramentale Zeichen des Gottesreiches, voll 
jenes Realismus, wie er solchem Zeichen eignet. Thomas von Aquin hat in 
seiner berühmten eucharistischen Antiphon das Geheimnis, in dem sich 
die Kirche am dichtesten selbst darstellt und immer neu verwirklicht, in 
der Einheit der drei Dimensionen, von denen wir hier handeln, ausge- 
sprochen: •Heiliges Gastmahl, in dem Christus genossen (= Gegenwart), 
das Andenken seines Leidens gefeiert (= Vergangenheit) und das Unter- 
pfand der künftigen Herrlichkeit gegeben (= Zukunft) wird". Man hat 
kein Recht, den Realismus, der uns für die Gegenwart selbstverständlich 
ist - Christus, der in der Eucharistie genossen wird, ist real gegenwärtig 
im Sakrament -, den beiden anderen Dimensionen abzusprechen. In der 
eucharistischen Gedächtnisfeier wird in sakramentaler Weise die Ver- 
gangenheit des Erlöserleidens Christi so wirklich Gegenwart, daß der 
Essende darin eingehen und realen Anteil an ihm nehmen kann. Ebenso 
real muß dann aber auch der Unterpfandcharakter für die Zukunft gedeu- 
tet werden: Eingehen in Christi Erlösungsopfer durch die innigste Teil- 
nahme am Opfermahl des sakramental gegenwärtigen Christus besagt 
nicht nur ein Unterpfand, das in die Zukunft hinein etwas verspricht, das 
jetzt noch gar nicht da ist. Vielmehr wird das Zukünftige, das Eschaton, 
schon als reales Angeld (vgl. 2 Kor 1,22; Eph 1,14) dem Menschen mit- 
geteilt. Denn Christus ist im sakramentalen Zeichen der Eucharistie mit 
seiner Geschichte gegenwärtig, insofern diese Geschichte durch den Tod 
hindurch in Auferstehung und Himmelfahrt schon in die Glorie eingegan- 
gen ist. Mit seiner in der Glorie aufgehobenen Geschichte geht Christus 
durch das Wirken des Heiligen Geistes in den Menschen ein, der ihn 
sakramental ißt. 

Zukünftig im Sinn des noch nicht Vorhandenen ist die eschatologische, 
d. h. endgültige Herrlichkeit nur insofern, als wir sie einstweilen noch 
nicht unverhüllt sehen, sondern nur im Glauben erfahren, und sie, solange 
wir im sterblichen Leibe wandeln, in •zerbrechlichen Gefäßen" (2 Kor 
4,7), in den Gefäßen des todbringenden Leidens, tragen. Beides besagt 



334 Otto Semmelroth 

Entsagung und läßt uns Christi Herrlichkeit noch fern erscheinen. Noch 
seufzen wir im sterblichen Leib und sehnen uns nach dem Offenbarwerden 
dieser Herrlichkeit (vgl. Rom 8,18 ff.), aber es ist ein Seufzen im Geist, der 
unseren Herzen einwohnt und der uns nicht nur das Wissen gibt, daß wir 
Kinder Gottes sind (Rom 8,16), sondern auch die •himmlische Gabe" und 
•die Kräfte der künftigen Weltzeit" schon kosten läßt (Hebr 6,4 f.). Erst 
aus solcher Glaubenserfahrung wissen wir, daß die Kirche, in der und von 
der wir alle Gnade empfangen, nicht nur auf das Gottesreich hinweist und 
zu ihm hinführt, sondern dieses im Zeichen schon ist. 

Das begründet nun die Schwierigkeit einer wahrheitsgemäßen kirch- 
lichen Existenz. Kirchlich, d. h. mit der Kirche und aus der Kirche leben 
heißt Gottes Herrschaft und Reich in der sichtbaren Kirche, die auf dem 
Felsen Petrus gebaut ist, so wie sie sich uns darbietet, ergreifen. Das ver- 
langt aber, daß auch jener eschatologische Charakter, der der Kirche inne- 
wohnt, mit ergriffen und bejaht wird. So sehr wir also die Kirche in ihrer 
konkreten Leibhaftigkeit und ihrer diesseitigen Gestalt leben und umfan- 
gen müssen, so dürfen wir sie dennoch nicht in dieser Leibhaftigkeit und 
Gestalt als das Letzte und Eigentliche ansehen, auf das es ankommt. In 
der Sichtbarkeit des Zeichens, das die Kirche ist, gilt es vielmehr im Glau- 
ben das Unsichtbare zu bejahen, das erst drüben, in der anderen Weltzeit 
zu unverhüllter Erfahrung und undverlierbarem Besitz kommt. 

III. Die geglaubte Anwesenheit und die ersehnte Zukunft 
der himmlischen Kirche 

Nach diesen Überlegungen können wir uns nun der Frage zuwenden, was 
gemeint sei, wenn von der •himmlischen Kirche" gesprochen wird. Die 
Wirklichkeit, die dieser Begriff bezeichnet, darf nur differenziert verstan- 
den werden. Man kann mit Recht die himmlische Kirche der Kirche auf 
Erden gegenüberstellen. Aber eine solche Gegenüberstellung ist unvoll- 
ständig. Denn zwischen irdischer und himmlischer Kirche besteht nicht 
nur eine positiv gesetzte, sondern eine innere Zusammengehörigkeit und 
Verbindung, aufgrund deren schon der Kirche auf Erden das Attribut 
•himmlisch" in einem wahren Sinn zukommt, wie auch die himmlische 
Kirche in einer echten Identität mit der Kirche auf Erden steht und daher 
ihre Bezeichnung nicht einfach im Gegensatz zur irdischen Kirche trägt. 
Die Antwort auf unsere Frage kann daher nur eine dialektische sein. 

1. Irdische und himmlische Kirche 

Zunächst muß betont werden, daß die himmlische Kirche eine Wirklich- 
keit meint, die es - wenigstens im Vollsinn - hier auf Erden, innerhalb 
der Geschichte nicht gibt. Selbst wenn die Welt- und Menschheitsgeschichte 



Die himmlische Kirche 335 

von einer kontinuierlichen Aufwärtsentwicklung getragen sein sollte, die 
vielleicht sogar den Gottmenschen einbeziehen mag (Teilhard de Chardin), 
so muß festgehalten werden, daß der Endzustand der Kirche, in dem es 
keine Entwicklung und keine Geschichte mehr geben wird, jenseits dieser 
Entwicklungskontinuität liegt. Das eschatologische Ziel der Kirche und, in 
diesem Sinn, die himmlische Kirche wird nicht auf dem Wege einer Ent- 
wicklung als deren homogen erzieltes Ende erreicht, sondern durch Ab- 
bruch und Untergang ihrer geschichtlichen, der Entwicklung fähigen Exi- 
stenzform. Es mag ins Dunkel des Geheimnisses gehüllt bleiben, wie der 
Untergang der Welt, an dem auch die irdische Kirche Anteil hat, gesche- 
hen wird. Aber alle Entmythologisierung der biblischen Aussagen kann 
nicht daran vorbei, daß die erschreckenden Worte vom Untergang der 
Welt es verbieten, den •neuen Himmel und die neue Erde" als das orga- 
nische Ergebnis einer Welt und Kirche zu betrachten, die sich innerhalb 
der Geschichte aus sich selbst dorthin entwickelt. Der Beginn der himm- 
lischen Kirche enthält ein Nein zur irdischen Kirche; denn deren irdische 
Existenzweise muß fallen, um in die Existenzweise ihrer Herrlichkeit 
überzugehen. Solange sich also die Kirche noch auf dem Weg befindet, ist 
nicht nur der Welt, sondern auch ihr gegenüber eine gewisse Aszese und 
Distanz notwendig, was in diesem Fall nichts anderes bedeutet als ein 
Bekenntnis zu ihrer Vorläufigkeit und ihrer Nichtkontinuität mit der 
himmlischen Kirche, eine einübende Vorwegnahme ihres Untergangs, den 
der neue Aufgang voraussetzt. Denn der Hinübergang der Kirche durch 
den Abbruch ihrer diesseitigen Gestalt ist nicht nur ein punktuelles Ende, 
das den Ablauf ihrer Geschichte nicht weiter berührt. Vielmehr ist dieses 
Bestimmtsein zum Abbruch ein Wesenszug der wandernden Kirche und 
zugleich ein Appell an die Gläubigen, die ihr innewohnende eschatolo- 
gische Dynamik auf die himmlische Kirche hin in aszetischer Distanz von 
ihrer welthaften Gestalt je von neuem zu realisieren. 

Muß man also zunächst •himmlische Kirche" in Unterscheidung und in 
gewissem Sinn sogar im Gegensatz zur diesseitigen Kirche deuten, so ist 
das doch noch nicht die ganze Wahrheit. •Himmlische Kirche" ist wesent- 
lich zugleich ein Attribut der Kirche auf Erden selbst. Und das nicht nur in 
jenem äußerlichen Sinn, wie man etwa einen Zug von Hamburg nach 
München den Münchener Zug nennt. Gewiß ist die Kirche auf Erden auch 
in diesem Sinn himmlische Kirche, weil sie ihre Bestimmung nicht in sich 
selbst hat, sondern im Himmel, auf den sie in der irdischen Geschichte 
zugeht. Aber sie ist es noch in einem viel tieferen Sinn. Sie trägt schon 
jetzt das Eschaton, das Endgültige der Heilsveranstaltung Gottes in sich, 
zwar wie ein Samenkorn, das sich zu seiner eigentlichen Gestalt entfaltet, 
indem es selbst untergeht (vgl. 1 Kor 15,36 ff.), aber doch so, daß sie selbst 



336 Otto Semmelroth 

es ist, die aufgrund der ihr eingesenkten göttlichen Lebenskraft zur Ge- 
stalt der himmlischen Kirche auferstehen wird. In dieser Lebenskraft, die 
der ihr von Christus geschenkte Heilige Geist ist, liegt auch der Grund für 
ihre unverlierbare Heiligkeit. Heiligkeit besagt Verbundenheit mit Gott. 
Gerade sie aber ist das Wesen der Kirche in ihrer himmlischen Voll- 
endung. 

Die Kennzeichnung der Kirche auf Erden als himmlische Kirche, die in der 
vom Heiligen Geist geformten seinshaften Heiligkeit als Folge des Be- 
seeltseins begründet ist, hebt den Unterschied von irdischer und himm- 
lischer Kirche nicht auf, sondern bestätigt ihn. Denn die irdische Kirche ist 
nur insofern eine himmlische Wirklichkeit, als der Übergang aus der 
irdisch geschichtlichen Existenz in die Existenz der himmlischen Glorie 
weder kontinuierliche Weiterentwicklung noch Ablösung sondern Auf- 
erstehung ist. Das heißt aber, daß die Gemeinschaft des erlösten Gottes- 
volkes mit den von Christus gestifteten Einrichtungen, in denen sie ihre 
Geschichte lebt, schon die Lebenskraft, das lebendige Unterpfand dafür 
in sich trägt, daß sie ihre irdische Gestalt ablegen wird, um Höheres zu 
gewinnen, nämlich die himmlische Vollendung, jener Teilnahme am Leben 
des Gottmenschen, die sie für immer zum Leib Christi und seiner Fülle 
(Pleroma) macht. 

2. Die himmlische Kirche 

Es bleibt aber dennoch die Frage, wieso wir wirklich die Vollendung des- 
sen, was in der irdischen Kirche grundgelegt ist, •himmlische Kirche" nen- 
nen können und nicht richtiger sagen müßten, die von Christus in dieser 
Zeit auf dem Felsen des Petrus gestiftete Kirche werde als solche mit der 
jetzigen Weltzeit (Äon) zu Ende gehen, während ihre Glieder, die durch 
sie zu Teilhabern der Glorie bereitet worden sind, in den Himmel ein- 
gehen. Wieso also sprechen wir von einer himmlischen •Kirche" und nicht 
nur von den Heiligen, die aus der Kirche kommen und durch sie dazu 
geworden sind? Das ist im Grund die alte Frage der Theologie nach der 
absoluten oder nur relativen Unauslöschlichkeit des in der Taufe mit- 
geteilten Males oder Siegels, das ja nicht nur Zeichen der gnadenhaften 
Erhöhung des Einzelmenschen, sondern auch Zeichen der Zugehörigkeit 
zur taufenden Kirche ist. Wer von Kirche nur für diese Weltzeit sprechen 
möchte, den Himmel dagegen nur von den vielen Einzelheiligen bevölkert 
sieht, wird die Unauslöschlichkeit des Taufsiegels nur als eine relative 
deuten, nämlich für die Dauer der irdischen Existenz, in der man durch 
dieses Siegel der Kirche zugehört. Wer dagegen von der •himmlischen 
Kirche" als der Vollendungsgestalt der Kirche Christi spricht, wird an eine 
absolute Unauslöschlichkeit des Taufsiegels glauben, eben weil im Him- 



Die himmlische Kirche 337 

mel auch die Gemeinschaft des Gottesvolkes vollendet ist und nicht nur 
die einzelnen, die auf Erden Glieder der Kirche waren. Dieser Ansicht 
möchten wir beipflichten. Denn die Gemeinschaftlichkeit ist ein Existential 
des Menschen. Sie kann darum nicht fehlen, wo der Mensch zu seiner über- 
natürlichen Vollendung kommt. 

Tatsächlich spricht denn auch die kirchliche Überlieferung von der •Ge- 
meinschaft der Heiligen". Noch konkreter gibt die Schrift im 21. Kapitel 
der Geheimen Offenbarung in der Schilderung des himmlischen Jerusalem 
ein anschauliches Bild von jenem •himmlischen Vaterland", von dem 
Paulus spricht (Phil 3,20). Der tiefste Grund für solche Gemeinschaft ist 
schon angedeutet in der Geschichte des Wortes aus dem Apostolischen 
Glaubensbekenntnis: •Gemeinschaft der Heiligen" hieß ursprünglich 
•Gemeinschaft am Heiligen", an der Eucharistie, an dem im Opfermahl 
gegenwärtigen Herrn. •Die ewige Bedeutung der Menschheit Jesu" (K. 
Rahner) für unser Heil reicht über die irdische Wirklichkeit hinaus. Chri- 
stus bleibt in alle Ewigkeit das Haupt des Menschengeschlechts. Nur in 
ihm, dem •Erstgeborenen unter vielen Brüdern", und durch ihn in der 
Gemeinschaft der Brüder haben die Heiligen des Himmels Gemeinschaft 
mit Gott. Hier, in der unverhüllten Herrlichkeit des geheimnisvollen Her- 
renleibes, erfährt die himmlische Kirche ihre letzte Vollendung. 

3. Die Kirche des Glaubens, der Hoffnung und der Liebe 

Das eigenartige Nacheinander, Nebeneinander und Ineinander von irdi- 
scher und himmlischer Kirche, das den eschatologischen Charakter der 
pilgernden Kirche ausmacht, findet seinen tiefsten Ausdruck in der viel- 
fältigen Verflechtung von Glaube, Hoffnung und Liebe. Sie sind die 
Grundkräfite, die das christliche Leben bestimmen (vgl. 1 Kor 13,9-13) 
und aus denen auch die Kirche lebt. 

Der Glaube ist ein Wesenzug des neutestamentlichen Gottesvolkes 
nicht nur, weil es die Gemeinschaft derer ist, die das Wort Gottes hören 
und befolgen, auch nicht nur, weil die Kirche des Neuen Testaments als 
Zeuge für Gottes Offenbarung die Botschaft des Wortes allen Menschen 
zum Glauben vorlebt und vorlegt. Das alles ist selbstverständlich wahr 
und wesentlich. Aber die Kirche ist auch deshalb Kirche des Glaubens, 
weil sie selbst geglaubt werden muß. Nur dem Glaubenden enthüllt sich 
ihre volle Wirklichkeit, sakramentales Gefäß für die Anwesenheit Gottes 
in der Geschichte und für sein gnadenhaftes Ausstrahlen in das Welt- 
geschehen hinein zu sein. Zwar kann man die Kirche sehen, ihre Größe 
und ihr Wirken mit natürlichen Augen erkennen; aber sie ist doch stets 
mehr als ihre Sichtbarkeit. Gerade dasjenige, was die Kirche von anderen 
Gemeinschaften unterscheidet, das Gnadenwirken des Geistes, kann nur 



338 Otto Semmelroth 

geglaubt werden; denn in der Tiefe des Gesehenen bleibt die göttliche 
Gnade stets der unsichtbar zur Wirkung drängende Urgrund. 

Kirche des Glaubens besagt aber noch mehr. Der Glaube der Kirche an 
sich selbst, an ihre von Gott geschenkte Wirklichkeit, liegt in der Zusiche- 
rung Gottes begründet, daß sich in der Kirche als der Stiftung Christi die 
Gegenwart Gottes ereignet, die der Mensch, um sein Heil zu finden, im 
bestätigenden Amen bejahen und annehmen muß. Der Glaube der Kirche 
ist genau die Seligkeit der Augen, von der der Herr zu seinen Jüngern 
gesprochen hat: •Selig die Augen, die sehen, was ihr seht. Denn ich sage 
euch, viele Propheten und Könige verlangten zu sehen, was ihr seht, und 
sahen es nicht, und zu hören was ihr hört, und hörten es nicht" (Lk 10,23f.). 
Christus selbst ist das Amen, das Gott unter seine alttestamentliche Ver- 
heißung gesetzt hat. Dies Amen ist nicht in der Vergangenheit verklungen 
wie der leere Schall eines einmal gesprochenen menschlichen Wortes, son- 
dern klingt weiter und wird täglich neu in die Gegenwart hineingespro- 
chen von der Kirche, von der Gemeinde derer, die im Geist Christi ver- 
sammelt sind und sehen dürfen, was die Jünger sahen, hören dürfen, was 
die Jünger hörten. Auch das gehört zum eschatologischen Geheimnis der 
Kirche, daß ihr glaubendes Bekenntnis zum Offenbarungswort Gottes 
nicht nur von ihr selbst wegweist auf etwas anderes hin, sondern daß das 
Ja und Amen zum Offenbarungswort Gottes immer zugleich das glaubende 
Amen zur Kirche ist, daß die Kirche selbst es ist, in der die Zusicherung 
Gottes, sein Volk nicht zu verlassen, leibhafte Gegenwart in der Ge- 
schichte findet. 

Es ist das gleiche •Amen", das die vier Wesen der Geheimen Offen- 
barung vor •dem, der auf dem Throne sitzt, und dem Lamm" ausrufen: 
•Und die Ältesten werfen sich nieder und beten an" (Offb 5,13-14). Es ist 
das Amen, das zuerst und allein Gottes Wort gilt. Aber in diesem Wort 
sprechen es die Seligen des Himmels auch zu sich selbst, denn ihre himm- 
lische Wirklichkeit stammt aus der Wirklichkeit und der Kraft des Wor- 
tes, das Gott in Christus und seiner Kirche den Menschen geschenkt hat. 

Auf diese letzte und eigentliche Wirklichkeit der in der Offenbarung 
des Johannes geschauten himmlischen •Liturgie" richtet sich auch das 
Amen, das die Kirche zu Gottes Wirklichkeit in ihr selbst spricht. Deshalb 
ist das Amen des Glaubens mit der Hoffnung gepaart. Kirche ist nur wahr 
als Kirche der Hoffnung. Der Glaube der Kirche an sich selbst als die Er- 
füllung der Verheißung des Alten Testaments ist von einer eigenartigen 
Ambivalenz. Er ruht auf der erfüllten Gegenwart des im Alten Testa- 
ment Verheißenen. Aber gerade weil er Glaube ist, bekennt er zugleich, 
daß diese Erfüllung noch nicht so gegenwärtig ist, wie der Mensch eine 
Gegenwart sehen, hören und erfahren will. Auf diese greifbare Gegen- 



Die kimmlische Kirche 339 

wart muß der Glaube immer noch warten; er ist zugleich Hoffnung. 
Glaube und Hoffnung stehen also nicht nebeneinander, sondern die Hoff- 
nung ist eine Gestalt des Glaubens selbst. Gerade wegen seiner Zwischen- 
stellung zwischen den Verheißungen des Alten Bundes, die er in der 
Kirche erfüllt weiß, und der voll entfalteten und enthüllten Erfüllung, die 
erst in der himmlischen Kirche gegeben sein wird, ist der Glaube Hoff- 
nung. Ebenso wie die Hoffnung nur möglich ist aufgrund des Glaubens, in 
dem auch die Kirche sich als die vom Herrn gesetzte Erfüllung des alt- 
testamentlichen Verheißungsvolkes bekennt, ist auch der Glaube nur er selbst 
als hoffender Glaube. Die Kirche ist gerade deshalb Kirche der Hoffnung, 
weil sie Kirche des Glaubens (und nicht des Schauens) ist. Die Kirche des 
Glaubens aber drängt gerade dadurch in lebendiger Dynamik über ihre 
Diesseinsgestalt hinaus, weil sie Kirche der Hoffnung ist und ihre escha- 
tologische Gegenwart als Erfüllung der altbundlichen Verheißungen mit 
der in die Letztzeit gerichteten Eschatologie verbunden weiß, die sich nicht 
in eine geschichtliche Zukunft, sondern in die himmlische Vollendung 
selbst öffnet. 

In seiner Fülle wird der eschatologische Charakter der Kirche aber erst 
dann offenbar, wenn die Kirche als die Kirche der Liebe gesehen wird. Es 
wäre ein Zerrbild christlicher Eschatologie, wenn man das, was in der 
Kirche zur Erfüllung gekommen und woraufhin die Kirche ausgerichtet 
ist, als ein •Etwas" betrachtete und unpersönlich - schicksalhaft verstände. 
Schicksalhaftes vermag niemand zu lieben. Bestenfalls kann man sich dar- 
über freuen, daß sich in den verwirrenden Geschichtsabläufen eine be- 
glückende Verheißung abzeichnete, die schließlich zur Kirche geführt hat; 
man kann darüber froh sein, daß über die bedrohliche innergeschichtliche 
Zukunft hinaus der Blick immer noch auf seinen Letztzustand ohne Be- 
drohung gerichtet sein darf. Darin aber den ganzen Sinn der eschatologi- 
schen Dynamik zu sehen, wäre unchristlich. Schon die alttestamentliche 
Geschichtsvorstellung, mehr noch die Theologie des Neuen Testaments, 
zeichnet sich darin vor allen Philosophumena aus, daß in ihr das Wissen 
zum Ausdruck kommt: Die Geschichte ist von der persönlichen Führung 
Gottes durchwaltet, und ihre Ereignisse künden von der sorgenden, frei- 
lich auch von der zürnenden Liebe Gottes. Schöpfung und Geschichte sind 
liebendes Wort, in dem sich Gott den Menschen mitteilt. Aber diese Mani- 
festation des liebenden Gottes wird so oft von den Sorgen des Lebens und 
den Mühen des Alltags überspült. Deshalb suchte Gott durch die Prophe- 
ten des Alten Testaments die Ohren seines Volkes für diesen eigentlichen 
Sinn der Geschichte zu öffnen. Aber aus demselben Grund klingt auch das 
prophetische Wort irgendwie fremd und verhallt ungehört in der Ge- 
schichte. Was nun in Schöpfung und Geschichte grundgelegt und durch die 



340 Otto Semmelroth 

Propheten verkündet wurde, wird durch die Menschwerdung Gottes in 
Jesus Christus substantiell verdichtet: Gott selbst will unüberhörbar in 
Schöpfung und Geschichte liebend auf die Menschen zukommen. 

Als dieser letzte Liebeserweis Gottes, der nicht nur Tat Gottes, sondern 
Gott selbst ist, lebt Christus endzeitlich weiter in seiner Kirche. Die Kirche 
ist sakramentale Gegenwart der liebenden Selbstmitteilung Gottes an die 
Menschen. Das Eschaton des Himmels, das in der unmittelbaren Mittei- 
lung Gottes selbst besteht, so daß er •geschaut und genossen" werden 
kann (•Schmecket und seht, wie gütig der Herr ist", Ps 34,9; visio, fruitio), 
ist in der Kirche, wenn auch noch unter Zeichen verborgen, anwesend. Ist 
doch die Gabe Gottes, •die der Vater im Himmel denen gibt, die ihn 
bitten", der Heilige Geist (Lk 11,13), die Seele der Kirche. Deshalb muß 
Leben in der Kirche Vollzug der Liebe zu Gott im Geiste sein, in dem 
Heiligen Geist, der in der Kirche verborgen, aber wirklich und wirkmäch- 
tig anwesend ist. Und gerade weil es der Geist der göttlichen Liebe ist, 
darf sich die Kirche nicht leib- und organisationsfeindlich •vergeistigen", 
spiritualisieren, sondern muß ebenso wie das Tun der Liebe sichtbar und 
greifbar werden, muß sich in ihren Gläubigen zum sakramentalen Aus- 
druckszeichen der liebenden Hingabe an Gott machen. 

Dann aber bestätigt sich, was das Neue Testament wie ein Grund- 
gesetz durchzieht: Die Liebe zu Gott wird in der Liebe zu den Menschen 
realisiert. In der eschatologischen •Vergangenheit" der Kirche, in Jesus 
Christus, der •unsere Gebrechen wegnahm und unsere Krankheit fort- 
trug" (Mt 8,17), war dieses Gesetz Gottes erfüllt und von uns Erfüllung 
heischende Wirklichkeit. Aber auch die Gegenwart der Kirche, in der 
Gottes Liebe für uns präsent wird, steht unter diesem Gesetz. Die Kirche 
ist kein hypostasierter Apparat oder eine anonyme Organisation. Sie be- 
steht aus Menschen, die in ihr zur Gemeinschaft des Volkes Gottes zusam- 
mengeführt sind. Wenn sie also den liebenden und wiederzuliebenden Gott 
darbietet und greifbar macht, dann muß unsere Gegenliebe im gleichen 
Ausdruck, eben in der Kirche, greifbar werden und die Gestalt finden, die 
eine in der Liebe tätige Gemeinschaft von Menschen haben muß, um wirk- 
lich Gemeinschaft zu sein. Wir haben Gott zu lieben in der Liebe zu den 
Menschen, mit denen zusammen wir Gottes Volk sind. Das aber in der 
Erscheinung der Kirche, was von außen wie Organisation und Apparat 
aussieht, will von innen, von seiner letzten, idealen Wirklichkeit her 
eigentlich nichts anderes sein als die sakramentale Kundgabe der in der 
Kirche weiterströmenden Liebe Gottes zu den Menschen und der in der 
Nächstenliebe antwortenden Liebe der Menschen zu Gott. 

Daß hiermit ein eschatologischer, also zu glaubender und zu erhoffender 
Zug der Kirche aufgezeigt wird, erleben wir schmerzlich genug. Würde 



Die himmlische Kirche 341 

nämlich diese Liebe tatsächlich gelebt, dann könnte die Kirche sich als 
•Himmel auf Erden" erweisen. Die tägliche Erfahrung aber zeigt zur 
Genüge, daß diese in der Liebe Wirklichkeit gewordene •himmlische 
Kirche" eine eschatologische Größe ist, zwar anfänglich, in der Verborgen- 
heit der irdischen Unzulänglichkeiten immer wieder zu erfahren, in der 
vollen Wirklichkeit aber des •von Angesicht zu Angesicht" erst dann uns 
begegnend, wenn die irdische Geschichte ihr Ende findet. 

Dann erst wird •der neue Himmel und die neue Erde" der Offen- 
barung des Johannes so strahlend vor uns stehen, daß Glaube und Hoff- 
nung aufgehoben werden in der Liebe; dann erst wird •die heilige Stadt, 
das neue Jerusalem", das wir, die Kirche, sind, •von Gott her aus dem 
Himmel herabkommen, gerüstet wie eine Braut, die für ihren Bräutigam 
geschmückt ist" (Offb 21,1-2); dann erst wird die irdische Kirche auf- 
brechen und ihre eigentliche Wirklichkeit, die himmlische Kirche, strah- 
lende Ewigkeit werden in dem Band der Liebe zu Gott, das die Seligen 
vereint zur •Gemeinschaft der Heiligen". 




