
Das Magnificat, seine Spiritualität und Theologie* 
Rudolf Schnackenburg, Würzburg 

Das Magnificat, der Lobgesang Marias für die ihr zuteilgewordene einzig- 
artige Würde, die Mutter des Messias zu sein, enthüllt nicht wenig von 
ihrem geistigen und geistlichen Profil und ist uns im Rahmen der lukani- 
schen Kindheitsgeschichte zugleich ein Zeugnis des jungen Christentums 
für seine Einschätzung der Gottesmutter. Denn bei aller Wahrscheinlich- 
keit, daß die Gedanken Marias zuverlässig ausgedrückt sind, müssen wir 
bedenken, daß der Hymnus keine wörtliche Wiedergabe des aus der Jung- 
frau hervorbrechenden Jubels sein muß, sondern nach der damaligen Art 
sinngemäß die Gedanken Marias festhält, überlegt in die Darstellung ein- 
gefügt ist und so auch die theologische Anschauung des Verfassers der 
Kindheitsgeschichte beleuchtet1. Deswegen wollen wir beides betrachten: 
die Spiritualität, die in den Worten des Magnificat selbst liegt, und die 
Theologie, die mit dem Magnificat als Bestandteil der Kindheitsgeschichte 
verbunden ist. 

Bei der seit dem Ausgang des vorigen Jahrhunderts bis heute immer 
wieder verfochtenen Ansicht, das Magnificat sei ursprünglich gar nicht ein 
Loblied Marias, sondern Elisabeths2, halten wir uns nicht auf, da gute 
Gründe für die Zuweisung an die Jungfrau von Nazareth sprechen3. Wohl 

* Nach einem Vortrag; für den Druck überarbeitet und mit Anmerkungen versehen. 
1 Früher nahm man bisweilen an (vgl. A. Harnack, nächste Anm.), daß nach den erkenn- 
baren Stilmerkmalen Lukas selbst das Magnificat gestaltet habe; doch da das Lied fast 
nur eine Zusammenstellung von Schriftstellen ist (gut zu überschauen bei E. Klostermann, 
Das Lukasevangelium, Tübingen 21929, 18 f.) bleibt es genauso gut möglich, daß Lukas 
es schon aus seiner Quelle übernommen hat, und dies ist jetzt die herrschende Ansicht. 
Aber auch dann handelt es sich nur um eine sinngetreue, zeitig in der Urkirche geprägte 
Wiedergabe. 
2 Die Ansicht wurde schon vereinzelt in den neunziger Jahren des vorigen Jahrhunderts 
vertreten, erlangte aber besondere Zugkraft durch den Akademievortrag A. Harnacks, 
Das Magnificat Elisabet (Luk 1, 46-55) nebst einigen Bemerkungen zu Luk 1 und 2: 
Sitzungsberichte der Kgl. Preußischen Akademie der Wissenschaften zu Berlin 27 (1900), 
538-556, abgedruckt in: Studien zur Geschichte des Neuen Testaments und der alten 
Kirche I, Berlin und Leipzig 1931, 62-85. In der kritischen Forschung weithin angenom- 
men, wird sie z. B. in den Kommentaren von E. Klostermann (oben Anm. 1) und J. M. 
Creed, The Gospel according to St. Luke, London 1930 u. ö., 22 f., festgehalten, zuletzt 
von J. G. Davies, The ascription of the Magnificat to Mary: Journal of Theol. Studies 15 
(1964), 307 f. Doch rücken die neueren prot. Kommentare immer mehr von ihr ab, vgl. 
N. Geldenhuys, Commentary on the Gospel of Luke, London/Edinburg 1950 u. 5., 87 f.; 
K. H. Rengstorf, Das Evangelium nach Lukas (NT Deutsch 3), Göttingen 91962, 31 f.; 
W. Grundmann, Das Evangelium nach Lukas, Berlin 1961 (21963), 63 f. 
3 Die Gründe für die in fast allen Handschriften (außer einigen altlateinischen und bei 



Das Magnificat, seine Spiritualiät und Theologie 343 

aber ist nach literarkritischen Gründen, der schlechten Einpassung in den 
jetzigen Zusammenhang4, zu erwägen, ob der Hymnus ursprünglich nicht 
für sich überliefert worden war und erst durch den Verfasser der (ur- 
sprünglich hebräischen?) Kindheitsgeschichte, also schon vor Lukas, an der 
heutigen Stelle eingeschoben wurde5. Paul Gaechter vermutet nach dem 
literarischen Typus, nach anderen Liedern von Müttern nach ihrer ersten 
Geburt, daß Maria erst nach der Geburt ihres Sohnes dieses Danklied 
sang, etwa anläßlich eines zweiten Besuchs bei ihrer Verwandten Elisa- 
beth6. Auch diese Annahme ist weder nötig noch naheliegend; genug, daß 
wir der alten Überlieferung, Maria habe einmal einen solchen Lobgesang 
in der dankbaren Freude ihres Herzens angestimmt, trauen dürfen. Wie 
häufig in der Überlieferung der Evangelien zu beobachten ist, kam es der 
Urkirche nicht auf die Situation, sondern auf die Worte selbst an. 

Man hat auch die fehlende Originalität des Magnificat bemängelt, da 
es nur eine Anhäufung verschiedener Schriftstellen, eine Aneinander- 
reihung alttestamentlicher Gedanken sei. Aber diese mosaikartige Zusam- 
menfassung von Schriftworten ergibt doch ein originelles Ganzes, da es 
ein einzigartiges Geschehen, die Erwählung Marias zur Mutter des Mes- 
sias, preist und harmonisch darauf abgestellt ist. Es ist nichts Auffälliges, 
wenn ein frommes jüdisches Mädchen, das tief in den religiösen Vorstel- 
lungen ihres Volkes verwurzelt ist, ihrem Dank mit Worten der Schrift 
Ausdruck verleiht. Wichtiger als kritische Skepsis gegenüber dem Lied 
der Jungfrau von Nazareth ist es, nach dem Aufbau und Sinngehalt des 
Magnificat zu fragen. Für den Aufbau ist eine Strophengliederung, wie sie 
etwa F. Zorell und nach ihm P. Gaechter versucht haben7, möglich, aber 

einigen Kirchenvätern) bezeugte Zuweisung des Magnificat an Maria siehe u. a. bei P. 
Ladeuze, De l'origine du Magnificat et son attribution dans le troisieme Evangile ä Marie 
ou ä Elisabeth: Rev. d'Histoire eccles. 4 (1903), 623-644; Th. Zahn, Das Evangelium des 
Lucas, Leipzig 1913, 745-751; Wirtz, Das Magnificat unter exegetischen, textkritischen, 
dogmatischen und ästhetischen Gesichtspunkten: Pastor bonus 29 (1917), 289-301; 345 
bis 353; L. Pirot in Diet, de la Bible, Suppl. II, 1269-1273; J. Schmid, Das Evangelium 
nach Lukas, Regensburg 31955, 53 f. 
4 Auffällig ist vor allem V. 56, wo es heißt, daß •Maria" bei •ihr" blieb, obwohl man 
nach dem Lied im Munde Marias erwarten müßte •sie blieb bei Elisabeth"; vgl. dazu 
aber J. Schmid z. St. 
5 Ähnliches gilt für den zweiten Hymnus, das •Benedictus" (Lk 1, 68-79), wie überhaupt 
beide Lieder formkritisch und traditionsgeschichtlich im Zusammenhang zu sehen sind. 
Zum Benedictus vgl. J. Gnilka, Der Hymnus des Zacharias: Bibl. Zeitschr. 6 (1962), 215 
bis 238 (mit Lit.). Unwahrscheinlich ist die Annahme P.Winters, daß beide Lieder 
ursprünglich •makkabäische Psalmen" waren: Bull, of J. Ryland's Library 37 (1954), 328 
bis 347; sie dürften von vornherein christlichen Ursprungs sein, wenn auch von Gläubigen 
geprägt, die in Berührung mit bestimmten jüdischen Kreisen standen. 
* Maria im Erdenleben, Innsbruck 21954, 133. 
7 F. X. Zorell, Das Magnificat ein Kunstwerk hebräischer oder aramäischer Poesie?: 
Zeitschr. für Kath. Theologie 29 (1905), 754-758; ders., Magnificat: Verbum Domini 2 
(1922), 194-198; P. Gaechter, a.a.O., 128 f, (nimmt nach der Einleitung V. 46 f. drei 



344 Rudolf Schnackenburg 

auch wieder nicht nötig. Der Gedankenaufbau ist klar: Nach dem Lobpreis 
Gottes des Erretters nennt Maria den Grund ihres jubelnden Dankes, ihre 
Erhebung aus der Niedrigkeit und ihre Auszeichnung vor allen Frauen 
(1. Strophe), preist dann Gottes überwältigendes und unbegreifliches Heils- 
handeln (2. Strophe) und wendet schließlich den Blick auf die Heils- 
geschichte, die nun ihren Höhepunkt, die Erfüllung der den Vätern ge- 
gebenen Verheißungen erreicht (3. Strophe). Schauen wir näher zu und 
betrachten wir dabei Marias geistige und religiöse Haltung! 

I. Die Spiritualität des Magnificat 

•Hoch preist meine Seele den Herrn, und mein Geist jubelt über Gott, 
meinen Retter", so lautet der Eingang des Liedes. Das persönliche Dank- 
gebet gehört zur alten Tradition israelitischer Frömmigkeit und zu den 
festen Formen unter den Gattungen der Psalmen8. Das Lied der Anna, 
der Mutter Samuels, das die größte Ähnlichkeit mit dem Magnificat auf- 
weist und vielleicht sein unmittelbares Vorbild war, beginnt ähnlich: •Auf- 
jubelt mein Herz im Herrn, übergroß ist im Herrn mein Glück" (1 Sam 
2,1). Ein typisches Danklied für die Rettung aus Todesnot ist etwa Ps 30: 
•Ich will dich preisen, Herr, denn du hast mir herausgeholfen und meinen 
Feinden nicht gestattet, sich über mich zu freuen". Dann schildert der Sän- 
ger seine Not, sein Rufen zu Gott und seine Errettung und schließt: •Sin- 
gen soll dir meine Seele und nicht schweigen; Herr, mein Gott, ich will 
dir ewig danken". Und noch ein Beispiel aus den Hodajoth, den Lob- 
liedern von Qumran, die in der gleichen Tradition stehen: •Gepriesen 
seist du, Herr! Denn du hast nicht verlassen die Waise und den Geringen 
nicht verachtet. Denn deine Macht ist unerforschlich und deine Herrlichkeit 
ohne Maß .. ." (1 QH 5,20). Es ist die tiefe Erfahrung und Überzeugung 
eines gläubigen und frommen Herzens, daß alles Glück und Heil, alle 
Bergung und Rettung von Gott kommen und ihm daher alles Lob und alle 
Ehre gebühren; es ist die theozentrische Haltung des gottsuchenden und 
mit Gott verbundenen Menschen. 

Darum verbindet sich der Jubel über die erfahrene Erwählung und Be- 
glückung mit tiefer Demut. Im Folgenden (1. Strophe) gibt Maria beidem 
beredten Ausdruck. •Denn er hat angesehen die Niedrigkeit seiner Magd. 
Denn siehe, von nun an werden mich seligpreisen alle Geschlechter. Großes 
hat an mir getan der Mächtige, und heilig ist sein Name. Sein Erbarmen 

Strophen von ungleicher Länge an: V. 48-50; V. 51-53; V. 54-55; vgl. die Auslegung 
142-154. 
8 Vgl. H. Gunkel (zu Ende geführt v. J. Begrich), Einleitung in die Psalmen, Göttingen 
1933, 265-292; zu neueren Arbeiten vgl. J.J.Stamm, in: Theol. Rundschau 23 (1955), 
35-40. 



Das Magnificat, seine Spiritualiät und Theologie 345 

waltet von Geschlecht zu Geschlecht für jene, die ihn fürchten". In einem 
Danklied wird auch stets der Anlaß zum Gottespreis angegeben, sei es die 
Rettung aus Krankheit und Todesnot, sei es die Befreiung von Feinden, 
Lästerern und Verfolgern oder der Erweis der Unschuld bei falscher Ver- 
dächtigung. So auch hier bei Maria. Gerade diese Strophe spricht stärk- 
stem dafür, das Lied der Jungfrau von Nazareth und niemand anders 
zuzuschreiben. Denn auch gegenüber dem Verkündigungsengel bezeichnet 
sich Maria als die •Magd des Herrn" (Lk 1,38)9, und der Grund dafür, 
daß sie alle Geschlechter seligpreisen werden, muß eine ganz besonders 
auszeichnende Tatsache sein. Wir wissen es: es ist ihre Berufung zur Mut- 
ter des Messias, zur Gottesmutter. Bezeichnenderweise findet sich gerade 
zu diesem Satz keine wirkliche Parallele im Alten Testament; entfernt 
kann man an Gen 30,13 erinnern, wo Lea spricht, nachdem ihre Magd 
Silpa dem Jakob einen Sohn geboren hat: •O ich Glückselige, denn die 
Töchter werden mich seligpreisen". Aber •alle Geschlechter" im Worte 
Marias bedeutet viel mehr: Sie wird einem Kind das Leben schenken, das 
ihr selbst eine einzigartige Stellung unter allen Geschlechtern zuweist. Das 
ist eine deutliche Anspielung auf den Messias, auf jenes wunderbare Kind, 
von dem ihr der Engel gesagt hatte: •Er wird groß sein und Sohn des 
Höchsten heißen, er wird herrschen über das Haus Jakob in Ewigkeit, und 
seiner Herrschaft wird kein Ende sein" (1,32 f.). Von der falschen Demut, 
daß sie ihre Auszeichnung nicht erwähnen dürfte, ist Maria frei; all ihr 
Ruhm fällt ja Gott zu, und als Tochter ihres Volkes weiß sie sich zum 
Höchsten berufen, was sich ein Mädchen in Israel erhoffen konnte. 

Der Ausdruck Touteivcooig (•Niedrigkeit") verlangt noch besondere Auf- 
merksamkeit; er ist die Übersetzung des hebräischen coni = Elend, Leid, 
Knechtschaft, bezeichnet also eine konkrete Notlage. Darum meint P. 
Gaechter, Maria sei durch die Geburt ihres Kindes wirklich aus einer äuße- 
ren drückenden Lage befreit worden, und er vermutet, Maria habe von 
den Klatschbasen in Nazareth, etwa am Wasserbrunnen, viel zu leiden 
gehabt. Ihre Zurückhaltung habe deren Vorwürfe herausgefordert, und 
man habe ihrem stillen Wesen üble Motive unterschoben; sie dünke sich 
als Davididin etwas Besseres denn die anderen, wähne wohl gar, Messias- 
mutter zu werden, und ähnliches10. Das ist etwas viel Phantasie und Psy- 
chologie. Gewiß wird man die •Niedrigkeit" der Magd des Herrn nicht 

0 Man kann schwerlich mit J. G. Davies, a.a.O. (siehe Anm. 2), so argumentieren, daß 
das ursprünglich Elisabeth zugehörige Lied auf Grund der Selbstbezeichnung Marias in 
Lk 1,38 dann dieser in den Mund gelegt wurde. Treffend bemerkt K. H. Rengstorf, 
a. a. O. (Anm. 2), 31: •Insofern ist das Magnificat an seinem Orte nichts anderes als eine 
nähere Ausführung über Marias Bekenntnis .Siehe, ich bin die Magd des Herrn' (1, 38) 
durch sie selbst, und insofern ist es auch nur in ihrem Munde überhaupt möglich." 
10 A.a.O., 145 f. 



346 Rudolf Schnackenburg 

einfach als •Demut" verstehen dürfen, sondern die äußere Lage mit- 
berücksichtigen müssen. Den besten Kommentar erhalten wir aber durch 
Maria selbst im weiteren Verlauf ihres Dankliedes; denn die gleiche 
Vokabel, nur als Adjektiv, steht dann in dem Vers: •Mächtige stürzt er 
vom Thron und erhöht Niedrige". Maria gehörte zu den unteren Volks- 
schichten, zu den Niedrigen und Einflußlosen, auch wenn sie mit einem 
Davididen verlobt war und vielleicht selbst aus dem königlichen Ge- 
schlecht stammte. Gott aber schaut nicht auf das Äußere, sondern auf das 
Herz, und er hat sich diese einfache Jungfrau zu dem höchsten Beruf 
erwählt, der Welt den Retter zu schenken. Eben dies, das gnädig-gütige 
Herabblicken und Erwählen Gottes preist Maria, und sie zeigt damit, daß 
sie zu bestimmten Kreisen im Volke gehörte, die arm und fromm, in heißer 
messianischer Erwartung, im völligen Vertrauen zu Gott und seiner Barm- 
herzigkeit lebten. Wir können kurz sagen: sie gehörte zu denen, bei denen 
eine innerliche •Armenfrömmigkeit" gepflegt wurde. 

Auf diese Geisteshaltung der •Armen in Israel" ist man durch die Ent- 
deckung der Qumrantexte erneut und stärker aufmerksam geworden. Da- 
hinter steht eine ganze Geschichte einer besonderen Schätzung der •Ar- 
mut": diese bezieht sich nicht zuerst auf die ökonomischen Verhältnisse, 
die sich wandelten, sondern drückt eher die menschliche Hilf losigkeit aus11. 
Aber in der irdischen Not vertrauten diese •Armen" um so stärker auf 
Gottes Macht und Hilfe, ja ihre Haltung wurde ein Typos für das gläu- 
bige Verhalten des Menschen in seiner Existenz vor Gott. Von sich selbst 
kann der Mensch nichts erwarten, aber alles von Gott und seiner Gnade. 

Die wechselreiche Geschichte der •Armen in Israel" und ihrer Fröm- 
migkeit ist wiederholt nachgezeichnet worden12. Nicht auf die konkreten 
Gruppen kommt es an, die sich jeweils dazu zählten, sondern auf die ihnen 
gemeinsame Haltung, daß sie all ihr Recht und Heil von Gott erwarteten. 
Die letzte Antwort brachte diesen Menschen mit ihrer Erlösungssehnsucht 
Jesus, der gerade solche Menschen in den •Seligpreisungen" angesprochen 
haben dürfte13. Die Qumran-Essener verstanden sich als die •Armen" 

11 Das Hebräische hat mehrere Ausdrücke für •arm"; die hier in Frage kommenden 
Äquivalente 'ani und 'anäw stehen im Alten Testament primär nicht im Gegensatz zu 
•reich", sondern zu •höherstehend"; vgl. E.Bammel im Theol. Wörterbuch zum NT VI, 
888. Der •Arme" wurde oft von den Gewalthabern bedrückt und suchte sein Recht bei 
Gott. 
12 Vgl. u. a. H. Birkeland, 'Ani und 'Anäw in den Psalmen, Oslo 1933; J. van der Ploeg, 
Les pauvres d'Israel et leur piete: Oudt. Stud. 7 (1950), 236-270; A. Gelin, Die Armen - 
sein Volk, Mainz 1957; E. Bammel, in: ThWNT VI, 889-899; J. G. Gourbillon, Der Gott 
der Armen im Alten und Neuen Testament, Düsseldorf 1961; E. Neuhäusler, Anspruch 
und Antwort Gottes, Düsseldorf 1962, 147-156. 
13 Vgl. J. Schmid, Das Evangelium nadi Matthäus, Regensburg 31956, 75-84; J. Dupont, 
Les Beatitudes I, Brügge/Löwen 21958, bes. 209-217; 291-298; E. Neuhäusler, a.a.O., 
141-169. 



Das Magnificat, seine Spiritualiät und Theologie 347 

und •Demütigen", bedrängt, zeitweilig verfolgt, und doch als das wahre 
Israel, der heilige Rest, den Gott zum Werkzeug seiner Heilspläne berufen 
hat. In der Kriegsrolle heißt es: •Du hast verkündigt die Zeiten der Kriege 
deiner Hände... die Scharen Belials zu fällen, die sieben nichtigen Völker 
durch die Armen deiner Erlösung" (1 QM 11,8). In einer Auslegung von 
Ps 37 heißt es zu V. 11 (•Aber die Demütigen werden das Land gewin- 
nen"): •Seine Deutung bezieht sich auf die Gemeinde der Armen, die die 
Zeit der Entsagung angenommen haben, und die gerettet werden aus allen 
Fallen Belials" (4 QpPs 37: II,9ff.); ähnlich V. 22: (•Denn [seine] Geseg- 
neten [werden] das Land besitzen"): •Seine Deutung geht auf die Ge- 
meinde der Armen" (ebd. III,9f.). Wenn auch die Unterschiede in der 
Einstellung und den Motiven der Qumranleute gegenüber der Haltung 
Jesu nicht zu übersehen sind, so hat doch Jesus in den Seligpreisungen 
ebenfalls solche •Armen" und •Demütigen", Gedrückten und Trauernden 
angeredet, und in Mt 5,5 wird sogar der gleiche Psalmvers Ps 37,11 
zitiert. Gewiß war die Erlösung, die er ankündigte und brachte, anders, 
als sie sich die Gemeinde von Qumran dachte, universal und ohne Rache- 
gedanken; aber eine ähnliche Erlösungssehnsucht setzte auch er voraus. In 
einfachen, sich ihrer menschlichen Niedrigkeit und Hilflosigkeit bewußten, 
doch um so mehr nach Gott und seinem Heil verlangenden, für seinen An- 
ruf geöffneten Menschen sah Jesus diejenigen, denen Gott sein Reich 
schenken wollte. Auch Maria gehörte offenbar zu solchen, das messiani- 
sche Heil erwartenden •Armen", und das Magnificat ist ein Ausdruck der 
in jenen Kreisen lebendigen Frömmigkeit. Nicht eingeengt und abgeson- 
dert wie die Qumranleute, lebten diese Menschen in heißer Sehnsucht nach 
dem Messias, in lauterer Gesinnung und Empfänglichkeit für Gottes 
eschatologisches Heil. Einige von ihnen spielen in der lukanischen Kind- 
heitsgeschichte eine Rolle: Zacharias (vgl. seinen Lobgesang Lk 1,68-79) 
und Elisabeth, der greise Simeon (vgl. 2,29-32), die •Prophetin" Anna 
(2,36 ff.), und der Verfasser der Kindheitsgeschichte, vielleicht selbst jenen 
Kreisen nahestehend, wird ihre Gedanken zutreffend wiedergegeben ha- 
ben. 

•Großes hat an mir getan der Mächtige, und heilig ist sein Name." Jetzt 
wird es noch deutlicher, daß Maria an ein besonderes Geschehen denkt, 
etwas Großes, das Gott an ihr gewirkt hat. Freilich nennt sie Empfängnis 
und Geburt des göttlichen Kindes nicht unmittelbar; es ist wie eine Scheu, 
vom heiligen Geheimnis noch deutlicher zu sprechen. Aber wieder erinnert 
der Ausdruck •der Mächtige" an das Gespräch Marias mit dem Engel. Auf 
ihre Frage hatte er geantwortet: •Bei Gott ist kein Ding unmöglich", und 
darin steckt im Griechischen die gleiche Wurzel wie in •der Mächtige". 
Gott vermag auch das menschlich Unmögliche und Unbegreifliche zu voll- 



348 Rudolf Schnackenburg 

bringen. Diesen Glauben hatte Maria schon durch ihre Zustimmung und 
ihren Gehorsam gegenüber dem göttlichen Auftrag bekundet, und ihm 
verleiht sie auch jetzt Ausdruck. •Heilig ist sein Name", fügt sie hinzu, 
gleichsam erschauernd vor Gottes Andersartigkeit und Größe. Sie ist einer 
der Menschen, die ganz aus heiliger Furcht und Ehrfurcht vor Gott leben. 
Solche Menschen gab es in ihrem Volk durch alle Geschlechter, und sie 
hatten alle auch die Barmherzigkeit Gottes erfahren. •Seine Barmherzig- 
keit waltet von Geschlecht zu Geschlecht für die, die ihn fürchten". 

So sind wir auf die nächste Strophe vorbereitet, in der jener Glaube 
an Gottes allem menschlichen Trachten und Sinnen überlegene und unbe- 
greifliche Handeln in eindrucksvollen Sätzen hervorbricht: •Er übt Macht 
mit seinem Arme, zerstreut, die hochfahrend sind in ihres Herzens Sinnen. 
Die Mächtigen stürzt er vom Throne und erhöht die Niedrigen. Hun- 
gernde erfüllt er mit Gütern, und Reiche läßt er leer ausgehen". Diese 
Sätze haben wieder ihre nächste Parallele im Gesang Annas, die Gott von 
der Not und Schande ihrer Unfruchtbarkeit erlöst und mit dem heiß- 
ersehnten Sohn beschenkt hatte14. •Zerbrochen wird der Bogen der Star- 
ken, doch mit Kraft gürten sich die Schwachen. Satte müssen sich um Brot 
verdingen, Hungernde werden gesättigt. . . Der Herr ist es, der tötet und 
wieder ins Leben ruft, der ins Totenreich führt und wieder heraufbringt. 
Der Herr läßt verarmen und macht reich, er erniedrigt und erhöht. Er hebt 
den Schwachen aus dem Staube, aus dem Schmutz erhebt er den Armen, 
neben Fürsten läßt er ihn sitzen und weist ihm den Ehrenplatz an" (1 Sam 
2,4-8). Die gleiche Erfahrung klingt immer wieder in den alttestament- 
lichen und jüdischen Dankliedern an. Gott ist mächtiger als der Mensch, 
Er ist der allzeit Größere und Weisere. Von dieser Urerfahrung lebt der 
religiöse Glaube. Auch Jesus fordert einen •bergeversetzenden" Glauben, 
der das menschlich Unmögliche durch Gottes Macht für erreichbar hält 
(Mk ll,22f.; vgl. Mt 17,20; 21,21; Lk 17,6). Paulus führt das Beispiel 
Abrahams an, der wider alle Hoffnung und doch auf Grund von Hoff- 
nung, nämlich alleinigen Vertrauens auf Gott glaubt, daß ihm Gott trotz 
seines hohen Alters noch den verheißenen Segenserben schenken werde. 
Denn Gott ist es, der •die Toten lebendig macht und das Nichtseiende 
zum Sein ruft" (Rom 4,17). Gleicher Art ist für ihn der Christusglaube, 
da er ja auf der Überzeugung steht, daß Gott den gekreuzigten Jesus von 
den Toten auferweckt hat (Rom 4,24). Nichts anderes aber bekundet auch 
Maria in ihrem Preis des paradoxen Handelns Gottes, der die Hochmüti- 

14 Das ist aber kein Grund (wie immer wieder behauptet wird), das Magnificat Elisabeth 
zuzusprechen, die sich in einer ähnlichen Lage wie die Mutter Samuels befand. Anna hat 
ihre konkrete Situation überschritten und preist das paradoxe, die menschlichen Verhält- 
nisse umkehrende Handeln Gottes. Solche Gedanken klingen in der biblischen Frömmig- 
keit öfter an, z. B. auch im Lobgesang des Moses (Dt 32, 39) und des Tobias (Tob 13, 1 f.). 



Das Magnificat, seine Spiritualiät und Theologie 349 

gen demütigt und die Niedrigen erhöht, die Hungernden sättigt und die 
Reichen und Satten leer ausgehen läßt. Zugleich ist das wieder ein Aus- 
druck jener Armenfrömmigkeit, die wir schon betrachtet haben. Die drei 
in Kontrasten geschilderten Bilder von den hochfahrenden Großen, den 
Mächtigen und Reichen, denen Gott seine überlegene Macht beweist, er- 
wachsen bei Maria nicht aus einem menschlichen Ressentiment, sondern 
aus dem gläubigen Begreifen und Bewundern der Größe Gottes. So er- 
staunlich, so ganz anders, als man es erwarten sollte, handelt Gott immer 
wieder; darin erkennt der gottesfürchtige Mensch den Arm Gottes und 
erfährt er sein Eingreifen zum Schutz der Niedrigen und Armen. Das ist 
der gerechte und treue Gott Israels, der seine Bundesverheißungen wahr 
macht und zum Anwalt der Bedrückten und Schwachen wird. 

So stellt Maria schließlich in der letzten Strophe das unbegreifliche und 
beglückende Handeln Gottes, das sie erfahren hat, in die Linie der Heils- 
geschichte. Sie weiß sich als Glied des Heilsvolkes Israel, das im Buch 
Isaias als Gottes erwählter •Knecht" angesprochen wird: •Du aber, Israel, 
mein Knecht, du, Jakob, den ich erkoren, Sprößling Abrahams, meines 
Freundes, du, den ich holte von den Enden der Erde, den ich rief aus ihrem 
äußersten Winkel. Ich sagte zu dir: ,Du bist mein Knecht, dich hab ich 
erwählt und niemals verworfen'..." (Is 41,8f.). Diese Trost- und Heils- 
prophetie sieht Maria jetzt bestätigt und erfüllt: •Er hat sich angenommen 
Israels, seines Knechtes, eingedenk seines Erbarmens, wie er gesprochen 
hat zu Abraham und seiner Nachkommenschaft auf ewig". Das •Sprechen" 
Gottes zu Abraham war ein Versprechen göttlichen Heils und Segens, die 
Grundlage des Gottesbundes mit Israel. Das Volk hat zwar diesen Bund 
immer wieder gebrochen, aber Gott hat sich seiner in großem Erbarmen 
wieder angenommen, wie es bei Deutero-Isaias wiederholt anklingt: 
•Fürchte dich nicht, denn ich bin mit dir. Schau nicht angstvoll umher, denn 
ich bin dein Gott" (Is 41,10). •Ich verließ dich nur eine kurze Zeit, doch 
mit großem Erbarmen führ ich dich heim. . ." (Is 54, 7). Die Verheißun- 
gen Gottes aber sollten sich schließlich in der Sendung seines Messias 
erfüllen. So bricht auch in dieser Strophe die Überzeugung Marias durch, 
daß sie der Welt den Erlöser schenken soll. Aber ganz in der Denkungsart 
ihres Volkes sieht sie den Messias als die Erfüllung der göttlichen Ver- 
heißungen an, als den Höhepunkt der Heilsgeschichte. Wenn sie selbst 
Gottes erlesenes Werkzeug dafür geworden ist, so ist das nur ein Grund 
für sie, den treuen Gott Israels, den Herrn der Geschichte, der Gedanken 
des Heiles sinnt und zur rechten Zeit verwirklicht, zu rühmen. Auch diese 
letzte Strophe wird so zu einem herrlichen Preis Gottes, vollendet den 
Dank, mit dem das Lied begonnen hatte, im Blick auf Gottes ganzes Wir- 
ken in der Geschichte und schließt so den Hymnus würdig ab. 



350 Rudolf Schnackenburg 

Im ganzen erkennen wir, wie stark Maria in der Frömmigkeit ihres 
Volkes, in den Gedanken der Heiligen Schrift verwurzelt ist und wie sie 
diese Gedankenwelt in sich aufgenommen und zu einem persönlichen Be- 
sitz für sich gemacht hat. Sie ist ein Kind ihres Volkes, des Gottesvolkes, 
edelste Vertreterin biblischer Frömmigkeit, die auf der geschichtlichen, 
persönlichen Offenbarung Gottes beruht. Dieser einfache, stille und medi- 
tative Mensch hat den Kern der alttestamentlichen Gottesoffenbarung 
erfaßt und ist nun von der Tatsache überwältigt, daß sie, die niedrige, 
demütige Magd des Herrn zum Größten erwählt ist, was Gott einem Men- 
schen gewähren kann. Gewiß hat sie noch nicht die Tragweite ihrer Er- 
wählung erfaßt, fehlen doch in ihrem Danklied noch alle tieferen christ- 
lichen Überlegungen über die Größe und Würde des Messias, des Gottes- 
sohnes. Aber gerade in der Bindung an die Denkungsart ihres Volkes 
wirkt das Magnificat der Jungfrau von Nazareth echt und überzeugend. 
Nach ihrem Fassungsvermögen bedenkt und begreift sie die Wege Gottes 
und formt in einer Stunde, da ihr die Größe ihrer Berufung bewußt wird, 
ihre Gedanken mit biblischen Worten zu einem herrlichen Lobpreis Got- 
tes. Mag der Verfasser der Kindheitsgeschichte das Lied mitgeformt haben, 
dann doch aus guter Kenntnis der Spiritualität jener Kreise, zu denen 
Maria gehörte. Zugleich aber wollte er mit jener Seligpreisung der Mes- 
siasmutter beginnen, von der Maria selbst in ihrem Danklied gesprochen 
hatte. 

II. Theologie des Magnificat 

Mit der Aufnahme des Magnificat in die Kindheitsgeschichte und seiner 
Einfügung an die jetzige Stelle hat der Verfasser oder Bearbeiter auch 
bestimmte theologische Gedanken zum Ausdruck gebracht, die von der 
Urkirche akzeptiert wurden und somit älteste marianische Theologie dar- 
stellen. Erst in neuerer Zeit hat man sich mit dieser durch die Rahmen- 
erzählung gegebenen Theologie stärker beschäftigt; auf katholischer Seite 
besitzen wir dazu das anregende, wenn auch in manchem diskutable Werk 
von R. Laurentin15. Wir wollen versuchen, nach dem Kontext, seiner An- 
ordnung und seinen Grundgedanken, jenen Intentionen des Verfassers 
nachzugehen, dabei aber das Sichere von bloßen Vermutungen zu scheiden. 

1. Die Begegnung der beiden Mütter 

Es ist schon lange erkannt, das die lukanische Kindheitsgeschichte in einem 
bemerkenswerten parallelen und verschränkten Aufbau die Vorgeschichte 
Johannes' des Täufers und die Jesu miteinander verbindet. Manche For- 

15 Structure et Theologie de Luc I-II, Paris 1957. 



Das Magnificat, seine Spiritualiät und Theologie 351 

scher vermuten als erste Quelle Überlieferungen über die Jugend des 
Täufers, die aus täuferischen Kreisen stammten, also von Anhängern des 
Johannes, die ihren Meister und nicht Jesus als den Messias verehrten16. 
Jene Traditionen seien von christlichen Kreisen aufgenommen, christlich 
interpretiert und in den Dienst der Jesusüberlieferung gestellt worden. 
Ohne auf dieses Problem einzugehen, brauchen wir nicht daran zu zwei- 
feln, daß für die Vorgeschichte Jesu auch zuverlässige Informationen über 
die Ankündigung seiner Geburt, über seine Mutter und die Ereignisse bei 
und nach der Geburt zur Verfügung standen. Tatsache aber ist, daß der 
Verfasser der Kindheitsgeschichte die ähnlichen, vergleichbaren Ereignisse 
vor und bei der Geburt des späteren großen Täufers zum Ausgangspunkt 
und zur Folie seiner Darstellung der Frühgeschichte Jesu genommen hat. 

Rufen wir uns den klaren Aufbau in Erinnerung: Ankündigung der Ge- 
burt Johannes' des Täufers (1,5-25), Ankündigung der Geburt Jesu (1,26 
bis 38), Besuch Marias bei Elisabeth (1,39-56), die Geburt des Johannes 
1,57-80), die Geburt Jesu (2,1-20), schließlich zwei bedeutsame Geschich- 
ten aus der Kindheit Jesu: Beschneidung und Darstellung im Tempel 
(2,21-40) sowie der zwölfjährige Jesus im Heiligtum von Jerusalem 
(2,41-52). Deutlich erkennen wir die jeweilige Steigerung in der Darstel- 
lung von Johannes zu Jesus hin. Bedeutsam ist auch, daß der Bericht im 
Tempel beginnt und mit einer vielsagenden Szene im Tempel endet. Die 
oben charakterisierten Kreise, die von der •Armenfrömmigkeit" beseelt 
und von starker messianischer Erwartung ergriffen waren, fühlten sich 
auch dem Tempel in Jerusalem verbunden und pflegten - im Unterschied 
zur Qumrangemeinde - auch eine •Tempelfrömmigkeit", wie sie im da- 
maligen Judentum in Blüte stand17. Der Zachariassohn wuchs in einer 
priesterlichen Familie auf, die dem offiziellen Tempelkult in Jerusalem 
verpflichtet war und ihm nicht ablehnend wie die sadokitischen Priester 
von Qumran gegenüberstand18. Maria war den Eltern des späteren Täu- 

18 Nach einigen Vorgängern u.a. E. Klostermann, Das Lukasevangelium 4 f.; G. Erd- 
mann, Die Vorgeschichten des Lukas- und Matthäus-Evangeliums und Vergib vierte 
Ekloge, Göttingen 1932, 7-53, bes. 10f., 34-42; M. Dibelius, Jungfrauensohn und Krip- 
penkind, in: Botschaft und Geschichte I, Tübingen 41961, 120f.; P.Winter, The Proto- 
Source of Luke I: Novum Testamentum 1 (1956), 184-199; Ph. Vielhauer, Das Benedic- 
ts des Zacharias: Zeitschr. für Theol. und Kirche 49 (1952), 255-272, näherhin 256. - 
Dagegen P. Benoit, L'enfance de Jean Baptiste selon Luc 1: New Testament Studies 3 
(1956/57), 169-194 (gegen Quellen überhaupt, nur Werk des Lukas); J. Gnilka, a.a.O. 
(Anm. 5). 
17 Vgl. R. Schnackenburg, Art. Tempelfrömmigkeit: Lexikon für Theologie und Kirche 
2IX, 1358 f. 
18 Daß der Priester Zacharias zum Essenertum neigte und seinen Sohn Johannes früh- 
zeitig nach Qumran schickte, bleibt reine Spekulation; das betont mit Recht K. H. Rengs- 
torf, Ev nach Lk 35. Die Frage geistiger Beziehungen zwischen dem späteren Täufer und 
der Qumrangemeinde stellt freilich noch vor weitere Probleme. 



352 Rudolf Scknackenburg 

fers verwandtschaftlich verbunden und ebenfalls eine fromme Tempel- 
pilgerin (vgl. Lk 2,41). 

Die vom Heiligen Geist eingegebenen Verheißungsworte über den 
Täufer und die Engelsworte über Jesus stehen sich im Sinne einer gewal- 
tigen Klimax gegenüber: Johannes ist der Vorläufer und Prophet, Jesus 
aber der erwartete Heilbringer, der Messias aus königlichem Geschlecht, 
der Erlöser seines Volkes und das Licht für alle Völker (vgl. 2,31 f.). Im 
Wort des zwölfjährigen Jesus zu seinen Eltern (2,49) leuchtet seine ein- 
zigartige Nähe zu Gott, seinem Vater, auf, am Ende der Darstellung sicher 
ein angestrebter Höhepunkt. Innerhalb der Darstellung üben aber auch 
die Eltern der beiden Kinder eine wichtige Funktion aus. An ihrem Ver- 
halten und in ihren Worten werden das Verhältnis und die Bedeutung 
der beiden Verheißungskinder noch deutlicher. Der Besuch Marias bei 
ihrer Verwandten Elisabeth nun stellt das Verbindungsstück, die Klammer 
zwischen den beiden parallelen Erzählungssträngen dar, und in ihm muß 
darum auch das Verhältnis zwischen Johannes und Jesus im Spiegel der 
beiden Mütter klar hervortreten. 

So verstehen wir die Rahmenerzählung für das Magnificat: Maria, die 
gehorsame und demütige Magd des Herrn, macht sich, vom Engel auf die 
Mutterschaft ihrer betagten Base aufmerksam gemacht, in das Gebirge 
Juda zum Haus ihrer Verwandten auf, um bei den Vorbereitungen zur 
Geburt behilflich zu sein. Bei der Begegnung der beiden Frauen aber 
ereignet sich ein Doppeltes: Das Kind im Mutterschoß Elisabeths regt sich, 
•hüpft auf", und Elisabeth erkennt im Heiligen Geist, daß ihr ungebore- 
nes Kind, um das selbst das Geheimnis göttlicher Berufung schwebt, den 
Größeren grüßt, den Maria in ihrem Leibe trägt (1,43 f.)19. Und sogleich 
grüßt auch sie, die Ältere, ihre viel jüngere Verwandte mit einem Wort, 
das Maria um ihres Sohnes willen über alle Frauen emporhebt: •Geprie- 
sen bist du unter den Frauen, und gepriesen ist die Frucht deines Leibes" 
(1,42). Die semitische Parataxe steht sinngemäß für eine Hypotaxe: •Ge- 
priesen, ausgezeichnet bist du unter allen Frauen, weil die Frucht deines 
Leibes höchst preiswürdig ist". Elisabeth bezeichnet Maria als •die Mutter 
meines Herrn" und preist sie dann noch persönlich selig, weil sie dem 
Wort des Herrn geglaubt hat (1,45), in deutlichem Kontrast zu Zacharias, 
der den Worten des Engels zunächst keinen Glauben geschenkt hatte 
(1,20)._ 

In dieser kurzen Darstellung wird der Grund aller späteren Mariologie 
gelegt. Die Größe Marias wurzelt in ihrer einzigartigen gnadenhaften 
Würde, zur Mutter des Messias berufen zu sein. Ihr persönlicher mensch- 

19 Wenn Elisabeth sagt •Mutter meines Herrn", so ist damit wahrscheinlich der Messias 
gemeint (vgl. auch Ps 110, 1); siehe die Kommentare. 



Das Magnificat, seine Spiritualität und Theologie 353 

licher Beitrag (wenn man es so nennen darf) aber ist ihr Glaube, ihr gläu- 
biger Gehorsam, ihr gehorsames Dienen. Der jubelnde Lobgesang, den 
die stille Jungfrau, von Gottes Güte überwältigt, anstimmt, bestätigt 
genau das, was Elisabeth soeben aussprach: Alle kommenden Geschlechter 
werden sie seligpreisen, nicht um ihrer selbst willen, sondern wegen des 
Großen, das Gott an ihr vollbracht hat, und darum gebührt Gott allein 
die Ehre, wie es Maria in ihrem Danklied ausdrückt, den Gedanken so- 
gleich vollziehend. Sie selbst aber begreift sich auch hier wieder als die 
niedrige Magd des Herrn und bestätigt so auch die persönliche Preisung 
Elisabeths: Sie glaubt an das Wunder, das Gott an ihr wirkte, und an das 
Heil, das er durch sie der Welt schenken will. Sie glaubt an Gottes Ver- 
heißungen und ihre Erfüllung in dieser Gnadenstunde, die sie selbst mit 
der Geburt des Messias herbeiführen darf. 

Wenn man die Darstellung unter diesem theologischen Aspekt begreift, 
dann wird man nicht mehr über die Anstöße stolpern, die scharfe kritische 
Augen in ihr finden wollen: Es sei seltsam, ja taktlos, daß Maria in ihrer 
Antwort Elisabeth und deren Kind mit keinem Worte erwähnte; sie 
scheine den Zweck ihres Besuches, Elisabeth zu ihrem Kinde zu beglück- 
wünschen, ganz vergessen zu haben, sie spreche nur von sich selbst. Auch 
P. Gaechter urteilt: •Das macht das Magnificat als Antwort Marias auf die 
Worte, die Elisabeth bei dieser Gelegenheit sprach, schlechterdings un- 
möglich"20. Aber von einer historisierenden Neigung, den Besuch Marias 
und die Begrüßungsszene genau zu rekonstruieren, war die Urkirche weit 
entfernt. Ihr kam es auf den Offenbarungs- und Verkündigungswert der 
Szene an, und unter diesem Gesichtspunkt verdeutlicht das Magnificat in 
poetischer Form das, was Elisabeth mit kurzen prosaischen Worten aus- 
gesprochen hatte. Großartiger kann das Offenbarungs- und Heilsgesche- 
hen, um das es hier geht, gar nicht beleuchtet werden als in diesem Gott 
preisenden Hymnus aus dem Mund derjenigen, die zuerst davon betrof- 
fen ist: Gottes wunderbares, barmherziges, seine Verheißungen erfüllen- 
des Handeln, das allen Geschlechtern zum Heil und Segen wird. Wenn 
uns auch das darin eingeschlossene urchristliche Glaubenszeugnis noch 
nicht alle Tiefen des Mariengeheimnisses eröffnet, vor allem noch nicht 
ihre mütterlich-fürbittende und fürbittend-mittlerische Rolle als Verherr- 
lichte an der Seite ihres erhöhten Sohnes, so lehrt es uns doch den Blick auf 
das Wesentliche: Gottes Heilshandeln bei der Sendung seines Messias 
und näherhin seine unerforschliche Weisheit, Macht und Güte, daß er ihn 
uns auf diesem Weg, durch die Erwählung der Jungfrau von Nazareth 
zur Mutter seines Sohnes, schenken wollte. In dieser theozentrisch-heils- 

20 Maria im Erdenleben 41. 



354 Rudolf Schnackenburg 

geschichtlichen Sicht hat Maria genau ihren Platz: ihre menschlich- 
unglaubliche Berufung durch Gott und ihre beispielhafte gläubige Ant- 
wort als Mensch. 

2. Maria, Repräsentantin des alten Gottesvolkes 

Daß Maria heilsgeschichtlich denkt, daß sie sich berufen weiß, die Israel 
geschenkten Verheißungen zu erfüllen, und sich so auch als Endpunkt 
einer langen, mit Heilserwartungen durchzogenen Geschichte versteht, 
erkannten wir bei der Betrachtung der letzten Strophe. In diesem Sinne 
ist Maria eine in Israel und für Israel höchst bedeutsame Gestalt. Manche 
Ausleger aber möchten darüber hinausgehen und Marias Lobgesang nicht 
nur als das Lied einer einfachen individuellen Frau auffassen, sondern 
als das der Repräsentantin Israels, so daß gleichsam das alte Gottesvolk 
diesen Hymnus durch den Mund Marias anstimmt. So besonders R. Lau- 
rentin21; er stützt sich auf drei Beobachtungen: (a) Manche von Maria auf- 
genommenen Schriftworte bezögen sich auf Gesamtisrael; so der Anfang 
auf Hab 3,18, wo das personifizierte Gottesvolk selbst spricht: •Ich aber 
will frohlocken im Herrn, will jubeln über den Gott meines Heils"; oder 
der nächste Vers auf Dt 26,7: •Der Herr sah auf unsere Bedrängnis 
('onjenü) und führte uns aus Ägypten"; oder V. 48 auf Mal 3,12: •Alle 
Völker werden euch glücklich preisen, weil ihr ein Land meines Wohl- 
gefallens seid"; schließlich V. 49 auf Dt 10,21: •Dein Gott hat an dir 
jene großen Taten vollbracht", (b) Im Folgenden fasse der Gesang alle 
Niedrigen und Hungernden ins Auge, bleibe also nicht bei einer Einzel- 
person stehen und betreffe sicherlich alle Frommen und Gedemütigten in 
Israel, (c) Die letzte Strophe nehme ausdrücklich auf Abraham, den 
Stammvater Israels, Bezug, nähere so die wunderbare Empfängnis Marias 
der gleichfalls wunderbaren Empfängnis Saras an, lasse also Maria als 
Antityp zu ihr und als Repräsentantin des der Verheißung Gottes ent- 
sprungenen Volkes Israel erscheinen. 

Man kann diese Gründe schwerlich für überzeugend halten. Die näch- 
sten Schriftanklänge besitzt das Magnificat im Danklied Annas; der Blick 
auf Gottes Erhebung der Niedrigen zeigt nur die Verwurzelung Marias 
in jener Frömmigkeit, die von Gottes immer wieder erfahrbarer Gnade 
und Güte gerade gegenüber den Gedrückten überwältigt ist, und die letzte 
Strophe ist ein dem jüdischen Denken überhaupt naheliegender Rückblick 
auf die Heilsgeschichte. Wie Elisabeth eine individuelle Gestalt ist, so 
auch Maria, und es ist nicht genügend angedeutet, daß in ihr Israel selbst 
seine Stimme erheben soll. So ist das wohl eine zu weitgehende theologi- 

21 A.a.O., 83ff.; vgl. 152f. 



Das Magnificat, seine Spiritualität und Theologie 355 

sehe Deutung. Bekannt ist, daß nicht wenige katholische Exegeten die 
apokalyptische Frau in Apk 12 auf das alte Gottesvolk und Maria zugleich 
deuten wollen22; aber auch hier vermag nüchterner exegetischer Sinn nicht 
zu folgen. Jene Frau mit den zwölf Sternen um ihr Haupt ist sicher ein 
Symbol für das Heilsvolk des Alten Testaments, aus dem der Messias her- 
vorging, und im Folgenden dann auch für das neue Gottesvolk, das vor 
den Nachstellungen Satans fliehen muß. So versagt aus mancherlei Grün- 
den die individuelle Deutung auf Maria, wie umgekehrt die kollektive 
Deutung beim Magnificat fehl am Platz ist. 

Dennoch kann Maria als Vertreterin ihres Volkes gelten, die zugleich 
seine tiefsten Hoffnungen erfüllt, aber nicht in einem kollektiven Sinn, 
sondern als Einzelperson, die zu einem einmaligen Dienst berufen ist. Das 
Repräsentative liegt in ihrer aus den besten Wurzeln alttestamentlicher 
Gläubigkeit genährten Spiritualität und in ihrem Selbstverständnis als 
Glied des Gottesvolkes. In der Art, wie sie ihr Danklied formuliert, blickt 
sie über ihre eigene Person hinaus und erkennt ihre Bedeutung für das 
Heilsvolk und seine Geschichte. Sie weiß sich nicht herausgehoben aus dem 
Volk, dem Gottes Verheißungen galten, nicht über es erhaben, sondern im 
Gegenteil in ihm •aufgehoben" und aufbewahrt, um ihm den erhabensten 
Dienst zu erweisen. Darin verkörpert sich in ihr der beste Geist des alten 
Israels; durch die Geburt des Messias aber wird sie zugleich die Mutter 
des neuen Gottesvolkes, der Kirche. Wenn man einige spätere Stücke der 
Kindheitsgeschichte vergleicht, die Weihnachtsbotschaft des Engels auf 
dem Hirtenfeld (2,10 f.)23 und den Gesang Simeons (2,32), dann erkennt 
man die Gedanken des Verfassers der Kindheitsgeschichte: Maria ist der 
Ruhm Israels, sie schenkt den gläubigen Gliedern ihres Volkes den Retter, 
der auch zum Hoffnungsstern für die Völkerwelt wird. 

3. Maria, die Bundeslade 

Noch einen Gedanken hat R. Laurentin im Bericht von der •Heimsuchung" 
Marias, also in der Rahmenerzählung des Magnificats, entdecken wollen. 
Die Darstellung nehme auf die Wanderung der Bundeslade in 2 Sam 
22 Vgl. besonders B. J. Le Frois, The Woman Clothed with the Sun, Individual or Col- 
lective?, Rom 1954 (primär auf Maria, sekundär auf Kirche zu deuten); A. Th. Kassing, 
Die Kirche und Maria. Ihr Verhältnis im 12. Kap. der Apokalypse, Düsseldorf 1958 
(primär auf das alte und neue Gottesvolk in seiner Einheit zu deuten; Maria in V. 1-5 
als Mitglied des Gottesvolkes mitgemeint); A. Feuillet, Le Messie et sa Mere d'apres le 
chap. XII de I'Apocalypse: Revue Bibl. 66 (1959), 55-86 (marianisdi). - Kritisch: J. Michl, 
Die Deutung der apokalyptischen Frau in der Gegenwart: Bibl. Zeitschr. 3 (1959), 301-310. 
23 In Lk 2, 10 kann mit jictvxl tep ketep nur das Volk Israel gemeint sein; doch zeigt der 
Engelgesang V. 14, daß das Heilsvolk nicht partikularistisch auf Israel zu beschränken 
ist, sondern grundsätzlich alle •Menschen (göttlichen) Wohlgefallens" umfaßt. Es dürfte 
die gleiche Perspektive wie im Gesang Simeons sein: Gott hat sein Heil vor dem Ange- 
sicht aller Völker bereitet, aber ausgehend von •seinem" Volk Israel. 



356 Rudolf Schnackenburg 

6,2-11 Bezug24. Da wird erzählt, wie David die Bundeslade nach Jerusa- 
lem überführen wollte; er selbst und das ganze Haus Israel tanzten vor 
dem Herrn mit Gesang zum Spiel von Instrumenten. Wie nun die heilige 
Lade Jahwes nach Jerusalem hinaufstieg, im Hause des Obededom ein- 
kehrte und in ihm drei Monate lang verweilte, sei auch Maria in Richtung 
Jerusalem zu Elisabeth hinaufgegangen und habe drei Monate in ihrem 
Hause verweilt. Aber so schön dieser Gedanke auch ist, als Intention des 
Verfassers ist er schwerlich erwiesen. Man wird gewiß bei der Verkündi- 
gungsszene das Wort des Engels: •Kraft des Höchsten wird dich über- 
schatten" (1,35) als eine Erinnerung an die Wolke, Sinnbild der Gegen- 
wart Jahwes über dem heiligen Zelt, ansehen dürfen. Maria erscheint 
dann auch wie das Heiligtum, das von Gottes Herrlichkeit erfüllt ist. Aber 
heiliges Zelt und Bundeslade sind nicht das gleiche, und die Überführung 
der Bundeslade nach Jerusalem ist eine Erzählung mit recht eigenen 
Zügen25. Vor allem will sie zum Ausdruck bringen, wie sich Jahwe Jeru- 
salem zur heiligen Stadt, zum Ort seiner Gegenwart mitten im Volk 
erwählt hat. Maria aber geht gar nicht bis Jerusalem hinauf, sondern 
kehrt nach dem Besuch bei ihrer Verwandten im Gebirge Juda in ihr Haus 
zurück (Lk 1,56), und die Geburt des Messias erfolgt in der Davidsstadt 
Bethlehem (2,4), führt also den Gedanken der •heiligen Wanderung" 
nach Jerusalem nicht weiter. Der Zwischenaufenthalt der Lade im Hause 
des Ausländers Obededom hat einen ganz anderen Sinn als Marias Ver- 
weilen bei Elisabeth. David will das Verhalten Jahwes abwarten, und 
erst, als Jahwe das Haus Obededoms segnet, wagt er es, die Lade auf den 
Sion zu überführen. In den Psalmen 132 und 78,65-69, die jene Über- 
tragung des Heiligtums auf den Sion kulttheologisch preisen, wird die 
Zwischenperiode im Hause Obededoms gar nicht erwähnt, vielmehr nur 
die freie, gnadenvolle Erwählung des Sion zur •Wohnstätte" Jahwes 
gerühmt. 

So geht auch jene Deutung des lukanischen Berichts durch Laurentin zu 
weit. Die Zeitangabe erklärt sich viel nüchterner aus dem Hinweis des 
Engels, daß Elisabeth schon im sechsten Monat stehe, und aus dem Bleiben 
Marias bis zur Geburt des Kindes26. Viel eher will der Verfasser, wie wir 

24 A.a.O., 79 ff. 
25 Vgl. dazu besonders J. Schreiner, Sion-Jerusalem, Jahwes Königssitz. Theologie der 
Heiligen Stadt im Alten Testament, München 1963, 22-71, näherhin 38-46. 
26 Lk 1,56 dürfte eine vom Evangelisten gebildete Abschlußbemerkung sein. Die Erzäh- 
lung von der Geburt des Johannes setzt in 1,57 neu und selbständig ein. So wird nicht 
klar, ob Maria bei der Geburt des Johannes noch zugegen ist. Da sie der (aus einer Quelle 
entnommene?) Bericht nicht erwähnt, scheint Lukas anzunehmen, daß Maria vorher heim- 
gekehrt ist (vgl. J. Schmid z. St.), obwohl das geschichtlich nicht wahrscheinlich ist (vgl. 
P. Gaechter, a. a. 0., 105-109). Auf jeden Fall dürfte der Evangelist die Zeitangabe in 
V. 56 (beachte: •ungefähr") von sich aus erschlossen haben. 



Das Magnificat, seine Spiritualität und Theologie 357 

sahen, das Geschehen um Johannes und um Jesus in der Begegnung der 
beiden Mütter verschränken. Auch die Dienstbereitschaft der gesegneten 
Jungfrau ist ein wichtiger Gedanke, der bei jener symbolisch-typologi- 
schen Deutung leicht untergehen kann. So bleibt man besser bei dem vor- 
dergründig Erkennbaren; dann enthält die Komposition zwar nicht so 
viele schrifttheologische Anspielungen, dafür aber die wesentlichen Ge- 
danken von Gottes mächtigem und erbarmungsreichem Handeln, von der 
Größe und Bedeutung des eschatologischen Retters, der heilsgeschichtlichen 
Rolle Marias, auch ihrer gläubig-gehorsamen, nur Gottes Ehre suchenden 
und den Menschen dienenden Haltung, die dem ganzen Heilsvolk voran- 
leuchtet, dem sie den Erlöser gebar. Freilich ist das priesterliche Milieu 
der Kindheitsgeschichte, die kultische Sprache, die Tempelfrömmigkeit der 
beteiligten Personen nicht ohne theologische Bedeutung. Auch Maria ist 
dem Tempel verbunden und von priesterlichem Denken berührt. So lenkt 
die Darstellung auch den Blick auf ihre priesterlich-heilige Funktion, und 
Gedanken, wie sie Laurentin herauslesen will, konnten sich später leicht 
entfalten. 

Eine neue Möglichkeit des Verständnisses aber, eine weitere Stufe, um 
in Geist und Tiefengehalt des Magnificat einzudringen, eröffnet sich der 
gläubigen Meditation. Sie kann das geschichtlich gebundene, noch im Alten 
Bund beheimatete und nur ahnungsvoll in den Neuen Bund voraus- 
schauende Denken der Jungfrau und Gottesmutter überschreiten; sie kann 
sich auch über die Verständnisebene der Urkirche und des Verfassers der 
Kindheitsgeschichte erheben. Denn wir dürfen die entfalteten Gedanken 
der Kirche über Maria in unsere Meditation genau so hineinnehmen wie 
unsere eigene Lage und Berufung als Glieder der heutigen Kirche. Aber 
es scheint, gerade wenn wir das Danklied Marias nach seinem ursprüng- 
lichen Sinn bedenken, wird es uns eine Quelle tiefster Religiosität und 
reichster Beglückung werden. Denn wenn wir auch nicht die einzigartige 
Erfahrung der Mutter unseres Herrn teilen, können wir doch in ähnlicher 
Weise der Erwählung Gottes und seiner Erbarmungen auch in unserem 
Leben inne werden und das Magnificat im Geist Marias, von ihr lernend, 
mitvollziehen. 




