Das Magnificat, seine Spiritualitit und Theologie*
Rudolf Schnackenburg, Wiirzburg

Das Magnificat, der Lobgesang Marias firr die ihr zuteilgewordene einzig-
artige Wiirde, die Mutter des Messias zu sein, enthiillt nicht wenig von
ihrem geistigen und geistlichen Profil und ist uns im Rahmen der lukani-
schen Kindheitsgeschichte zugleich ein Zeugnis des jungen Christentums
fiir seine Einschdtzung der Gottesmutter. Denn bei aller Wahrscheinlich-
keit, dafl die Gedanken Marias zuverlassig ausgedriickt sind, miissen wir
bedenken, dafl der Hymnus keine wortliche Wiedergabe des aus der Jung-
frau hervorbrechenden Jubels sein muff, sondern nach der damaligen Art
sinngemafl die Gedanken Marias festhilt, iiberlegt in die Darstellung ein-
gefigt ist und so auch die theologische Anschauung des Verfassers der
Kindheitsgeschichte beleuchtet!. Deswegen wollen wir beides betrachten:
die Spiritualitat, die in den Worten des Magnificat selbst liegt, und die
Theologie, die mit dem Magnificat als Bestandteil der Kindheitsgeschichte
verbunden ist.

Bei der seit dem Ausgang des vorigen Jahrhunderts bis heute immer
wieder verfochtenen Ansicht, das Magnificat sei urspriinglich gar nicht ein
Loblied Marias, sondern Elisabeths?, halten wir uns nicht auf, da gute
Griinde fiir die Zuweisung an die Jungfrau von Nazareth sprechen®. Wohl

* Nach einem Vortrag; fiir den Druck fiberarbeitet und mit Anmerkungen versehen.

t Frither nahm man bisweilen an (vgl. A. Harnack, nichste Anm.), da8 nach den erkenn-
baren Stilmerkmalen Lukas selbst das Magnificat gestaltet habe; doch da das Lied fast
nur eine Zusammenstellung von Schriftstellen ist (gut zu iiberschauen bei E. Klostermann,
Das Lukasevangelium, Tiibingen 21929, 18 f.) bleibt es genauso gut moglich, dafl Lukas
es schon aus seiner Quelle ibernommen hat, und dies ist jetzt die herrschende Ansicht.
Aber auch dann handelt es sich nur um eine sinngetreue, zeitig in der Urkirche geprigte
Wiedergabe.

% Die Ansicht wurde schon vereinzelt in den neunziger Jahren des vorigen Jahrhunderts
vertreten, erlangte aber besondere Zugkraft durch den Akademievortrag A.Harnadcks,
Das Magnificat Elisabet (Luk 1, 46-55) nebst einigen Bemerkungen zu Luk 1 und 2:
Sitzungsberichte der Kgl. Preuflischen Akademie der Wissenschaften zu Berlin 27 (1900),
588-556, abgedruckt in: Studien 2ur Geschichte des Neuen Testaments und der alten
Kirche 1, Berlin und Leipzig 1981, 62-85. In der kritischen Forschung weithin angenom-
men, wird sie z. B. in den Kommentaren von E. Klostermann (oben Anm. 1) und J. M.
Creed, The Gospel according to St. Luke, London 1930 u. 6., 221., festgehalten, zuletat
von J. G. Davies, The ascription of the Magnificat to Mary: Journal of Theol. Studies 15
(1964), 307 f. Doch riicken die neueren prot. Kommentare immer mehr von ihr ab, vgl.
N. Geldenhuys, Commentary on the Gospel of Luke, London/Edinburg 1950 u. 6., 87 f.;
K. H. Rengstorf, Das Evangelium nach Lukas (NT Deutsch 3), Géttingen °1962, 31f.;
'W. Grundmann, Das Evangelium nach Lukas, Berlin 1961 (21963), 63 f.

% Die Griinde fiir die in fast allen Handschriften (aufler einigen altlateinischen und bei



Das Magnificat, seine Spiritualidt und Theologie 343

aber ist nach literarkritischen Griinden, der schlechten Einpassung in den
jetzigen Zusammenhang?, zu erwigen, ob der Hymnus urspriinglich nicht
fur sich Gberliefert worden war und erst durch den Verfasser der (ur-
spriinglich hebriischen?) Kindheitsgeschichte, also schon vor Lukas, an der
heutigen Stelle eingeschoben wurde®. Paul Gaechter vermutet nach dem
literarischen Typus, nach anderen Liedern von Miittern nach ihrer ersten
Geburt, dafl Maria erst nach der Geburt ihres Sohnes dieses Danklied
sang, etwa anlifllich eines zweiten Besuchs bei ihrer Verwandten Elisa-
beth®. Auch diese Annahme ist weder nétig noch naheliegend; genug, dafl
wir der alten Uberlieferung, Maria habe einmal einen solchen Lobgesang
in der dankbaren Freude ihres Herzens angestimmt, trauen diirfen. Wie
hiufig in der Uberlieferung der Evangelien zu beobachten ist, kam es der
Urkirche nicht auf die Situation, sondern auf die Worte selbst an.

Man hat auch die fehlende Originalitdt des Magnificat bemingelt, da
es nur eine Anhdufung verschiedener Schrifistellen, eine Aneinander-
reihung alttestamentlicher Gedanken sei. Aber diese mosaikartige Zusam-
menfassung von Schriftworten ergibt doch ein originelles Ganzes, da es
ein einzigartiges Geschehen, die Erwihlung Marias zur Mutter des Mes-
sias, preist und harmonisch darauf abgestellt ist. Es ist nichts Auffalliges,
wenn ein frommes jiidisches Madchen, das tief in den religiésen Vorstel-
lungen ihres Volkes verwurzelt ist, ihrem Dank mit Worten der Schrift
Ausdruck verleiht. Wichtiger als kritische Skepsis gegeniiber dem Lied
der Jungfrau von Nazareth ist es, nach dem Aufbau und Sinngehalt des
Magnificat zu fragen. Fiir den Aufbau ist eine Strophengliederung, wie sie
etwa F. Zorell und nach ihm P. Gaechter versucht haben’, méglich, aber

einigen Kirchenvitern) bezeugte Zuweisung des Magnificat an Maria siehe n.a. bei P.
Ladeuze, De l'origine du Magnificat et son attribution dans le troisiéme Evangile d Marie
ou d Elisabeth: Rev. d’'Histoire ecclés. 4 (1908), 628-644; Th. Zahn, Das Evangelium des
Lucas, Leipzig 1918, 745-751; Wirtz, Das Magnificat unter exegetischen, textkritischen,
dogmatischen und dsthetischen Gesichtspunkten: Pastor bonus 29 (1917), 289-301; 345
bis 853; L. Pirot in Dict. de la Bible, Suppl. 11, 1269-1273; J. Schmid, Das Evangelium
nach Lukas, Regensburg 31955, 53 f.

4 Auffillig ist vor allem V. 56, wo es heifit, daf ,Maria“ bei ,ihr“ blieb, obwohl man
nach dem Lied im Munde Marias erwarten miifite ,sie blieb bei Elisabeth“; vgl. dazu
aber J. Schmid z. St.

5 Ahnliches gilt fiir den zweiten Hymnus, das ,Benedictus® (Lk 1, 68-79), wie Giberhaupt
beide Lieder formkritisch und traditionsgeschichtlich im Zusammenhang zu sehen sind.
Zum Benedictus vgl. J. Gnilka, Der Hymnus des Zacharias: Bibl. Zeitschr. 6 (1962), 215
bis 288 (mit Lit.). Unwahrscheinlich ist die Annahme P. Winters, dafl beide Lieder
urspriinglich ,makkabiische Psalmen® waren: Bull. of J. Ryland’s Library 87 (1954), 828
bis 347; sie diirften von vornherein christlichen Ursprungs sein, wenn auch von Gliubigen
gepragt, die in Beriihrung mit bestimmten jidischen Kreisen standen.

8 Maria im Erdenleben, Innsbruck 21954, 133.

7 F.X. Zorell, Das Magnificat ein Kunstwerk hebriischer oder aramdischer Poesie?:
Zeitschr. fiir Kath. Theologie 29 (1905), 754-758; ders., Magnificat: Verbum Domini 2
(1922), 194-198; P. Gaechter, a.a. O., 128 f, (nimmt nach der Einleitung V. 46 f. drei



344 Rudolf Schnackenburg

auch wieder nicht nétig. Der Gedankenaufbau ist klar: Nach dem Lobpreis
Gottes des Erretters nennt Maria den Grund ihres jubelnden Dankes, ihre
Erhebung aus der Niedrigkeit und ihre Auszeichnung vor allen Frauen
(L. Strophe), preist dann Gottes iiberwiltigendes und unbegreifliches Heils-
handeln (2. Strophe) und wendet schlieflich den Blick auf die Heils-
geschichte, die nun ihren Héhepunkt, die Erfiilllung der den Vitern ge-
gebenen Verheiflungen erreicht (3. Strophe). Schauen wir niher zu und
betrachten wir dabei Marias geistige und religiose Haltung!

L. Die Spiritualitit des Magnificat

»Hoch preist meine Seele den Herrn, und mein Geist jubelt iiber Gott,
meinen Retter®, so lautet der Eingang des Liedes. Das personliche Dank-
gebet gehért zur alten Tradition israelitischer Frommigkeit und zu den
festen Formen unter den Gattungen der Psalmen®. Das Lied der Anna,
der Mutter Samuels, das die gréfite Ahnlichkeit mit dem Magnificat auf-
weist und vielleicht sein unmittelbares Vorbild war, beginnt dhnlich: , Auf-
jubelt mein Herz im Herrn, iibergrof ist im Herrn mein Gliick® (1 Sam
2,1). Ein typisches Danklied fir die Rettung aus Todesnot ist etwa Ps 30:
»Ich will dich preisen, Herr, denn du hast mir herausgeholfen und meinen
Feinden nicht gestattet, sich iiber mich zu freuen“. Dann schildert der Sin-
ger seine Not, sein Rufen zu Gott und seine Errettung und schliefit: ,Sin-
gen soll dir meine Seele und nicht schweigen; Herr, mein Gott, ich will
dir ewig danken“. Und noch ein Beispiel aus den Hodajoth, den Lob-
liedern von Qumran, die in der gleichen Tradition stehen: »Gepriesen
seist du, Herr! Denn du hast nicht verlassen die Waise und den Geringen
nicht verachtet. Denn deine Macht ist unerforschlich und deine Herrlichkeit
ohne Maf .. .* (1 QH 5,20). Es ist die tiefe Erfahrung und Uberzeugung
eines glaubigen und frommen Herzens, dafl alles Gliick und Heil, alle
Bergung und Rettung von Gott kommen und ihm daher alles Lob und alle
Ehre gebiihren; es ist die theozentrische Haltung des gottsuchenden und
mit Gott verbundenen Menschen.

Darum verbindet sich der Jubel iiber die erfahrene Erwihlung und Be-
gliickung mit tiefer Demut. Im Folgenden (1. Strophe) gibt Maria beidem
beredten Ausdruck. ,Denn er hat angesehen die Niedrigkeit seiner Magd.
Denn siehe, von nun an werden mich seligpreisen alle Geschlechter. Grofies
hat an mir getan der Machtige, und heilig ist sein Name. Sein Erbarmen

Strophen von ungleicher Linge an: V. 48-50; V. 51-53; V. 54-55; vgl. die Auslegung
142-154.

8 Vgl. H. Gunkel (zu Ende gefiihrt v. J. Begrich), Einleitung in die Psalmen, Gottingen
1933, 265-292; zu neueren Arbeiten vgl. J. J. Stamm, in: Theol. Rundschau 23 (1955),
35-40.



Das Magnificat, seine Spiritualidt und Theologie 345

waltet von Geschlecht zu Geschlecht fiir jene, die ihn fiirchten“. In einem
Danklied wird auch stets der Anlafl zum Gottespreis angegeben, sei es die
Rettung aus Krankheit und Todesnot, sei es die Befreiung von Feinden,
Lasterern und Verfolgern oder der Erweis der Unschuld bei falscher Ver-
déchtigung. So auch hier bei Maria. Gerade diese Strophe spricht stirk-
stens dafir, das Lied der Jungfrau von Nazareth und niemand anders
zuzuschreiben. Denn auch gegentber dem Verkiindigungsengel bezeichnet
sich Maria als die ,Magd des Herrn“ (Lk 1, 38)°, und der Grund dafiir,
dafl sie alle Geschlechter seligpreisen werden, mufl eine ganz besonders
auszeichnende Tatsache sein. Wir wissen es: es ist ihre Berufung zur Mut-
ter des Messias, zur Gottesmutter. Bezeichnenderweise findet sich gerade
zu diesem Satz keine wirkliche Parallele im Alten Testament; entfernt
kann man an Gen 30,13 erinnern, wo Lea spricht, nachdem ihre Magd
Silpa dem Jakob einen Sohn geboren hat: ,,O ich Gliickselige, denn die
Tochter werden mich seligpreisen®. Aber ,alle Geschlechter im Worte
Marias bedeutet viel mehr: Sie wird einem Kind das Leben schenken, das
ihr selbst eine einzigartige Stellung unter allen Geschlechtern zuweist. Das
ist eine deutliche Anspielung auf den Messias, auf jenes wunderbare Kind,
von dem ihr der Engel gesagt hatte: ,Er wird grof} sein und Sohn des
Hochsten heifien, er wird herrschen tiber das Haus Jakob in Ewigkeit, und
seiner Herrschaft wird kein Ende sein® (1,32f.). Von der falschen Demut,
dafl sie ihre Auszeichnung nicht erwahnen dirfte, ist Maria frei; all ihr
Ruhm féllt ja Gott zu, und als Tochter ihres Volkes weifl sie sich zum
Hochsten berufen, was sich ein Méadchen in Israel erhoffen konnte.

Der Ausdruck taneivooig (,Niedrigkeit®) verlangt noch besondere Auf-
merksamkeit; er ist die Ubersetzung des hebriischen “oni = Elend, Leid,
Knechtschaft, bezeichnet also eine konkrete Notlage. Darum meint P.
Gaechter, Maria sei durch die Geburt ihres Kindes wirklich aus einer aufle-
ren drickenden Lage befreit worden, und er vermutet, Maria habe von
den Klatschbasen in Nazareth, etwa am Wasserbrunnen, viel zu leiden
gehabt. Thre Zuriickhaltung habe deren Vorwiirfe herausgefordert, und
man habe ihrem stillen Wesen iible Motive unterschoben; sie diinke sich
als Davididin etwas Besseres denn die anderen, wiahne wohl gar, Messias-
mutter zu werden, und dhnliches!®. Das ist etwas viel Phantasie und Psy-
chologie. Gewiff wird man die ,Niedrigkeit“ der Magd des Herrn nicht

® Man kann schwerlich mit J. G. Davies, a.a. 0. (siche Anm. 2), so argumentieren, daf}
das urspringlich Elisabeth zugehérige Lied auf Grund der Selbstbezeichnung Marias in
Lk 1,38 dann dieser in den Mund gelegt wurde. Treffend bemerkt K.H. Rengstorf,
a.a. 0. (Anm. 2), 31: ,Insofern ist das Magnificat an seinem Orte nichts anderes als cine
nahere Ausfihrung iber Marias Bekenntnis ,Siche, ich bin die Magd des Herrn® (1, 88)
durch sie selbst, und insofern ist es auch nur in ithrem Munde {iberhaupt moglich.“

" A a0, 1451



346 Rudolf Schnackenburg

einfach als ,Demut verstehen dirfen, sondern die duflere Lage mit-
berticksichtigen missen. Den besten Kommentar erhalten wir aber durch
Maria selbst im weiteren Verlauf ihres Dankliedes; denn die gleiche
Vokabel, nur als Adjektiv, steht dann in dem Vers: ,Machtige stiirzt er
vom Thron und erh6ht Niedrige“. Maria gehérte zu den unteren Volks-
schichten, zu den Niedrigen und Einflullosen, auch wenn sie mit einem
Davididen verlobt war und vielleicht selbst aus dem koniglichen Ge-
schlecht stammte. Gott aber schaut nicht auf das Auflere, sondern auf das
Herz, und er hat sich diese einfache Jungfrau zu dem hdchsten Beruf
erwahlt, der Welt den Retter zu schenken. Eben dies, das gnadig-giitige
Herabblicken und Erwéahlen Gottes preist Maria, und sie zeigt damit, dafl
sie zu bestimmten Kreisen im Volke gehorte, die arm und fromm, in heifler
messianischer Erwartung, im vélligen Vertrauen zu Gott und seiner Barm-
herzigkeit lebten. Wir konnen kurz sagen: sie gehorte zu denen, bei denen
eine innerliche , Armenfrommigkeit® gepflegt wurde.

Auf diese Geisteshaltung der ,Armen in Israel“ ist man durch die Ent-
deckung der Qumrantexte erneut und starker aufmerksam geworden. Da-
hinter steht eine ganze Geschichte einer besonderen Schitzung der ,Ar-
mut®: diese bezieht sich nicht zuerst auf die ckonomischen Verhaltnisse,
die sich wandelten, sondern driickt eher die menschliche Hilflosigkeit aus!!.
Aber in der irdischen Not vertrauten diese ,Armen® um so stirker auf
Gottes Macht und Hilfe, ja ithre Haltung wurde ein Typos fiir das glau-
bige Verhalten des Menschen in seiner Existenz vor Gott. Von sich selbst
kann der Mensch nichts erwarten, aber alles von Gott und seiner Gnade.

Die wechselreiche Geschichte der ,Armen in Israel® und ihrer From-
migkeit ist wiederholt nachgezeichnet worden'?. Nicht auf die konkreten
Gruppen kommt es an, die sich jeweils dazu zihlten, sondern auf die ihnen
gemeinsame Haltung, daf sie all ihr Recht und Heil von Gott erwarteten.
Die letzte Antwort brachte diesen Menschen mit ihrer Erlosungssehnsucht
Jesus, der gerade solche Menschen in den ,Seligpreisungen® angesprochen
haben diirfte'®. Die Qumran-Essener verstanden sich als die ,Armen®

1! Das Hebréische hat mehrere Ausdriicke fiir ,arm®; die hier in Frage kommenden
Aquivalente ‘ani und ‘andw stehen im Alten Testament primir nicht im Gegensatz zu
»reich®, sondern zu ,hdherstehend; vgl. E. Bammel im Theol. Warterbuch zum NT VI,
888. Der ,Arme”“ wurde oft von den Gewalthabern bedriickt und suchte sein Recht bei
Gott.

2 Vgl. u. a. H. Birkeland, ‘An? und ‘Anaw in den Psalmen, Oslo 1983; J.van der Ploeg,
Les pauvres d'Israél et leur piété: Oudt. Stud. 7 (1950), 286-270; A. Gelin, Die Armen —
sein Volk, Mainz 1957; E. Bammel, in: ThRWNT VI, 889-899; J. G. Gourbillon, Der Gott
der Armen im Alten und Neuen Testament, Disseldorf 1961; E. Neuhdusler, Anspruch
und Antwort Gottes, Diisseldorf 1962, 147-156.

13 Vgl. J. Schmid, Das Evangelium nach Matthius, Regensburg 31956, 75-84; J. Dupont,
Les Béatitudes I, Brigge/Lowen 21958, bes. 209-217; 291-298; E. Neuhiusler, a.a. 0.,
141-169.



Das Magnificat, seine Spiritualiit und Theologie 347

und ,Demiitigen®, bedringt, zeitweilig verfolgt, und doch als das wahre
Israel, der heilige Rest, den Gott zum Werkzeug seiner Heilspline berufen
hat. In der Kriegsrolle heifit es: ,Du hast verkiindigt die Zeiten der Kriege
deiner Hinde. .. die Scharen Belials zu fillen, die sieben nichtigen Vo6lker
durch die Armen deiner Erlosung“ (1 QM 11, 8). In einer Auslegung von
Ps 37 heifit es zu V. 11 (,Aber die Demiitigen werden das Land gewin-
nen“): ,Seine Deutung bezieht sich auf die Gemeinde der Armen, die die
Zeit der Entsagung angenommen haben, und die gerettet werden aus allen
Fallen Belials“ (4 QpPs 37: II,91f.); dhnlich V. 22: (,Denn [seine] Geseg-
neten [werden] das Land besitzen“): ,Seine Deutung geht auf die Ge-
meinde der Armen“ (ebd. III,9f.). Wenn auch die Unterschiede in der
Einstellung und den Motiven der Qumranleute gegeniiber der Haltung
Jesu nicht zu iibersehen sind, so hat doch Jesus in den Seligpreisungen
ebenfalls solche ,Armen“ und ,Demiitigen“, Gedriickten und Trauernden
angeredet, und in Mt 5,5 wird sogar der gleiche Psalmvers Ps 37,11
zitiert. Gewifl war die Erlosung, die er ankiindigte und brachte, anders,
als sie sich die Gemeinde von Qumran dachte, universal und ohne Rache-
gedanken; aber eine dhnliche Erlésungssehnsucht setzte auch er voraus. In
einfachen, sich ihrer menschlichen Niedrigkeit und Hilflosigkeit bewufiten,
doch um so mehr nach Gott und seinem Heil verlangenden, fiir seinen An-
ruf geoffneten Menschen sah Jesus diejenigen, denen Gott sein Reich
schenken wollte. Auch Maria gehérte offenbar zu solchen, das messiani-
sche Heil erwartenden , Armen®, und das Magnificat ist ein Ausdruck der
in jenen Kreisen lebendigen Frommigkeit. Nicht eingeengt und abgeson-
dert wie die Qumranleute, lebten diese Menschen in heifler Sehnsucht nach
dem Messias, in lauterer Gesinnung und Empfinglichkeit fiir Gottes
eschatologisches Heil. Einige von ihnen spielen in der lukanischen Kind-
heitsgeschichte eine Rolle: Zacharias (vgl. seinen Lobgesang Lk 1,68-79)
und Elisabeth, der greise Simeon (vgl. 2,29-32), die ,Prophetin“ Anna
(2,86 ff.), und der Verfasser der Kindheitsgeschichte, vielleicht selbst jenen
Kreisen nahestehend, wird ihre Gedanken zutreffend wiedergegeben ha-
ben.

»Grofles hat an mir getan der Méchtige, und heilig ist sein Name.“ Jetzt
wird es noch deutlicher, dafl Maria an ein besonderes Geschehen denkt,
etwas Grofles, das Gott an ihr gewirkt hat. Freilich nennt sie Empfingnis
und Geburt des gottlichen Kindes nicht unmittelbar; es ist wie eine Scheu,
vom heiligen Geheimnis noch deutlicher zu sprechen. Aber wieder erinnert
der Ausdruck ,der Méchtige“ an das Gesprach Marias mit dem Engel. Auf
ihre Frage hatte er geantwortet: ,Bei Gott ist kein Ding unmoglich“, und
darin steckt im Griechischen die gleiche Wurzel wie in ,der Machtige*.
Gott vermag auch das menschlich Unmégliche und Unbegreifliche zu voll-



348 Rudolf Schnackenburg

bringen. Diesen Glauben hatte Maria schon durch ihre Zustimmung und
ihren Gehorsam gegeniiber dem géttlichen Auftrag bekundet, und ihm
verleiht sie auch jetzt Ausdruck. ,Heilig ist sein Name®, fugt sie hinzu,
gleichsam erschauernd vor Gottes Andersartigkeit und Grofle. Sie ist einer
der Menschen, die ganz aus heiliger Furcht und Ehrfurcht vor Gott leben.
Solche Menschen gab es in ihrem Volk durch alle Geschlechter, und sie
hatten alle auch die Barmherzigkeit Gottes erfahren. ,Seine Barmherzig-
keit waltet von Geschlecht zu Geschlecht fiir die, die thn furchten®.

So sind wir auf die néchste Strophe vorbereitet, in der jener Glaube
an Gottes allem menschlichen Trachten und Sinnen iiberlegene und unbe-
greifliche Handeln in eindrucksvollen Sitzen hervorbricht: ,,Er iibt Macht
mit seinem Arme, zerstreut, die hochfahrend sind in ihres Herzens Sinnen.
Die Michtigen sturzt er vom Throne und erhoht die Niedrigen. Hun-
gernde erfiillt er mit Giitern, und Reiche 148t er leer ausgehen®. Diese
Satze haben wieder ihre néichste Parallele im Gesang Annas, die Gott von
der Not und Schande ihrer Unfruchtbarkeit erlost und mit dem heifl-
ersehnten Sohn beschenkt hatte'4. ,Zerbrochen wird der Bogen der Star-
ken, doch mit Kraft giirten sich die Schwachen. Satte miissen sich um Brot
verdingen, Hungernde werden gesittigt . . . Der Herr ist es, der t6tet und
wieder ins Leben ruft, der ins Totenreich fihrt und wieder heraufbringt.
Der Herr 148t verarmen und macht reich, er erniedrigt und erhoht. Er hebt
den Schwachen aus dem Staube, aus dem Schmutz erhebt er den Armen,
neben Fiirsten 1dft er ihn sitzen und weist ihm den Ehrenplatz an“ (1 Sam
2,4-8). Die gleiche Erfahrung klingt immer wieder in den alttestament-
lichen und jidischen Dankliedern an. Gott ist méchtiger als der Mensch,
Er ist der allzeit Groflere und Weisere. Von dieser Urerfahrung lebt der
religitse Glaube. Auch Jesus fordert einen ,bergeversetzenden“ Glauben,
der das menschlich Unmoégliche durch Gottes Macht fiir erreichbar halt
(Mk 11,22f.; vgl. Mt 17,20; 21,21; Lk 17,6). Paulus fithrt das Beispiel
Abrahams an, der wider alle Hoffnung und doch auf Grund von Hoff-
nung, ndmlich alleinigen Vertrauens auf Gott glaubt, dafl ihm Gott trotz
seines hohen Alters noch den verheiflenen Segenserben schenken werde.
Denn Gott ist es, der ,die Toten lebendig macht und das Nichtseiende
zum Sein ruft® (Rom 4,17). Gleicher Art ist fiir ithn der Christusglaube,
da er ja auf der Uberzeugung steht, dafl Gott den gekreuzigten Jesus von
den Toten auferweckt hat (Rom 4, 24). Nichts anderes aber bekundet auch
Maria in jhrem Preis des paradoxen Handelns Gottes, der die Hochmiiti-

14 Das ist aber kein Grund (wie immer wieder behauptet wird), das Magnificat Elisabeth
zuzusprechen, die sich in einer dhnlichen Lage wie die Mutter Samuels befand. Anna hat
ihre konkrete Situation iiberschritten und preist das paradoxe, die menschlichen Verhilt-
nisse umkehrende Handeln Gottes. Solche Gedanken klingen in der biblischen Frommig-
keit &fter an, z. B. auch im Lobgesang des Moses (Dt 32, 39) und des Tobias (Tob 13, 1f£.).



Das Magnificat, seine Spiritualiit und Theologie 349

gen demttigt und die Niedrigen erhéht, die Hungernden séttigt und die
Reichen und Satten leer ausgehen 1aft. Zugleich ist das wieder ein Aus-
druck jener Armenfrémmigkeit, die wir schon betrachtet haben. Die drei
in Kontrasten geschilderten Bilder von den hochfahrenden Groflen, den
Machtigen und Reichen, denen Gott seine iiberlegene Macht beweist, er-
wachsen bei Maria nicht aus einem menschlichen Ressentiment, sondern
aus dem glaubigen Begreifen und Bewundern der Grofle Gottes. So er-
staunlich, so ganz anders, als man es erwarten sollte, handelt Gott immer
wieder; darin erkennt der gottesfiirchtige Mensch den Arm Gottes und
erfahrt er sein Eingreifen zum Schutz der Niedrigen und Armen. Das ist
der gerechte und treue Gott Israels, der seine Bundesverheiflungen wahr
macht und zum Anwalt der Bedriidkten und Schwachen wird.

So stellt Maria schlieBlich in der letzten Strophe das unbegreifliche und
begliickende Handeln Gottes, das sie erfahren hat, in die Linie der Heils-
geschichte. Sie weil} sich als Glied des Heilsvolkes Israel, das im Buch
Isaias als Gottes erwahlter ,Knecht” angesprochen wird: ,Du aber, Israel,
mein Knecht, du, Jakob, den ich erkoren, Sprofiling Abrahams, meines
Freundes, du, den ich holte von den Enden der Erde, den ich rief aus ihrem
duflersten Winkel. Ich sagte zu dir: ,Du bist mein Knecht, dich hab ich
erwihlt und niemals verworfen‘...“ (Is 41,81.). Diese Trost- und Heils-
prophetie sieht Maria jetzt bestétigt und erfillt: ,Er hat sich angenommen
Israels, seines Knechtes, eingedenk seines Erbarmens, wie er gesprochen
hat zu Abraham und seiner Nachkommenschaft auf ewig®. Das ,,Sprechen®
Gottes zu Abraham war ein Versprechen gottlichen Heils und Segens, die
Grundlage des Gottesbundes mit Israel. Das Volk hat zwar diesen Bund
immer wieder gebrochen, aber Gott hat sich seiner in groflem Erbarmen
wieder angenommen, wie es bei Deutero-Isaias wiederholt anklingt:
,Fiirchte dich nicht, denn ich bin mit dir. Schau nicht angstvoll umher, denn
ich bin dein Gott“ (Is 41,10). ,Ich verlief dich nur eine kurze Zeit, doch
mit grofem Erbarmen fihr ich dich heim ... (Is 54, 7). Die Verheiflun-
gen Gottes aber sollten sich schliefllich in der Sendung seines Messias
erfillen. So bricht auch in dieser Strophe die Uberzeugung Marias durdh,
dafd sie der Welt den Erloser schenken soll. Aber ganz in der Denkungsart
ihres Volkes sieht sie den Messias als die Erfillung der géttlichen Ver-
heiflungen an, als den Hohepunkt der Heilsgeschichte. Wenn sie selbst
Gottes erlesenes Werkzeug dafiir geworden ist, so ist das nur ein Grund
fiir sie, den treuen Gott Israels, den Herrn der Geschichte, der Gedanken
des Heiles sinnt und zur rechten Zeit verwirklicht, zu rithmen. Auch diese
letzte Strophe wird so zu einem herrlichen Preis Gottes, vollendet den
Dank, mit dem das Lied begonnen hatte, im Blick auf Gottes ganzes Wir-
ken in der Geschichte und schliefit so den Hymnus wiirdig ab.



350 Rudolf Schnackenburg

Im ganzen erkennen wir, wie stark Maria in der Frémmigkeit ihres
Volkes, in den Gedanken der Heiligen Schrift verwurzelt ist und wie sie
diese Gedankenwelt in sich aufgenommen und zu einem persénlichen Be-
sitz fiir sich gemacht hat. Sie ist ein Kind ihres Volkes, des Gottesvolkes,
edelste Vertreterin biblischer Frémmigkeit, die auf der geschichtlichen,
personlichen Offenbarung Gottes beruht. Dieser einfache, stille und medi-
tative Mensch hat den Kern der alttestamentlichen Gottesoffenbarung
erfafit und ist nun von der Tatsache iiberwiltigt, daf} sie, die niedrige,
demitige Magd des Herrn zum Grofiten erwihit ist, was Gott einem Men-
schen gewihren kann. Gewif} hat sie noch nicht die Tragweite ihrer Er-
wihlung erfafit, fehlen doch in ithrem Danklied noch alle tieferen christ-
lichen Uberlegungen iiber die Grofie und Wiirde des Messias, des Gottes-
sohnes. Aber gerade in der Bindung an die Denkungsart ihres Volkes
wirkt das Magnificat der Jungfrau von Nazareth echt und iiberzeugend.
Nach ihrem Fassungsvermégen bedenkt und begreift sie die Wege Gottes
und formt in einer Stunde, da ihr die Gréfe ihrer Berufung bewufit wird,
ihre Gedanken mit biblischen Worten zu einem herrlichen Lobpreis Got-
tes. Mag der Verfasser der Kindheitsgeschichte das Lied mitgeformt haben,
dann doch aus guter Kenntnis der Spiritualitit jener Kreise, zu denen
Maria gehorte. Zugleich aber wollte er mit jener Seligpreisung der Mes-
siasmutter beginnen, von der Maria selbst in ihrem Danklied gesprochen
hatte.

II. Theologie des Magnificat

Mit der Aufnahme des Magnificat in die Kindheitsgeschichte und seiner
Einfiigung an die jetzige Stelle hat der Verfasser oder Bearbeiter auch
bestimmte theologische Gedanken zum Ausdruck gebracht, die von der
Urkirche akzeptiert wurden und somit &lteste marianische Theologie dar-
stellen. Erst in neuerer Zeit hat man sich mit dieser durch die Rahmen-
erzahlung gegebenen Theologie starker beschiftigt; auf katholischer Seite
besitzen wir dazu das anregende, wenn auch in manchem diskutable Werk
von R. Laurentin®®, Wir wollen versuchen, nach dem Kontext, seiner An-
ordnung und seinen Grundgedanken, jenen Intentionen des Verfassers
nachzugehen, dabei aber das Sichere von blofien Vermutungen zu scheiden.

1. Die Begegnung der beiden Miitter

Es ist schon lange erkannt, das die lukanische Kindheitsgeschichte in einem
bemerkenswerten parallelen und verschrinkten Aufbau die Vorgeschichte
Johannes’ des Tédufers und die Jesu miteinander verbindet. Manche For-

18 Structure et Théologie de Luc I-11, Paris 1957.



Das Magnificat, seine Spiritualiit und Theologie 351

scher vermuten als erste Quelle Uberlieferungen itber die Jugend des
Taufers, die aus tauferischen Kreisen stammten, also von Anhingern des
Johannes, die ihren Meister und nicht Jesus als den Messias verehrten?s.
Jene Traditionen seien von christlichen Kreisen aufgenommen, christlich
interpretiert und in den Dienst der Jesusiiberlieferung gestellt worden.
Ohne auf dieses Problem einzugehen, brauchen wir nicht daran zu zwei-
feln, dafl fir die Vorgeschichte Jesu auch zuverlissige Informationen iber
die Ankiindigung seiner Geburt, iiber seine Mutter und die Ereignisse bei
und nach der Geburt zur Verfiigung standen. Tatsache aber ist, daf} der
Verfasser der Kindheitsgeschichte die dhnlichen, vergleichbaren Ereignisse
vor und bei der Geburt des spateren groflen Taufers zum Ausgangspunkt
und zur Folie seiner Darstellung der Friihgeschichte Jesu genommen hat.

Rufen wir uns den klaren Aufbau in Erinnerung: Ankiindigung der Ge-
burt Johannes’ des Téufers (1,5-25), Ankiindigung der Geburt Jesu (1,26
bis 38), Besuch Marias bei Elisabeth (1,39-56), die Geburt des Johannes
1,57-80), die Geburt Jesu (2, 1-20), schlieflich zwei bedeutsame Geschich-
ten aus der Kindheit Jesu: Beschneidung und Darstellung im Tempel
(2,21-40) sowie der zwolfjahrige Jesus im Heiligtum von Jerusalem
(2,41-52). Deutlich erkennen wir die jeweilige Steigerung in der Darstel-
lung von Johannes zu Jesus hin. Bedeutsam ist auch, daf} der Bericht im
Tempel beginnt und mit einer vielsagenden Szene im Tempel endet. Die
oben charakterisierten Kreise, die von der ,Armenfrommigkeit“ beseelt
und von starker messianischer Erwartung ergriffen waren, fiihlten sich
auch dem Tempel in Jerusalem verbunden und pflegten — im Unterschied
zur Qumrangemeinde ~ auch eine , Tempelfrommigkeit®, wie sie im da-
maligen Judentum in Bliite stand'’. Der Zachariassohn wuchs in einer
priesterlichen Familie auf, die dem offiziellen Tempelkult in Jerusalem
verpflichtet war und ihm nicht ablehnend wie die sadokitischen Priester
von Qumran gegeniiberstand’®. Maria war den Eltern des spiteren Tau-

18 Nach einigen Vorgingern u.a. E.Klostermann, Das Lukasevangelium 4f.; G.Erd-
mann, Die Vorgeschichten des Lukas- und Matthéus-Evangeliums und Vergils vierte
Ekloge, Gottingen 1932, 7-53, bes. 10f., 34-42; M. Dibelius, Jungfrauensohn und Krip-
penkind, in: Botschaft und Gesdhichte 1, Tiibingen 41961, 120f.; P. Winter, The Proto-
Source of Luke 1: Novum Testamentum 1 (1956), 184-199; Ph. Vielhauer, Das Benedic-
tus des Zacharias: Zeitschr. fiir Theol. und Kirche 49 (1952), 255-272, niherhin 256. —
Dagegen P. Benoit, L'enfance de Jean Baptiste selon Luc 1: New Testament Studies 8
(1956/57), 169-194 (gegen Quellen iiberhaupt, nur Werk des Lukas); J. Gnilka, a.a. O.
(Anm. 5).

17 Vgl. R. Schnackenburg, Art. Tempelfrommigkeit: Lexikon fiir Theologie und Kirche
21X, 13581.

8 Dafl der Priester Zacharias zum Essenertum neigte und seinen Schn Johannes frih-
zeitig nach Qumran schickte, bleibt reine Spekulation; das betont mit Recht K. H. Rengs-
torf, Ev nach Lk 35. Die Frage geistiger Bezichungen zwischen dem spiteren Taufer und
der Qumrangemeinde stellt freilich noch vor weitere Probleme.



352 Rudolf Schnackenburg

fers verwandtschaftlich verbunden und ebenfalls eine fromme Tempel-
pilgerin (vgl. Lk 2,41).

Die vom Heiligen Geist eingegebenen Verheiflungsworte iiber den
Taufer und die Engelsworte tiber Jesus stehen sich im Sinne einer gewal-
tigen Klimax gegeniiber: Johannes ist der Vorldufer und Prophet, Jesus
aber der erwartete Heilbringer, der Messias aus koniglichem Geschlecht,
der Erloser seines Volkes und das Licht fir alle Volker (vgl. 2,811.). Im
Wort des zwolfjdhrigen Jesus zu seinen Eltern (2,49) leuchtet seine ein-
zigartige Nidhe zu Gott, seinem Vater, auf, am Ende der Darstellung sicher
ein angestrebter Hohepunkt. Innerhalb der Darstellung tiben aber auch
die Eltern der beiden Kinder eine wichtige Funktion aus. An ihrem Ver-
halten und in ihren Worten werden das Verhdltnis und die Bedeutung
der beiden Verheiflungskinder noch deutlicher. Der Besuch Marias bei
ihrer Verwandten Elisabeth nun stellt das Verbindungsstiick, die Klammer
zwischen den beiden parallelen Erzahlungsstrdngen dar, und in ihm muf}
darum auch das Verhiltnis zwischen Johannes und Jesus im Spiegel der
beiden Miitter klar hervortreten.

So verstehen wir die Rahmenerzdhlung fir das Magnificat: Maria, die
gehorsame und demiitige Magd des Herrn, macht sich, vom Engel auf die
Mutterschaft ihrer betagten Base aufmerksam gemacht, in das Gebirge
Juda zum Haus ihrer Verwandten auf, um bei den Vorbereitungen zur
Geburt behilflich zu sein. Bei der Begegnung der beiden Frauen aber
ereignet sich ein Doppeltes: Das Kind im Mutterschof} Elisabeths regt sich,
>hipft auf®, und Elisabeth erkennt im Heiligen Geist, daf ihr ungebore-
nes Kind, um das selbst das Geheimnis gottlicher Berufung schwebt, den
Grofleren griflt, den Maria in ihrem Leibe tragt (1,43f.)*. Und sogleich
gruflt auch sie, die Altere, ihre viel jingere Verwandte mit einem Wort,
das Maria um ihres Sohnes willen iiber alle Frauen emporhebt: ,Geprie-
sen bist du unter den Frauen, und gepriesen ist die Frucht deines Leibes®
(1,42). Die semitische Parataxe steht sinngemif fiir eine Hypotaxe: ,,Ge-
priesen, ausgezeichnet bist du unter allen Frauen, weil die Frucht deines
Leibes hochst preiswiirdig ist“. Elisabeth bezeichnet Maria als ,die Mutter
meines Herrn“ und preist sie dann noch personlich selig, weil sie dem
Wort des Herrn geglaubt hat (1,45), in deutlichem Kontrast zu Zacharias,
der den Worten des Engels zunichst keinen Glauben geschenkt hatte
(1,20).

In dieser kurzen Darstellung wird der Grund aller spiteren Mariologie
gelegt. Die Grofle Marias wurzelt in ihrer einzigartigen gnadenhaften
Wiirde, zur Mutter des Messias berufen zu sein. Thr personlicher mensch-

19 Wenn Elisabeth sagt ,Mutter meines Herrn®, so ist damit wahrscheinlich der Messias
gemeint (vgl. auch Ps 110, 1); siche die Kommentare.



Das Magnificat, seine Spiritualitit und Theologie 353

licher Beitrag (wenn man es so nennen darf) aber ist ihr Glaube, ihr gliu-
biger Gehorsam, ihr gehorsames Dienen. Der jubelnde Lobgesang, den
die stille Jungfrau, von Gottes Giite iiberwaltigt, anstimmt, bestitigt
genau das, was Elisabeth soeben aussprach: Alle kommenden Geschlechter
werden sie seligpreisen, nicht um ihrer selbst willen, sondern wegen des
Groflen, das Gott an ihr vollbracht hat, und darum gebiihrt Gott allein
die Ehre, wie es Maria in ihrem Danklied ausdriickt, den Gedanken so-
gleich vollziehend. Sie selbst aber begreift sich auch hier wieder als die
niedrige Magd des Herrn und bestdtigt so auch die personliche Preisung
Elisabeths: Sie glaubt an das Wunder, das Gott an ihr wirkte, und an das
Heil, das er durch sie der Welt schenken will. Sie glaubt an Gottes Ver-
heiflungen und ihre Erfillung in dieser Gnadenstunde, die sie selbst mit
der Geburt des Messias herbeifiihren darf.

Wenn man die Darstellung unter diesem theologischen Aspekt begreift,
dann wird man nicht mehr iiber die Anstofle stolpern, die scharfe kritische
Augen in ihr finden wollen: Es sei seltsam, ja taktlos, dafl Maria in ihrer
Antwort Elisabeth und deren Kind mit keinem Worte erwihnte; sie
scheine den Zweck ihres Besuches, Elisabeth zu ihrem Kinde zu begliick-
wiinschen, ganz vergessen zu haben, sie spreche nur von sich selbst. Auch
P. Gaechter urteilt: ,Das macht das Magnificat als Antwort Marias auf die
Worte, die Elisabeth bei dieser Gelegenheit sprach, schlechterdings un-
moglich“®. Aber von einer historisierenden Neigung, den Besuch Marias
und die Begriflungsszene genau zu rekonstruieren, war die Urkirche weit
entfernt. Ihr kam es auf den Offenbarungs- und Verkiindigungswert der
Szene an, und unter diesem Gesichtspunkt verdeutlicht das Magnificat in
poetischer Form das, was Elisabeth mit kurzen prosaischen Worten aus-
gesprochen hatte. Grof8artiger kann das Offenbarungs- und Heilsgesche-
hen, um das es hier geht, gar nicht beleuchtet werden als in diesem Gott
preisenden Hymnus aus dem Mund derjenigen, die zuerst davon betrof-
fen ist: Gottes wunderbares, barmherziges, seine Verheiflungen erfiillen-
des Handeln, das allen Geschlechtern zum Heil und Segen wird. Wenn
uns auch das darin eingeschlossene urchristliche Glaubenszeugnis noch
nicht alle Tiefen des Mariengeheimnisses eroffnet, vor allem noch nicht
ibre mitterlich-fiirbittende und fiirbittend-mittlerische Rolle als Verherr-
lichte an der Seite ihres erhohten Sohnes, so lehrt es uns doch den Blick auf
das Wesentliche: Gottes Heilshandeln bei der Sendung seines Messias
und naherhin seine unerforschliche Weisheit, Macht und Giite, dafl er ihn
uns auf diesem Weg, durch die Erwdhlung der Jungfrau von Nazareth
zur Mutter seines Sohnes, schenken wollte. In dieser theozentrisch-heils-

20 Maria im Erdenleben 41.



354 Rudolf Schnackenburg

geschichtlichen Sicht hat Maria genau ihren Platz: ihre menschlich-
unglaubliche Berufung durch Gott und ihre beispielhafte gldubige Ant-
wort als Mensch.

2. Maria, Reprisentantin des alten Gottesvolkes

Dafl Maria heilsgeschichtlich denkt, dafl sie sich berufen weif}, die Israel
geschenkten Verheiflungen zu erfillen, und sich so auch als Endpunkt
einer langen, mit Heilserwartungen durchzogenen Geschichte versteht,
erkannten wir bei der Betrachtung der letzten Strophe. In diesem Sinne
ist Maria eine in Israel und fir Israel hochst bedeutsame Gestalt. Manche
Ausleger aber mochten dariiber hinausgehen und Marias Lobgesang nicht
nur als das Lied einer einfachen individuellen Frau auffassen, sondern
als das der Représentantin Israels, so dafl gleichsam das alte Gottesvolk
diesen Hymnus durch den Mund Marias anstimmt. So besonders R. Lau-
rentin®'; er stitzt sich auf drei Beobachtungen: (a) Manche von Maria auf-
genommenen Schriftworte bezégen sich auf Gesamtisrael; so der Anfang
auf Hab 3,18, wo das personifizierte Gottesvolk selbst spricht: ,Ich aber
will frohlocken im Herrn, will jubeln Giber den Gott meines Heils“; oder
der nachste Vers auf Dt 26,7: ,Der Herr sah auf unsere Bedriangnis
(‘onjénd) und fihrte uns aus Agypten; oder V. 48 auf Mal 3,12: ,Alle
Volker werden euch glicklich preisen, weil ihr ein Land meines Wohl-
gefallens seid“; schlieflich V. 49 auf Dt 10,21: ,Dein Gott hat an dir
jene groflen Taten vollbracht®. (b) Im Folgenden fasse der Gesang alle
Niedrigen und Hungernden ins Auge, bleibe also nicht bei einer Einzel-
person stehen und betreffe sicherlich alle Frommen und Gedemiitigten in
Israel. (c) Die letzte Strophe nehme ausdriicklich auf Abraham, den
Stammvater Israels, Bezug, nihere so die wunderbare Empfangnis Marias
der gleichfalls wunderbaren Empféngnis Saras an, lasse also Maria als
Antityp zu ihr und als Reprisentantin des der Verheiflung Gottes ent-
sprungenen Volkes Israel erscheinen.

Man kann diese Griinde schwerlich fiir iberzeugend halten. Die nach-
sten Schriftanklinge besitzt das Magnificat im Danklied Annas; der Blick
auf Gottes Erhebung der Niedrigen zeigt nur die Verwurzelung Marias
in jener Frommigkeit, die von Gottes immer wieder erfahrbarer Gnade
und Giite gerade gegeniiber den Gedriickten iberwaltigt ist, und die letzte
Strophe ist ein dem jidischen Denken iiberhaupt naheliegender Rickblick
auf die Heilsgeschichte. Wie Elisabeth eine individuelle Gestalt ist, so
auch Maria, und es ist nicht geniigend angedeutet, daf} in ihr Israel selbst
seine Stimme erheben soll. So ist das wohl eine zu weitgehende theologi-

2 A a. 0, 83ff.; vgl. 1521.



Das Magnificat, seine Spiritualitit und Theologie 355

sche Deutung. Bekannt ist, dafl nicht wenige katholische Exegeten die
apokalyptische Frau in Apk 12 auf das alte Gottesvolk und Maria zugleich
deuten wollen®; aber auch hier vermag niichterner exegetischer Sinn nicht
zu folgen. Jene Frau mit den zwélf Sternen um ihr Haupt ist sicher ein
Symbol fiir das Heilsvolk des Alten Testaments, aus dem der Messias her -
vorging, und im Folgenden dann auch fiir das neue Gottesvolk, das vor
den Nachstellungen Satans fliehen muf}. So versagt aus mancherlei Griin-
den die individuelle Deutung auf Maria, wie umgekehrt die kollektive
Deutung beim Magnificat fehl am Platz ist.

Dennoch kann Maria als Vertreterin ihres Volkes gelten, die zugleich
seine tiefsten Hoffnungen erfiillt, aber nicht in einem kollektiven Sinn,
sondern als Einzelperson, die zu einem einmaligen Dienst berufen ist. Das
Reprasentative liegt in ihrer aus den besten Wurzeln alttestamentlicher
Glaubigkeit gendhrten Spiritualitit und in ihrem Selbstverstindnis als
Glied des Gottesvolkes. In der Art, wie sie ihr Danklied formuliert, blickt
sie liber ihre eigene Person hinaus und erkennt ihre Bedeutung fiir das
Heilsvolk und seine Geschichte. Sie weif sich nicht herausgehoben aus dem
Volk, dem Gottes Verheiflungen galten, nicht iiber es erhaben, sondern im
Gegenteil in ihm ,aufgehoben® und aufbewahrt, um ihm den erhabensten
Dienst zu erweisen. Darin verkorpert sich in ihr der beste Geist des alten
Israels; durch die Geburt des Messias aber wird sie zugleich die Mutter
des neuen Gottesvolkes, der Kirche. Wenn man einige spitere Stiicke der
Kindheitsgeschichte vergleicht, die Weihnachtsbotschaft des Engels auf
dem Hirtenfeld (2, 10 £.)?* und den Gesang Simeons (2, 32), dann erkennt
man die Gedanken des Verfassers der Kindheitsgeschichte: Maria ist der
Ruhm Israels, sie schenkt den gldubigen Gliedern ihres Volkes den Retter,
der auch zum Hoffnungsstern fiir die Vélkerwelt wird.

3. Maria, die Bundeslade

Noch einen Gedanken hat R. Laurentin im Bericht von der »Heimsuchung*
Marias, also in der Rahmenerzihlung des Magnificats, entdecken wollen.
Die Darstellung nehme auf die Wanderung der Bundeslade in 2 Sam

# Vgl. besonders B. J. Le Frois, The Woman Clothed with the Sun, Individual or Col-
lective?, Rom 1954 (primdr auf Maria, sekundir auf Kirche zu deuten); A. Th. Kassing,
Die Kirche und Maria. Ihr Verhiltnis im 12.Kap. der Apokalypse, Diisseldorf 1958
(primér auf das alte und neue Gottesvolk in seiner Einheit zu deuten; Maria in V. 1-5
als Mitglied des Gottesvolkes mitgemeint); A. Feuillet, Le Messie et sa Mére d’apreés le
chap. X1I de I’ Apocalypse: Revue Bibl. 66 (1959), 55-86 (marianisch). - Kritisch: J. Midhl,
Die Deutung der apokalyptischen Frau in der Gegenwart: Bibl. Zeitschr. 8 (1959), 301-810.
% In Lk 2,10 kann mit wavei ©® Aad nur das Volk Isracl gemcint sein; doch zeigt der
Engelgesang V.14, dafl das Heilsvolk nicht partikularistisch auf Israel zu beschrinken
ist, sondern grundsitzlich alle ,Menschen (géttlichen) Wohlgefallens® umfafit. Es diirfte
die gleiche Perspektive wie im Gesang Simeons sein: Gott hat sein Heil vor dem Ange-
sicht aller Vglker bereitet, aber ausgehend von ,seinem* Volk Israel.



356 Rudolf Schnackenburg

6,2—11 Bezug?t. Da wird erzihlt, wie David die Bundeslade nach Jerusa-
lem tberfithren wollte; er selbst und das ganze Haus Israel tanzten vor
dem Herrn mit Gesang zum Spiel von Instrumenten. Wie nun die heilige
Lade Jahwes nach Jerusalem hinaufstieg, im Hause des Obededom ein-
kehrte und in ihm drei Monate lang verweilte, seil auch Maria in Richtung
Jerusalem zu Elisabeth hinaufgegangen und habe drei Monate in ihrem
Hause verweilt. Aber so schon dieser Gedanke auch ist, als Intention des
Verfassers ist er schwerlich erwiesen. Man wird gewif bei der Verkiindi-
gungsszene das Wort des Engels: ,Kraft des Hochsten wird dich tiber-
schatten® (1,35) als eine Erinnerung an die Wolke, Sinnbild der Gegen-
wart Jahwes iiber dem heiligen Zelt, ansehen diirfen. Maria erscheint
dann auch wie das Heiligtum, das von Gottes Herrlichkeit erfillt ist. Aber
heiliges Zelt und Bundeslade sind nicht das gleiche, und die Uberfithrung
der Bundeslade nach Jerusalem ist eine Erzahlung mit recht eigenen
Ziigen®. Vor allem will sie zum Ausdruck bringen, wie sich Jahwe Jeru-
salem zur heiligen Stadt, zum Ort seiner Gegenwart mitten im Volk
erwahlt hat. Maria aber geht gar nicht bis Jerusalem hinauf, sondern
kehrt nach dem Besuch bei ihrer Verwandten im Gebirge Juda in ihr Haus
zuriick (Lk 1,56), und die Geburt des Messias erfolgt in der Davidsstadt
Bethlehem (2,4), fiihrt also den Gedanken der ,heiligen Wanderung®
nach Jerusalem nicht weiter. Der Zwischenaufenthalt der Lade im Hause
des Auslinders Obededom hat einen ganz anderen Sinn als Marias Ver-
weilen bei Elisabeth. David will das Verhalten Jahwes abwarten, und
erst, als Jahwe das Haus Obededoms segnet, wagt er es, die Lade auf den
Sion zu iiberfithren. In den Psalmen 132 und 78,65-69, die jene Uber-
tragung des Heiligtums auf den Sion kulttheologisch preisen, wird die
Zwischenperiode im Hause Obededoms gar nicht erwihnt, vielmehr nur
die freie, gnadenvolle Erwdhlung des Sion zur ,Wohnstitte® Jahwes
gertthmt.

So geht auch jene Deutung des lukanischen Berichts durch Laurentin zu
weit. Die Zeitangabe erklart sich viel niichterner aus dem Hinweis des
Engels, dafl Elisabeth schon im sechsten Monat stehe, und aus dem Bleiben
Marias bis zur Geburt des Kindes®. Viel eher will der Verfasser, wie wir

2 A 2.0, 791

5 Vgl. dazu besonders J.Schreiner, Sion-Jerusalem, Jahwes Kénigssitz. Theologie der
Heiligen Stadt im Alten Testament, Minchen 1963, 22-71, niherhin 38—46.

2 [k 1,56 dirfte eine vom Evangelisten gebildete Abschlufbemerkung sein. Die Erzih-
lung von der Geburt des Johannes setzt in 1, 57 neu und selbstindig ein. So wird nicht
klar, ob Maria bei der Geburt des Johannes noch zugegen ist. Da sie der (aus einer Quelle
entnommene?) Bericht nicht erwihnt, scheint Lukas anzunehmen, dafl Maria vorher heim-
gekehrt ist (vgl. J. Schmid z. St.), obwohl das geschichtlich nicht wahrscheinlich ist (vgl.
P. Gaedter, a.a. 0., 105-109). Auf jeden Fall diirfte der Evangelist die Zeitangabe in
V. 56 (beachte: ,ungefihr*) von sich aus erschlossen haben.



Das Magnificat, seine Spiritualitit und Theologie 357

sahen, das Geschehen um Johannes und um Jesus in der Begegnung der
beiden Miitter verschrinken. Auch die Dienstbereitschaft der gesegneten
Jungfrau ist ein wichtiger Gedanke, der bei jener symbolisch-typologi-
schen Deutung leicht untergehen kann. So bleibt man besser bei dem vor-
dergrindig Erkennbaren; dann enthilt die Komposition zwar nicht so
viele schrifttheologische Anspielungen, dafiir aber die wesentlichen Ge-
danken von Gottes méchtigem und erbarmungsreichem Handeln, von der
Grofle und Bedeutung des eschatologischen Retters, der heilsgeschichtlichen
Rolle Marias, auch ihrer glaubig-gehorsamen, nur Gottes Ehre suchenden
und den Menschen dienenden Haltung, die dem ganzen Heilsvolk voran-
leuchtet, dem sie den Erléser gebar. Freilich ist das priesterliche Milieu
der Kindheitsgeschichte, die kultische Sprache, die Tempelfrommigkeit der
beteiligten Personen nicht ohne theologische Bedeutung. Auch Maria ist
dem Tempel verbunden und von priesterlichem Denken beriihrt. So lenkt
die Darstellung auch den Blick auf ihre priesterlich-heilige Funktion, und
Gedanken, wie sie Laurentin herauslesen will, konnten sich spéter leicht
entfalten.

Eine neue Moglichkeit des Verstindnisses aber, eine weitere Stufe, um
in Geist und Tiefengehalt des Magnificat einzudringen, eriéffnet sich der
gldubigen Meditation. Sie kann das geschichtlich gebundene, noch im Alten
Bund beheimatete und nur ahnungsvoll in den Neuen Bund voraus-
schauende Denken der Jungfrau und Gottesmutter iiberschreiten; sie kann
sich auch tiber die Verstindnisebene der Urkirche und des Verfassers der
Kindheitsgeschichte erheben. Denn wir dirfen die entfalteten Gedanken
der Kirche Giber Maria in unsere Meditation genau so hineinnehmen wie
unsere eigene Lage und Berufung als Glieder der heutigen Kirche. Aber
es scheint, gerade wenn wir das Danklied Marias nach seinem urspriing-
lichen Sinn bedenken, wird es uns eine Quelle tiefster Religiositit und
reichster Begliickung werden. Denn wenn wir auch nicht die einzigartige
Erfahrung der Mutter unseres Herrn teilen, konnen wir doch in dhnlicher
Weise der Erwihlung Gottes und seiner Erbarmungen auch in unserem
Leben inne werden und das Magnificat im Geist Marias, von ihr lernend,
mitvollziehen.





