Christus geweihte Ehelosigkeit*

Zur Diskussion um die ,, Jungfrauenweihe®

Emmanuel von Severus OSB, Maria Laach

Unter den Auftrigen der Liturgiekonstitution des Zweiten Vatikanischen
Konzils findet sich auch dieser: ,Die Jungfrauenweihe des Romischen Ponti-
fikale soll iiberarbeitet werden“!. Nach E. J. Lengeling wurde der Ritus
eigens hervorgehoben, ,weil nach der Erklirung der Kommission die An-
passung des sehr alten Ritus an die heutigen Verhiltnisse den hiufigen
Gebrauch der Weihe fordern soll“2. Damit sind Uberlegungen zusammen-
gefafit, die seit der von einer gewissen romantischen Geistesart geférderten
Erneuerung des ,sehr alten Ritus“ durch Abt Prosper Guéranger von
Solesmes im Jahre 1868 nicht mehr zur Ruhe gekommen sind® und die
nicht nur den Liturgiewissenschaftler auf einen reizvollen Bereich seines
Arbeitsgebietes ansprechen, sondern auch von pastoraler und spiritueller
Bedeutung sind. Das zeigen nicht nur die nach dem ersten Weltkrieg gele-
gentlich erteilten Jungfrauenweihen an nicht klausurierte Nonnen und in
der Weltlebende Frauen und die Stellungnahme des Heiligen Stuhles dazu*
sowie die Ausdehnung des Ritus auf Klosterfrauen neuzeitlicher Lehr-
orden®, sondern auch die in unseren Tagen in den alten Kernlindern
Europas und in den Missionen auftretenden Probleme®. Die Uberarbei-
tung des Ritus der Jungfrauenweihe wird dem Rechnung zu tragen

* Der folgende Beitrag wurde auf Bitten der Schriftleitung geschrieben.

! Die Konstitution des Zweiten Vatikanischen Konzils iiber die heilige Liturgie. Latei-
nisch-deutscher Text mit einem Kommentar von E. J. Lengeling (1964), von uns als LK
zitiert, Art. 80.

2 LK 8. 166.

3 Vgl. R. Metz, La consécration des vierges dans U'église Romaine. Etude d’histoire de
la Liturgie (1954) 7. Das Werk kann heute als Standardwerk gelten, das die gesamte
frithere Forschung erschépfend zusammenfafit. Spiter erschienene Arbeiten des Vf.s und
anderer Autoren s. LThK V (1960) 1213 und unsere weiteren Literaturangaben.

4 Metz, 344-347. Vgl. AAS 19 (1927) 138 {.; 43 (1951) 16 (= Art 111§ 3).

5 Metz, 344 Anm. 100-102; ferner J. E. Enout, De virginum consecratione quaestiones
selectae (Ephem. Lit. 76 [1962] 3-38); M. Bockeler OSB, Die Jungfrauenweihe, in: Das
Wirken der Orden und Kliéster in Deutschland. 11. Die weiblichen Orden, Kongregationen
und Kloster, Sikularinstitute/Weltgemeinschaflen (1964) 88-100.

® Vgl. J. A. Eguren SJ, La consagracién y bendicién de las virgenes (Manresa 37 [1965]
141-148). Der von F. Wulf SJ in dieser Zeitschrift 27 (1954) 382 wiedergegebene Ein-
druck von den ,alleinstehenden Frauen, ... die ihren Beruf in erster Linie als eine reli-
gibse Aufgabe und als Arbeit am Reiche Gottes auffassen®, wire wohl dahin zu erginzen,
daf} viele dieser Frauen die Missio canonica als ungeniigende Legitimation und Hilfe in
ihrem Wirken empfinden.



Christus geweihte Ehelosigkeit 359

haben; sie kann dabei auf einer griindlichen Erforschung der einzel-
nen Strukturelemente des bisher gebrauchten Ritus aufbauen. Nicht alle
werden unbesehen erhalten bleiben kénnen; pastorale Gesichtspunkte der
heutigen Zeit diirften aber nicht ohne Ricksicht auf die geschichtlichen Er-
kenntnisse geltend gemacht werden; ebensowenig sollten aber auch die
geschichtlichen Grundlagen romantisch ideologisiert werden. Die Pro-
bleme, die mit der gewiinschten Reformarbeit aufgeworfen werden, sind
zahlreich und nicht leicht zu lésen.

I. Die Jungfrauenweihe als Vermahlungsritus

Die Jungfrauenweihe in der im Pontificale Romanum von 1595 iiberliefer-
ten und spéter im Mischritus von Abt Prosper Guéranger aufgenommenen
Form ist eindeutig eine Vermahlungsfeier. R. Metz hat das in seiner
liturgiegeschichtlichen Darstellung der Jungfrauenweihe klar gezeigt’.
Die von ihm beigebrachten und erlduterten Tatsachen, sowie der in einem
umfangreichen Anhang seiner Untersuchung wiedergegebene Eheschlie-
Bungsritus lassen daran keinen Zweifel aufkommen. Spitere Arbeiten
haben dieses Ergebnis nur bestétigt und vertieft8. Soweit wir sie einsehen
konnten, ist uns darum nirgendwo ein Vorschlag begegnet, der dieses Ele-
ment der Jungfrauenweihe zu beseitigen wiinscht. Man triagt damit der
altesten Uberlieferung Rechnung®. Man hat vor allem die tiefgreifende
und bemerkenswerte Theologie der auf Leo den Grofien zuriickgehenden
Prafation erkannt!, in der das Sakrament der Ehe und die Jungfrauen-
weihe wechselseitig ausgelegt und manichdische Abwertung einerseits und
spiritualistische Uberbetonung anderseits vermieden werden, da ihr (der
Prifation) eine Haltung zugrunde liegt, die mit Recht als gesund, reali-
stisch und innerhalb theologischer Kategorien als biblisch bezeichnet wer-
den mufi*!. Trotzdem scheint es heute notwendig zu fragen, ob der Ver-
méhlungsritus in der Jungfrauenweihe noch beibehalten werden soll. Be-
darf das gern zitierte Wort Pius’ XII. aus der Konstitution ,Sponsa
Christi“ von der ,Selbstauslieferung der Jungfrauen an Christus und die
Kirche“!? unbedingt einer rituellen Gestalt in dieser Form? Wire es ange-

7 Metz, Appendice I: Le rituel du mariage (363-410).

8 Vgl. J. P. de Jong, Brautsegen und Jungfrauenweihe (ZKTh 84 [1962] 300-322; ferner
K. Ritzer, Formen, Riten und religidses Brauchtum der Eheschliefung in den christlichen
Kirchen des ersten Jahrtausends (LQF 38 [1962]).

% Metz, 48 ff.; 95 ff.; 353 f.

10 Metz, 142-145, v. a. 144 Anm. 20.

11 Vgl. de Jong, 316 f.; ferner A. Nocent, Die Jungfranenweihe, in: Handbuch der Litur-
giewissenschafl, hrg. von A. G. Martimort, IT (1965) 146-154.

12 Vgl. Bodkeler, 89. Der lateinische Wortlaut, der davon spricht, dafl die Jungfrauen
»se totas Christo ... devoverent“ oder ,integram vitam suam... in perpetuum Christo
Domino atque Ecclesiae manciparent®, ist freilich erheblich schwerer an Bedeutung als



360 Emmanuel von Severus

sichts der Tatsache, dafl der gleiche Papst 1947 die Weltgemeinschaften
»als neue kirchliche Lebensform feierlich anerkannt® hat!3, und dafl es in
ihnen méglich ist, ,die Substanz der evangelischen Rate auch in einem
weltlichen Beruf und Lebensmilieu auszuiiben“!, nicht naheliegend, auf
rituelle Formen zu verzichten, die in gleicher Weise auf verchristlichte
~Brauche der antiken Gesellschaft !5 wie auf die hochmittelalterliche , Vor-
liebe fiir feierliche und dramatische Zeremonien“'® zuriickgehen? Solche
Fragen liegen in einer Zeit, die ,vielféltige Kritik an allen iiberkomme-
nen Formen® @ibt'?, nahe; aber eben darum sollte man nicht vergessen, daf}
»alle Formen, die Bestand haben wollen, sich von Grund aus neu denken
und mit urspriinglichem Inhalt neu denken miissen '8,

So sehr sich nun die Lebensformen vieler Ménner und Frauen in der
Gegenwart wieder denen der ehelosen Minner und Frauen nihern, die in
der Frihkirche ,in der Welt blieben, ohne die klosterliche Lebensweise
anzunehmen“??, so sehr wir auch den Wunsch vieler in der Welt ehelos
lebender Frauen verstehen, dafl ihnen seitens der Kirche mehr zuteil
werde als Auftrag und Sendung in der Missio canonica, nimlich eine hel-
fende Gnadenvermittlung, ein Segen, der diesem opfervollen Leben die
Anerkennung eines dauernden Standes verleiht, so scheint es uns dennoch
nicht notwendig, aber auch nicht gut, auf den Vermihlungsgedanken und
seine rituelle Darstellung véllig zu verzichten. Man darf nie iibersehen,
dafl diesem Element ein wesentlich ekklesiologischer Charakter zukommt.
Der tiefe theologische Gehalt des alten Weihegebetes stellt die Zeichen-
haftigkeit im Sinn der Bundestheologie des Alten und Neuen Testamentes
und im Sinn der Bundes- und Inkarnationstheologie der patristischen
Bliitezeit klassisch heraus. Eine Interpretation dieses Textes im Sinn eines
subjektiven Brautempfindens und erst recht im Sinn jener volkskundlich
so hochinteressanten Jesus-Briutigam-Kinder der Nonnen des Barock-
zeitalters ist unmaoglich. Anderseits ist nicht zu leugnen, daf} der Bund
Christi mit seiner Kirche spezifische Gestalten der Darstellung und Dar-
lebung hat, die dem Unterschied der Geschlechter angepafit sind und der
Zweigeschlechtlichkeit des Menschen Rechnung tragen. Die liturgischen
Formen haben dem in feinem Empfinden Gestalt verliehen. Es hat einen
tiefen Sinn, wenn Bischof und Abt bei ihrer Weihe einen Ring empfangen,

das deutsche Wort ,Selbstanslieferung®. Vgl. Constitutio Apostolica Sponsa Christi
(AAS 43 [1951] 5 und Anm. 7 und 9 der Constitutio).

13 Vgl. H. U. v. Balthasar, Zur Theologie des Ritestandes 51, in: St. Richter OFM, Das
Wagnis der Nachfolge (1964) 9-58.

14 v. Balthasar, Zur Theologie des Rétestandes 53.

15 Nocent, 148. 18 Nocent, 152.

17 v. Balthasar, Zur Theologie des Ritestandes 49.

18 Ebd. (Die Hervorhebung durch Kursive stammt von uns.)

19 Nocent, 147.



Christus geweihte Ehelosigkeit 361

der ihre brautliche Verbindung mit der Kirche zeichenhaft anschaulich
machen s0l1?°, die Abtissin jedoch nicht®!. Dies hat zunachst darin seinen
Grund, dafl sie ihrerseits schon ,vermihlt“ ist und dafl sie auch keiner
Kirche vermihlt werden kann, sie vielmehr die Christus vermihlte Braut,
die Kirche, darstellt. Die von H. U. v. Balthasar im Sinn der gesamten
Heiligen Schrift und der patristischen Theologie stets neu herausgearbei-
tete Linie Sion-Maria-Ekklesia kann in diesem Vermahlungscharakter
eine Leuchtkraft gewinnen, die alle Erlosten umfaflt, die Kirche, das Volk
Gottes, und ihre einzelnen Glieder. Gewif fithrt eine solche Sicht notwen-
digerweise zu Folgerungen fiir die Darstellung der Sendung Christi durch
den Mann, denen wir hier im einzelnen nicht nachgehen konnen. So viel
scheint jedoch deutlich, dafl die Bedenken v. Balthasars gegen K. Rahners
Versuch, den Ausdruck Klerus als gemeinsame Benennung fiir die Ange-
hérigen der Hierarchie und die Ordensleute zu wahlen, nicht unberechtigt
sind®.,

Was sich jedoch als wiinschenswert aus solchen Uberlegungen fiir eine
neue rituelle Gestalt der Jungfrauenweihe ergibt, ist die Entfernung aller
Brautriten, die vom Wesen der Sache her fraglich sind oder sie verdun-
keln. Dazu gehéren fiir die nach dem heute geltenden Kirchenrecht schon
mehrere Jahre (Zeit der Kandidatur, des Noviziats, der zeitlichen Profef})
innerhalb einer Klausur lebenden Nonnen die an Brautziige erinnernden
Prozessionen aus dem Klausurbereich und wieder zuriick zur Klosterpforte
in Begleitung von sogenannten Paranymphen oder Matronen aus der Ver-
wandtschaft der Kandidatin®, Eine Uberarbeitung des Ritus in diesem
Sinn wird uns bestdtigen, was in vielen Klostern bereits aufgrund von
Einzelgenehmigungen Praxis ist. Die porta monasterii kann ebensogut als
'Tiir im Klausurgitter der Kirche gedeutet werden wie, nach bisher oft ver-
standenem Sinn, als grofles Tor, das in der Nahe der Klosterpforte Klau-
sur und Pfortengebdude voneinander trennt. Auch im Ritus selbst halten
wir eine Vereinfachung fiir wiinschenswert, die sich auf eine Oration in
Verbindung mit der Ringtibergabe und Verschleierung erstrecken konnte.
Sie ist der Verhaltenheit jungfriulichen Lebens angemessen und ermaog-

* A. Nocent, Monastische Riten 205, in: Handbuch der Liturgiewissenschaft 11 196-206;
fiir den Bischofsring s. P. Jounel, Di¢ Ordinationen 35-39, in: Handbuch der Liturgie-
wissenschaft 11 6-44; der Text bei der erst im 7. Jh aufkommenden Ringiibergabe sprach
bis jetzt von der ,Braut Gottes, der Kirche“. Vgl. Th. Michels, Heilige Ordnung, in:
Abtei Maria Laach, Die betende Kirche (21927) 149.

2 Nocent, Monastische Riten 206.

2 v. Balthasar, Zur Theologie des Rétestandes 57 u. 56.

2 ,deputantur paranymphae, matronae seniores, et propinquae earum ... ,e monasterio
egressae, associatae singulae a duabus matronis senioribus, ¢t propinquis...“ ,post haec
virgines consecratae revertuntur ad portam monasterii, ubi Pontifex eas... praesentat
Abbatissae . . .“ Vgl. Metz, 418, 1. 2; 515, 8; 455, 1.



362 Emmanuel von Severus

licht auch eine fir die gegenwirtigen Verhéltnisse wiinschenswerte Offen-
heit nach verschiedenen Moglichkeiten hin: eine Liturgie zu entwickeln,
die dem Wesen der Sache, hier dem 6ffentlichen Gelubde der Ehelosigkeit,
gerecht wird, in weniger wichtigen Fragen jedoch den Gebrauchen der
Teilkirchen, den Gewohnheiten der Orden und dem Ermessen der kirch-
lichen Autoritit entsprechend gestaltet werden kann. Die bis heute von
der Theologie des geistlichen Lebens festgehaltene Meinung, dafl die gott-
geweihte Ehelosigkeit ein unersetzliches Zeugnis fur die Fllle christlicher
Zeugenschaft sei, kann auch schlicht dargestellt werden und sollte es*.

II. Diakonissenweihe?

Wihrend die Erneuerung des Diakonats in der lateinischen Kirche seit
mehr als einem Jahrzehnt lebhaft erortert wird und nun in den bisher ver-
offentlichten Dokumenten des Zweiten Vatikanischen Konzils wirksam
eingeleitet wurde, ist vom altchristlichen Stand der Diakonissin, soweit
wir sehen konnten, bisher nur wenig die Rede gewesen. Erst recht geschah
dies nur selten und in wenig genau umrissenen Darstellungen im Zusam-
menhang unseres Themas. Unter Berufung auf die historisch fixierbare
Zeit, seit der die Diakonissenweihe weder im Abendland noch im Morgen-
land mehr gespendet wurde®, und auf die Rechtspraxis der lateinischen
Kirche glauben manche Autoren, Frauen grundsitzlich von einem Weihe-
diakonat ausschliefen zu miissen. Es lige jedoch durchaus im Bereich des
Moglichen, neben dem Weihesakrament des Mannes fiir die Frau ein
Weihesakramentale zu schaffen®. Aber auch die Terminologie ist vielfal-
tiger geworden. Man unterscheidet Diakonat und Diakonie?”, wobei gerade
die Notwendigkeiten der Missionsldnder schon den Wunsch aufkommen
lieRen, Handlungen, die iiber den Bereich der Diakonie im Sinn der Kate-
chetik, der Krankenfiirsorge und des sozialen Dienstes hinausgehen,
unter Berufung auf die Jungfrauenweihe Ordensfrauen anzuvertrauen?®.
H. Fleckenstein hilt jedoch mit Recht den gegenwartigen Zeitpunkt fiir
die Diskussion dieser Frage zu frith®. Auch innerhalb der Ostkirche haben

2 ‘Wir schlieflen uns mit diesem Gedanken an R. d’Ouince, Dictionnaire de Spiritualité,
La vocation chrétienne de la femme, fasc. XXXIII-XXXIV (1962) 148 f. an.

2 Vgl. A. Kalsbach, Diakonisse (RAC III [1957] 917-—928).

2 Vgl. H. Flatten, Der Diakon nach dem heutigen kirchlichen Recht, in: X. Rahner - H.
Vorgrimler, Diaconia in Christo (Quaestiones disputatae 15/16 [1962] 130).

27 Vgl. F. Vandenbroucke, Die diakonische Aufgabe im Ordensstand 394-897, in: Rah-
ner — Vorgrimler, Diaconia in Christo 389-397.

% Vgl. Vandenbroudke, ebd.; ferner M. Rechovicz, Das Problem des Diakonates im Hin-
blick auf die Kirche in Polen 445447, in: Rahner —Vorgrimler, Diaconia in Christo
435-447, sowie Eguren, 147 {.

 Im Beitrag Seelsorgliche Miglichkeiten des Diakonates in deutschsprachigen Lindern
430, in: Rahner~Vorgrimler, Diaconia in Christo 412-430.



Christus geweihte Ehelosigkeit 363

sich verschiedene Gewohnheiten ausgebildet. Wihrend der Diakonat nach
gewissen Berichten dort dem Aussterben nahe ist, wurde wenigstens in
Griechenland eine Bildungsanstalt fiir Diakonissen errichtet, fiir die jedoch
die alte Diakonissenweihe nicht eingefithrt wurde?. Die in der russischen
Kirche schon frith ausgearbeiteten Vorschlige zur Erneuerung des Diako-
nisseninstituts sind wohl nie verwirklicht worden. Aber man bezeichnete
sie mit Recht als ,lehrreich®, weil sie nicht nur die Weihe vorsehen, son-
dern auch die Eingliederung in das Institut durch eine einfache Segnung
fir solche Frauen, die das zum Empfang der Weihe erforderliche kanoni-
sche Alter noch nicht erreicht haben?®!.

Wir haben diese Tatsachen erwihnt, weil sie uns neben der bereits be-
sprochenen Vereinfachung des Ritus der Jungfrauenweihe noch eine
andere nahelegen: alle Riten aus dem Gesamtgefiige zu entfernen,
die klerikalen Riten der hierarchischen Weiheordnung nachgebildet sind.
Gewif ist die Einleitungsformel ,postulat sancta mater Ecclesia catholica
eqs“ sowie das folgende Skrutinium mittelalterlich, aber sie sind ebenso
eine einfache Ubernahme aus der Diakonats- und Priesterweihe®, die den
Sinn der Jungfrauenweihe eher verdunkelt als verdeutlicht, und dies auch
in dem Fall, daR der geweihten Frau paraliturgische Dienste zugewiesen
werden sollten. Dies gilt ebenso von der dem Skrutinium folgenden Lita-
nei mit ihren besonderen Einschiiben fiir die zu Weihenden® wie von
den mit der Brevieriibergabe verbundenen Gebeten und Rubriken, die
ausdriicklich von einer ,facultas loco Diaconissatus® sprechen?’. Wir glau-
ben nicht, dafl diese Erweiterung des Weiheritus im Mittelalter der schlich-
ten Form der Jungfrauenweihe, wie wir sie im ersten Abschnitt unserer
Besinnung als die spezifische Darstellung des Bundes Christi mit seiner
Kirche bezeichneten, Wesentliches hinzufiigen wiirde, und dafl der ,innere
Drang zur Selbstverwirklichung® der Kirche die Notwendigkeit auferle-
gen konnte, diese Parallele zur Priester- und Bischofsweihe zu ziehen®.

Auch diese Einschrankung des im Pontifikale tiberlieferten Ritus wiirde
nur bestitigen, was mancherorts schon geschieht. Bereits Abt Guéranger
hatte aus seinem heute oft ,Mischritus“ genannten Formular die ,prae-
sentatio initialis“ ausgeschlossen, weil sie bei der Jungfrauenweihe fiir
Angehdérige eines Ordens pipstlichen Rechtes wenig sinnvoll sei®; aber
diese Auffassung hat sich so wenig Geltung verschafft, dall der Wunsch
nach dieser Vereinfachung vor Beginn des Konzils erneut vorgetragen

30 Im Beitrag von 1. Doens OSB, Der Diakonat in den griechischen und slavischen Kir-
chen 145 {., in: Rahner—Vorgrimler, Diaconia in Ghristo 136-177.

31 Doens, Diakonat 165 {.

32 Metz, 417 {.; 428 {.; zur Ubernahme aus der klerikalen Ordination ebd. 282 f.

33 Ebd. 423 f. 31 Ebd. 453.

35 Bockeler, 91. 3 Vgl. Enout, 34.



364 Emmanuel von Severus

wurde®”. Doch wird es gut sein, die Begrindung nicht allein im Kirchen-
recht zu sehen, sondern in der Theologie des Weihesakramentes, die klare
Unterscheidungen und, diesen folgend, auch klare Riten fordert. Die in
Artikel 84 der Liturgischen Konstitution des Zweiten Vatikanums gegebe-
nen Normen fir ,edle Einfachheit, durchschaubare Kiirze und Freiheit
von unnétigen Wiederholungen“? sind sicher auf alle die Riten anzuwen-
den, die ihren Reichtum der ,hochmittelalterlichen Vorliebe fiir feierliche
und dramatische Zeremonien® verdanken®. Nicht zuletzt aus Artikel 34
ist der Auftrag des Konzils zur Uberarbeitung des Ritus der Jungfrauen-
weihe zu erkldren. In seiner Verwirklichung mufl sich in Zukunft liturgi-
sches und spirituelles Aggiornamento ergdnzen. Der ekklesiologische und
soteriologische Grundzug aller bisherigen Konzilsdokumente wiirde auch
in einer solchen Vereinfachung besser zur Geltung kommen. Die neu in
Gang gebrachte Diskussion um die Erneuerung der niederen Weihen als
Weihestufen ohne ausgeiibte Amter, die vertiefte Erkenntnis der charisma-
tischen Gaben und Dienste lassen uns hoffen, dafl in Zukunft auch die
Gefahr, die Grenzen von Hierarchie und Ritestand rituell zu verwischen,
geringer wird. Die grundsitzliche Neuregelung der Frage des Brevier-
gebetes fiir Ordensfrauen — und die Abschaffung der hier noch von der
Constitutio ,Sponsa Christi“ festgehaltenen Reservate — durch die Kon-
stitution des Zweiten Vatikanums ,, Uber die Liturgie“*® gibt uns hier wohl
gewisse Hinweise. Von der Theologie des geistlichen Lebens her scheint
uns, dafl Krifte dieses Betens durch den Fortfall einer zu groflen Fin-
schrinkung und Fixierung im stindischen Sinn weit stirker fir die Ge-
samtkirche fruchtbar gemacht und freigegeben werden kénnten. Die voll-
kommene Liebe als Grundkraft jeglicher Christusnachfolge und als Band
aller Dienste und Amter in der Kirche diirfte so anschaulicher werden und
der eschatologische Zeichencharakter des Ratestandes auch eine stirkere
Alltagsbedeutung als Lebensfunktion und Lebensaufierung im Volk Got-
tes erhalten.

II1. Profef und Jungfrauenweihe

Als Abt Prosper Guéranger fir die Feier des 15. August 1868 die Jung-
fravenweihe erneuerte®, mufite er bedenken, daf} die vielen Moniales,
denen sie erteilt werden sollte, Angehorige eines Ordens mit feierlichen
Geliibden waren. Dieser Tatsache verdankt der Ritus in der Sprache der

37 Ebd. 453.
38 1K, 72f.

39 S. Anm. 16.
4 TK, 193 f.
4 Metz, 7.



Christus geweihte Ehelosigkeit 365

Liturgiker den wenig schonen Namen ,Mischritus®, da es ja jetzt nicht
mehr wie in den iltesten Zeiten der Kirche um das Jungfriulichkeits-
geliibde allein ging, sondern um eine Ordensprofeff. J. E. Enout hat in
seinen Quaestiones selectae die Uberlegungen geschildert, mit denen man
diesen Umstand berucksichtigte, und seine Vor- und Nachgeschichte ge-
wiirdigt®2. Nach einer fast hundertjahrigen Geschichte wird man heute
feststellen miissen, daf es nicht in jeder Beziehung gelungen ist, die Kon-
zeption des Griinders von Solesmes festzuhalten. Zum Teil sind es ideelle
Griinde, die im letzten Jahrhundert wieder dazu gefihrt haben, die
Ordensprofef von der Erteilung der Jungfrauenweihe zu trennen — man
wollte ihr, wie in der Beuroner Kongregation, ihren Eigenwert sichern und
damit auch ihre Bedeutung und ihr Gewicht; zum Teil sind es Uberlegun-
gen rein praktischer Art gewesen: die Zahl der Pontifikalfunktionen ein-
zuschrianken, ein Ubermafl von Feierlichkeit zu vermeiden, das natur-
gemif mit der Beibehaltung des bisherigen Ritus verbunden wire. So
wird die feierliche oder ewige Profefl bereits in vielen Klostern von der
Jungfrauenweihe getrennt, und J. E. Enout hat dies fiir die Zukunft als
die wiinschenswerte Losung hingestellt. Beachtenswert ist dabei in unserm
Zusammenhang besonders die Begriindung: zur besseren geistlichen Vor-
bereitung auf die Weihe und um des reiferen Verstindnisses der zu Wei-
henden willen (,ad maiorem comparandam spiritualem praeparationem
maturioremque obtinendum intellectum Virginum Consecrationis susci-
piendae“)®. Niemand, der tieferen Einblick in die Situation der Jugend-
lichen der Gegenwart besitzt, wird leugnen, dafl diese Begriindung der
Wirklichkeit gerecht wird. Aber ist sie nicht trotzdem etwas gesucht und
fithrt zu merkwiirdigen gedanklichen Winkelziigen? Miissen wir nicht fiir
feierliche oder auch nur fiir ewige einfache Geliibde die gleiche Reife der
Erkenntnis und Einsicht fordern? J. E. Enout schldgt vor, den Weg zur
Consecratio virginum aufzuteilen in ein Triennium zeitlicher Geliibde nach
dem Noviziat, ein weiteres Triennium ewiger einfacher Profef mit Uber-
gabe der grofien Monchskukulle und schliefilich der Consecratio selbst, die
ipso facto die einfache Profefl zur feierlichen erhebt. Diese Ordnung
wiirde gewifl vermeiden, was in den letzten Jahrzehnten oft bedauert
wurde, dafl die monastische Profef§ wie ein nebenséchliches Anhéngsel der
Consecratio erscheint; aber wir halten es weder fiir notwendig noch fiir
forderlich, eine iiber Jahre sich erstreckende Stufenfolge einzufihren.
Auch darf die Begriindung nicht allein darin gesucht werden, dafl gerade
von diesem Mischritus gelte, ihm fehle klare Durchschaubarkeit. Wenn
die feierliche Profeff der Nonne sicher in erster Linie Selbsthingabe und

4 Enout, 28-31; 35 {.; 37 {.
1 Ebd. 37. 4 Ebd. 87.



366 Emmanuel von Severus

Weihe an Christus, den erhdhten Herrn, ist, wenn die Theologie der Kon-
zilsdokumente immer wieder betont, da auch ihr und zhnlichen Akten
das ekklesiologisch-soteriologische Element innewohnt, und daff die Pro-
fefl weniger der Selbstheiligung und Selbstvervollkommnung dient als
vielmehr der von Christus selbst begonnenen und weitergefithrten Heili-
gung der Kirche und aller ihrer Glieder®, so wird durch die von der Pro-
fef} zwar getrennte, aber in nicht allzu groflem zeitlichen Abstand erteilte
Jungfrauenweihe deutlich, dafl die Hingabe des einzelnen Menschen, zu-
mal wenn sie in Einheit mit dem eucharistischen Opfer geschielit®, ,die
unlésliche Verbindung Christi mit seiner Braut, der Kirche“, klarer zum
Ausdruck bringen soll*”. Gerade die Jungfrauenweihe kann darum Zeug-
nis dafiir sein, dafl die Jungfraulichkeit um des Reiches willen als Beru-
fung und Gabe Gottes einzig aus der Epiphanie des Gottessohnes im
Fleisch begriindet werden kann. Die Jungfraulichkeit eig ryunyv tiic oagndg
100 nvpiov, ,zur Ehre des Fleisches des Herrn“®® ist darum in gleicher
Weise Zeugnis fiir die in Christus sich offenbarende Agape des Vaters wie
dafiir, daf sie, obwohl Entsagung, glaubend und hoffend in jene Wirk-
lichkeit ausgreift, die, mit Gottes Leben und Wahrheit identisch, durch den
Sohn auch das innerste Leben der Kirche wurde. Sie vermindert darum
den Wert der menschlichen Person nicht, sondern entfaltet sie und ,for-
dert sie aufs hochste“®. Wenn die dogmatische Konstitution des Zweiten
Vatikanischen Konzils ,,Uber die Kirche“ den Ritestand mit guten Griin-
den in wesentlicher Zusammengehoérigkeit mit der Taufe sieht®, so mag
es erlaubt sein, die Vollkommenheit der Christen gerade im Hinblick auf
die Jungfrdulichkeit mit Worten aus dem osterlichen Gebetsschatz der
Kirche zu kennzeichnen: ,Die ganze Welt erfahre und sehe, . . . wie alles
zur Unversehrtheit zuriickkehrt durch Thn, Dem es seinen Ursprung ver-
dankt, unsern Herrn Jesus Christus“%. Die hier erneut sichtbare Funktion
der existenziellen Vergegenwirtigung des Liebesbundes Christi mit seiner
Kirche erweist sich in dieser Sicht als Einheitsprinzip aller Evangelischen
Réte und der je verschiedenen Moglichkeiten ihrer Darlebung.

IV. Leibliche Unversehrtheit

Es ist im Wesen der Sache begriindet, dal der Unversehrtheit des Leibes
in der Behandlung der gottgeweihten Ehelosigkeit ein groflerer Raum ge-

4 Vgl. Dogmatische Konstitution iiber die Kirche. Authentischer lateinischer Text. Deut-
sche Ubersetzung im Aufirag der deutschen Bischéfe. Mit einer Einleitung von J. Ratzin-
ger (1965) 111-113; 119-121. 4 Ebd. Art. 45, S.127. 47 Ebd. Art. 44, S.125.

8 Tgnatius v. Ant., Ad Polyc. 5, 2.

9 Dogmatische Konstitution iiber die Kirche Art. 46, S. 129.

% Ebd. Art. 44, S.125. 51 2. Oration der alten Ostervigil.



Christus geweihte Ehelosigkeit 367

widmet werden muf} — gleichgultig, ob das Thema bibeltheologisch, aske-
tisch oder spirituell, moralisch oder rechtlich erortert wird. Jedem tiefer
Blickenden wird dabei freilich deutlich, dafl die Gegebenheiten hier dufler-
ste Sorgfalt in der Wertung verlangen: die Frage war und ist in ihrer
Beantwortung von so vielen Entwicklungen und Umstdnden abhingig,
daf der unveranderliche Inhalt der Offenbarung nicht immer leicht unter
den Schichten der zeitgewirkten Patina zu erkennen ist. Sicher ist, daf} fir
den Ritus der Jungfrauenweihe, von dem unsere Uberlegungen bisher
stets ausgingen und zu dem sie zuriickkehren, die leibliche Unbertihrtheit
undiskutable Voraussetzung war und als solche auch heute noch festgehal-
ten wird®. Es ist allerdings heute ebenso freimiitig auszusprechen, dafl
dieser hohe Wert weder von der Bibel noch von der systematischen und
historischen Theologie her in einem rein materiellen Sinn verstanden wer-
den darf%. Uberall da, wo das Wesen der Jungfraulichkeit von der Theo-
logie der Evangelischen Rite her verstanden wird, zeigen sich die Gren-
zen einer solchen Betrachtungsweise, auch wenn die geschichtliche Ent-
wicklung schon wihrend der Verfolgungszeit®, nach dem konstantinischen
Freiheitsedikt von 313% und die kirchliche Praxis®® diese Betrachtungs-
weise in den Vordergrund riickten und mit dem Glanz zarter Poesie und
tiefsinniger Vergleiche umgeben haben. Es bleibt bestehen, dafl die Aus-
schliefllichkeit einer solchen Betrachtungsweise weder der Offenbarung?
noch der Theologie der Kirche in jeder Beziehung gerecht wird, die sich zur
selben Zeit, in der die tief dringenden Abhandlungen zum Lob der Jung-
fraulichkeitf entstanden, paradoxer Wortverbindungen bediente, um kund-
zutun, dafl die christliche Jungfraulichkeit als Rat nicht nur ,eindeutig
erst aus der mit dem Erscheinen Christi gegebenen Heilssituation abgelei-
tet werden“ konne®, sondern dafl nicht materielle Vorbedingungen noch
die eigene Leistung die Kirche zur ,Braut ohne Makel und Fehl“ (Eph
5,27) schafft, vielmehr die gnadenwirksame Kraft und das heilbringende
Blut unseres Herrn. Die Frage geht darum letzten Endes nach der ,Sym-

52 Metz, 278; Bockeler, 91.

8 K. Rahner — H. Vorgrimler, Kleines Theol. Worterbuch (1961) 190f.; A. Auer, in
Handbuch theologischer Grundbegriffe 1 (1963) 771-777.

5 M. Viller — K. Rahner, Aszese und Mystik in der Viterzeit (1939) 41-49; J. Schmid, in:
RAC II (1954) 546-562; K. Baus, Vor der Urgemeinde zur christlichen Grofikirche (1962)
336-340.

5 Viller —- Rahner, Aszese und Mystik 49-59; Metz, La consécration 67. 76.

5 Metz, 77-87, sowie R. Metz, Les vierges chrétiennes en Gaule au IVe siécle, in: Saint
Martin et son temps. Mémorial du XV1e centenaire des débuts du monachisme en Gaule
361-1961 (1961) 109-182.

57 Rahner—Vorgrimler, Kleines Theol. Worterbuch 190 f.; Auer, Handbuch theol. Grund-
begr. 774-776.

8 Rahner — Vorgrimler, Kleines Theol. Wirterbuch 191; H. U. v. Balthasar, Casta mere-
trix, in: Sponsa Verbi. Skizzen zur Theologie 11 (1961) 203-305.



368 Emmanuel von Severus

bolfahigkeit* der Frau in ihrem Unbertihrtsein ,fiir die Selbstdarstellung
der Kirche“s®. So sehr wir darum betont haben, daf es eine spezifische Dar-
lebung des Bundes Christi mit seinen Erldsten gibt, die auch eine den
Geschlechtern angemessene Form kennt, so scheint es uns doch anch not-
wendig, darauf hinzuweisen, dafl die Worte der Schrift und manche Ent-
scheidungen der Kirche Wirklichkeiten ausdriicken, die gerade das Ge-
schlechtliche transzendieren. Nur so ist die zu den Ausdriicken Ehelosig-
keit und Virginitat hinzugekommene Wortpriagung Zolibat zu verstehen,
die Jungfriulichkeit auch dann meint, wenn sie den Priestern als Lebens-
form kraft einer kirchlichen Disziplinarvorschrift auferlegt wird®®, die, wie
immer man sie interpretieren mag, als Rechtssatzung der Kirche von theo-
logischer Revelanz ist. Nur so ist es zu begreifen, dal Maria Magdalena
in der Allerheiligenlitanei an erster Stelle in der Reihe der Jungfrauen
und Witwen auftritt®’, nur so ist es moglich, Jungfriulichkeit als einen Rat
zu verstehen, der ,weder das sexuelle Unberihrtsein . .. noch das blofle
Unverheiratetsein® meint®?, und die Beziehung des Rates zur eschatolo-
gischen Booikela (vgl. Mt 19,104f.) in voller Tiefe zu erfilllen. Die Sym-
bolhaftigkeit der Frau in ihrem Unberiihrtsein ist also wohl eine, die
Symbolhaftigkeit der Frau, der mehr vergeben wird, weil sie mehr geliebt
hat, eine andere, die des Mannes, der sich um des Gottesreiches willen zur
davernden Enthaltsamkeit entschliefit, wieder eine andere. Nur von
solchen Uberlegungen her, die zutiefst mit einem aus Bibel und Bibelaus-
legung neu gewonnenen Selbstverstindnis der Kirche zusammenhingen,
und die ohne die pastoralen und spirituellen Erfahrungen unserer Zeit
mit ihrer gesegneten und verfluchten Wirklichkeit nicht voll verstanden
werden konnen, ist es begreiflich, daf die Kirche neuerdings die Frage
erortert, ob die Jungfravenweihe auch einer Frau erteilt werden kann, die
im gesellschaftlichen und 6ffentlichen Sinn als ehelos gilt, und von der die
Kirche in miitterlichem Gnadenurteil feststellt, daf} sie durch Buflsakra-
ment und Gelitbde die Jungfriulichkeit in formalem Sinn wiedergewon-
nen hat®, Solche Uberlegungen sind sicher weit davon entfernt, Werte,
deren Hohe nach wie vor unantastbar ist und auf deren Darstellung die
Welt heute mehr denn je angewiesen ist, zu relativieren. Uberdies stehen
sie auch mit mancher voll begriindeten Lehriiberlieferung in Einklang. Thr
Sinn liegt eher darin, die Theologie des Alten und Neuen Bundes, die als
eine der Voraussetzungen der christlichen Lehre von der Jungfraulichkeit
zu gelten hat, in méglichster Breite und Tiefe auszulegen, nicht aber ihren

3¢ Bockeler, 91.

8 Rahner —Vorgrimler, Kleines Theol. Wirterbuch 190 f.

81 Vgl. Deutsches Mefbuch fiir alle Tage des Jahres (= Bomm II) (1963) 304.
82 Rahner — Vorgrimler, Kleines Theol. Worterbuch 190 f.

83 Enout, De virginum consecratione 31-34.



Christus geweihte Ehelosighkeit 369

Sinn so einzuschrinken, dafl sie der Wirklichkeit der Kirche Christi, der
Mehrzahl ihrer Dimensionen in existentieller Verwirklichung, rechtlichen
Institutionen und eschatologischer Hoffnung nicht mehr gerecht wird®.
Der von uns an anderer Stelle geduferte Gedanke iiber das Kreuz Christi
als ,Mitte der Lebensform der Laien und der Ordensleute“® darf nicht
nur als statische Gegebenheit der vergangenen Heilsgeschichte gesehen
werden, sondern mufl sich auch als bewegende Kraft fiir die Entscheidun-
gen der Christen in der Gegenwart, in der sie leben, und fiir die Zukunft,
der sie im Reich Gottes entgegengehen, auswirken. Die Symbolféhigkeit
darf nicht allein und nur vom einzelnen Christen her gesehen werden und
nicht von der vollendeten Kirche allein her. Das wiirde der Wirklichkeit
des ganzen Erlosungswerkes nicht gerecht. Um seines Reichtums willen
mufl die Jungfraulichkeit vielfiltig im Zeichen einzelner und im Zeichen
vieler dargelebt werden, dann ist sie wirklich soteriologisch und ekklesial.

Schluifolgerungen

Im gegenwirtigen Zeitpunkt der Konzilsarbeiten und der von ihnen ein-
geleiteten Reformen und Entwicklungen scheint uns also ein Ritus wiin-
schenswert, der bei aller Einfachheit und Schlichtheit die ausschliefliche
Bindung an Christus so zum Ausdruck bringt, dafl er einerseits auf alle
Frauengemeinschaften anwendbar ist, die nach den Evangelischen Riten
leben, anderseits aber doch weit genug, daf er nach dem Willen der terri-
torialen Bischofskonferenzen in einer der jeweiligen Kultur angepafiten
Form erweitert werden kann. Grundsitzlich mufl dabei die Formel von
der castitas Deo dicata die Richtung weisen®, damit deutlich wird, daf es
sich dabei nicht um einen ,isolierten aszetischen Verzicht, sondern um das
Eintreten in die Dahingabe Jesu handelt“®’, die er am Kreuz vollzog und
die gerade als Kreuzestod in der kirchlichen Uberlieferung stets als Hoch-
zeit gedeutet wurde®.

Der Ritus soll der Sendung der ehelosen Frau in der Kirche gerecht wer-
den und sie auch zum Ausdruck bringen, ohne dafl nach Form oder gar
Sache dabei an eine irgendwie geartete hierarchisch-klerikale Funktion
gedacht werden miifite. Eine Reform in diesem Sinn kann dem gottgeweih-

¢ Ebd.; ferner Ratzinger, Dogmatische Konstitution 8-19.

® E.v.Severus, Das Zeugnis des Ritestandes 229 (Lebendige Seelsorge 16 [1965] 226
bis 230).

8 Art. 43 der dogmat. Konstitution ,Uber die Kirche®, vgl. Severus, Das Zeugnis des
Ritestandes 230. Ebd.

% Die Zeugnisse fir diese Auffassung erstrecken sich von der patristischen Zeit (Metho-
dios von Olympos) iiber das Hochmittelalter (Bonaventura) bis in die Neuzeit, die deren
Texte in ihren Liturgien und Festen verwendet (verg. die Lesungen des Breviers im
Offizium des Herz-Jesu-Festes von 1929).



370 Emmanuel von Severus

ten ehelosen Leben der Frau im Kloster wie mitten in der Welt in gleicher
Weise Rechnung tragen. Der kirchliche Sinn eines solchen Lebens in seiner
soteriologischen Funktion als Anteil am Werk und an der Sendung Christi
sollte dabei deutlich werden.

Profefiriten jeglicher Art konnen dies zwar alles in sich schlieffen, aber
es scheint besser, sie von einer kirchlichen Segnung zu trennen, die mit Fug
und Recht als Gnadenhilfe der Kirche fir die Bewahrung des Entschlusses
der Ehelosigkeit und die je eigene Sendung einer Frau angesehen werden
kann, nachdem die Kirche in der Profef} die Berufung der einzelnen besti-
tigt und angenommen hat.

Die Unversehrtheit des Leibes muf} zuerst von der Theologie der Kirche
ber gesehen werden, wie Schrift und Uberlieferung sie auffassen, weniger
von materiellen Voraussetzungen her. Die Erwihnung dieses Elementes
der bisherigen Jungfrauenweihe bedarf um so groflerer Diskretion, je
reiner das Wirken Christi an den einzelnen dargestellt und ihr In-den-
Dienst-des-Frlosers-genommen-sein verwirklicht werden soll. Die bibli-
sche Theologie des Bundes Gottes mit den Menschen diirfte hier nicht ver-
gessen sein.

Solche Diskretion als Unterscheidung und Maflhaltung wird die Kraft
der Gnade starker entfalten und im einzelnen Menschen wie in der Ge-
meinschaft des Volkes Gottes fruchtbar machen. Geistliches Leben kann
so als Wachstum des Reiches Gottes und als Zeichen seines Kommens
deutlich werden, um dessentwillen Gott dem Menschen auch diese Gabe
schenkt.

Ein Nachtrag

Da die Fragen um die , Jungfrauenweihe“ augenblicklich mancherorts
eifrig diskutiert werden, seien einige ergidnzende Bemerkungen zum vor-
hergehenden Aufsatz gestattet.

1. Eine Neugestaltung des Ritus der Jungfrauenweihe hat u. E. von einer
Neubesinnung auf die Theologie der christlichen Jungfriulichkeit aus-
zugehen. Dabei gilt es einerseits zur Tiefe und zum Reichtum und vor
allem zum heilsgeschichtlichen Horizont biblisch-patristischer Theologie
zuriickzufinden, anderseits aber auch zu bedenken, daf} eben durch die
Kirchenviter manches in die Bewertung des Leibes, der Geschlechtlichkeit,
der Ehe und der Ehelosigkeit und hier wieder der leiblichen Unversehrt-
heit eingeflossen ist, was nicht aus christlichen Quellen und Uberlegungen
stammt,





