
Christus geweihte Ehelosigkeit' 
Zur Diskussion um die •Jungfrauenweihe" 

Emmanuel von Severus OSB, Maria Laach 

Unter den Aufträgen der Liturgiekonstitution des Zweiten Vatikanischen 
Konzils findet sich auch dieser: •Die Jungfrauenweihe des Römischen Ponti- 
fikale soll überarbeitet werden"1. Nach E. J. Lengeling wurde der Ritus 
eigens hervorgehoben, •weil nach der Erklärung der Kommission die An- 
passung des sehr alten Ritus an die heutigen Verhältnisse den häufigen 
Gebrauch der Weihe fördern soll"2. Damit sind Überlegungen zusammen- 
gefaßt, die seit der von einer gewissen romantischen Geistesart geförderten 
Erneuerung des •sehr alten Ritus" durch Abt Prosper Gueranger von 
Solesmes im Jahre 1868 nicht mehr zur Ruhe gekommen sind3 und die 
nicht nur den Liturgiewissenschaftler auf einen reizvollen Bereich seines 
Arbeitsgebietes ansprechen, sondern auch von pastoraler und spiritueller 
Bedeutung sind. Das zeigen nicht nur die nach dem ersten Weltkrieg gele- 
gentlich erteilten Jungfrauenweihen an nicht klausurierte Nonnen und in 
der Welt lebende Frauen und die Stellungnahme des Heiligen Stuhles dazu4 

sowie die Ausdehnung des Ritus auf Klosterfrauen neuzeitlicher Lehr- 
orden6, sondern auch die in unseren Tagen in den alten Kernländern 
Europas und in den Missionen auftretenden Probleme6. Die Überarbei- 
tung des Ritus der Jungfrauenweihe wird dem Rechnung zu  tragen 

* Der folgende Beitrag wurde auf Bitten der Schriftleitung geschrieben. 
1 Die Konstitution des Zweiten Vatikanischen Konzils über die heilige Liturgie. Latei- 
nisch-deutscher Text mit einem Kommentar von E. J. Lengeling (1964), von uns als LK 
zitiert, Art. 80. 
2 LK S. 166. 
3 Vgl. R. Metz, La consecration des vierges dans l'eglise Romaine. Etude d'histoire de 
la Liturgie (1954) 7. Das Werk kann heute als Standardwerk gelten, das die gesamte 
frühere Forschung erschöpfend zusammenfaßt. Später erschienene Arbeiten des Vf.s und 
anderer Autoren s. LThK V (1960) 1213 und unsere weiteren Literaturangaben. 
4 Metz, 344-347. Vgl. AAS 19 (1927) 138 f.; 43 (1951) 16 (= Art III § 3). 
5 Metz, 344 Anm. 100-102; ferner J. E. Enout, De virginum consecratione quaestiones 
selectae (Ephem. Lit. 76 [1962] 3-38); M. Böckeier OSB, Die Jungfrauenweihe, in: Das 
Wirken der Orden und Klöster in Deutschland. II. Die weiblichen Orden, Kongregationen 
und Klöster, Säkularinstitute/Weltgemeinschaflen (1964) 88-100. 
6 Vgl. J. A. Eguren SJ, La consagraciön y bendicion de las virgenes (Manresa 37 [1965] 
141-148). Der von F. Wulf SJ in dieser Zeitschrift 27 (1954) 382 wiedergegebene Ein- 
druck von den •alleinstehenden Frauen, ... die ihren Beruf in erster Linie als eine reli- 
giöse Aufgabe und als Arbeit am Reiche Gottes auffassen", wäre wohl dahin zu ergänzen, 
daß viele dieser Frauen die Missio canonica als ungenügende Legitimation und Hilfe in 
ihrem Wirken empfinden. 



Christus geweihte Ehelosigkeit 359 

haben; sie kann dabei auf einer gründlichen Erforschung der einzel- 
nen Strukturelemente des bisher gebrauchten Ritus aufbauen. Nicht alle 
werden unbesehen erhalten bleiben können; pastorale Gesichtspunkte der 
heutigen Zeit dürften aber nicht ohne Rücksicht auf die geschichtlichen Er- 
kenntnisse geltend gemacht werden; ebensowenig sollten aber auch die 
geschichtlichen Grundlagen romantisch ideologisiert werden. Die Pro- 
bleme, die mit der gewünschten Reformarbeit aufgeworfen werden, sind 
zahlreich und nicht leicht zu lösen. 

I. Die Jungfrauenweihe als Vermählungsritus 

Die Jungfrauenweihe in der im Pontificale Romanum von 1595 überliefer- 
ten und später im Mischritus von Abt Prosper Gueranger aufgenommenen 
Form ist eindeutig eine Vermählungsfeier. R. Metz hat das in seiner 
liturgiegeschichtlichen Darstellung der Jungfrauenweihe klar gezeigt7. 
Die von ihm beigebrachten und erläuterten Tatsachen, sowie der in einem 
umfangreichen Anhang seiner Untersuchung wiedergegebene Eheschlie- 
ßungsritus lassen daran keinen Zweifel aufkommen. Spätere Arbeiten 
haben dieses Ergebnis nur bestätigt und vertieft8. Soweit wir sie einsehen 
konnten, ist uns darum nirgendwo ein Vorschlag begegnet, der dieses Ele- 
ment der Jungfrauenweihe zu beseitigen wünscht. Man trägt damit der 
ältesten Überlieferung Rechnung9. Man hat vor allem die tiefgreifende 
und bemerkenswerte Theologie der auf Leo den Großen zurückgehenden 
Präfation erkannt10, in der das Sakrament der Ehe und die Jungfrauen- 
weihe wechselseitig ausgelegt und manichäische Abwertung einerseits und 
spiritualistische Überbetonung anderseits vermieden werden, da ihr (der 
Präfation) eine Haltung zugrunde liegt, die mit Recht als gesund, reali- 
stisch und innerhalb theologischer Kategorien als biblisch bezeichnet wer- 
den muß11. Trotzdem scheint es heute notwendig zu fragen, ob der Ver- 
mählungsritus in der Jungfrauenweihe noch beibehalten werden soll. Be- 
darf das gern zitierte Wort Pius' XII. aus der Konstitution •Sponsa 
Christi" von der •Selbstauslieferung der Jungfrauen an Christus und die 
Kirche"12 unbedingt einer rituellen Gestalt in dieser Form? Wäre es ange- 

7 Metz, Appendice I: Le rituel du manage (363-410). 
8 Vgl. J. P. de Jong, Brautsegen und Jungfrauenweihe (ZKTh 84 [1962] 300-322; ferner 
K. Ritzer, Formen, Riten und religiöses Brauchtum der Eheschließung in den christlichen 
Kirchen des ersten Jahrtausends (LQF 38 [1962]). 
9 Metz, 48 ff.; 95 ff.; 353 ff. 
10 Metz, 142-145, v. a. 144 Anm. 20. 
11 Vgl. de Jong, 316 f.; ferner A. Nocent, Die Jungfrauenweihe, in: Handbuch der Litur- 
giewissenschaft, hrg. von A. G. Martimort, II (1965) 146-154. 
12 Vgl. Böckeier, 89. Der lateinische Wortlaut, der davon spricht, daß die Jungfrauen 
•se totas Christo ... devoverent" oder •integram vitam suam ... in perpetuum Christo 
Domino atque Ecclesiae manciparent", ist freilich erheblich schwerer an Bedeutung als 



360 Emmanuel von Severus 

sichts der Tatsache, daß der gleiche Papst 1947 die Weltgemeinschaften 
•als neue kirchliche Lebensform feierlich anerkannt" hat13, und daß es in 
ihnen möglich ist, •die Substanz der evangelischen Räte auch in einem 
weltlichen Beruf und Lebensmilieu auszuüben"14, nicht naheliegend, auf 
rituelle Formen zu verzichten, die in gleicher Weise auf verchristlichte 
•Bräuche der antiken Gesellschaft"15 wie auf die hochmittelalterliche •Vor- 
liebe für feierliche und dramatische Zeremonien"16 zurückgehen? Solche 
Fragen liegen in einer Zeit, die •vielfältige Kritik an allen überkomme- 
nen Formen" übt17, nahe; aber eben darum sollte man nicht vergessen, daß 
•alle Formen, die Bestand haben wollen, sich von Grund ans neu denken 
und mit ursprünglichem Inhalt neu denken müssen"18. 

So sehr sich nun die Lebensformen vieler Männer und Frauen in der 
Gegenwart wieder denen der ehelosen Männer und Frauen nähern, die in 
der Frühkirche •in der Welt blieben, ohne die klösterliche Lebensweise 
anzunehmen"19, so sehr wir auch den Wunsch vieler in der Welt ehelos 
lebender Frauen verstehen, daß ihnen seitens der Kirche mehr zuteil 
werde als Auftrag und Sendung in der Missio canonica, nämlich eine hel- 
fende Gnadenvermittlung, ein Segen, der diesem opfervollen Leben die 
Anerkennung eines dauernden Standes verleiht, so scheint es uns dennoch 
nicht notwendig, aber auch nicht gut, auf den Vermählungsgedanken und 
seine rituelle Darstellung völlig zu verzichten. Man darf nie übersehen, 
daß diesem Element ein wesentlich ekklesiologischer Charakter zukommt. 
Der tiefe theologische Gehalt des alten Weihegebetes stellt die Zeichen- 
haftigkeit im Sinn der Bundestheologie des Alten und Neuen Testamentes 
und im Sinn der Bundes- und Inkarnationstheologie der patristischen 
Blütezeit klassisch heraus. Eine Interpretation dieses Textes im Sinn eines 
subjektiven Brautempfindens und erst recht im Sinn jener volkskundlich 
so hochinteressanten Jesus-Bräutigam-Kinder der Nonnen des Barock- 
zeitalters ist unmöglich. Anderseits ist nicht zu leugnen, daß der Bund 
Christi mit seiner Kirche spezifische Gestalten der Darstellung und Dar- 
lebung hat, die dem Unterschied der Geschlechter angepaßt sind und der 
Zweigeschlechtlichkeit des Menschen Rechnung tragen. Die liturgischen 
Formen haben dem in feinem Empfinden Gestalt verliehen. Es hat einen 
tiefen Sinn, wenn Bischof und Abt bei ihrer Weihe einen Ring empfangen, 

das deutsche Wort •Selbstauslieferung". Vgl. Constitutio Apostolica Sponsa Christi 
(AAS 43 [1951] 5 und Anm. 7 und 9 der Constitutio). 
13 Vgl. H. U. V.Balthasar, Zur Theologie des Rätestandes 51, in: St. Richter OFM, Das 
Wagnis der Nachfolge (1964) 9-58. 
14 v. Balthasar, Zur Theologie des Rätestandes 53. 
15 Nocent, 148. 18 Nocent, 152. 
17 v. Balthasar, Zur Theologie des Rätestandes 49. 
18 Ebd. (Die Hervorhebung durch Kursive stammt von uns.) 
19 Nocent, 147. 



Christus geweihte Ehelosigkeit 361 

der ihre bräutliche Verbindung mit der Kirche zeichenhaft anschaulich 
machen soll20, die Äbtissin jedoch nicht21. Dies hat zunächst darin seinen 
Grund, daß sie ihrerseits schon •vermählt" ist und daß sie auch keiner 
Kirche vermählt werden kann, sie vielmehr die Christus vermählte Braut, 
die Kirche, darstellt. Die von H. U. v. Balthasar im Sinn der gesamten 
Heiligen Schrift und der patristischen Theologie stets neu herausgearbei- 
tete Linie Sion-Maria-Ekklesia kann in diesem Vermählungscharakter 
eine Leuchtkraft gewinnen, die alle Erlösten umfaßt, die Kirche, das Volk 
Gottes, und ihre einzelnen Glieder. Gewiß führt eine solche Sicht notwen- 
digerweise zu Folgerungen für die Darstellung der Sendung Christi durch 
den Mann, denen wir hier im einzelnen nicht nachgehen können. So viel 
scheint jedoch deutlich, daß die Bedenken v. Balthasars gegen K. Rahners 
Versuch, den Ausdruck Klerus als gemeinsame Benennung für die Ange- 
hörigen der Hierarchie und die Ordensleute zu wählen, nicht unberechtigt 
sind22. 

Was sich jedoch als wünschenswert aus solchen Überlegungen für eine 
neue rituelle Gestalt der Jungfrauenweihe ergibt, ist die Entfernung aller 
Brautriten, die vom Wesen der Sache her fraglich sind oder sie verdun- 
keln. Dazu gehören für die nach dem heute geltenden Kirchenrecht schon 
mehrere Jahre (Zeit der Kandidatur, des Noviziats, der zeitlichen Profeß) 
innerhalb einer Klausur lebenden Nonnen die an Brautzüge erinnernden 
Prozessionen aus dem Klausurbereich und wieder zurück zur Klosterpforte 
in Begleitung von sogenannten Paranymphen oder Matronen aus der Ver- 
wandtschaft der Kandidatin23. Eine Überarbeitung des Ritus in diesem 
Sinn wird uns bestätigen, was in vielen Klöstern bereits aufgrund von 
Einzelgenehmigungen Praxis ist. Die porta monasterii kann ebensogut als 
Tür im Klausurgitter der Kirche gedeutet werden wie, nach bisher oft ver- 
standenem Sinn, als großes Tor, das in der Nähe der Klosterpforte Klau- 
sur und Pfortengebäude voneinander trennt. Auch im Ritus selbst halten 
wir eine Vereinfachung für wünschenswert, die sich auf eine Oration in 
Verbindung mit der Ringübergabe und Verschleierung erstrecken könnte. 
Sie ist der Verhaltenheit jungfräulichen Lebens angemessen und ermög- 

20 A. Nocent, Monastische Riten 205, in: Handbuch der Liturgiewissenschafl, II 196-206; 
für den Bischofsring s. P. Jounel, Die Ordinationen 35-39, in: Handbuch der Liturgie- 
wissenschafl II 6-44; der Text bei der erst im 7. Jh aufkommenden Ringübergabe sprach 
bis jetzt von der •Braut Gottes, der Kirche". Vgl. Th. Michels, Heilige Ordnung, in: 
Abtei Maria Laach, Die betende Kirche (21927) 149. 
21 Nocent, Monastische Riten 206. 
23 v. Balthasar, Zur Theologie des Rätestandes 57 u. 56. 
23 •deputantur paranymphae, matronae seniores, et propinquae earum ..." •e monasterio 
egressae, associatae singulae a duabus matronis senioribus, et propinquis..." •post haec 
virgines consecratae revertuntur ad portam monasterii, ubi Pontifex eas ... praesentat 
Abbatissae..." Vgl. Metz, 413, 1. 2; 515, 8; 455, 1. 



362 Emmanuel von Severus 

licht auch eine für die gegenwärtigen Verhältnisse wünschenswerte Offen- 
heit nach verschiedenen Möglichkeiten hin: eine Liturgie zu entwickeln, 
die dem Wesen der Sache, hier dem öffentlichen Gelübde der Ehelosigkeit, 
gerecht wird, in weniger wichtigen Fragen jedoch den Gebräuchen der 
Teilkirchen, den Gewohnheiten der Orden und dem Ermessen der kirch- 
lichen Autorität entsprechend gestaltet werden kann. Die bis heute von 
der Theologie des geistlichen Lebens festgehaltene Meinung, daß die gott- 
geweihte Ehelosigkeit ein unersetzliches Zeugnis für die Fülle christlicher 
Zeugenschaft sei, kann auch schlicht dargestellt werden und sollte es24. 

II. Diakonissenweihe? 

Während die Erneuerung des Diakonats in der lateinischen Kirche seit 
mehr als einem Jahrzehnt lebhaft erörtert wird und nun in den bisher ver- 
öffentlichten Dokumenten des Zweiten Vatikanischen Konzils wirksam 
eingeleitet wurde, ist vom altchristlichen Stand der Diakonissin, soweit 
wir sehen konnten, bisher nur wenig die Rede gewesen. Erst recht geschah 
dies nur selten und in wenig genau umrissenen Darstellungen im Zusam- 
menhang unseres Themas. Unter Berufung auf die historisch fixierbare 
Zeit, seit der die Diakonissenweihe weder im Abendland noch im Morgen- 
land mehr gespendet wurde25, und auf die Rechtspraxis der lateinischen 
Kirche glauben manche Autoren, Frauen grundsätzlich von einem Weihe- 
diakonat ausschließen zu müssen. Es läge jedoch durchaus im Bereich des 
Möglichen, neben dem Weihesakrament des Mannes für die Frau ein 
Weihesakramentale zu schaffen26. Aber auch die Terminologie ist vielfäl- 
tiger geworden. Man unterscheidet Diakonat und Diakonie27, wobei gerade 
die Notwendigkeiten der Missionsländer schon den Wunsch aufkommen 
ließen, Handlungen, die über den Bereich der Diakonie im Sinn der Kate- 
chetik, der Krankenfürsorge und des sozialen Dienstes hinausgehen, 
unter Berufung auf die Jungfrauenweihe Ordensfrauen anzuvertrauen28. 
H. Fleckenstein hält jedoch mit Recht den gegenwärtigen Zeitpunkt für 
die Diskussion dieser Frage zu früh29. Auch innerhalb der Ostkirche haben 

24 Wir schließen uns mit diesem Gedanken an R. d'Ouince, Dictionnaire de Spiritualite, 
La vocation chretienne de la femme, fasc. XXXIII-XXXIV (1962) 148 f. an. 
25 Vgl. A. Kaisbach, Diakonisse (RAG III [1957] 917•928). 
26 Vgl. H. Flatten, Der Diakon nach dem heutigen kirchlichen Recht, in: K. Rahner-H. 
Vorgrimler, Diaconia in Christo (Quaestiones disputatae 15/16 [1962] 130). 
27 Vgl. F. Vandenbroucke, Die diakonische Aufgabe im Ordensstand 394-397, in: Rah- 
ner -Vorgrimler, Diaconia in Christo 389-397. 
28 Vgl. Vandenbroucke, ebd.; ferner M. Rechovicz, Das Problem des Diakonates im Hin- 
blick auf die Kirche in Polen 445-447, in: Rahner-Vorgrimler, Diaconia in Christo 
435-447, sowie Eguren, 147 f. 
29 Im Beitrag Seelsorgliche Möglichkeiten des Diakonates in deutschsprachigen Ländern 
430, in: Rahner-Vorgrimler, Diaconia in Christo 412-430. 



Christus geweihte Ehelosigkeit 363 

sich verschiedene Gewohnheiten ausgebildet. Während der Diakonat nach 
gewissen Berichten dort dem Aussterben nahe ist, wurde wenigstens in 
Griechenland eine Bildungsanstalt für Diakonissen errichtet, für die jedoch 
die alte Diakonissenweihe nicht eingeführt wurde30. Die in der russischen 
Kirche schon früh ausgearbeiteten Vorschläge zur Erneuerung des Diako- 
nisseninstituts sind wohl nie verwirklicht worden. Aber man bezeichnete 
sie mit Recht als •lehrreich", weil sie nicht nur die Weihe vorsehen, son- 
dern auch die Eingliederung in das Institut durch eine einfache Segnung 
für solche Frauen, die das zum Empfang der Weihe erforderliche kanoni- 
sche Alter noch nicht erreicht haben31. 

Wir haben diese Tatsachen erwähnt, weil sie uns neben der bereits be- 
sprochenen Vereinfachung des Ritus der Jungfrauenweihe noch eine 
andere nahelegen: alle Riten aus dem Gesamtgefüge zu entfernen, 
die klerikalen Riten der hierarchischen Weiheordnung nachgebildet sind. 
Gewiß ist die Einleitungsformel •postulat sancta mater Ecclesia catholica 
eqs" sowie das folgende Skrutinium mittelalterlich, aber sie sind ebenso 
eine einfache Übernahme aus der Diakonats- und Priesterweihe32, die den 
Sinn der Jungfrauenweihe eher verdunkelt als verdeutlicht, und dies auch 
in dem Fall, daß der geweihten Frau paraliturgische Dienste zugewiesen 
werden sollten. Dies gilt ebenso von der dem Skrutinium folgenden Lita- 
nei mit ihren besonderen Einschüben für die zu Weihenden33 wie von 
den mit der Brevierübergabe verbundenen Gebeten und Rubriken, die 
ausdrücklich von einer •facultas loco Diaconissatus" sprechen34. Wir glau- 
ben nicht, daß diese Erweiterung des Weiheritus im Mittelalter der schlich- 
ten Form der Jungfrauenweihe, wie wir sie im ersten Abschnitt unserer 
Besinnung als die spezifische Darstellung des Bundes Christi mit seiner 
Kirche bezeichneten, Wesentliches hinzufügen würde, und daß der •innere 
Drang zur Selbstverwirklichung" der Kirche die Notwendigkeit auferle- 
gen könnte, diese Parallele zur Priester- und Bischofsweihe zu ziehen35. 

Auch diese Einschränkung des im Pontifikale überlieferten Ritus würde 
nur bestätigen, was mancherorts schon geschieht. Bereits Abt Gueranger 
hatte aus seinem heute oft •Mischritus" genannten Formular die •prae- 
sentatio initialis" ausgeschlossen, weil sie bei der Jungfrauenweihe für 
Angehörige eines Ordens päpstlichen Rechtes wenig sinnvoll sei36; aber 
diese Auffassung hat sich so wenig Geltung verschafft, daß der Wunsch 
nach dieser Vereinfachung vor Beginn des Konzils erneut vorgetragen 

30 Im Beitrag von I. Doens OSB, Der Diakonat in den griechischen und slavischen Kir- 
chen 145 f., in: Rahner-Vorgrimler, Diaconia in Christo 136-177. 
31 Doens, Diakonat 165 f. 
32 Metz, 417 f.; 423 f.; zur Übernahme aus der klerikalen Ordination ebd. 282 f. 
33 Ebd. 423 f. 34 Ebd. 453. 
35 Böckeier, 91. 36 Vgl. Enout, 34. 



364 Emmanuel von Severus 

wurde37. Doch wird es gut sein, die Begründung nicht allein im Kirchen- 
recht zu sehen, sondern in der Theologie des Weihesakramentes, die klare 
Unterscheidungen und, diesen folgend, auch klare Riten fordert. Die in 
Artikel 34 der Liturgischen Konstitution des Zweiten Vatikanums gegebe- 
nen Normen für •edle Einfachheit, durchschaubare Kürze und Freiheit 
von unnötigen Wiederholungen"38 sind sicher auf alle die Riten anzuwen- 
den, die ihren Reichtum der •hochmittelalterlichen Vorliebe für feierliche 
und dramatische Zeremonien" verdanken39. Nicht zuletzt aus Artikel 34 
ist der Auftrag des Konzils zur Überarbeitung des Ritus der Jungfrauen- 
weihe zu erklären. In seiner Verwirklichung muß sich in Zukunft liturgi- 
sches und spirituelles Aggiornamento ergänzen. Der ekklesiologische und 
soteriologische Grundzug aller bisherigen Konzilsdokumente würde auch 
in einer solchen Vereinfachung besser zur Geltung kommen. Die neu in 
Gang gebrachte Diskussion um die Erneuerung der niederen Weihen als 
Weihestufen ohne ausgeübte Ämter, die vertiefte Erkenntnis der charisma- 
tischen Gaben und Dienste lassen uns hoffen, daß in Zukunft auch die 
Gefahr, die Grenzen von Hierarchie und Rätestand rituell zu verwischen, 
geringer wird. Die grundsätzliche Neuregelung der Frage des Brevier- 
gebetes für Ordensfrauen - und die Abschaffung der hier noch von der 
Constitutio •Sponsa Christi" festgehaltenen Reservate - durch die Kon- 
stitution des Zweiten Vatikanums •Über die Liturgie"40 gibt uns hier wohl 
gewisse Hinweise. Von der Theologie des geistlichen Lebens her scheint 
uns, daß Kräfte dieses Betens durch den Fortfall einer zu großen Ein- 
schränkung und Fixierung im ständischen Sinn weit stärker für die Ge- 
samtkirche fruchtbar gemacht und freigegeben werden könnten. Die voll- 
kommene Liebe als Grundkraft jeglicher Christusnachfolge und als Band 
aller Dienste und Ämter in der Kirche dürfte so anschaulicher werden und 
der eschatologische Zeichencharakter des Rätestandes auch eine stärkere 
Alltagsbedeutung als Lebensfunktion und Lebensäußerung im Volk Got- 
tes erhalten. 

III. Profeß und Jungfrauenweihe 

Als Abt Prosper Gueranger für die Feier des 15. August 1868 die Jung- 
frauenweihe erneuerte41, mußte er bedenken, daß die vielen Moniales, 
denen sie erteilt werden sollte, Angehörige eines Ordens mit feierlichen 
Gelübden waren. Dieser Tatsache verdankt der Ritus in der Sprache der 

37 Ebd. 453. 
38 LK, 72 f. 
39 S. Anm. 16. 
40 LK, 193 f. 
41 Metz, 7. 



Christus geweihte Ehelosigkeit 365 

Liturgiker den wenig schönen Namen •Mischritus", da es ja jetzt nicht 
mehr wie in den ältesten Zeiten der Kirche um das Jungfräulichkeits- 
gelübde allein ging, sondern um eine Ordensprofeß. J. E. Enout hat in 
seinen Quaestiones selectae die Überlegungen geschildert, mit denen man 
diesen Umstand berücksichtigte, und seine Vor- und Nachgeschichte ge- 
würdigt42. Nach einer fast hundertjährigen Geschichte wird man heute 
feststellen müssen, daß es nicht in jeder Beziehung gelungen ist, die Kon- 
zeption des Gründers von Solesmes festzuhalten. Zum Teil sind es ideelle 
Gründe, die im letzten Jahrhundert wieder dazu geführt haben, die 
Ordensprofeß von der Erteilung der Jungfrauenweihe zu trennen - man 
wollte ihr, wie in der Beuroner Kongregation, ihren Eigenwert sichern und 
damit auch ihre Bedeutung und ihr Gewicht; zum Teil sind es Überlegun- 
gen rein praktischer Art gewesen: die Zahl der Pontifikalfunktionen ein- 
zuschränken, ein Übermaß von Feierlichkeit zu vermeiden, das natur- 
gemäß mit der Beibehaltung des bisherigen Ritus verbunden wäre. So 
wird die feierliche oder ewige Profeß bereits in vielen Klöstern von der 
Jungfrauenweihe getrennt, und J. E. Enout hat dies für die Zukunft als 
die wünschenswerte Lösung hingestellt. Beachtenswert ist dabei in unserm 
Zusammenhang besonders die Begründung: zur besseren geistlichen Vor- 
bereitung auf die Weihe und um des reiferen Verständnisses der zu Wei- 
henden willen (•ad maiorem comparandam spiritualem praeparationem 
maturioremque obtinendum intellectum Virginum Consecrationis susci- 
piendae")43. Niemand, der tieferen Einblick in die Situation der Jugend- 
lichen der Gegenwart besitzt, wird leugnen, daß diese Begründung der 
Wirklichkeit gerecht wird. Aber ist sie nicht trotzdem etwas gesucht und 
führt zu merkwürdigen gedanklichen Winkelzügen? Müssen wir nicht für 
feierliche oder auch nur für ewige einfache Gelübde die gleiche Reife der 
Erkenntnis und Einsicht fordern? J. E. Enout schlägt vor, den Weg zur 
Consecratio virginum aufzuteilen in einTriennium zeitlicher Gelübde nach 
dem Noviziat, ein weiteres Triennium ewiger einfacher Profeß mit Über- 
gabe der großen Mönchskukulle und schließlich der Consecratio selbst, die 
ipso facto die einfache Profeß zur feierlichen erhebt44. Diese Ordnung 
würde gewiß vermeiden, was in den letzten Jahrzehnten oft bedauert 
wurde, daß die monastische Profeß wie ein nebensächliches Anhängsel der 
Consecratio erscheint; aber wir halten es weder für notwendig noch für 
förderlich, eine über Jahre sich erstreckende Stufenfolge einzuführen. 
Auch darf die Begründung nicht allein darin gesucht werden, daß gerade 
von diesem Mischritus gelte, ihm fehle klare Durchschaubarkeit. Wenn 
die feierliche Profeß der Nonne sicher in erster Linie Selbsthingabe und 

42 Enout, 28-31; 35 f.; 37 f. 
43 Ebd. 37. 44 Ebd. 37. 



366 Emmanuel von Severus 

Weihe an Christus, den erhöhten Herrn, ist, wenn die Theologie der Kon- 
zilsdokumente immer wieder betont, daß auch ihr und ähnlichen Akten 
das ekklesiologisch-soteriologische Element innewohnt, und daß die Pro- 
feß weniger der Selbstheiligung und Selbstvervollkommnung dient als 
vielmehr der von Christus selbst begonnenen und weitergeführten Heili- 
gung der Kirche und aller ihrer Glieder45, so wird durch die von der Pro- 
feß zwar getrennte, aber in nicht allzu großem zeitlichen Abstand erteilte 
Jungfrauenweihe deutlich, daß die Hingabe des einzelnen Menschen, zu- 
mal wenn sie in Einheit mit dem eucharistischen Opfer geschieht40, •die 
unlösliche Verbindung Christi mit seiner Braut, der Kirche", klarer zum 
Ausdruck bringen soll47. Gerade die Jungfrauenweihe kann darum Zeug- 
nis dafür sein, daß die Jungfräulichkeit um des Reiches willen als Beru- 
fung und Gabe Gottes einzig aus der Epiphanie des Gottessohnes im 
Fleisch begründet werden kann. Die Jungfräulichkeit ei; TI[XT)V T% octoxög 
xov MJQIOU, •zur Ehre des Fleisches des Herrn"48 ist darum in gleicher 
Weise Zeugnis für die in Christus sich offenbarende Agape des Vaters wie 
dafür, daß sie, obwohl Entsagung, glaubend und hoffend in jene Wirk- 
lichkeit ausgreift, die, mit Gottes Leben und Wahrheit identisch, durch den 
Sohn auch das innerste Leben der Kirche wurde. Sie vermindert darum 
den Wert der menschlichen Person nicht, sondern entfaltet sie und •för- 
dert sie aufs höchste"49. Wenn die dogmatische Konstitution des Zweiten 
Vatikanischen Konzils •Über die Kirche" den Rätestand mit guten Grün- 
den in wesentlicher Zusammengehörigkeit mit der Taufe sieht50, so mag 
es erlaubt sein, die Vollkommenheit der Christen gerade im Hinblick auf 
die Jungfräulichkeit mit Worten aus dem österlichen Gebetsschatz der 
Kirche zu kennzeichnen: •Die ganze Welt erfahre und sehe, . .. wie alles 
zur Unversehrtheit zurückkehrt durch Ihn, Dem es seinen Ursprung ver- 
dankt, unsern Herrn Jesus Christus"51. Die hier erneut sichtbare Funktion 
der existenziellen Vergegenwärtigung des Liebesbundes Christi mit seiner 
Kirche erweist sich in dieser Sicht als Einheitsprinzip aller Evangelischen 
Räte und der je verschiedenen Möglichkeiten ihrer Darlebung. 

IV. Leibliche Unversehrtheit 

Es ist im Wesen der Sache begründet, daß der Unversehrtheit des Leibes 
in der Behandlung der gottgeweihten Ehelosigkeit ein größerer Raum ge- 

45 Vgl. Dogmatische Konstitution über die Kirche. Authentischer lateinischer Text. Deut- 
sche Übersetzung im Auftrag der deutschen Bischöfe. Mit einer Einleitung von J. Ratzin- 
ger (1965) 111-113; 119-121.        « Ebd. Art. 45, S. 127. 47 Ebd. Art. 44, S. 125. 
48 Ignatius v. Ant., Ad Polyc. 5, 2. 
40 Dogmatische Konstitution über die Kirche Art. 46, S. 129. 
50 Ebd. Art. 44, S. 125. 51 2. Oration der alten Ostervigil. 



Christus geweihte Ehelosigkeit 367 

widmet werden muß - gleichgültig, ob das Thema bibeltheologisch, aske- 
tisch oder spirituell, moralisch oder rechtlich erörtert wird. Jedem tiefer 
Blickenden wird dabei freilich deutlich, daß die Gegebenheiten hier äußer- 
ste Sorgfalt in der Wertung verlangen: die Frage war und ist in ihrer 
Beantwortung von so vielen Entwicklungen und Umständen abhängig, 
daß der unveränderliche Inhalt der Offenbarung nicht immer leicht unter 
den Schichten der zeitgewirkten Patina zu erkennen ist. Sicher ist, daß für 
den Ritus der Jungfrauenweihe, von dem unsere Überlegungen bisher 
stets ausgingen und zu dem sie zurückkehren, die leibliche Unberührtheit 
undiskutable Voraussetzung war und als solche auch heute noch festgehal- 
ten wird52. Es ist allerdings heute ebenso freimütig auszusprechen, daß 
dieser hohe Wert weder von der Bibel noch von der systematischen und 
historischen Theologie her in einem rein materiellen Sinn verstanden wer- 
den darf53. Überall da, wo das Wesen der Jungfräulichkeit von der Theo- 
logie der Evangelischen Räte her verstanden wird, zeigen sich die Gren- 
zen einer solchen Betrachtungsweise, auch wenn die geschichtliche Ent- 
wicklung schon während der Verfolgungszeit54, nach dem konstantinischen 
Freiheitsedikt von 31355 und die kirchliche Praxis56 diese Betrachtungs- 
weise in den Vordergrund rückten und mit dem Glanz zarter Poesie und 
tiefsinniger Vergleiche umgeben haben. Es bleibt bestehen, daß die Aus- 
schließlichkeit einer solchen Betrachtungsweise weder der Offenbarung57 

noch der Theologie der Kirche in jeder Beziehung gerecht wird, die sich zur 
selben Zeit, in der die tief dringenden Abhandlungen zum Lob der Jung- 
fräulichkeit entstanden, paradoxer Wortverbindungen bediente, um kund- 
zutun, daß die christliche Jungfräulichkeit als Rat nicht nur •eindeutig 
erst aus der mit dem Erscheinen Christi gegebenen Heilssituation abgelei- 
tet werden" könne58, sondern daß nicht materielle Vorbedingungen noch 
die eigene Leistung die Kirche zur •Braut ohne Makel und Fehl" (Eph 
5,27) schafft, vielmehr die gnadenwirksame Kraft und das heilbringende 
Blut unseres Herrn. Die Frage geht darum letzten Endes nach der •Sym- 

52 Metz, 278; Böckeier, 91. 
53 K. Rahner • H. Vorgrimler, Kleines Theol. Wörterbuch (1961) 190 f.; A. Auer, in 
Handbuch theologischer Grundbegriffe I (1963) 771-777. 
34 M. Viller- K. Rahner, Aszese und Mystik in der Väterzeit (1939) 41-49; J. Schmid, in: 
RAC II (1954) 546-562; K. Baus, Von der Urgemeinde zur christlichen Großkirche (1962) 
336-340. 
53 Viller - Rahner, Aszese und Mystik 49-59; Metz, La consecration 67. 76. 
56 Metz, 77-87, sowie R. Metz, Les vierges chretiennes en Gaule au IV' siede, in: Saint 
Martin et son temps. Memorial du XVIe centenaire des debuts du monachisme en Gaule 
361-1961 (1961) 109-132. 
57 Rahner-Vorgrimler, Kleines Theol. Wörterbuch 190 f.; Auer, Handbuch theol. Grund- 
herr. 774-776. 
58 Rahner-Vorgrimler, Kleines Theol. Wörterbuch 191; H. U. v. Balthasar, Costa mere- 
trix, in: Sponsa Verbi. Skizzen zur Theologie II (1961) 203-305. 



368 Emmanuel von Severus 

bolfähigkeit" der Frau in ihrem Unberührtsein •für die Selbstdarstellung 
der Kirche"39. So sehr wir darum betont haben, daß es eine spezifische Dar- 
lebung des Bundes Christi mit seinen Erlösten gibt, die auch eine den 
Geschlechtern angemessene Form kennt, so scheint es uns doch auch not- 
wendig, darauf hinzuweisen, daß die Worte der Schrift und manche Ent- 
scheidungen der Kirche Wirklichkeiten ausdrücken, die gerade das Ge- 
schlechtliche transzendieren. Nur so ist die zu den Ausdrücken Ehelosig- 
keit und Virginität hinzugekommene Wortprägung Zölibat zu verstehen, 
die Jungfräulichkeit auch dann meint, wenn sie den Priestern als Lebens- 
form kraft einer kirchlichen Disziplinarvorschrift auferlegt wird60, die, wie 
immer man sie interpretieren mag, als Rechtssatzung der Kirche von theo- 
logischer Revelanz ist. Nur so ist es zu begreifen, daß Maria Magdalena 
in der Allerheiligenlitanei an erster Stelle in der Reihe der Jungfrauen 
und Witwen auftritt61, nur so ist es möglich, Jungfräulichkeit als einen Rat 
zu verstehen, der •weder das sexuelle Unberührtsein . . . noch das bloße 
Unverheiratetsein" meint02, und die Beziehung des Rates zur eschatolo- 
gischen Bctadeia (vgl. Mt 19,10 ff.) in voller Tiefe zu erfüllen. Die Sym- 
bolhaftigkeit der Frau in ihrem Unberührtsein ist also wohl eine, die 
Symbolhaftigkeit der Frau, der mehr vergeben wird, weil sie mehr geliebt 
hat, eine andere, die des Mannes, der sich um des Gottesreiches willen zur 
dauernden Enthaltsamkeit entschließt, wieder eine andere. Nur von 
solchen Überlegungen her, die zutiefst mit einem aus Bibel und Bibelaus- 
legung neu gewonnenen Selbstverständnis der Kirche zusammenhängen, 
und die ohne die pastoralen und spirituellen Erfahrungen unserer Zeit 
mit ihrer gesegneten und verfluchten Wirklichkeit nicht voll verstanden 
werden können, ist es begreiflich, daß die Kirche neuerdings die Frage 
erörtert, ob die Jungfrauenweihe auch einer Frau erteilt werden kann, die 
im gesellschaftlichen und öffentlichen Sinn als ehelos gilt, und von der die 
Kirche in mütterlichem Gnadenurteil feststellt, daß sie durch Bußsakra- 
ment und Gelübde die Jungfräulichkeit in formalem Sinn wiedergewon- 
nen hat03. Solche Überlegungen sind sicher weit davon entfernt, Werte, 
deren Höhe nach wie vor unantastbar ist und auf deren Darstellung die 
Welt heute mehr denn je angewiesen ist, zu relativieren. Überdies stehen 
sie auch mit mancher voll begründeten Lehrüberlieferung in Einklang. Ihr 
Sinn liegt eher darin, die Theologie des Alten und Neuen Bundes, die als 
eine der Voraussetzungen der christlichen Lehre von der Jungfräulichkeit 
zu gelten hat, in möglichster Breite und Tiefe auszulegen, nicht aber ihren 

59 Böckeier, 91. 
60 Rahner -Vorgrimler, Kleines Theol. Wörterbuch 190 f. 
81 Vgl. Deutsches Meßbuch für alle Tage des Jahres (== Bomm II) (1963) 304. 
62 Rahner - Vorgrimler, Kleines Theol. Wörterbuch 190 f. 
63 Enout, De virginum consecratione 31-34. 



Christus geweihte Ehelosigkeit 369 

Sinn so einzuschränken, daß sie der Wirklichkeit der Kirche Christi, der 
Mehrzahl ihrer Dimensionen in existentieller Verwirklichung, rechtlichen 
Institutionen und eschatologischer Hoffnung nicht mehr gerecht wird04. 
Der von uns an anderer Stelle geäußerte Gedanke über das Kreuz Christi 
als •Mitte der Lebensform der Laien und der Ordensleute"63 darf nicht 
nur als statische Gegebenheit der vergangenen Heilsgeschichte gesehen 
werden, sondern muß sich auch als bewegende Kraft für die Entscheidun- 
gen der Christen in der Gegenwart, in der sie leben, und für die Zukunft, 
der sie im Reich Gottes entgegengehen, auswirken. Die Symbolfähigkeit 
darf nicht allein und nur vom einzelnen Christen her gesehen werden und 
nicht von der vollendeten Kirche allein her. Das würde der Wirklichkeit 
des ganzen Erlösungswerkes nicht gerecht. Um seines Reichtums willen 
muß die Jungfräulichkeit vielfältig im Zeichen einzelner und im Zeichen 
vieler dargelebt werden, dann ist sie wirklich soteriologisch und ekklesial. 

Schlußfolgerungen 

Im gegenwärtigen Zeitpunkt der Konzilsarbeiten und der von ihnen ein- 
geleiteten Reformen und Entwicklungen scheint uns also ein Ritus wün- 
schenswert, der bei aller Einfachheit und Schlichtheit die ausschließliche 
Bindung an Christus so zum Ausdruck bringt, daß er einerseits auf alle 
Frauengemeinschaften anwendbar ist, die nach den Evangelischen Räten 
leben, anderseits aber doch weit genug, daß er nach dem Willen der terri- 
torialen Bischofskonferenzen in einer der jeweiligen Kultur angepaßten 
Form erweitert werden kann. Grundsätzlich muß dabei die Formel von 
der castitas Deo dicata die Richtung weisen66, damit deutlich wird, daß es 
sich dabei nicht um einen •isolierten aszetischen Verzicht, sondern um das 
Eintreten in die Dahingabe Jesu handelt"67, die er am Kreuz vollzog und 
die gerade als Kreuzestod in der kirchlichen Überlieferung stets als Hoch- 
zeit gedeutet wurde68. 

Der Ritus soll der Sendung der ehelosen Frau in der Kirche gerecht wer- 
den und sie auch zum Ausdruck bringen, ohne daß nach Form oder gar 
Sache dabei an eine irgendwie geartete hierarchisch-klerikale Funktion 
gedacht werden müßte. Eine Reform in diesem Sinn kann dem gottgeweih- 

64 Ebd.; ferner Ratzinger, Dogmatische Konstitution 8-19. 
65 E.v. Severus, Das Zeugnis des Rätestandes 229 ("Lebendige Seelsorge 16 [1965] 226 
bis 230). 
66 Art. 43 der dogmat. Konstitution •Über die Kirche", vgl. Severus, Das Zeugnis des 
Rätestandes 230.      67 Ebd. 
68 Die Zeugnisse für diese Auffassung erstrecken sich von der patristischen Zeit (Metho- 
dios von Olympos) über das Hochmittelalter (Bonaventura) bis in die Neuzeit, die deren 
Texte in ihren Liturgien und Festen verwendet (verg. die Lesungen des Breviers im 
Offizium des Herz-Jesu-Festes von 1929). 



370 Emmanuel von Severus 

ten ehelosen Leben der Frau im Kloster wie mitten in der Welt in gleicher 
Weise Rechnung tragen. Der kirchliche Sinn eines solchen Lebens in seiner 
soteriologischen Funktion als Anteil am Werk und an der Sendung Christi 
sollte dabei deutlich werden. 

Profeßriten jeglicher Art können dies zwar alles in sich schließen, aber 
es scheint besser, sie von einer kirchlichen Segnung zu trennen, die mit Fug 
und Recht als Gnadenhilfe der Kirche für die Bewahrung des Entschlusses 
der Ehelosigkeit und die je eigene Sendung einer Frau angesehen werden 
kann, nachdem die Kirche in der Profeß die Berufung der einzelnen bestä- 
tigt und angenommen hat. 

Die Unversehrtheit des Leibes muß zuerst von der Theologie der Kirche 
her gesehen werden, wie Schrift und Überlieferung sie auffassen, weniger 
von materiellen Voraussetzungen her. Die Erwähnung dieses Elementes 
der bisherigen Jungfrauenweihe bedarf um so größerer Diskretion, je 
reiner das Wirken Christi an den einzelnen dargestellt und ihr In-den- 
Dienst-des-Erlösers-genommen-sein verwirklicht werden soll. Die bibli- 
sche Theologie des Bundes Gottes mit den Menschen dürfte hier nicht ver- 
gessen sein. 

Solche Diskretion als Unterscheidung und Maßhaltung wird die Kraft 
der Gnade stärker entfalten und im einzelnen Menschen wie in der Ge- 
meinschaft des Volkes Gottes fruchtbar machen. Geistliches Leben kann 
so als Wachstum des Reiches Gottes und als Zeichen seines Kommens 
deutlich werden, um dessentwillen Gott dem Menschen auch diese Gabe 
schenkt. 

Ein Nachtrag 

Da die Fragen um die •Jungfrauenweihe" augenblicklich mancherorts 
eifrig diskutiert werden, seien einige ergänzende Bemerkungen zum vor- 
hergehenden Aufsatz gestattet. 

1. Eine Neugestaltung des Ritus der Jungfrauenweihe hat u. E. von einer 
Neubesinnung auf die Theologie der christlidien Jungfräulichkeit aus- 
zugehen. Dabei gilt es einerseits zur Tiefe und zum Reichtum und vor 
allem zum heilsgeschichtlichen Horizont biblisch-patristischer Theologie 
zurückzufinden, anderseits aber auch zu bedenken, daß eben durch die 
Kirchenväter manches in die Bewertung des Leibes, der Geschlechtlichkeit, 
der Ehe und der Ehelosigkeit und hier wieder der leiblichen Unversehrt- 
heit eingeflossen ist, was nicht aus christlichen Quellen und Überlegungen 
stammt. 




