370 Emmanuel von Severus

ten ehelosen Leben der Frau im Kloster wie mitten in der Welt in gleicher
Weise Rechnung tragen. Der kirchliche Sinn eines solchen Lebens in seiner
soteriologischen Funktion als Anteil am Werk und an der Sendung Christi
sollte dabei deutlich werden.

Profefiriten jeglicher Art konnen dies zwar alles in sich schlieffen, aber
es scheint besser, sie von einer kirchlichen Segnung zu trennen, die mit Fug
und Recht als Gnadenhilfe der Kirche fir die Bewahrung des Entschlusses
der Ehelosigkeit und die je eigene Sendung einer Frau angesehen werden
kann, nachdem die Kirche in der Profef} die Berufung der einzelnen besti-
tigt und angenommen hat.

Die Unversehrtheit des Leibes muf} zuerst von der Theologie der Kirche
ber gesehen werden, wie Schrift und Uberlieferung sie auffassen, weniger
von materiellen Voraussetzungen her. Die Erwihnung dieses Elementes
der bisherigen Jungfrauenweihe bedarf um so groflerer Diskretion, je
reiner das Wirken Christi an den einzelnen dargestellt und ihr In-den-
Dienst-des-Frlosers-genommen-sein verwirklicht werden soll. Die bibli-
sche Theologie des Bundes Gottes mit den Menschen diirfte hier nicht ver-
gessen sein.

Solche Diskretion als Unterscheidung und Maflhaltung wird die Kraft
der Gnade starker entfalten und im einzelnen Menschen wie in der Ge-
meinschaft des Volkes Gottes fruchtbar machen. Geistliches Leben kann
so als Wachstum des Reiches Gottes und als Zeichen seines Kommens
deutlich werden, um dessentwillen Gott dem Menschen auch diese Gabe
schenkt.

Ein Nachtrag

Da die Fragen um die , Jungfrauenweihe“ augenblicklich mancherorts
eifrig diskutiert werden, seien einige ergidnzende Bemerkungen zum vor-
hergehenden Aufsatz gestattet.

1. Eine Neugestaltung des Ritus der Jungfrauenweihe hat u. E. von einer
Neubesinnung auf die Theologie der christlichen Jungfriulichkeit aus-
zugehen. Dabei gilt es einerseits zur Tiefe und zum Reichtum und vor
allem zum heilsgeschichtlichen Horizont biblisch-patristischer Theologie
zuriickzufinden, anderseits aber auch zu bedenken, daf} eben durch die
Kirchenviter manches in die Bewertung des Leibes, der Geschlechtlichkeit,
der Ehe und der Ehelosigkeit und hier wieder der leiblichen Unversehrt-
heit eingeflossen ist, was nicht aus christlichen Quellen und Uberlegungen
stammt,



Christus geweihte Ehelosigheit 371

Die ,Jungfrau® der christlichen Heilsordnung ist in erster Linie die
Kirche, die durch Christus erléste Menschheit, das Volk Gottes. Aus ihrer
Siinde heraus (vgl. 1 Pt 2,10) hat Christus sie zu seiner Liebe erwihlt.
Durch die Hingabe seines Lebens fiir sie hat er sie geheiligt und unzer-
trennlich mit sich verbunden (vgl. Eph 5,25-27; 2 Kor 11,2). An diesem
Geheimnis der Kirche hat auch der einzelne Christ gnadenhaft Anteil
erhalten. Er muf} es deshalb an seiner Stelle und in seinen Lebensumstin-
den darleben: sein Herz mufl im letzten ungeteilt sein, Christus muf} im-
mer mehr seine ,einzige“ Liebe werden, die alles, auch und gerade die
Liebe zum Mitmenschen (in und aufierhalb der Ehe) beseelt, allem seinen
Grund gibt und einen neuen Glanz verleiht. Wer so, mit einer Liebe, die
mit keiner anderen vergleichbar ist, Christus anhingt, ihm unverbriichlich
die Treue hilt, jedes irdische Gut, ja sein eigenes Leben, um seinetwillen
hintanzusetzen bereit ist (GehOffb 14,4), verwirklicht das theologische
Wesen der christlichen Jungfraulichkeit.

Aus dieser Sicht mufl auch die besondere Gnadengabe der Jungfriulich-
keit gesehen werden, auf Grund deren ein Christ angesichts des in der
Kirche gegenwirtigen und im Glauben erfahrenen erhéhten Herrn und
des mit ihm hereinbrechenden Endes ,eheunfihig® wird (vgl. Mt 19,12).
Durch ihren Beistand vermag der von Gott Gerufene ungehinderter durch
die verfithrerischen Machte dieser Welt (vgl. 1 Jo 5,5.19) Christus als
seiner ,einzigen“ Liebe und damit auch der Sendung der Kirche, dem
Dienst an den Briidern zu leben (vgl. 1 Kor 7,251f.). In der Sichtbarkeit
des ehelosen Lebens ,um des Himmelreiches (Mt 19, 12), ,um seinet- und
der Frohbotschaft willen“ (vgl. Mk 10,29), vor allem dort, wo die Ehe-
losigkeit in einem kirchlichen Stand gelebt wird, soll zugleich zeichenhaft
deutlich werden, was allen Christen auf Grund ihrer Berufung und ihrer
Begnadung aufgetragen ist. Auch das Charisma der Jungfriulichkeit hebt
die Grundsituation christlicher Erwdhlung nicht auf. Aus seinem eigenen
Unvermégen, ja aus der Siinde heraus wird der Mensch — wie die Kirche,
das Volk Gottes im ganzen — in die Gnade gerufen und mit einer Sendung
betraut. Die kérperliche Unversehrtheit ist also nicht die Voraussetzung
fir dieses Charisma, wenn sie auch ein hohes Gut bedeutet, das mit der
Gnadengabe eingebracht wird, vor allem dort, wo sie nicht nur ,Un-
schuld“, sondern die Frucht erprobter und gereifter Tugend ist. Eine Uber-
betonung der Unversehrtheit kann sogar das Eigentliche christlicher Jung-
fraulichkeit cher verdunkeln als erhellen.

2. Der Bildgehalt der Kirche als Jungfrau ist zweifelsohne aufs engste mit
dem schon bei den Propheten anzutreffenden Gedanken des Ehebundes
verkniipft, den Gott mit seinem Volk geschlossen hat. Paulus bezeugt es
ausdriicklich (Eph 5,25-82), ebenso die Geheime Offenbarung (21, 2). Den-



372 Emmanuel von Severus

noch kann man sich fragen, ob mit dem Bild briutlicher Vermahlung das
Geheimnis des Bundes zwischen Gott und der Menschheit in Christus,
zwischen Christus und seiner Kirche, schon erschépfend ausgesagt ist. Ist
nicht in beiden Testamenten die ,Braut® auch die ,Magd“ ihres Herrn,
zum Dienst der Liebe berufen. Konnte sich darin nicht das Selbstverstind-
nis der heutigen Frau ebenso und oft noch viel mehr ausdricken, ohne dafl
damit der in der Offenbarung so tief verwurzelte Gedanke des ehelichen
Bundes unterschlagen wiirde? Gott hat den Menschen durch den Bund,
den er mit ihm geschlossen, zu seinem Partner gemacht, zum Mitgestalter
und Mitvollender seines Heilsplanes. Dieses Geheimnis erfiillt und befli-
gelt gerade den, der seine Arbeit, ja sein ganzes irdisches Leben mit seinen
Ereignissen und Aufgaben in die Berufung zum Christusbund mitein-
bringen will. Vielleicht wére es heute an der Zeit, die Gnadengabe christ-
licher Jungfriulichkeit aus einer gewissen theologischen Verengung her-
auszuholen und durch den Gedanken des Dienstes fir den Herrn in eine
groflere Weite zu fithren. Fir die Neugestaltung der Jungfrauenweihe
wiirde das natiirlich von grofler Bedeutung sein.

3. Es wurde im vorausgehenden Beitrag schon ausfithrlich iiber die enge
Verflechtung von Gelitbdeablegung (Profefl) und Jungfrauenweihe ge-
handelt. Dartiber scheinen in manchen Frauenkonventen keine besonders
klaren Vorstellungen zu bestehen. In einem eben vervielfiltigten Skriptum
uber die ,, Jungfrauenweihe — heute®, das aus einem monastischen Konvent
stammt, wird die Sache so dargestellt, als gehe es bei der Geliibdeablegung
um die ,menschliche Hingabe (der Gelobenden) an Christus und seine
Kirche“, in der Jungfrauenweihe hingegen um die , géttliche Besitzergrei-
fung (der Erwahliten) fir Christus und die Kirche“. Letztere erst begriinde
Luber die subjektive Hingabe hinaus Christus-Brautschaft im objektiven
Sinn“. Danach gehort die Profefl als Akt des Menschen dem ,internen
Ordensbereich“ an; sie kann daher auch von der Oberin (Abtissin) ,ent-
gegengenommen“ werden. Die Consecratio virginum hingegen ist ,objek-
tive Weihe“, ,Kulthandlung®; sie wird , gespendet®, und ihre Vornahme
ist nach dem Willen der Kirche einem ,Hierarchen“ vorbehalten. Daraus
wird gefolgert: Die Jungfrauenweihe ist ranghdher als die Ordensprofef.
Das Geltuibde der Jungfriulichkeit ist die Voraussetzung fiir den Empfang
der Jungfrauenweihe, und diese hinwiederum ist die ,Uberhéhung“ der
Profef}, weil ihr ein ,héheres Wesensmoment eignet®.

Wir halten diese Kennzeichnung der Ordensprofefl und der Jungfrauen-
weihe sowie ihres Verhiltnisses zueinander fir hochst fragwiirdig, auch
wenn man dafiir den einen oder anderen Ordenskanonisten zum Kron-
zeugen anrufen kann. Sie wertet u. E. die Profef} theologisch zu gering
und die Jungfrauenweihe zu hoch. Die 6ffentliche Gelibdeablegung vor



Christus geweihte Ehelosigkeit 373

der Kirche ist keineswegs nur die subjekiive Hingabe des Menschen an
Christus, sondern in erster Linie die Antwort des Menschen auf einen
zuvorkommenden Gnadenruf Gottes, das Ja zu einer Gnadengabe, ,die
der Vater einigen gibt® (Kirchenkonstitution des Zweiten Vatikanischen
Konzils Nr. 43 A, mit Bezug auf Mt 19,11 und 1 Kor 7,7). Und die An-
nahme dieser Antwort, dieses Ja-Wortes durch die Kirche ist nicht nur ein
Rechtsakt, durch den der Gelobende in einen kanonischen Stand aufge-
nommen wird, sondern eine tiefere Hineinnahme in ihr brautliches und
magdliches Geheimnis, in ihren unaufléslichen Christusbund. Alle drei
Elemente, die in der Profef} versammelt sind, der Gnadenruf Gottes, das
Ja-Wort des Menschen, sowie die segnende Beglaubigung und Annahme
durch die Kirche, bewirken, dafl der Gelobende Gott und dem géttlichen
Dienst inniger geweiht (konsekriert) wird, wobei solche Weihe aus der
Taufkonsekration als ihrer Wurzel erwichst und diese im Bereich per-
sonaler Verwirklichung und in der Dimension des Kirchlichen radikaler
und deutlicher zum Ausdruck bringt. Das jedenfalls ist die Aussage des
Konzils (vgl. Kirchenkonstitution Nr. 44 A und Nr. 45 C; Dekret iiber die
angepafite Erneuerung des Ordenslebens Nr. 5 A).

Wenn es daneben noch eine Jungfrauenweihe gibt, so ist das zunéchst
einmal historisch zu erkldren: Monastische Profef und Jungfrauenweihe
haben einen verschiedenen Stammbaum. Thr Verhiltnis zueinander mufite
darum bei der Wiederauflebung der Jungfrauenweihe im vorigen Jahr-
hundert neu bedacht werden. Wenn sich beide in der monastischen Praxis
hier und dort wieder mehr voneinander entfernt haben, so mag das einmal
daran liegen, dafl Gehalt und Ritus der Rémischen Jungfrauenweihe eine
besondere Faszination ausiiben und ihr Eigengewicht zur Geltung bringen.
Wir haben aber den Verdacht, dafl dabei auch die Erneuerung der Litur-
gie und die aus ihr erwachsene Kulttheologie eine Rolle gespielt haben.
Sie haben vielleicht die liturgische Jungfrauenweihe, die als Segnung ein
Sakramentale ist, in eine zu grofle Nihe zum Sakrament gebracht. Mag
darum die Jungfrauenweihe auch weiterhin ihren eigenen Platz behaupten
oder sogar — wie viele es winschen — noch erweitern, immer ist sie in inni-
ger Verbindung zur Profefl und der damit verbundenen Konsekration des
Gelobenden zu sehen, aber nicht als deren Ergénzung oder Steigerung
(eine Vermehrung der Konsekrationen mindert ihren Wert und stellt den
Rang der uniiberholbaren Taufkonsekration in den Schatten), sondern
als deren Vertiefung und als stirkere Verdeutlichung dessen, was sie be-
inhaltet, beides im gnadenhaften Raum der Kirche, als Hilfe fiir die schon
Gott Geweihten und als Zeugnis fiir die Brioder und Schwestern in der

Welt.
Friedrich Wulf S]





