
370 Emmanuel von Severus 

ten ehelosen Leben der Frau im Kloster wie mitten in der Welt in gleicher 
Weise Rechnung tragen. Der kirchliche Sinn eines solchen Lebens in seiner 
soteriologischen Funktion als Anteil am Werk und an der Sendung Christi 
sollte dabei deutlich werden. 

Profeßriten jeglicher Art können dies zwar alles in sich schließen, aber 
es scheint besser, sie von einer kirchlichen Segnung zu trennen, die mit Fug 
und Recht als Gnadenhilfe der Kirche für die Bewahrung des Entschlusses 
der Ehelosigkeit und die je eigene Sendung einer Frau angesehen werden 
kann, nachdem die Kirche in der Profeß die Berufung der einzelnen bestä- 
tigt und angenommen hat. 

Die Unversehrtheit des Leibes muß zuerst von der Theologie der Kirche 
her gesehen werden, wie Schrift und Überlieferung sie auffassen, weniger 
von materiellen Voraussetzungen her. Die Erwähnung dieses Elementes 
der bisherigen Jungfrauenweihe bedarf um so größerer Diskretion, je 
reiner das Wirken Christi an den einzelnen dargestellt und ihr In-den- 
Dienst-des-Erlösers-genommen-sein verwirklicht werden soll. Die bibli- 
sche Theologie des Bundes Gottes mit den Menschen dürfte hier nicht ver- 
gessen sein. 

Solche Diskretion als Unterscheidung und Maßhaltung wird die Kraft 
der Gnade stärker entfalten und im einzelnen Menschen wie in der Ge- 
meinschaft des Volkes Gottes fruchtbar machen. Geistliches Leben kann 
so als Wachstum des Reiches Gottes und als Zeichen seines Kommens 
deutlich werden, um dessentwillen Gott dem Menschen auch diese Gabe 
schenkt. 

Ein Nachtrag 

Da die Fragen um die •Jungfrauenweihe" augenblicklich mancherorts 
eifrig diskutiert werden, seien einige ergänzende Bemerkungen zum vor- 
hergehenden Aufsatz gestattet. 

1. Eine Neugestaltung des Ritus der Jungfrauenweihe hat u. E. von einer 
Neubesinnung auf die Theologie der christlidien Jungfräulichkeit aus- 
zugehen. Dabei gilt es einerseits zur Tiefe und zum Reichtum und vor 
allem zum heilsgeschichtlichen Horizont biblisch-patristischer Theologie 
zurückzufinden, anderseits aber auch zu bedenken, daß eben durch die 
Kirchenväter manches in die Bewertung des Leibes, der Geschlechtlichkeit, 
der Ehe und der Ehelosigkeit und hier wieder der leiblichen Unversehrt- 
heit eingeflossen ist, was nicht aus christlichen Quellen und Überlegungen 
stammt. 



Christus geweihte Ehelosigkeit 371 

Die •Jungfrau" der christlichen Heilsordnung ist in erster Linie die 
Kirche, die durch Christus erlöste Menschheit, das Volk Gottes. Aus ihrer 
Sünde heraus (vgl. 1 Pt 2,10) hat Christus sie zu seiner Liebe erwählt. 
Durch die Hingabe seines Lebens für sie hat er sie geheiligt und unzer- 
trennlich mit sich verbunden (vgl. Eph 5,25-27; 2 Kor 11,2). An diesem 
Geheimnis der Kirche hat auch der einzelne Christ gnadenhaft Anteil 
erhalten. Er muß es deshalb an seiner Stelle und in seinen Lebensumstän- 
den darleben: sein Herz muß im letzten ungeteilt sein, Christus muß im- 
mer mehr seine •einzige" Liebe werden, die alles, auch und gerade die 
Liebe zum Mitmenschen (in und außerhalb der Ehe) beseelt, allem seinen 
Grund gibt und einen neuen Glanz verleiht. Wer so, mit einer Liebe, die 
mit keiner anderen vergleichbar ist, Christus anhängt, ihm unverbrüchlich 
die Treue hält, jedes irdische Gut, ja sein eigenes Leben, um seinetwillen 
hintanzusetzen bereit ist (GehOffb 14,4), verwirklicht das theologische 
Wesen der christlichen Jungfräulichkeit. 

Aus dieser Sicht muß auch die besondere Gnadengabe der Jungfräulich- 
keit gesehen werden, auf Grund deren ein Christ angesichts des in der 
Kirche gegenwärtigen und im Glauben erfahrenen erhöhten Herrn und 
des mit ihm hereinbrechenden Endes •eheunfähig" wird (vgl. Mt 19,12). 
Durch ihren Beistand vermag der von Gott Gerufene ungehinderter durch 
die verführerischen Mächte dieser Welt (vgl. 1 Jo 5,5.19) Christus als 
seiner •einzigen" Liebe und damit auch der Sendung der Kirche, dem 
Dienst an den Brüdern zu leben (vgl. 1 Kor 7,25 ff.). In der Sichtbarkeit 
des ehelosen Lebens •um des Himmelreiches" (Mt 19, 12), •um seinet- und 
der Frohbotschaft willen" (vgl. Mk 10,29), vor allem dort, wo die Ehe- 
losigkeit in einem kirchlichen Stand gelebt wird, soll zugleich zeichenhaft 
deutlich werden, was allen Christen auf Grund ihrer Berufung und ihrer 
Begnadung aufgetragen ist. Auch das Charisma der Jungfräulichkeit hebt 
die Grundsituation christlicher Erwählung nicht auf. Aus seinem eigenen 
Unvermögen, ja aus der Sünde heraus wird der Mensch - wie die Kirche, 
das Volk Gottes im ganzen - in die Gnade gerufen und mit einer Sendung 
betraut. Die körperliche Unversehrtheit ist also nicht die Voraussetzung 
für dieses Charisma, wenn sie auch ein hohes Gut bedeutet, das mit der 
Gnadengabe eingebracht wird, vor allem dort, wo sie nicht nur •Un- 
schuld", sondern die Frucht erprobter und gereifter Tugend ist. Eine Über- 
betonung der Unversehrtheit kann sogar das Eigentliche christlicher Jung- 
fräulichkeit eher verdunkeln als erhellen. 

2. Der Bildgehalt der Kirche als Jungfrau ist zweifelsohne aufs engste mit 
dem schon bei den Propheten anzutreffenden Gedanken des Ehebundes 
verknüpft, den Gott mit seinem Volk geschlossen hat. Paulus bezeugt es 
ausdrücklich (Eph 5,25-32), ebenso die Geheime Off enbarung (21,2). Den- 



372 Emmanuel von Severus 

noch kann man sich fragen, ob mit dem Bild bräutlicher Vermählung das 
Geheimnis des Bundes zwischen Gott und der Menschheit in Christus, 
zwischen Christus und seiner Kirche, schon erschöpfend ausgesagt ist. Ist 
nicht in beiden Testamenten die •Braut" auch die •Magd" ihres Herrn, 
zum Dienst der Liebe berufen. Könnte sich darin nicht das Selbstverständ- 
nis der heutigen Frau ebenso und oft noch viel mehr ausdrücken, ohne daß 
damit der in der Offenbarung so tief verwurzelte Gedanke des ehelichen 
Bundes unterschlagen würde? Gott hat den Menschen durch den Bund, 
den er mit ihm geschlossen, zu seinem Partner gemacht, zum Mitgestalter 
und Mitvollender seines Heilsplanes. Dieses Geheimnis erfüllt und beflü- 
gelt gerade den, der seine Arbeit, ja sein ganzes irdisches Leben mit seinen 
Ereignissen und Aufgaben in die Berufung zum Christusbund mitein- 
bringen will. Vielleicht wäre es heute an der Zeit, die Gnadengabe christ- 
licher Jungfräulichkeit aus einer gewissen theologischen Verengung her- 
auszuholen und durch den Gedanken des Dienstes für den Herrn in eine 
größere Weite zu führen. Für die Neugestaltung der Jungfrauenweihe 
würde das natürlich von großer Bedeutung sein. 

3. Es wurde im vorausgehenden Beitrag schon ausführlich über die enge 
Verflechtung von Gelübdeablegung (Profeß) und Jungfrauenweihe ge- 
handelt. Darüber scheinen in manchen Frauenkonventen keine besonders 
klaren Vorstellungen zu bestehen. In einem eben vervielfältigten Skriptum 
über die •Jungfrauenweihe - heute", das aus einem monastischen Konvent 
stammt, wird die Sache so dargestellt, als gehe es bei der Gelübdeablegung 
um die •menschliche Hingabe (der Gelobenden) an Christus und seine 
Kirche", in der Jungfrauenweihe hingegen um die •göttliche Besitzergrei- 
fung (der Erwählten) für Christus und die Kirche". Letztere erst begründe 
•über die subjektive Hingabe hinaus Christus-Brautschaft im objektiven 
Sinn". Danach gehört die Profeß als Akt des Menschen dem •internen 
Ordensbereich" an; sie kann daher auch von der Oberin (Äbtissin) •ent- 
gegengenommen" werden. Die Consecratio virginum hingegen ist •objek- 
tive Weihe", •Kulthandlung"; sie wird •gespendet", und ihre Vornahme 
ist nach dem Willen der Kirche einem •Hierarchen" vorbehalten. Daraus 
wird gefolgert: Die Jungfrauenweihe ist ranghöher als die Ordensprofeß. 
Das Gelübde der Jungfräulichkeit ist die Voraussetzung für den Empfang 
der Jungfrauenweihe, und diese hinwiederum ist die •Überhöhung" der 
Profeß, weil ihr ein •höheres Wesensmoment eignet". 

Wir halten diese Kennzeichnung der Ordensprofeß und der Jungfrauen- 
weihe sowie ihres Verhältnisses zueinander für höchst fragwürdig, auch 
wenn man dafür den einen oder anderen Ordenskanonisten zum Kron- 
zeugen anrufen kann. Sie wertet u. E. die Profeß theologisch zu gering 
und die Jungfrauenweihe zu hoch. Die öffentliche Gelübdeablegung vor 



Christus geweihte Ehelosigkeit 373 

der Kirche ist keineswegs nur die subjektive Hingabe des Menschen an 
Christus, sondern in erster Linie die Antwort des Menschen auf einen 
zuvorkommenden Gnadenruf Gottes, das Ja zu einer Gnadengabe, •die 
der Vater einigen gibt" (Kirchenkonstitution des Zweiten Vatikanischen 
Konzils Nr. 43 A, mit Bezug auf Mt 19,11 und 1 Kor 7,7). Und die An- 
nahme dieser Antwort, dieses Ja-Wortes durch die Kirche ist nicht nur ein 
Rechtsakt, durch den der Gelobende in einen kanonischen Stand aufge- 
nommen wird, sondern eine tiefere Hineinnahme in ihr bräutliches und 
magdliches Geheimnis, in ihren unauflöslichen Christusbund. Alle drei 
Elemente, die in der Profeß versammelt sind, der Gnadenruf Gottes, das 
Ja-Wort des Menschen, sowie die segnende Beglaubigung und Annahme 
durch die Kirche, bewirken, daß der Gelobende Gott und dem göttlichen 
Dienst inniger geweiht (konsekriert) wird, wobei solche Weihe aus der 
Taufkonsekration als ihrer Wurzel erwächst und diese im Bereich per- 
sonaler Verwirklichung und in der Dimension des Kirchlichen radikaler 
und deutlicher zum Ausdruck bringt. Das jedenfalls ist die Aussage des 
Konzils (vgl. Kirchenkonstitution Nr. 44 A und Nr. 45 C; Dekret über die 
angepaßte Erneuerung des Ordenslebens Nr. 5A). 

Wenn es daneben noch eine Jungfrauenweihe gibt, so ist das zunächst 
einmal historisch zu erklären: Monastische Profeß und Jungfrauenweihe 
haben einen verschiedenen Stammbaum. Ihr Verhältnis zueinander mußte 
darum bei der Wiederauflebung der Jungfrauenweihe im vorigen Jahr- 
hundert neu bedacht werden. Wenn sich beide in der monastischen Praxis 
hier und dort wieder mehr voneinander entfernt haben, so mag das einmal 
daran liegen, daß Gehalt und Ritus der Römischen Jungfrauenweihe eine 
besondere Faszination ausüben und ihr Eigengewicht zur Geltung bringen. 
Wir haben aber den Verdacht, daß dabei auch die Erneuerung der Litur- 
gie und die aus ihr erwachsene Kulttheologie eine Rolle gespielt haben. 
Sie haben vielleicht die liturgische Jungfrauenweihe, die als Segnung ein 
Sakramentale ist, in eine zu große Nähe zum Sakrament gebracht. Mag 
darum die Jungfrauenweihe auch weiterhin ihren eigenen Platz behaupten 
oder sogar - wie viele es wünschen - noch erweitern, immer ist sie in inni- 
ger Verbindung zur Profeß und der damit verbundenen Konsekration des 
Gelobenden zu sehen, aber nicht als deren Ergänzung oder Steigerung 
(eine Vermehrung der Konsekrationen mindert ihren Wert und stellt den 
Rang der unüberholbaren Taufkonsekration in den Schatten), sondern 
als deren Vertiefung und als stärkere Verdeutlichung dessen, was sie be- 
inhaltet, beides im gnadenhaften Raum der Kirche, als Hilfe für die schon 
Gott Geweihten und als Zeugnis für die Brüder und Schwestern in der 
Welt. 

Friedrich Wulf SJ 




