
Kurzer Inbegriff des christlichen Glaubens 

für »Ungläubige" 
Ein Versuch 

Karl Rahner SJ, München 

Schon oft habe ich mich gefragt, wie man einem Menschen von heute, der 
kein Christ ist und keinen christlichen Religionsunterricht genossen hat, 
ganz kurz sagen könne, was eigentlich das Christentum sei. Man müßte 
doch das Eigentliche und Entscheidende auch heute noch ganz kurz sagen 
können, so wie es Philippus dem Kämmerer aus Äthiopien wohl auch sehr 
kurz zu sagen vermochte. Offenbar aber kann man zu diesem Zweck heute 
nicht mehr einfach das apostolische Glaubensbekenntnis rezitieren und ein 
klein wenig erläutern. Langer Religionsunterricht ist gewiß gut und im 
Normalfall vor dem Christwerden und der Taufe erfordert. Aber wenn 
das Christentum eine Heilslehre ist, die an sich alle meint und für alle 
notwendig ist, wenn seine Verkündigung wirklich auch die erreichen soll, 
die keine Zeit für lange theoretische Studien haben, dann müßte man doch 
vermutlich darüber nachdenken, wie man heute einem •Heiden" einen 
ganz kurzen Inbegriff des Christentums vermitteln könne, der seinem Ver- 
ständnishorizont entspricht und nicht etwa nur die Lehre von der Existenz 
Gottes, des Schöpfers und Garanten der sittlichen Ordnung beinhaltet 
(was im extremen Fall nach Hebr 11,6 für den heilschaffenden Glauben 
ausreicht, in welchen Formen immer diese Glaubenserkenntnis Gottes auch 
gegeben sein mag), sondern auch das eigentlich Christliche aussagt. Hier 
soll ein solcher Versuch gewagt werden. Es versteht sich wohl von selbst, 
daß so etwas ein wenig abenteuerlich ist, den meisten wohl unverständ- 
licher klingt, als die ihnen gewohnten Formulierungen der christlichen 
Botschaft, daß ein solcher Versuch einen europäischen Verständnishorizont 
voraussetzt, der nicht der anderer Kulturen und Völker ist. Dieser Versuch 
wird nur mit allen Vorbehalten gemacht, damit das Problem gesehen 
werde und andere bessere solche Kurzaussagen versuchen. 

Der Mensch ist immer, ob er sich das ausdrücklich sagt oder nicht, ob er 
diese Wahrheit vorkommen läßt oder niederhält, in seiner geistigen Exi- 
stenz auf ein heiliges Geheimnis als den Grund seines Daseins verwiesen. 
Dieses Geheimnis, das als unausdrücklicher Horizont und darum unaus- 
gesprochen immer den kleinen Kreis unserer wissenden und tätigen All- 
tagserfahrung, die Erkenntnis der Wirklichkeit und die Tat der Freiheit, 



Kurzer Inbegriff des christlichen Glaubens für •Ungläubige'' 375 

umfaßt und trägt, ist das Ursprünglichste, Selbstverständlichste, aber 
darum auch Verborgenste und Unbeachtetste, das redet, indem es schweigt, 
das da ist, indem es abwesend uns in unsere Grenzen weist. Wir nennen 
es Gott. Wir können ihn übersehen, aber selbst in einem Akt, der sich an 
ihm uninteressiert erklärt, ist er noch einmal als der tragende Grund dieses 
Aktes bejaht, so wie die Logik noch einmal am Werk ist in dem Akt, der 
ihre Gültigkeit leugnet, so wie die Erklärung absoluter Sinnlosigkeit sich 
selbst für sinnvoller hält als die Annahme eines Sinnes des Daseins und 
so noch einmal wieder die ausdrückliche Erklärung den Sinn als Grund der 
Wirklichkeit bejaht. Als Grund des erkennend und tätig ergriffenen Ein- 
zelnen ist das heilige Geheimnis, das wir Gott nennen, das Innerste in uns 
und zugleich das unverfügbar Fernste, das unser nicht bedarf. Ehrfurcht 
und Anbetung geziemen ihm; wo sie da sind, wo der Mensch sein Dasein 
in absoluter Verantwortung annimmt, seinen letzten Sinn vertrauensvoll 
sucht und erwartet, hat er auch schon Gott gefunden, wie immer er ihn 
nennen mag, da sein letzter Name immer nur gesagt wird im liebenden 
Verstummen vor seiner Unbegreiflichkeit. 

Mag die tiefste und ursprünglichste Erfahrung im Grund unseres Da- 
seins auch noch so schwer und unsicher zu interpretieren sein, der Mensch 
erfährt in seiner innersten Geschichte doch, daß dieses schweigende, un- 
endlich ferne, ihn immer wieder in die Grenzen seiner Endlichkeit ver- 
weisende und ihm seine Schuld enthüllende heilige Geheimnis ihn nahe- 
kommen läßt, ihn umfängt in einer letzten, radikalen Liebe, die sich ihm, 
so er nur ihre Möglichkeiten größer sein läßt als seine eigene Endlichkeit 
und Schuld, als das Heil und als den wirklichen Sinn seiner Existenz zu- 
sagt. Diese im Grund des Daseins erfahrene Liebe, die nichts anderes ist 
als die absolute Selbstmitteilung Gottes, in der Gott sich selbst und nicht 
nur das Endliche gibt, in der der Horizont unseres Daseins von unend- 
licher Ferne in innerster Nähe auch die Mitte unseres Daseins ist, nennen 
wir die vergöttlichende Gnade. Sie ist jedem angeboten als Licht und als 
Verheißung des ewigen Lebens, sie wirkt aus freier Huld in jedem Men- 
schen vom ursprünglichen Quell seiner Existenz her und erscheint darum, 
wenn vielleicht auch ungenannt, überall dort, wo in der Geschichte des 
Menschen Tapferkeit, Liebe, Treue zum Gewissen, Aushalten der Finster- 
nis im Glauben an das Licht oder sonst ein Bekenntnis zum Grund seines 
Daseins als dem heiligen Geheimnis der liebenden Nähe Gottes am Werk 
ist und kund wird. Die Geschichte des immer deutlicher In-Erscheinung- 
Tretens der in Glaube, Hoffnung und Liebe angenommenen Selbstzusage 
Gottes in radikaler Selbstmitteilung an den Menschen nennen wir die 
Heils- und Offenbarungsgeschichte. Sie ist die •kategoriale" geschichtliche 
Gestalt, in der die von Anfang an gegebene •transzendentale" Selbst- 



376 Karl Rahner 

mitteilung Gottes im Grund des Menschen in der Kraft der von ihr be- 
wirkten gnadenhaften Vergöttlichung des Menschen sich selber immer 
mehr zur Erscheinung bringt. Sie wird zwar durch die Unheilsgeschichte 
der Schuld, in der die Menschheit in dem Mysterium der Selbstverweige- 
rung sich der Gnade Gottes gegenüber in sich selbst verschließt und aus 
sich allein verstehen will, oft durchkreuzt und verdunkelt, ist aber dennoch 
immer und überall gegeben, weil das Mysterium des sich selbst in Liebe 
erschließenden und mitteilenden Gottes mächtiger ist als das Mysterium 
der menschlichen Schuld. 

Diese Geschichte des Sich-Selbstfindens des im Grunde seiner Existenz 
(wenigstens in der Weise des Angebotes) vergöttlichten Menschen, die 
Geschichte der raumzeitlichen Greifbarkeit dieses Sich-Selbstfindens in 
Gott (beides immer in der Kraft dieser göttlichen Selbstzusage, Gnade 
genannt) erreicht ihren geschichtlichen Höhepunkt und ihr unüberbiet- 
bares Ziel, das im geheimen diese ganze geschichtliche Bewegung von 
Anfang an trägt, in dem, den wir den Gottmenschen schlechthin in der 
Mitte der vergöttlichten Menschheit nennen. Jeder sucht ihn, unausdrück- 
lich, aber wirklich, wenn er danach verlangt, daß die letzte Grunderfah- 
rung der radikalen Frage seines Daseins und seiner Todgeweihtheit sowie 
der letzten Angenommenheit dieser Frage durch Gott auch in der Greif- 
barkeit seiner Geschichte erscheine und so ganz da-sei und endgültig be- 
stätigt werde. Insofern ist für uns jeder seinem Gewissen getreue Mensch 
ein Christ des Advents, der Ausschau nach dem einen Menschen, in dem 
die eigene Frage (die wir sind und nicht nur willkürlich stellen) und Got- 
tes Zusage eins und einer geworden sind und endgültig erscheinen. Wir 
Christen haben den Mut, diesen Gesuchten als gefunden zu glauben. Er ist 
Jesus von Nazareth. 

Wer so Gott in Christus erfahren hat, will und muß ihn bekennen. 
Nicht als ob er meinte, die anderen, die die Vollendung ihrer geheimen 
Erfahrung nicht mit Namen nennen können, seien von Gottes Erbarmen, 
in dem er sich selbst uns schenkt, sofern wir uns ihm nur nicht versagen, 
nicht umfaßt. Aber wer Christus gefunden hat, muß ihn vor seinen Brü- 
dern bekennen. Das bedeutet zunächst einfach, daß er gehorsam das Leben 
und den Tod, so wie sie sind, annimmt. Dadurch begegnet er Ihm. Das 
bedeutet weiter die je erneute Annahme der Vergebung Gottes im Blick 
auf Ihn und endlich das ausdrückliche Zeugnis Seines Namens, der Hoff- 
nung, die wir in Ihm finden. 

Christus ist der, in dem die Selbstmitteilung Gottes an den Menschen 
und die Annahme dieser Selbstmitteilung durch den Menschen durch die 
Tat Gottes real und existentiell einer geworden ist, Gott selbst unüber- 
bietbar und unwiderruflich da ist, wo wir sind, und der Mensch nicht nur 



Kurzer Inbegriff des christlichen Glaubens für •Ungläubige" 377 

als Frage nach Gott, sondern auch als Zusage Gottes die Erscheinung Got- 
tes selber geworden ist: der Menschensohn schlechthin, der Sohn Gottes 
in der unbedingten Wahrheit dieses Wortes. Die geschichtliche Konkret- 
heit dieses Zieles der Heilsgeschichte, das diese trägt, vollendet und un- 
widerruflich gegenüber der Geschichte des Unheils siegreich macht, erkennt 
der Christ glaubend als gegeben in Jesus von Nazareth. Die Menschheit 
sucht in ihrer ganzen Geschichte den Gottmenschen als die Erfüllung ihrer 
eigenen Heilsgeschichte; sie hat keinen gefunden, in dem sie diesen Gott- 
menschen zu erkennen vermag als Jesus von Nazareth; er zeigt sich durch 
sein wunderbares Leben, durch seinen Tod und seine Auferstehung als 
diesen Gottmenschen, als Gegenwart Gottes selbst in der Geschichte der 
Menschheit. In ihm ist Gott unwiderruflich der, der uns in Liebe angenom- 
men, seine unendliche Fülle an Wahrheit, Leben und Ewigkeit zu unserem 
eigenen Besitz gemacht hat. Der Christ glaubt an den Tod Jesu, in dem 
die Menschheit in ihrem eigenen Grund und Ziel sich der Gnade Gottes 
übergeben hat, und an die vollkommene Vollendung des Menschen Jesus 
(seine Auferstehung genannt), in der die Menschheit schon begonnen hat, 
ihre raumzeitliche Geschichte überschreitend in Unmittelbarkeit das Leben 
Gottes selbst zu besitzen. 

Insofern Gott in seiner Selbstmitteilung immer das heilige unfaßbare 
Geheimnis bleibt, sich verschenkend seine Göttlichkeit nicht verliert, nen- 
nen wir ihn den Vater. Insofern Gott uns sich selbst als unser eigentlich- 
stes, ewig gültiges Leben mitteilt in der vergöttlichenden Gnade im Grund 
unseres Daseins, nennen wir ihn Heiligen Geist. Insofern er als die eigent- 
liche Wahrheit unseres Daseins im Gottmenschen geschichtlich erscheint, 
nennen wir ihn das Wort und den Sohn Gottes. Insofern diese beiden, sich 
gegenseitig tragenden und bedingenden Weisen der Selbstmitteilung Got- 
tes wirklich Gott selbst und keine geschöpfliche, endliche Vertretung Got- 
tes mitteilen, bekennen wir, daß Gott an sich selber, in seinem eigenen 
Leben, einer bleibend, in Unterscheidung Vater, Wort und Geist ist, so 
daß wir darum ihn dreifaltig oder dreipersönlich nennen: Vater, Sohn 
und Geist, ein Gott. 

Die Gemeinde derjenigen, die sich glaubend um Jesus versammeln, 
hoffend die Teilnahme an seiner Vollendung erwarten und in ihm liebend 
mit dem Vater und untereinander durch seinen Geist verbunden sind, 
nennen wir die Kirche. Er selbst hat diese Kirche in seinen ersten Jüngern 
gegründet, ihr in zwölf Boten, die er mit seiner Sendung betraute, mit 
seinem Geist ausrüstete und in einem Petrus als dem Haupt dieser Apo- 
stelgemeinschaft einte, eine bleibende Verfassung gegeben; er hat ihr in 
diesen autorisierten Boten, die ihr Amt allen kommenden Boten weiter- 
geben sollten, die Aufgabe und die Vollmacht verliehen, ihn in der Ge- 



378 Karl Rahner 

schichte bis zu deren Ende darzustellen, zu bezeugen, damit er auch in der 
Dimension der geschichtlichen Greifbarkeit die Selbstzusage Gottes an die 
Welt bleibe und als solche immer neu wirksam werde. Die Kirche ist darum 
in ihrer Abkunft und ihrem Zeugnis von Christus das geschichtliche Zei- 
chen des siegreichen, alle Schuld der Menschheit überwindenden Heils- 
willens Gottes und in diesem Sinn das •Sakrament" (das heißt: das heilige, 
wirksame Zeichen), in dem die Vergöttlichung der Welt erscheint und sich 
erscheinend durchsetzt. Als die geschichtliche Gegenwart der reuelosen 
Selbstzusage Gottes in Christus ist das Bekenntnis der Kirche dort, wo es 
sich im definitiven Zeugnis ihres lehrenden Amtes aussagt, davor bewahrt, 
aus der Wahrheit Gottes herauszufallen: ist ihr Wort, in dem sie die 
Gnade, die in ihr lebt, in ihrem eigenen Selbstvollzug dem Einzelnen in 
seinen entscheidenden Lebenssituationen unter heiligen Symbolen zu- 
spricht, ein wirksames Wort, das die Sache mitbringt, die es bezeichnet, ist 
dieses Wort selbst ein Sakrament. 

So wie der Mensch in seinem persönlichen Leben Worte kennt, die ihn 
ganz engagieren und das offenbar werden lassen, was gerade geschieht, 
indem sie gesagt werden - Worte der letzten Liebe, der Vergebung zum 
Beispiel -, so ähnlich kennt die Kirche in ihrem Bereich Worte, in denen 
sie sich selbst dem Menschen in dem zusagt, was sie ist: das Zeichen des 
Erbarmens und der Liebe Gottes für alle. 

Von solchen wirksamen Gnadenworten kennt die Kirche sieben: Das 
Gnadenzeichen (Taufe genannt), in dem der sündige Mensch unter dem 
Ritus der Abwaschung dem dreifaltigen Gott geweiht und auch in der 
Dimension der geschichtlichen Greifbarkeit unter Vergebung seiner Schuld 
und der Heiligung durch den Geist Gottes als Glied in die Kirche auf- 
genommen wird; das mit einer Handauflegung verbundene Wort der 
ausdrücklichen Geistzusage, die den Getauften ermächtigt und befähigt, 
durch Zeugnis und Leben, auch vor denen, die meinen, nicht an seine 
Liebe glauben zu können, dafür einzustehen, daß Gott die Welt liebt; 
das richtende und vergebende Wort, in dem die Kirche ihr schuldig ge- 
wordenes Glied mit sich selbst und mit Gott versöhnt; das Wort, in dem 
die Kirche unter heiliger Salbung den Getauften in andrängender Todes- 
not dem Gott des ewigen Lebens empfiehlt; das Wort, durch das die Kirche 
einem ihrer Glieder unter Handauflegung in dreifach gestufter Weise 
Anteil an ihrem Amt und die Kraft ihres Amtes verleiht; das Wort, das 
den ehelichen Bund begründet und ihn gleichzeitig als Abbild der Einheit 
und Fruchtbarkeit der Liebe Gottes zu der in der Kirche gesammelten 
Menschheit in Christus erscheinen läßt. Zu diesen sechs Zeichen heiligen- 
der Gnade kommt als siebtes und höchstes das heilige Mahl der Gemeinde 
Christi, in dem diese des Todes und der Auferstehung ihres Herrn als 



Kurzer Inbegriff des christlichen Glaubens für •Ungläubige" 379 

ihres Heiles gedenkt und im Ritus des Mahles unter den Zeichen von Brot 
und Wein sich immer aufs neue mit ihrem Herrn vereinigt. So ist die 
Kirche in einem die sichtbare Gemeinschaft der Erlösten und das Zeichen, 
unter dem in geschichtlicher Greifbarkeit Gottes Geist das Heil der Welt 
bewirkt und sichtbar erscheinen läßt. 

Insofern der Christ in Glaube, Hoffnung und Liebe mit seinem Herrn 
durch dessen Geist verbunden ist, weiß er sich von allen innerweltlichen 
Mächten und Gewalten (Sünde, Gesetz, Tod) schon in die Unendlichkeit 
und Endgültigkeit des Lebens des wahren und lebendigen Gottes hinein 
befreit. Er weiß aber auch, daß er mit seinem Herrn dessen Todesschicksal 
teilen muß, bis auch er dort seine Existenz in die Hände des lebendigen 
Gottes legt, wo sein Leben und sein Tod die äußerste Verlassenheit von 
Gott, die letzte Finsternis der Schuld zu sein scheint. Er weiß, daß sein 
Leben die Tat der bedingungslosen Liebe zu Gott und den Mitmenschen 
sein muß, die die überbietende Erfüllung alles Gesetzes ist. Er erwartet 
getröstet, daß, wenn sein Leben und die Geschichte der Menschheit zu Ende 
gehen, das ohne Schleier für alle, die liebten, vollendet erscheinen wird, 
was jetzt in Glaube und Niedrigkeit schon gegeben ist: das Leben Gottes, 
der alles in allem ist. 




