Kurzer Inbegriff des christlichen Glaubens

(4

fiir »Ungliubige
Ein Versuch
Karl Rahner SJ, Minchen

Schon oft habe ich mich gefragt, wie man einem Menschen von heute, der
kein Christ ist und keinen christlichen Religionsunterricht genossen hat,
ganz kurz sagen konne, was eigentlich das Christentum sei. Man miifite
doch das Eigentliche und Entscheidende auch heute noch ganz kurz sagen
kénnen, so wie es Philippus dem Kdmmerer aus Athiopien wohl auch sehr
kurz zu sagen vermochte. Offenbar aber kann man zu diesem Zweck heute
nicht mehr einfach das apostolische Glaubensbekenntnis rezitieren und ein
klein wenig erldutern. Langer Religionsunterricht ist gewifl gut und im
Normalfall vor dem Christwerden und der Taufe erfordert. Aber wenn
das Christentum eine Heilslehre ist, die an sich alle meint und fir alle
notwendig ist, wenn seine Verkiindigung wirklich auch die erreichen soll,
die keine Zeit fiir lange theoretische Studien haben, dann miifite man doch
vermutlich dariiber nachdenken, wie man heute einem ,Heiden“ einen
ganz kurzen Inbegriff des Christentums vermitteln konne, der seinem Ver-
stdndnishorizont entspricht und nicht etwa nur die Lehre von der Existenz
Gottes, des Schopfers und Garanten der sittlichen Ordnung beinhaltet
(was im extremen Fall nach Hebr 11,6 fiir den heilschaffenden Glauben
ausreicht, in welchen Formen immer diese Glaubenserkenntnis Gottes auch
gegeben sein mag), sondern auch das eigentlich Christliche aussagt. Hier
soll ein solcher Versuch gewagt werden. Es versteht sich wohl von selbst,
dafl so etwas ein wenig abenteuerlich ist, den meisten wohl unverstdnd-
licher klingt, als die ihnen gewohnten Formulierungen der christlichen
Botschaft, dafl ein solcher Versuch einen europdischen Verstindnishorizont
voraussetzt, der nicht der anderer Kulturen und Vélker ist. Dieser Versuch
wird nur mit allen Vorbehalten gemacht, damit das Problem geschen
werde und andere bessere solche Kurzaussagen versuchen.

Der Mensch ist immer, ob er sich das ausdriicklich sagt oder nicht, ob er
diese Wahrheit vorkommen 148t oder niederhilt, in seiner geistigen Exi-
stenz auf ein heiliges Geheimnis als den Grund seines Daseins verwiesen.
Dieses Geheimnis, das als unausdriicklicher Horizont und darum unaus-
gesprochen immer den kleinen Kreis unserer wissenden und téatigen All-
tagserfahrung, die Erkenntnis der Wirklichkeit und die Tat der Freiheit,



Kurzer Inbegriff des christlichen Glaubens fiir ,Ungldubige® 375

umfafit und trigt, ist das Urspringlichste, Selbstverstindlichste, aber
darum auch Verborgenste und Unbeachtetste, das redet, indem es schweigt,
das da ist, indem es abwesend uns in unsere Grenzen weist. Wir nennen
es Gott. Wir kdnnen ihn tibersehen, aber selbst in einem Akt, der sich an
ihm uninteressiert erklért, ist er noch einmal als der tragende Grund dieses
Aktes bejaht, so wie die Logik noch einmal am Werk ist in dem Akt, der
ihre Giltigkeit leugnet, so wie die Erklarung absoluter Sinnlosigkeit sich
selbst fiir sinnvoller hilt als die Annahme eines Sinnes des Daseins und
so noch einmal wieder die ausdriickliche Erkldrung den Sinn als Grund der
Wirklichkeit bejaht. Als Grund des erkennend und titig ergriffenen Ein-
zelnen ist das heilige Geheimnis, das wir Gott nennen, das Innerste in uns
und zugleich das unverfiighbar Fernste, das unser nicht bedarf. Ehrfurcht
und Anbetung geziemen ihm; wo sie da sind, wo der Mensch sein Dasein
in absoluter Verantwortung annimmt, seinen letzten Sinn vertrauensvoll
sucht und erwartet, hat er auch schon Gott gefunden, wie immer er ihn
nennen mag, da sein letzter Name immer nur gesagt wird im liebenden
Verstummen vor seiner Unbegreiflichkeit.

Mag die tiefste und urspriinglichste Erfahrung im Grund unseres Da-
seins auch noch so schwer und unsicher zu interpretieren sein, der Mensch
erfihrt in seiner innersten Geschichte doch, dafl dieses schweigende, un-
endlich ferne, ithn immer wieder in die Grenzen seiner Endlichkeit ver-
weisende und ihm seine Schuld enthiillende heilige Geheimnis thn nahe-
kommen 14fit, ihn umfangt in einer letzten, radikalen Liebe, die sich ihm,
so er nur ihre Moglichkeiten grofler sein 13t als seine eigene Endlichkeit
und Schuld, als das Heil und als den wirklichen Sinn seiner Existenz zu-
sagt. Diese im Grund des Daseins erfahrene Liebe, die nichts anderes ist
als die absolute Selbstmitteilung Gottes, in der Gott sich selbst und nicht
nur das Endliche gibt, in der der Horizont unseres Daseins von unend-
licher Ferne in innerster Nihe auch die Mitte unseres Daseins ist, nennen
wir die vergottlichende Gnade. Sie ist jedem angeboten als Licht und als
Verheiflung des ewigen Lebens, sie wirkt aus freier Huld in jedem Men-
schen vom urspringlichen Quell seiner Existenz her und erscheint darum,
wenn vielleicht auch ungenannt, iiberall dort, wo in der Geschichte des
Menschen Tapferkeit, Liebe, Treue zum Gewissen, Aushalten der Finster-
nis im Glauben an das Licht oder sonst ein Bekenntnis zum Grund seines
Daseins als dem heiligen Geheimnis der liebenden Nihe Gottes am Werk
ist und kund wird. Die Geschichte des immer deutlicher In-Erscheinung-
Tretens der in Glaube, Hoffnung und Liebe angenommenen Selbstzusage
Gottes in radikaler Selbstmitteilung an den Menschen nennen wir die
Heils- und Offenbarungsgeschichte. Sie ist die ,kategoriale geschichtliche
Gestalt, in der die von Anfang an gegebene ,transzendentale® Selbst-



376 Karl Rahner

mitteilung Gottes im Grund des Menschen in der Kraft der von ihr be-
wirkten gnadenhaften Vergéttlichung des Menschen sich selber immer
mehr zur Erscheinung bringt. Sie wird zwar durch die Unheilsgeschichte
der Schuld, in der die Menschheit in dem Mysterium der Selbstverweige-
rung sich der Gnade Gottes gegeniiber in sich selbst verschliet und aus
sich allein verstehen will, oft durchkreuzt und verdunkelt, ist aber dennoch
immer und iberall gegeben, weil das Mysterium des sich selbst in Liebe
erschlieflenden und mitteilenden Gottes michtiger ist als das Mysterium
der menschlichen Schuld.

Diese Geschichte des Sich-Selbstfindens des im Grunde seiner Existenz
(wenigstens in der Weise des Angebotes) vergottlichten Menschen, die
Geschichte der raumzeitlichen Greifbarkeit dieses Sich-Selbstfindens in
Gott (beides immer in der Kraft dieser géttlichen Selbstzusage, Gnade
genannt) erreicht ihren geschichtlichen Hohepunkt und ihr uniiberbiet-
bares Ziel, das im geheimen diese ganze geschichtliche Bewegung von
Anfang an tragt, in dem, den wir den Gottmenschen schlechthin in der
Mitte der vergottlichten Menschheit nennen. Jeder sucht ihn, unausdriick-
lich, aber wirklich, wenn er danach verlangt, daf die letzte Grunderfah-
rung der radikalen Frage seines Dascins und seiner Todgeweihtheit sowie
der letzten Angenommenheit dieser Frage durch Gott auch in der Greif-
barkeit seiner Geschichte erscheine und so ganz da-sei und endgiiltig be-
stitigt werde. Insofern ist fiir uns jeder seinem Gewissen getreue Mensch
ein Christ des Advents, der Ausschau nach dem einen Menschen, in dem
die eigene Frage (die wir sind und nicht nur willkiirlich stellen) und Got-
tes Zusage eins und einer geworden sind und endgiiltig erscheinen. Wir
Christen haben den Mut, diesen Gesuchten als gefunden zu glauben. Er ist
Jesus von Nazareth.

Wer so Gott in Christus erfahren hat, will und muf ihn bekennen.
Nicht als ob er meinte, die anderen, die die Vollendung ihrer geheimen
Erfahrung nicht mit Namen nennen kdnnen, seien von Gottes Erbarmen,
in dem er sich selbst uns schenkt, sofern wir uns ihm nur nicht versagen,
nicht umfafit. Aber wer Christus gefunden hat, muf} ihn vor seinen Brii-
dern bekennen. Das bedeutet zunichst einfach, dafl er gehorsam das Leben
und den Tod, so wie sie sind, annimmt. Dadurch begegnet er Thm. Das
bedeutet weiter die je erneute Annahme der Vergebung Gottes im Blick
auf IThn und endlich das ausdriickliche Zeugnis Seines Namens, der Hoff-
nung, die wir in Thm finden.

Christus ist der, in dem die Selbstmitteilung Gottes an den Menschen
und die Annahme dieser Selbstmitteilung durch den Menschen durch die
Tat Gottes real und existentiell einer geworden ist, Gott selbst uniiber-
bietbar und unwiderruflich da ist, wo wir sind, und der Mensch nicht nur



Kurzer Inbegriff des christlichen Glaubens fiir ,Ungliubige® 3717

als Frage nach Gott, sondern auch als Zusage Gottes die Erscheinung Got-
tes selber geworden ist: der Menschensohn schlechthin, der Sohn Gottes
in der unbedingten Wahrheit dieses Wortes. Die geschichtliche Konkret-
heit dieses Zieles der Heilsgeschichte, das diese trigt, vollendet und un-
widerruflich gegeniiber der Geschichte des Unheils siegreich macht, erkennt
der Christ glaubend als gegeben in Jesus von Nazareth. Die Menschheit
sucht in ihrer ganzen Geschichte den Gottmenschen als die Erfiillung ihrer
eigenen Heilsgeschichte; sie hat keinen gefunden, in dem sie diesen Gott-
menschen zu erkennen vermag als Jesus von Nazareth; er zeigt sich durch
sein wunderbares Leben, durch seinen Tod und seine Auferstehung als
diesen Gottmenschen, als Gegenwart Gottes selbst in der Geschichte der
Menschheit. In ihm ist Gott unwiderruflich der, der uns in Liebe angenom-
men, seine unendliche Fiille an Wahrheit, Leben und Ewigkeit zu unserem
eigenen Besitz gemacht hat. Der Christ glaubt an den Tod Jesu, in dem
die Menschheit in ihrem eigenen Grund und Ziel sich der Gnade Gottes
tibergeben hat, und an die vollkommene Vollendung des Menschen Jesus
(seine Auferstehung genannt), in der die Menschheit schon begonnen hat,
ihre raumzeitliche Geschichte Giberschreitend in Unmittelbarkeit das Leben
Gottes selbst zu besitzen.

Insofern Gott in seiner Selbstmitteilung immer das heilige unfafibare
Geheimnis bleibt, sich verschenkend seine Gottlichkeit nicht verliert, nen-
nen wir ihn den Vater. Insofern Gott uns sich selbst als unser eigentlich-
stes, ewig giiltiges Leben mitteilt in der vergottlichenden Gnade im Grund
unseres Daseins, nennen wir ihn Heiligen Geist. Insofern er als die eigent-
liche Wahrheit unseres Daseins im Gottmenschen geschichtlich erscheint,
nennen wir ihn das Wort und den Sohn Gottes. Insofern diese beiden, sich
gegenseitig tragenden und bedingenden Weisen der Selbstmitteilung Got-
tes wirklich Gott selbst und keine geschéopfliche, endliche Vertretung Got-
tes mitteilen, bekennen wir, dafl Gott an sich selber, in seinem eigenen
Leben, einer bleibend, in Unterscheidung Vater, Wort und Geist ist, so
dafl wir darum ihn dreifaltig oder dreipersénlich nennen: Vater, Sohn
und Geist, ein Gott.

Die Gemeinde derjenigen, die sich glaubend um Jesus versammeln,
hoffend die Teilnahme an seiner Vollendung erwarten und in ihm liebend
mit dem Vater und untereinander durch seinen Geist verbunden sind,
nennen wir die Kirche. Er selbst hat diese Kirche in seinen ersten Jiingern
gegriindet, ihr in zwGlf Boten, die er mit seiner Sendung betraute, mit
seinem Geist ausriistete und in einem Petrus als dem Haupt dieser Apo-
stelgemeinschaft einte, eine bleibende Verfassung gegeben; er hat ihr in
diesen autorisierten Boten, die thr Amt allen kommenden Boten weiter-
geben sollten, die Aufgabe und die Vollmacht verliehen, ihn in der Ge-



378 Karl Rahner

schichte bis zu deren Ende darzustellen, zu bezeugen, damit er auch in der
Dimension der geschichtlichen Greifbarkeit die Selbstzusage Gottes an die
Welt bleibe und als solche immer neu wirksam werde. Die Kirche ist darum
in ihrer Abkunft und jhrem Zeugnis von Christus das geschichtliche Zei-
chen des siegreichen, alle Schuld der Menschheit iiberwindenden Heils-
willens Gottes und in diesem Sinn das ,,Sakrament” (das heifdt: das heilige,
wirksame Zeichen), in dem die Vergéttlichung der Welt erscheint und sich
erscheinend durchsetzt. Als die geschichtliche Gegenwart der reuelosen
Selbstzusage Gottes in Christus ist das Bekenntnis der Kirche dort, wo es
sich im definitiven Zeugnis ihres lehrenden Amtes aussagt, davor bewahrt,
aus der Wahrheit Gottes herauszufallen: ist thr Wort, in dem sie die
Gnade, die in ihr lebt, in ihrem eigenen Selbstvollzug dem Einzelnen in
seinen entscheidenden Lebenssituationen unter heiligen Symbolen zu-
spricht, ein wirksames Wort, das die Sache mitbringt, die es bezeichnet, ist
dieses Wort selbst ein Sakrament.

So wie der Mensch in seinem personlichen Leben Worte kennt, die ihn
ganz engagieren und das offenbar werden lassen, was gerade geschieht,
indem sie gesagt werden — Worte der letzten Liebe, der Vergebung zum
Beispiel —, so dhnlich kennt die Kirche in jhrem Bereich Worte, in denen
sie sich selbst dem Menschen in dem zusagt, was sie ist: das Zeichen des
Erbarmens und der Liebe Gottes fiir alle.

Von solchen wirksamen Gnadenworten kennt die Kirche sieben: Das
Gnadenzeichen (Taufe genannt), in dem der siindige Mensch unter dem
Ritus der Abwaschung dem dreifaltigen Gott geweiht und auch in der
Dimension der geschichtlichen Greifbarkeit unter Vergebung seiner Schuld
und der Heiligung durch den Geist Gottes als Glied in die Kirche auf-
genommen wird; das mit einer Handauflegung verbundene Wort der
ausdriicklichen Geistzusage, die den Getauften ermichtigt und befzhigt,
durch Zeugnis und Leben, auch vor denen, die meinen, nicht an seine
Liebe glauben zu konnen, dafiir einzustehen, dafl Gott die Welt liebt;
das richtende und vergebende Wort, in dem die Kirche ihr schuldig ge-
wordenes Glied mit sich selbst und mit Gott versohnt; das Wort, in dem
die Kirche unter heiliger Salbung den Getauften in andrangender Todes-
not dem Gott des ewigen Lebens empfiehlt; das Wort, durch das die Kirche
einem ihrer Glieder unter Handauflegung in dreifach gestufter Weise
Anteil an ihrem Amt und die Kraft ihres Amtes verleiht; das Wort, das
den chelichen Bund begriindet und ihn gleichzeitig als Abbild der Einheit
und Fruchtbarkeit der Liebe Gottes zu der in der Kirche gesammelten
Menschheit in Christus erscheinen 1aft. Zu diesen sechs Zeichen heiligen-
der Gnade kommt als siebtes und hochstes das heilige Mahl der Gemeinde
Christi, in dem diese des Todes und der Auferstehung ihres Herrn als



Kurzer Inbegriff des christlichen Glaubens fiir ,Ungliubige 379

ihres Heiles gedenkt und im Ritus des Mahles unter den Zeichen von Brot
und Wein sich immer aufs neue mit ithrem Herrn vereinigt. So ist die
Kirche in einem die sichtbare Gemeinschaft der Erlosten und das Zeichen,
unter dem in geschichtlicher Greifbarkeit Gottes Geist das Heil der Welt
bewirkt und sichtbar erscheinen lafit.

Insofern der Christ in Glaube, Hoffnung und Liebe mit seinem Herrn
durch dessen Geist verbunden ist, wei} er sich von allen innerweltlichen
Machten und Gewalten (Siinde, Gesetz, Tod) schon in die Unendlichkeit
und Endgiiltigkeit des Lebens des wahren und lebendigen Gottes hinein
befreit. Er weifl aber auch, dafl er mit seinem Herrn dessen Todesschicksal
teilen mufl, bis auch er dort seine Existenz in die Hénde des lebendigen
Gottes legt, wo sein Leben und sein Tod die duflerste Verlassenheit von
Gott, die letzte Finsternis der Schuld zu sein scheint. Er weiff, dal sein
Leben die Tat der bedingungslosen Liebe zu Gott und den Mitmenschen
sein mufl, die die {iberbietende Erfillung alles Gesetzes ist. Er erwartet
getrostet, dafl, wenn sein Leben und die Geschichte der Menschheit zuEnde
gehen, das ohne Schleier fiir alle, die liebten, vollendet erscheinen wird,
was jetzt in Glaube und Niedrigkeit schon gegeben ist: das Leben Gottes,
der alles in allem ist.





