Die Lehre von der dreifachen Gottesgeburt

Josef Sudbrack SJ, Minchen

Die letzte Weihnachtsansprache, in der Johannes XXIII., ausgehend vom
»Gloria in excelsis Deo”, der Kirche und den Vélkern die ,gloria®, die
Herrlichkeit Gottes verkiindete, sie zum Frieden, ,dem hochsten Gut auf
Erden®, mahnte und, unter dem Eindruck des beginnenden Konzils ste-
hend, von Gott die Einheit — der Kirche, der Christen und der Welt -
erflehte, schloff der Papst mit dem Gebet: ,Ewiges Wort des Vaters, Sohn
Gottes und Mariens, erneuere nochmals in der geheimnisvollen Tiefe der
Seelen das Wunderzeichen deiner Geburt.“ Diese bis zum Rand mit Theo-
logie gefullten Worte werden im Ganzen der Ansprache leicht iiberlesen.
Doch sie greifen die alte Lehre — so alt wie die Kirche selbst — von der
Gottesgeburt auf, in der die gesamte Theologie zu einer groflartigen Ein-
heitsschau zusammengefafit ist'. Ohne Zweifel dachte der Papst bei der
Anrufung des Ewigen Wortes des Vaters, des Sohnes Gottes, an die Logos-
geburt in der Ewigkeit, bei der Anrufung des Sohnes Mariens an das
Weihnachtsgeschehen zu Bethlehem und bat dann den Herrn, daf} er dieses
zweifach-eine Wunderzeichen wiederum im Herzen eines jeden Menschen
erneuere. Es ist die Theologie der Gottesgeburt, wie sie z. B. Innozenz I11.
mit lateinischer Pragnanz formuliert hat: ,Die géttliche Geburt aus dem
Vater, die fleischliche aus der Mutter, die geistliche im Herzen. Aus dem
Vater wird er als Gott, von der Mutter wurde er als Fleisch, im Herzen
wird er als Geist geboren.“

Der Geschichte dieser ,Formel® nachgehen heifit, die geistliche Theo-
logie durch einen groflen Zeitraum hindurch verfolgen. Bis zur Mitte unse-
res Jahrtausends gibt es kaum einen fiir die Frommigkeitsgeschichte wich-
tigen Autor, in dessen Schrifttum die Lehre von der dreifachen Geburt
Gottes nicht eine zentrale Stellung einnimmt. An ihr kann man die spiri-
tuelle Gestalt einer Epoche und die geistliche Haltung eines Autors ab-
lesen. Wenn sie dann in den Hintergrund tritt, wie z. B. bei Ignatius von
Loyola, der doch durch das ,Leben Jesu® Ludolfs von Sachsen schon frith
mit ihr in Berithrung kam, kiindet sich ein neues Denken, vielleicht sogar
eine neue Haltung zu Gott an.

1 Geschichtliche Belege und Zitate fast alle bei Hugo Rahner, Die Gottesgeburt. Die Lehre
der Kirchenviter von der Geburt Christi aus dem Herzen der Kirche und der Gliubigen,
in: Symbole der Kirche, Salzburg (1964), 11-87; Papst Johannes wird angefiihrt nach
Herderkorrespondenz, 23, 1962, 233; eine wertvolle Erginzung zu Hugo Rahners Uber-
blick bringt Henri de Lubac, Exégése médiévale 11 2, Paris (1963), 505-513.



406 Josef Sudbradk

Als die Lehre von Hippolyt von Rom und im Diognetbrief entwickelt
und bei Origenes zu einem alles iiberragenden Hohepunkt ausgebildet
wurde, sah man noch all thre Momente in einer kaum auflésbaren Dichte
zusammen. Thr Mittelpunkt war die Taufe, das Bad der Wiedergeburt;
aus ihr taucht der Mensch auf als ein ,anderer Christus“, als jemand, in
dem ,,Christus Gestalt gewinnt® (Gal 4, 19); in ihr wird er wiedergeboren
aus dem Schof} der Kirche. Es ist uns heute, die wir glauben, man miisse
alles in kithler Logik voneinander trennen und nebeneinander stellen
konnen, nicht leicht, die Fiille der Bilder — und darin enthalten auch die
Fiille der theologischen Wahrheiten —, die in diese Vorstellung miteinflos-
sen, zusammenzuschauen. Bekannt ist, wie z. B. bei Irendus die Gestalt
Mariens und die Wirklichkeit der Kirche, als Typos und Erfiillung, fast
unlosbar eins geworden sind; in der ,Orante“-Gestalt der Katakomben
scheint diese Einheit bildhaft dargestellt worden zu sein. Irenius kann in
einem einzigen Satz Maria (und Eva) und die Kirche miteinander ver-
tauschen, oder, richtiger gesehen, er schaut die Einheit des Geschehens, das
in der ,Gnadenvollen®, die ihr Kind zur Welt bringt, und in der Kirche,
die uns in der Taufgnade denselben Herrn schenkt, zum Ausdruck kommt.

Origenes ist es in erster Linie, der dieses Geheimnis der ,Geburt® aus
Maria und aus der Kirche noch weiter vertieft und das eine ,Bild“ mit
einer fast unertrdglichen Fille theologischer Assoziationen ausschmiickt.
Fiir ihn, wie spiter besonders fur die kappadozischen Viter, fallt das Wir-
ken des Logos, des gottlichen Wortes in uns, mit seinem Wesenswirken in
Gott zusammen. Das Geboren-,werden“ aus dem Vater — in unserer
Sprache ein ,Werden® und kein ,Tun“ - ist zugleich die ganze ,T4tig-
keit“ des Sohnes; er druckt ,,wort“-haft das aus, was Gott in seinem Inner-
sten ist. Fur die griechischen Viter, die sich in diesem Denken von der
Theologie des Evangelisten Johannes leiten lassen, ist Er das Gestaltwer-
den des gottlichen Seins, wie der Vater dessen Anfang und der Heilige
Geist das einende Band der Liebe ist. Und ebendiese Tétigkeit des Soh-
nes, die zugleich sein Werden aus dem Vater ist, setzt sich nach Origenes
in der irdischen Geburt fort. Die Passivitat des Geborenwerdens aus Maria
ist zugleich die hochste Aktivitdt. Auch in seiner Menschwerdung driickt
der Sohn das aus, was Gott in seinem Innersten ist: Liebe; sein Klein- und
Gering-Werden ist zugleich die einzige wichtige Tat der Menschheits-
geschichte, die Heimholung der Menschen in das Reich Gottes. In dieses
Tun des Menschgewordenen wiederum wird der Taufling — wie Paulus
im Zusammenhang mit Kreuz und Auferstehung (R6m 6), die Viter aber
auch im Zusammenhang mit der Geburt des Herrn ausfithren — hinein-
gestellt. Auch im Taufling wird Christus (passiv) geboren, und zugleich
formt ihn der Herr (aktiv) in sein eigenes Sein, die ,morphé Theou®,



Die Lehre von der dreifachen Gottesgeburt 407

Gestalt Gottes (Phil 2,6) um. Uber diese dreifache Geburt hinaus sieht
Origenes das eine Geschehen der Taufe sich noch in das tagliche Leben
des Christen hinein ausweiten. Man glaubt Angelus Silesius zu horen,
wenn er mahnt: ,Was niitzt es mir, wenn Christus geboren wird aus der
heiligen Jungfrau, aber nicht in meinem Innern?“ , Wir wollen beten, daf§
seine Ankunft uns téglich geschehe und wir sagen konnen: Ich lebe, nicht
aber ich, sondern Christus lebt in mir“ (Gal 2, 20).

Die folgenden Jahrhunderte haben diese Lehre eigentlich nur entfaltet
und weitergefithrt. Wir sollten uns vor schnellem Aburteilen ihrer Gedan-
ken als Metapher oder erbauliches Bild hiiten, wenn wir logische Unstim-
migkeiten — manchmal auf engstem Raum nebeneinander — zu entdecken
glauben. Werden wir aus der Kirche geboren? Oder gebiert die Kirche in
uns den Logos? Oder den menschengewordenen Sohn? Ist die Kirche die
Braut, die dem Herrn zugefithrt wird? Oder die Mutter, die ihre Sohne
dem Herrn zufithrt? Oder ist sie der miitterliche Schof, aus dem der Herr
selbst entspringt? Das ,Bild“ von der Gottesgeburt ist wie alle ,Seins-
bilder“ so wirklichkeitserfillt, dafl der analysierende Verstand, der auf die
urspriingliche Kraft des Schauens verzichten méchte, von Widerspruch zu
Widerspruch getrieben wird.

Gregor von Nyssa z. B. schildert in seinem Hohenlied-Kommentar das
Spiel der ,Braut” — der Kirche und des Christen — mit dem himmlischen
Brautigam, und zugleich sucht er mit der Gottesgeburt-Lehre des Orige-
nes, die von Kirche und Christen als ,Mutter® spricht, die hochsten Gebets-
gnaden theologisch zu verstehen. Eine, auch fiir unser modernes Verstind-
nis, wichtige Weiterfithrung bringt Cyrill von Alexandrien; es ist viel-
leicht der einzige Schritt, der tiber den von Origenes abgesteckten Raum
hinausfithrt. Der Heilige Geist, das ,natiirliche Gleichbild“ des Sohnes,
der Geist der Kirche Jesu Christi, formt in den Gliedern der Kirche die
»Sohnesihnlichkeit®. ,Es wird also Christus in uns gebildet, weil der
Heilige Geist uns eines gottlichen Gestaltungsprozesses teilhaftig macht,
durch die Heiligung (Taufe) und durch gerechtes Leben.“ Der trinitarische
Kreislauf ist vollendet, und der Christ ist durch die Gottesgeburt in seinem
Herzen in ihn eingegliedert worden.

Im Westen kann man schon bei Augustinus eine Subjektivierung dieser
gewaltigen theologischen Sicht erkennen. Wenn auch die Schau der Glau-
benswahrheiten weiterhin beherrschend bleibt, so riickt doch immer mehr
die Sorge um das Heil des Menschen in den Vordergrund: Augustinus ist
der Theologe der Gnade. Er spricht z. B. von der Kirche als Mutter Christi,
»es fehlt aber ... der altchristliche, seit Hippolyt beliebte, weitere Gedanke,
dafl die Kirche den mystischen Christus im Herzen der Glaubigen formt
und gebiert* (Hugo Rahner). Es fehlt auch der trinitarische Bezug, der in



408 Josef Sudbrack

der Mutterschaft der Kirche aufleuchtet. Dagegen kommt Augustinus oft
auf die sittlich-moralische Komponente der Gottesgeburt zu sprechen:
»Seine (Christi) Mutter ist jede fromme Seele, die in fruchtbarer Liebe den
Willen des Vaters tut“ (Mt 12, 50). Auch die typisch mittelalterliche Innig-
keit, die sich von den schweren Gedanken der Theologie in das Gefiihl der
Gottesnihe, ,Gott und die Seele, sonst nichts!“ fliichtet, kennt er schon.

Das Mittelalter iibernimmt dankbar die volle Lehre der Viter, sieht
aber weniger den Reichtum des Ganzen, sondern arbeitet einzelne Ziige
genauer heraus, wie z. B. den marianischen Aspekt von der historischen
Geburt Christi, der immer deutlicher aus der Einheit der Gesamtschau
herausgelést wird, oder den Bezug auf das Tun der guten Werke, das
schon bei Origenes die Vollendung der Gottesgeburt war: , Christus nim-
lich, schreiben Richard von St. Viktor und Innozenz I11., wird, per affec-
tum, im Herzen empfangen, per effectum, im Werk geboren.“ Die Gottes-
geburt des Menschen ist erst dann vollendet, wenn sie sich im Heilstun des
Menschen auswirkt. Das hochste , Werk“ aber, in dem die »Gottesgeburt
im Herzen“ zur Vollendung kommt, ist die Verkiindigung des Wortes,
durch die Christus im Herzen der anderen geboren wird. Dieser neue
Gedanke durchbricht wieder einmal die rein duflere Logik: nicht mehr der
Bezug des Menschen zu dem im eigenen Innern gegenwirtigen Herrn ist
gemeint, sondern zu den Mitmenschen, die durch die Verkiindigung den
Weg zu Christus finden. Doch das dahinterstehende Bild von der Kirche
als der Mutter, die den Herrn in den Herzen ihrer Glaubigen gebiert, hilt
beide Vorstellungen zusammen. Der Pastoraltheologe des Mittelalters,
Gregor der Grofie, nimmt mit dieser tiefen Deutung der Predigt eine alte
Tradition auf: ,Wir miissen wissen, dal wer Bruder und Schwester
Christi im Glauben ist, seine Mutter wird in der Predigt; er bringt namlich
irgendwie den Herrn, den er ins Ohr des Hérenden eingiefit, zur Welt und
wird seine Mutter, wenn durch sein Wort im Herzen des Nichsten die
Liebe des Herrn geboren wird“ (Mt 12, 50).

Wir finden hier das Erbe der Viter wieder, spiiren aber auch, wie die
theologische Kraft des Gedankens (vgl. ,irgendwie“) schwacher wird. Spi-
terhin schwindet z. B. die Geburt aus der Kirche fast véllig aus dem Ge-
déchtnis oder wird zur blofen Metapher. An einer Stelle allerdings ge-
schieht, gerade aus dem Streben des Mittelalters nach Innerlichkeit heraus,
ein groflartiger Neubeginn, bei Meister Eckhart und seiner geistigen Um-
gebung. Auch er lebt aus dem Reichtum der Vergangenheit, aber in einzig-
artiger spekulativer Kraft fafit er die Lehre von der Geburt Gottes im
Herzen der Glaubigen neu und macht sie zum Mittelpunkt seines Predi-
gens. Sein Denkansatz ist der neuplatonische Drang zur Einheit; Zeit,
Hintereinander, Nebeneinander scheinen bei ihm zusammenzuschrumpfen



Die Lehre von der dreifachen Gotlesgeburt 409

zu dem einen , Jetzt“ Gottes, ebenso wie der Abstand von Gott und Schop-
fung gelegentlich aufgeht im schopferischen Akt Gottes selbst. In diesem
einem ,Jetzt“ Gottes steht auch die geschaffene Zeit, steht auch der
Mensch. Und deshalb ,gebiert der Vater seinen Sohn auch in der Seele in
derselben Weise, wie er ihn in der Ewigkeit gebiert und nicht anders®.
Eckhart wird fast monomanisch vom Drang zur Einheit getrieben und
steigert sich immer weiter in dieses Identitdtsdenken hinein: ,Ich sage
noch mehr: Er gebiert mich als seinen Sohn und als denselben Sohn. Ich
sage noch mehr: Er gebiert mich nicht allein als seinen Sohn; er gebiert
mich als sich und sich als mich und mich als seinen Sohn und als seine
Natur . . . Alles, was Gott wird, ist Eins“ (J. Quint, DW 1, 108-109).

Intensiver 14t sich nicht mehr sprechen; nur wer versucht, diese Aus-
sagen aus der Dynamik des Eckhartschen Denkens heraus mitzuvollziehen
und sie nicht statisch und isoliert betrachtet, kann darin noch Rechtglaubig-
keit finden. Ungeheuer kraftvoll ist dies Denken. Aber der Reichtum der
Vitertheologie ist verloren; von der Kirche z. B. oder vom Bad der Wie-
dergeburt ist keine Rede mehr; auch die Konkretheit des Bezugs auf die
leibliche Geburt aus Maria und auf das zeitliche Leben des Herrn ist in
der Spekulation untergegangen.

In spdteren Jahrhunderten werden diese Gedanken nur noch nach-
gedacht, nicht mehr schopferisch entwickelt. Zwar gibt es noch einige Hohe-
punkte, wie die poetische Innerlichkeitsmystik eines Angelus Silesius, der
mit Meister Eckhart in Verbindung steht, oder die von den Vitern her-
kommende Gnadentheologie M. J. Scheebens; aber in der Weiterentwick-
lung der spirituellen Theologie spielt die , Gottesgeburt aus dem Herzen*
immer klarer nur die Rolle einer erbaulichen Metapher.

Es hat wenig Sinn, dem Reichtum, der uns mit dieser Vatertheologie
verloren gegangen ist, nachzutrauern. Wie oftmals in der geschichtlichen
Entwicklung entspricht diesem Verlust ein Gewinn. Vielleicht ist gerade
Ignatius von Loyola ein Bahnbrecher der neuen Haltung. Dem alten theo-
logischen Gefiige, in dem das personale Tun des Menschen wie in einem
durchgeordneten Kosmos eingebettet war, steht heute eine fast umge-
kehrte Auffassung gegeniiber: der Mensch, in seinem Aufgerufenwerden
von Gott, in seiner vom Verstand nicht voll zu durchlichtenden Freiheitstat
und seinem konkreten irdischen Tun ist das zuerst Bedachte; die theologi-
schen Wirklichkeiten, die in seinem konkreten Tun verborgen sind, wer-
den hingegen nur sehr vorsichtig aufgedeckt. Bei Augustinus, von dem
man sagt, dafl sein Denken bis in die Neuzeit hineinragt, kann man diese
Entwicklung schon vorausahnen. Meister Eckharts System war vielleicht
einer der letzten groflen Versuche, die Breite der Theologie in die Inten-
sitdt des menschlichen Vollzugs hineinzunehmen. Die Reaktion der Kirche



410 Josef Sudbrack

gegen ihn — ganz gleich, ob die Verdammungsbulle in dieser Schirfe berech-
tigt war oder nicht ~ zeigt, dafl sein Versuch nicht voll gegliickt ist.

Eine solche Besinnung auf die Vergangenheit kann aber zeigen, was
uns aufgegeben ist. Die groflartige theologische Systematik in der Art der
Viter wird auch in der geistlichen Theologie wohl niemals mehr so beherr-
schend werden, dafl man das konkrete Tun des Einzelmenschen in sie ein-
figen kann wie in den ausgesparten Raum eines sonst fertig gemalten
Bildes; der Mensch selbst hingegen — als einzelner und als Gemeinschaft —
wird in seiner systematisch nicht zu bewiltigenden Individualitit immer
im Vordergrund stehen, und gerade in seinem nicht einzuordnenden per-
sonalen Ich leuchtet heute das Verhiltnis zu Gott auf. Aber die Breite der
Theologie, die inneren Verkniipfungen des menschlichen Tuns mit dem
Vater und dem Sohn, mit dem Wirken des Geistes in der Kirche, mit dem
Ursprungsort alles christlichen Tuns, der Menschwerdung Gottes, dirfen
nicht vergessen werden. Gewifl, man verspiirt heute eine regelrechte
Scham, die Dinge des Alltags, wozu auch unser Tun gehort, za schnell im
Licht der ewigen Wahrheiten zu sehen; mit Recht scheut man sich, die
meist kleinen menschlichen Handlungen sofort mit den allerhdchsten
theologischen Griinden zu motivieren. Aber weist nicht das immer wacher
werdende Bewufltsein von der Kirche zurtick in die Vitertheologie von der
Gottesgeburt aus der Kirche? Wissen wir nicht immer klarer, dafl wir im
Umgang mit den Menschen, im Stehen in der lebendigen Gemeinde etwas
empfangen, das unser eigenes Tun iibersteigt; daf hier etwas in uns ent-
bunden und geboren wird, das dem entspricht, was die Viter mit Gottes-
geburt in der Seele bezeichneten? Dafl wir Gott in diesem gnadenhaften
Geschenk der Kirche begegnen? Auch in seiner personalen Struktur steht uns
die Gottesgeburt heute vielleicht ndher, als manche andere Vorstellung
von Gnade: Erlosung wird hier aufgefafit nicht als juristisches (Loskauf)
oder gar dinghaftes (Gnade als Akzidenz) Geschehen, sondern als Begeg-
nung von Person zu Person. Deckt nicht gerade die Gottesgeburt in dem
Herzen des Menschen, die zugleich unsere Umformung in das Sein des
Herrn ist, eine innerliche Erfahrung auf, dafl unser Glaube ein Geschenk
und zugleich unser eigenes Tun, unsere Umgestaltung in Christus ist?

Sicher aber sollte uns die Scheu vor einer schnellen theologischen Aus-
deutung der eigenen kleinen Erfahrung dazu bringen, den Blick von uns
weg auf die grofle Tradition der Kirche zu werfen und uns von dort iiber
die theologische Dimension des menschlichen Tuns belehren zu lassen. Die
Zusammenschau der von den Vitern dargestellten theologischen Tiefe mit
unserem modernen Lebensgefuhl, die glaubhafte Darstellung der Wahr-
heit, dafl auch unser tigliches, von der Gnade getragenes Tun eine Gottes-
geburt im Herzen ist, dies wire , geistliche Theologie®.





