
Die Lehre von der dreifachen Gottesgeburt 

Josef Sudbrack SJ, München 

Die letzte Weihnachtsansprache, in der Johannes XXIII., ausgehend vom 
•Gloria in excelsis Deo", der Kirche und den Völkern die •gloria", die 
Herrlichkeit Gottes verkündete, sie zum Frieden, •dem höchsten Gut auf 
Erden", mahnte und, unter dem Eindruck des beginnenden Konzils ste- 
hend, von Gott die Einheit - der Kirche, der Christen und der Welt - 
erflehte, schloß der Papst mit dem Gebet: •Ewiges Wort des Vaters, Sohn 
Gottes und Mariens, erneuere nochmals in der geheimnisvollen Tiefe der 
Seelen das Wunderzeichen deiner Geburt." Diese bis zum Rand mit Theo- 
logie gefüllten Worte werden im Ganzen der Ansprache leicht überlesen. 
Doch sie greifen die alte Lehre • so alt wie die Kirche selbst - von der 
Gottesgeburt auf, in der die gesamte Theologie zu einer großartigen Ein- 
heitsschau zusammengefaßt ist1. Ohne Zweifel dachte der Papst bei der 
Anrufung des Ewigen Wortes des Vaters, des Sohnes Gottes, an die Logos- 
geburt in der Ewigkeit, bei der Anrufung des Sohnes Mariens an das 
Weihnachtsgeschehen zu Bethlehem und bat dann den Herrn, daß er dieses 
zweifach-eine Wunderzeichen wiederum im Herzen eines jeden Menschen 
erneuere. Es ist die Theologie der Gottesgeburt, wie sie z. B. Innozenz III. 
mit lateinischer Prägnanz formuliert hat: •Die göttliche Geburt aus dem 
Vater, die fleischliche aus der Mutter, die geistliche im Herzen. Aus dem 
Vater wird er als Gott, von der Mutter wurde er als Fleisch, im Herzen 
wird er als Geist geboren." 

Der Geschichte dieser •Formel" nachgehen heißt, die geistliche Theo- 
logie durch einen großen Zeitraum hindurch verfolgen. Bis zur Mitte unse- 
res Jahrtausends gibt es kaum einen für die Frömmigkeitsgeschichte wich- 
tigen Autor, in dessen Schrifttum die Lehre von der dreifachen Geburt 
Gottes nicht eine zentrale Stellung einnimmt. An ihr kann man die spiri- 
tuelle Gestalt einer Epoche und die geistliche Haltung eines Autors ab- 
lesen. Wenn sie dann in den Hintergrund tritt, wie z. B. bei Ignatius von 
Loyola, der doch durch das •Leben Jesu" Ludolfs von Sachsen schon früh 
mit ihr in Berührung kam, kündet sich ein neues Denken, vielleicht sogar 
eine neue Haltung zu Gott an. 

1 Geschichtliche Belege und Zitate fast alle bei Hugo Rahner, Die Gottesgeburt. Die Lehre 
der Kirchenväter von der Geburt Christi aus dem Herzen der Kirche und der Gläubigen, 
in: Symbole der Kirche, Salzburg (1964), 11-87; Papst Johannes wird angeführt nach 
Herderkorrespondenz, 23, 1962, 233; eine wertvolle Ergänzung zu Hugo Rahners Über- 
blick bringt Henri de Lubac, Exegese medievale II 2, Paris (1963), 505-513. 



406 Josef Sudbrack 

Als die Lehre von Hippolyt von Rom und im Diognetbrief entwickelt 
und bei Origenes zu einem alles überragenden Höhepunkt ausgebildet 
wurde, sah man noch all ihre Momente in einer kaum auflösbaren Dichte 
zusammen. Ihr Mittelpunkt war die Taufe, das Bad der Wiedergeburt; 
aus ihr taucht der Mensch auf als ein •anderer Christus", als jemand, in 
dem •Christus Gestalt gewinnt" (Gal 4,19); in ihr wird er wiedergeboren 
aus dem Schoß der Kirche. Es ist uns heute, die wir glauben, man müsse 
alles in kühler Logik voneinander trennen und nebeneinander stellen 
können, nicht leicht, die Fülle der Bilder - und darin enthalten auch die 
Fülle der theologischen Wahrheiten -, die in diese Vorstellung miteinflos- 
sen, zusammenzuschauen. Bekannt ist, wie z. B. bei Irenäus die Gestalt 
Mariens und die Wirklichkeit der Kirche, als Typos und Erfüllung, fast 
unlösbar eins geworden sind; in der •Orante"-Gestalt der Katakomben 
scheint diese Einheit bildhaft dargestellt worden zu sein. Irenäus kann in 
einem einzigen Satz Maria (und Eva) und die Kirche miteinander ver- 
tauschen, oder, richtiger gesehen, er schaut die Einheit des Geschehens, das 
in der •Gnadenvollen", die ihr Kind zur Welt bringt, und in der Kirche, 
die uns in der Taufgnade denselben Herrn schenkt, zum Ausdruck kommt. 

Origenes ist es in erster Linie, der dieses Geheimnis der •Geburt" aus 
Maria und aus der Kirche noch weiter vertieft und das eine •Bild" mit 
einer fast unerträglichen Fülle theologischer Assoziationen ausschmückt. 
Für ihn, wie später besonders für die kappadozischen Väter, fällt das Wir- 
ken des Logos, des göttlichen Wortes in uns, mit seinem Wesenswirken in 
Gott zusammen. Das Geboren-•werden" aus dem Vater - in unserer 
Sprache ein •Werden" und kein •Tun" - ist zugleich die ganze •Tätig- 
keit" des Sohnes; er drückt •wort"-haft das aus, was Gott in seinem Inner- 
sten ist. Für die griechischen Väter, die sich in diesem Denken von der 
Theologie des Evangelisten Johannes leiten lassen, ist Er das Gestaltwer- 
den des göttlichen Seins, wie der Vater dessen Anfang und der Heilige 
Geist das einende Band der Liebe ist. Und ebendiese Tätigkeit des Soh- 
nes, die zugleich sein Werden aus dem Vater ist, setzt sich nach Origenes 
in der irdischen Geburt fort. Die Passivität des Geborenwerdens aus Maria 
ist zugleich die höchste Aktivität. Auch in seiner Menschwerdung drückt 
der Sohn das aus, was Gott in seinem Innersten ist: Liebe; sein Klein- und 
Ger'mg-Werden ist zugleich die einzige wichtige Tat der Menschheits- 
geschichte, die Heimholung der Menschen in das Reich Gottes. In dieses 
Tun des Menschgewordenen wiederum wird der Täufling - wie Paulus 
im Zusammenhang mit Kreuz und Auferstehung (Rom 6), die Väter aber 
auch im Zusammenhang mit der Geburt des Herrn ausführen - hinein- 
gestellt. Auch im Täufling wird Christus (passiv) geboren, und zugleich 
formt ihn der Herr (aktiv) in sein eigenes Sein, die •morphe Theou", 



Die Lehre von der dreifachen Gottesgeburt 407 

Gestalt Gottes (Phil 2,6) um. Über diese dreifache Geburt hinaus sieht 
Origenes das eine Geschehen der Taufe sich noch in das tägliche Leben 
des Christen hinein ausweiten. Man glaubt Angelus Silesius zu hören, 
wenn er mahnt: •Was nützt es mir, wenn Christus geboren wird aus der 
heiligen Jungfrau, aber nicht in meinem Innern?" •Wir wollen beten, daß 
seine Ankunft uns täglich geschehe und wir sagen können: Ich lebe, nicht 
aber ich, sondern Christus lebt in mir" (Gal 2,20). 

Die folgenden Jahrhunderte haben diese Lehre eigentlich nur entfaltet 
und weitergeführt. Wir sollten uns vor schnellem Aburteilen ihrer Gedan- 
ken als Metapher oder erbauliches Bild hüten, wenn wir logische Unstim- 
migkeiten - manchmal auf engstem Raum nebeneinander - zu entdecken 
glauben. Werden wir aus der Kirche geboren? Oder gebiert die Kirche in 
uns den Logos? Oder den menschengewordenen Sohn? Ist die Kirche die 
Braut, die dem Herrn zugeführt wird? Oder die Mutter, die ihre Söhne 
dem Herrn zuführt? Oder ist sie der mütterliche Schoß, aus dem der Herr 
selbst entspringt? Das •Bild" von der Gottesgeburt ist wie alle •Seins- 
bilder" so wirklichkeitserfüllt, daß der analysierende Verstand, der auf die 
ursprüngliche Kraft des Schauens verzichten möchte, von Widerspruch zu 
Widerspruch getrieben wird. 

Gregor von Nyssa z. B. schildert in seinem Hohenlied-Kommentar das 
Spiel der •Braut" - der Kirche und des Christen - mit dem himmlischen 
Bräutigam, und zugleich sucht er mit der Gottesgeburt-Lehre des Orige- 
nes, die von Kirche und Christen als •Mutter" spricht, die höchsten Gebets- 
gnaden theologisch zu verstehen. Eine, auch für unser modernes Verständ- 
nis, wichtige Weiterführung bringt Cyrill von Alexandrien; es ist viel- 
leicht der einzige Schritt, der über den von Origenes abgesteckten Raum 
hinausführt. Der Heilige Geist, das •natürliche Gleichbild" des Sohnes, 
der Geist der Kirche Jesu Christi, formt in den Gliedern der Kirche die 
•Sohnesähnlichkeit". •Es wird also Christus in uns gebildet, weil der 
Heilige Geist uns eines göttlichen Gestaltungsprozesses teilhaftig macht, 
durch die Heiligung (Taufe) und durch gerechtes Leben." Der trinitarische 
Kreislauf ist vollendet, und der Christ ist durch die Gottesgeburt in seinem 
Herzen in ihn eingegliedert worden. 

Im Westen kann man schon bei Augustinus eine Subjektivierung dieser 
gewaltigen theologischen Sicht erkennen. Wenn auch die Schau der Glau- 
benswahrheiten weiterhin beherrschend bleibt, so rückt doch immer mehr 
die Sorge um das Heil des Menschen in den Vordergrund: Augustinus ist 
der Theologe der Gnade. Er spricht z. B. von der Kirche als Mutter Christi, 
•es fehlt aber... der altchristliche, seitHippolyt beliebte, weitere Gedanke, 
daß die Kirche den mystischen Christus im Herzen der Gläubigen formt 
und gebiert" (Hugo Rahner). Es fehlt auch der trinitarische Bezug, der in 



408 Josef Sudbrack 

der Mutterschaft der Kirche aufleuchtet. Dagegen kommt Augustinus oft 
auf die sittlich-moralische Komponente der Gottesgeburt zu sprechen: 
•Seine (Christi) Mutter ist jede fromme Seele, die in fruchtbarer Liebe den 
Willen des Vaters tut" (Mt 12,50). Auch die typisch mittelalterliche Innig- 
keit, die sich von den schweren Gedanken der Theologie in das Gefühl der 
Gottesnähe, •Gott und die Seele, sonst nichts!" flüchtet, kennt er schon. 

Das Mittelalter übernimmt dankbar die volle Lehre der Väter, sieht 
aber weniger den Reichtum des Ganzen, sondern arbeitet einzelne Züge 
genauer heraus, wie z. B. den marianischen Aspekt von der historischen 
Geburt Christi, der immer deutlicher aus der Einheit der Gesamtschau 
herausgelöst wird, oder den Bezug auf das Tun der guten Werke, das 
schon bei Origenes die Vollendung der Gottesgeburt war: •Christus näm- 
lich, schreiben Richard von St. Viktor und Innozenz III., wird, per affec- 
tum, im Herzen empfangen, per effectum, im Werk geboren." Die Gottes- 
geburt des Menschen ist erst dann vollendet, wenn sie sich im Heilstun des 
Menschen auswirkt. Das höchste •Werk" aber, in dem die •Gottesgeburt 
im Herzen" zur Vollendung kommt, ist die Verkündigung des Wortes, 
durch die Christus im Herzen der anderen geboren wird. Dieser neue 
Gedanke durchbricht wieder einmal die rein äußere Logik: nicht mehr der 
Bezug des Menschen zu dem im eigenen Innern gegenwärtigen Herrn ist 
gemeint, sondern zu den Mitmenschen, die durch die Verkündigung den 
Weg zu Christus finden. Doch das dahinterstehende Bild von der Kirche 
als der Mutter, die den Herrn in den Herzen ihrer Gläubigen gebiert, hält 
beide Vorstellungen zusammen. Der Pastoraltheologe des Mittelalters, 
Gregor der Große, nimmt mit dieser tiefen Deutung der Predigt eine alte 
Tradition auf: •Wir müssen wissen, daß wer Bruder und Schwester 
Christi im Glauben ist, seine Mutter wird in der Predigt; er bringt nämlich 
irgendwie den Herrn, den er ins Ohr des Hörenden eingießt, zur Welt und 
wird seine Mutter, wenn durch sein Wort im Herzen des Nächsten die 
Liebe des Herrn geboren wird" (Mt 12,50). 

Wir finden hier das Erbe der Väter wieder, spüren aber auch, wie die 
theologische Kraft des Gedankens (vgl. •irgendwie") schwächer wird. Spä- 
terhin schwindet z. B. die Geburt aus der Kirche fast völlig aus dem Ge- 
dächtnis oder wird zur bloßen Metapher. An einer Stelle allerdings ge- 
schieht, gerade aus dem Streben des Mittelalters nach Innerlichkeit heraus, 
ein großartiger Neubeginn, bei Meister Eckhart und seiner geistigen Um- 
gebung. Auch er lebt aus dem Reichtum der Vergangenheit, aber in einzig- 
artiger spekulativer Kraft faßt er die Lehre von der Geburt Gottes im 
Herzen der Gläubigen neu und macht sie zum Mittelpunkt seines Predi- 
gens. Sein Denkansatz ist der neuplatonische Drang zur Einheit; Zeit, 
Hintereinander, Nebeneinander scheinen bei ihm zusammenzuschrumpfen 



Die Lehre von der dreifachen Gotlesgeburt 409 

zu dem einen •Jetzt" Gottes, ebenso wie der Abstand von Gott und Schöp- 
fung gelegentlich aufgeht im schöpferischen Akt Gottes selbst. In diesem 
einem •Jetzt" Gottes steht auch die geschaffene Zeit, steht auch der 
Mensch. Und deshalb •gebiert der Vater seinen Sohn auch in der Seele in 
derselben Weise, wie er ihn in der Ewigkeit gebiert und nicht anders". 
Eckhart wird fast monomanisch vom Drang zur Einheit getrieben und 
steigert sich immer weiter in dieses Identitätsdenken hinein: •Ich sage 
noch mehr: Er gebiert mich als seinen Sohn und als denselben Sohn. Ich 
sage noch mehr: Er gebiert mich nicht allein als seinen Sohn; er gebiert 
mich als sich und sich als mich und mich als seinen Sohn und als seine 
Natur ... Alles, was Gott wird, ist Eins" (J. Quint, DW I, 108-109). 

Intensiver läßt sich nicht mehr sprechen; nur wer versucht, diese Aus- 
sagen aus der Dynamik des Eckhartschen Denkens heraus mitzuvollziehen 
und sie nicht statisch und isoliert betrachtet, kann darin noch Rechtgläubig- 
keit finden. Ungeheuer kraftvoll ist dies Denken. Aber der Reichtum der 
Vätertheologie ist verloren; von der Kirche z. B. oder vom Bad der Wie- 
dergeburt ist keine Rede mehr; auch die Konkretheit des Bezugs auf die 
leibliche Geburt aus Maria und auf das zeitliche Leben des Herrn ist in 
der Spekulation untergegangen. 

In späteren Jahrhunderten werden diese Gedanken nur noch nach- 
gedacht, nicht mehr schöpferisch entwickelt. Zwar gibt es noch einige Höhe- 
punkte, wie die poetische Innerlichkeitsmystik eines Angelus Silesius, der 
mit Meister Eckhart in Verbindung steht, oder die von den Vätern her- 
kommende Gnadentheologie M. J. Scheebens; aber in der Weiterentwick- 
lung der spirituellen Theologie spielt die •Gottesgeburt aus dem Herzen" 
immer klarer nur die Rolle einer erbaulichen Metapher. 

Es hat wenig Sinn, dem Reichtum, der uns mit dieser Vätertheologie 
verloren gegangen ist, nachzutrauern. Wie oftmals in der geschichtlichen 
Entwicklung entspricht diesem Verlust ein Gewinn. Vielleicht ist gerade 
Ignatius von Loyola ein Bahnbrecher der neuen Haltung. Dem alten theo- 
logischen Gefüge, in dem das personale Tun des Menschen wie in einem 
durchgeordneten Kosmos eingebettet war, steht heute eine fast umge- 
kehrte Auffassung gegenüber: der Mensch, in seinem Aufgerufenwerden 
von Gott, in seiner vom Verstand nicht voll zu durchlichtenden Freiheitstat 
und seinem konkreten irdischen Tun ist das zuerst Bedachte; die theologi- 
schen Wirklichkeiten, die in seinem konkreten Tun verborgen sind, wer- 
den hingegen nur sehr vorsichtig aufgedeckt. Bei Augustinus, von dem 
man sagt, daß sein Denken bis in die Neuzeit hineinragt, kann man diese 
Entwicklung schon vorausahnen. Meister Eckharts System war vielleicht 
einer der letzten großen Versuche, die Breite der Theologie in die Inten- 
sität des menschlichen Vollzugs hineinzunehmen. Die Reaktion der Kirche 



410 Josef Sudbrack 

gegen ihn - ganz gleich, ob die Verdammungsbulle in dieser Schärfe berech- 
tigt war oder nicht - zeigt, daß sein Versuch nicht voll geglückt ist. 

Eine solche Besinnung auf die Vergangenheit kann aber zeigen, was 
uns aufgegeben ist. Die großartige theologische Systematik in der Art der 
Väter wird auch in der geistlichen Theologie wohl niemals mehr so beherr- 
schend werden, daß man das konkrete Tun des Einzelmenschen in sie ein- 
fügen kann wie in den ausgesparten Raum eines sonst fertig gemalten 
Bildes; der Mensch selbst hingegen - als einzelner und als Gemeinschaft - 
wird in seiner systematisch nicht zu bewältigenden Individualität immer 
im Vordergrund stehen, und gerade in seinem nicht einzuordnenden per- 
sonalen Ich leuchtet heute das Verhältnis zu Gott auf. Aber die Breite der 
Theologie, die inneren Verknüpfungen des menschlichen Tuns mit dem 
Vater und dem Sohn, mit dem Wirken des Geistes in der Kirche, mit dem 
Ursprungsort alles christlichen Tuns, der Menschwerdung Gottes, dürfen 
nicht vergessen werden. Gewiß, man verspürt heute eine regelrechte 
Scham, die Dinge des Alltags, wozu auch unser Tun gehört, zu schnell im 
Licht der ewigen Wahrheiten zu sehen; mit Recht scheut man sich, die 
meist kleinen menschlichen Handlungen sofort mit den allerhöchsten 
theologischen Gründen zu motivieren. Aber weist nicht das immer wacher 
werdende Bewußtsein von der Kirche zurück in die Vätertheologie von der 
Gottesgeburt aus der Kirche? Wissen wir nicht immer klarer, daß wir im 
Umgang mit den Menschen, im Stehen in der lebendigen Gemeinde etwas 
empfangen, das unser eigenes Tun übersteigt; daß hier etwas in uns ent- 
bunden und geboren wird, das dem entspricht, was die Väter mit Gottes- 
geburt in der Seele bezeichneten? Daß wir Gott in diesem gnadenhaften 
Geschenk der Kirche begegnen? Auch in seiner personalen Struktur steht uns 
die Gottesgeburt heute vielleicht näher, als manche andere Vorstellung 
von Gnade: Erlösung wird hier aufgefaßt nicht als juristisches (Loskauf) 
oder gar dinghaftes (Gnade als Akzidenz) Geschehen, sondern als Begeg- 
nung von Person zu Person. Deckt nicht gerade die Gottesgeburt in dem 
Herzen des Menschen, die zugleich unsere Umformung in das Sein des 
Herrn ist, eine innerliche Erfahrung auf, daß unser Glaube ein Geschenk 
und zugleich unser eigenes Tun, unsere Umgestaltung in Christus ist? 

Sicher aber sollte uns die Scheu vor einer schnellen theologischen Aus- 
deutung der eigenen kleinen Erfahrung dazu bringen, den Blick von uns 
weg auf die große Tradition der Kirche zu werfen und uns von dort über 
die theologische Dimension des menschlichen Tuns belehren zu lassen. Die 
Zusammenschau der von den Vätern dargestellten theologischen Tiefe mit 
unserem modernen Lebensgefühl, die glaubhafte Darstellung der Wahr- 
heit, daß auch unser tägliches, von der Gnade getragenes Tun eine Gottes- 
geburt im Herzen ist, dies wäre •geistliche Theologie". 




