
•Einer nur ist der Gute" (Mt 19,17) 
August Brunner SJ, München 

Es ist ein sonderbares und überraschendes Wort, das der Herr bei der 
Begegnung mit dem reichen Jüngling ausgesprochen hat. Dieser nannte 
ihn: •Guter Meister!" und kam offenbar mit der ganzen jugendlichen Be- 
geisterung für seine Person zu ihm. Die Antwort des Herrn jedoch klingt 
kühl, ja abweisend: •Warum nennst du mich gut? Niemand ist gut außer 
Gott allein" (Mk 10,18; Lk 18,18), oder wie es noch schärfer bei Matthäus 
(19,17) heißt: •Was befragst du mich über das Gute? Einer nur ist der 
Gute!". 

Das Wort ist geheimnisvoll. Es kann so ausgelegt werden, als ob Chri- 
stus den Anspruch auf eine übermenschliche, göttliche Würde einfach ab- 
lehne. Aber das stände im Widerspruch zu der ganzen übrigen Darstel- 
lung dieser Evangelien von der Persönlichkeit Christi. Eher schon liegt in 
dem Wort etwas wie Mißtrauen gegen die Begeisterung des jungen Man- 
nes, das sich dann auch bestätigen sollte. Seine Begeisterung sank bei der 
ersten Erprobung in sich zusammen; sie war keine Hingabe aus ganzem 
Herzen und aus ganzer Seele, wie sie Christus verlangte und auch verlan- 
gen mußte, eben weil er Gott war und nicht bloßer Mensch. Nur an das 
Gute kann der Mensch sich hingeben und dafür Opfer bringen; die Ganz- 
hingabe gar ist nur möglich an den, der ohne Einschränkung einfachhin 
gut, der der Gute ist, an Gott; und Gott wiederum kann sich nur mit einer 
solchen unbedingten und uneingeschränkten Hingabe begnügen. Bist du 
dazu bereit? Der Jüngling war es nicht, und eine unausdenkbar große 
Möglichkeit blieb ungenützt, eine außerordentliche Gnade war vergebens 
angeboten worden; uns zu Warnung und Anspornung. 

Es ist also nicht nötig, am Wort Jesu zu deuten; wir können und müssen 
es so nehmen, wie es dasteht. Einer nur ist der Gute schlechthin, Gott. Der 
Jüngling hatte die Predigt des Herrn gehört und seine Wunder gesehen. 
Von der einzigartigen Gestalt war er gepackt worden und wünschte, zu 
seiner näheren Umgebung zu gehören. Aber offenbar war er über die 
menschliche Erscheinung des Herrn nicht hinausgegangen, und zwar des- 
halb, weil er nicht bereit war, daraus auch die praktischen Folgerungen zu 
ziehen. Für den Herrn aber war die Unbedingtheit der Nachfolge, die 
umfassende Hingabe an Gott aus ganzem Herzen, aus ganzer Seele und 
aus allen Kräften, gerade das Entscheidende. Erfolgte diese Hingabe nicht, 
wenigstens als grundsätzliche Einstellung, dann war sein Wirken ver- 



412 August Brunner 

gebens gewesen. Nicht an sich als diesen Menschen, mochte er noch so an- 
ziehend, so liebenswert, so gut sein, wollte er die Menschen binden, damit 
sie dabei stehen blieben, sondern in seiner Menschheit wollte er nur Durch- 
gang sein zum Vater, dem Ursprung und der Fülle des Gutseins. 

Wenn der Jüngling in ihm nur den Menschen sah, dann stand er vor 
einem, der geschaffen war wie alle Menschen; was Jesus an Gutem besaß, 
das war ihm mit seiner Menschheit geschenkt; es war nicht das ursprüng- 
lich und unbedingt Gute, sondern nur ein ferner, blasser Widerschein der 
göttlichen Güte. Die eigentliche und wahre Güte und ihre Fülle sind uns 
Menschen nicht in sich bekannt, sondern nur aus dem so schwachen Ab- 
glanz der Geschöpfe. Darum erscheint uns die geschaffene Güte zuweilen 
so unsagbar, so überwältigend groß und schön, daß wir voller Staunen 
meinen, Größeres, Besseres könne es nicht mehr geben, und daß die Hei- 
den, von deren Anblick verführt, ihr göttliche Ehren erwiesen (Weish 
13,6 f.). 

Vor dem Jüngling aber stand der, der diese Güte und Vollkommenheit 
und deren Herrlichkeit von Angesicht zu Angesicht geschaut hatte. Für ihn 
auch als Mensch erstrahlte in jeder endlichen Güte und Schönheit die un- 
geschaffene Güte und Schönheit als deren Quell und Ursprung. Und diese 
Herrlichkeit war so strahlend und überwältigend, erhaben über jeden Ver- 
gleich auch mit der größten geschaffenen Güte, daß nur der Eine den 
Namen ,der Gute' verdiente. Mehr noch als der Glanz des Mondes ver- 
blaßt und die strahlende Pracht der Sterne verschwindet, wenn die Sonne 
aufgeht, mehr noch verschwindet vor dem Aufgang des göttlichen Gutseins 
alle geschaffene und darum abgeleitete Güte, wie es Kardinal Newman 
so ergreifend in seinem Gedicht •The two Worlds" (Verses 175) ausgesagt 
hat. Wer diese Herrlichkeit, diesen Glanz einmal geschaut hat, der wagt 
es nicht mehr, irgendeine geschaffene Größe, Schönheit oder Güte groß, 
schön oder gut zu nennen in dem entscheidenden Sinn, daß man bei ihnen 
die endgültige Erfüllung finden und sich darum ganz an sie hingeben 
könnte; groß und schön und gut sind sie nur als der Widerschein der 
eigentlichen Größe und Schönheit und Güte. 

Diese göttliche Herrlichkeit hatte Christus geschaut. Darum konnte er 
selbst von sich als Mensch, als Geschöpf, so groß und gut er in Wirklichkeit 
auch war, nicht mehr behaupten, er sei gut, wenn dies bloß auf ihn als 
Menschen bezogen blieb, wie der Jüngling es offenbar meinte. Er konnte 
sich als Mensch nicht neben Gott stellen; es bestand überhaupt keine Mög- 
lichkeit des Vergleichs, da alles Gute, was er war und besaß, nur der 
Widerschein der ursprünglichen Güte war. Für ihn waren alle seine so 
einzigartigen und unvergleichlichen menschlichen Vorzüge nichts, sie hat- 



•Einer nur ist der Gute" 413 

ten keinen Wert, wenn sie nicht Hinweis auf deren Quell waren und dazu 
führten, sich in den unbedingten Dienst der wahren Güte zu stellen. 

Wir stehen hier an der Quelle der Demut des Herrn: •Lernet von mir; 
denn ich bin sanftmütig und demütig von Herzen!" und an der Quelle der 
christlichen Demut überhaupt. In keiner anderen Religion war ein Mann 
zu finden, der im Schoß des Vaters von Ewigkeit her geruht hatte (Jo 1,18) 
und ihn von Angesicht kannte. Keiner also, der das Irdische und Geschaf- 
fene unmittelbar an der göttlichen Wirklichkeit messen konnte. Darum 
mußte diesen Religionen entweder das Irdische in sich richtig und groß 
und zum Heile notwendig erscheinen, oder sie wurden an ihm, das sie für 
die einzige Wirklichkeit hielten, enttäuscht. Deswegen ist die Demut auch 
eine eigentlich christliche Tugend, und das obige Wort des Herrn empfiehlt 
sie als grundlegend für seine Nachfolge. Denn vor diesem Gott steht der 
Mensch, seit Christus ihn geoffenbart hat. Alles, was er an Gutem hat, hat 
nur am Übermaß seiner unendlichen Güte das wahre Maß. Wenn sogar 
die überragende Gestalt des Menschen Christus im Vergleich zum Gött- 
lichen nicht gut genannt werden kann, wenn man im Angesicht Gottes von 
ihr nur schweigen kann, weil der Blick von dem ganz anderen Glanz ge- 
bannt ist, wie soll dann ein gewöhnlicher, gar ein sündiger Mensch es 
wagen, sich gut zu nennen und vor sich und anderen darauf zu pochen! 
Vor dem unendlichen Maßstab wird jede endliche Größe klein, vor dem 
Glanz der göttlichen Herrlichkeit jedes irdische Leuchten fahl. 

Doch ist damit das Geheimnis dieses Wortes noch nicht erschöpft. Die 
Haltungen Christi, auch als Mensch, sind letztlich Haltungen, wenn dieses 
Wort hier noch paßt, der göttlichen Person, der diese Menschheit zuge- 
hört. Christus ist ja dazu in die Welt gekommen, um uns durch sein Auf- 
treten als Mensch das persönliche Leben Gottes, so weit dies möglich ist, 
verständlich zu machen. In seinen menschlichen Haltungen und Taten 
spiegelt sich, uns menschlich verständlich, das göttliche Verhalten, das 
Urteil und die Gesinnungen Gottes. Als Person ist Christus aber der Sohn, 
das Wort. Das heißt, er ist diese göttliche Person nur durch seine Bezie- 
hung zum Vater und in der Hinwendung zu ihm. Am Vater und durch 
den Vater weiß er, wer er ist. Er ist nur die dankende und liebende Hin- 
gabe an den Vater und die Vermittlung des Gottseins an den Geist; dies 
und nichts sonst. 

Auch als göttliche Person schaut er, menschlich gesprochen, nicht auf 
sich selbst, sondern er weiß um sich in der Hingabe an den Vater und in 
der Weitergabe an den Geist, in der Vermittlung zwischen Vater und 
Geist, weil er als der Sohn, als das Wort, nur als diese Hingabe und Ver- 
mittlung ist. Dieses sein persönliches Sein als Gott drückt sich auch in sei- 
ner Menschheit aus und muß es tun, soll sie die Menschheit des Sohnes 



414 August Brunner 

sein. In der Tat betont Christus im Johannesevangelium diese Beziehung 
zum Vater als Wesenszug seiner selbst immer wieder. Er lehrt nichts Eige- 
nes, sondern was ihn der Vater gelehrt hat (8,28); er kann überhaupt nichts 
von sich aus tun und hat kein eigenes Urteil (5,19,30). Er wirkt die Wun- 
der, die der Vater ihm zu wirken gegeben hat (5,36). Er ist ja auch nicht 
im eigenen Namen, aus eigener Vollmacht gekommen, sondern im Namen 
des Vaters, von ihm gesandt (5,43). Darum sucht er auch nicht die eigene 
Ehre (8,50), sondern die Ehre des Vaters. Eine Ehrung, die nicht zugleich 
durch ihn auf den Vater ginge, lehnt er ab; würde er doch dadurch nicht 
als der er ist, als der Sohn, sondern nur als Mensch geehrt. Seine Ehre 
und Herrlichkeit kommt ihm nicht von sich zu, sondern vom Vater; seine 
Aufgabe, ja sein Sein und seine Wirklichkeit ist es, die Ehre des Vaters 
zu suchen; nicht auf sich zu schauen, sondern zu leben vom Blick und im 
Blick des Vaters, ja nur dieser Blick, dieses Hin zum Vater zu sein. In der 
Aufgabe, den Vater zu offenbaren und die Menschen zu erlösen, geht er 
ganz selbstvergessen auf. Ohne den Gehorsam gegen den Vater kann er 
so wenig leben wie andere Menschen ohne Speise (4,34). Er lebt und stirbt 
für das ihm vom Vater aufgetragene Werk. Nur dadurch, daß er den 
Vater offenbart, wird er selbst als der erkannt, der er ist, als der Sohn; 
dafür offenbart aber auch der Vater ihn als den geliebten, den einzigen 
Sohn (Mt 11,27; Lk 10,22). Christus lebt auch als Mensch gleichsam als 
die Person gewordene Hingabe an den Vater, als die engste und innigste 
Gemeinschaft mit ihm. 

Da in den göttlichen Personen das Personsein in seiner Vollkommenheit 
verwirklicht ist und das irdische und menschliche Leben Christi diese für 
alle Geschöpfe unbegreifliche Wirklichkeit gleichsam ins Menschliche 
übersetzt, so ergibt sich auch für uns aus seinem Vorbild der wahre und 
einzige Weg, auf dem sich unser Personsein, unsere Selbständigkeit und 
Freiheit zur Vollendung führen läßt. Personsein heißt, aus Freiheit für 
andere Personen offenstehen, sie in ihrer Selbständigkeit anerkennen und 
bejahen. Durch die selbstlose Hingabe an andere, durch die Liebe bewährt 
sich der Selbstbesitz. Nur eine Person mit der Verfügung über sich selbst 
vermag die geistige Bewegung auszuführen, sich auf den Standpunkt ande- 
rer zu versetzen und der Selbständigkeit der anderen Rechnung zu tragen, 
ohne durch den eigenen Vorteil dazu getrieben zu sein; dies erfordert die 
größte geistige Kraft, zumal das Triebhafte in uns dazu nicht mehr mit- 
hilft, sondern im Gegenteil voller Angst um das eigene Wohlergehen 
besorgt, sich dieser ihr unbegreiflichen Bewegung widersetzt. Darum ist 
die selbstlose Liebe der höchste Grad der Freiheit und Geistigkeit; sie 
ist •der über alles erhabene Weg" (1 Kor 12,31). Sie wagt es, sich dem 
anscheinenden Selbstverlust auszusetzen, nichts mehr für sich zu sein, um 



•Einer nur ist der Gute" 415 

gerade dadurch unabsichtlich alles zu gewinnen. Auch der Herr ist gerade 
in seiner vollkommenen Hingabe an den Vater, in der er völlig aufgeht 
und sogar sein Leben opfert, der große, überlegene, selbständige Mensch, 
als der er in den Evangelien, und besonders gerade bei Johannes, erscheint. 

Alles Naturhafte, schon die Tiere, mehr noch die Pflanzen und der Stoff, 
ist für das andere als anderes blind und verschlossen. Nur der Geist steht 
für anderes offen und vermag es als anderes anzuerkennen. Allerdings 
muß der Mensch diese Anerkennung, dieses Sein-für-andere, immer 
seiner niederen Natur abringen. Diese möchte sich auf sich selbst und den 
eigenen Vorteil verschließen und alles andere nur als Mittel dazu gelten 
lassen. Das aber ist gerade das Böse, weil es verkehrt ist, als ob der Mensch 
aus eigener Kraft sich das Dasein geben und sichern könnte, während die 
Offenheit ein Abglanz des innigen und vollkommenen Miteinander der 
göttlichen Personen ist. 

Wort und Beispiel Christi lehren uns also, daß wir uns nicht in der Be- 
trachtung der eigenen wirklichen oder vermeintlichen Vorzüge verlieren 
dürfen, wollen wir nicht uns selbst verlieren. Vielmehr soll der Blick von 
sich selbst weg gehen, hin zum anderen, um ihn in seiner Selbständigkeit, 
seiner Freiheit, der Einmaligkeit seines Wesens zu erkennen und anzu- 
erkennen. Nur indem man anderen hilft, wird einem geholfen. Nur indem 
man die anderen anerkennt, kennt man sich selbst. Nur durch die Selbst- 
losigkeit gewinnt man sein wahres Selbst. •Wer seine Seele in Sicherheit 
zu bringen sucht, wird sie verlieren; wer sie aber verliert, wird sie lebendig 
machen" (Lk 17,35; Mt 10,39). Dieses Wort des Herrn ist nur die Ab- 
wandlung eines ewigen Gesetzes für eine sündige Menschheit. Person sein, 
selbst sein bedeutet, nicht für sich, sondern für die anderen da sein. Sich 
auf sich selbst zurückbiegen, sich in sich verschließen, das ist Sache der 
Seienden, die nicht die Festigkeit des geistigen, des personhaften Seins 
besitzen, der Lebewesen, die dem Tod geweiht sind. 

Es hilft nichts für das Eigentliche, wenn ein Mensch von sich redet, ohne 
das zu sein, was seine Worte aussagen; er wird nicht besser dadurch, daß 
er sich selbst anpreist; er kommt nicht voran, indem er sich überall vorne 
hinstellt. Wenn er aber wirklich, in den Augen Gottes, ein guter Mensch 
ist, dann hat er solches sich selbst zur Schau Stellen nicht nötig; denn das 
wahre Sein leuchtet durch sich selbst. Als darum Gott sich in seiner •Güte 
und Menschenfreundlichkeit" (Tit 3,4) offenbaren wollte, da erschien er 
nicht, wie die Juden den Messias erwarteten, als erwachsener Mann vom 
Himmel her, der durch Zeichen am Himmel die Menschen ob seiner Macht 
in Staunen setzte. Vielmehr kam er in der Ohnmacht eines neugeborenen 
Kindes, um Gottes Frieden den Menschen zu bringen. Auf die gleiche 
Weise hat er sein Werk vollendet, in den Qualen, dem Mißerfolg und der 



416 Heinrich Schlier 

Schande des Kreuzestodes. Denn die Kraft der freiwilligen Hingabe ist 
mächtiger als alle Weltmächte; denn in ihr wirkt die Macht Gottes; diese 
aber ist Hingabe, Liebe: •Gott ist die Liebe" (1 Jo 4; 8,16). An der Weih- 
nachtskrippe kann uns diese Wahrheit, die für die Welt so unglaubwürdig 
ist und alles auf den Kopf stellt, wieder lebendig werden. 

Der Christ und die Welt 

Heinrich Schlier, Bonn 

In unseren Überlegungen"' versuchen wir das Grundverhältnis des Christen 
zur Welt, wie es der Apostel Paulus versteht, herauszustellen. Als Leit- 
faden unserer Ausführungen nehmen wir einen Satz aus dem Römerbrief 
und legen ihn, natürlich im Zusammenhang mit sonstigen entscheidenden 
Aussagen der paulinischen Briefe, im Licht unserer Frage aus. Zwar 
schränken wir bei solchem Vorgehen unseren Gesichtskreis ein, decken ihn 
aber um so mehr mit dem des Apostels selbst. Der Satz, den wir meinen, 
steht Römer 12,1 f. und lautet folgendermaßen- •So ermahne ich euch nun, 
Brüder, durch das Erbarmen Gottes, euch leibhaftig darzubringen als ein 
lebendiges, heiliges, Gott wohlgefälliges Opfer - das sei euer vernünftiger 
Gottesdienst. Und gleicht euch nicht diesem Äon an, sondern laßt euch 
wandeln und euer Denken erneuern, auf daß ihr euch für den Willen 
Gottes entscheidet, für das Gute, Wohlgefällige und Vollkommene." 

I. 

Vom Verhältnis des Christen zur Welt ist hier innerhalb einer Mahnung 
die Rede. Paulus beschreibt es nicht, sondern ruft die Christen zum rechten 
Verhalten auf. Offenbar findet auch der Christ nicht ohne weiteres das 
sachgemäße Verhältnis zur Welt und kann es auch nicht ein für allemal 
festhalten. Es muß ihm in Erinnerung gerufen, bittend und beschwörend 
ans Herz gelegt, ermunternd zugemutet werden, und wie immer sonst das 
Wort, das wir dürftig mit •ermahnen" übersetzen, wiedergegeben werden 
kann. Die Angeredeten sind Christen und doch spricht der Apostel sie an, 
als hätten sie noch nichts über das Verhältnis des Christen zur Welt gehört 
oder wären jedenfalls in dieser Frage recht unsicher geblieben. 

* Der folgende Beitrag stellt einen Vortrag dar, den der Vf. am 22. November 1965 in 
Tübingen gehalten hat. 




