~Einer nur ist der Gute* (Mt 19,17)

August Brunner S], Miinchen

Es ist ein sonderbares und iiberraschendes Wort, das der Herr bei der
Begegnung mit dem reichen Jiingling ausgesprochen hat. Dieser nannte
ihn: ,Guter Meister!“ und kam offenbar mit der ganzen jugendlichen Be-
geisterung fiir seine Person zu ihm. Die Antwort des Herrn jedoch klingt
kiihl, ja abweisend: , Warum nennst du mich gut? Niemand ist gut aufler
Gott allein“ (Mk 10, 18; Lk 18,18), oder wie es noch schirfer bei Matthdus
(19,17) heifit: ,Was befragst du mich iiber das Gute? Einer nur ist der
Gute!“.

Das Wort ist geheimnisvoll. Es kann so ausgelegt werden, als ob Chri-
stus den Anspruch auf eine iibermenschliche, gottliche Wiirde einfach ab-
lehne. Aber das stinde im Widerspruch zu der ganzen iibrigen Darstel-
lung dieser Evangelien von der Personlichkeit Christi. Eher schon liegt in
dem Wort etwas wie Mifitrauen gegen die Begeisterung des jungen Man-
nes, das sich dann auch bestétigen sollte. Seine Begeisterung sank bei der
ersten Erprobung in sich zusammen; sie war keine Hingabe aus ganzem
Herzen und aus ganzer Seele, wie sie Christus verlangte und auch verlan-
gen mufite, eben weil er Gott war und nicht blofler Mensch. Nur an das
Gute kann der Mensch sich hingeben und dafiir Opfer bringen; die Ganz-
hingabe gar ist nur méglich an den, der ohne Einschrankung einfachhin
gut, der der Gute ist, an Gott; und Gott wiederum kann sich nur mit einer
solchen unbedingten und uneingeschrinkten Hingabe begniigen. Bist du
dazu bereit? Der Jungling war es nicht, und eine unausdenkbar grofie
Méglichkeit blieb ungeniitzt, eine auflerordentliche Gnade war vergebens
angeboten worden; uns zu Warnung und Anspornung.

Es ist also nicht nétig, am Wort Jesu zu deuten; wir konnen und miissen
es so nehmen, wie es dasteht. Einer nur ist der Gute schlechthin, Gott. Der
Jingling hatte die Predigt des Herrn gehort und seine Wunder gesehen.
Von der einzigartigen Gestalt war er gepackt worden und wiinschte, zu
seiner niheren Umgebung zu gehoren. Aber offenbar war er iiber die
menschliche Erscheinung des Herrn nicht hinausgegangen, und zwar des-
halb, weil er nicht bereit war, daraus auch die praktischen Folgerungen zu
ziehen. Fiir den Herrn aber war die Unbedingtheit der Nachfolge, die
umfassende Hingabe an Gott aus ganzem Herzen, aus ganzer Seele und
aus allen Kriften, gerade das Entscheidende. Erfolgte diese Hingabe nicht,
wenigstens als grundsitzliche Einstellung, dann war sein Wirken ver-



412 August Brunner

gebens gewesen. Nicht an sich als diesen Menschen, mochte er noch so an-
ziehend, so liebenswert, so gut sein, wollte er die Menschen binden, damit
sie dabei stehen blieben, sondern in seiner Menschheit wollte er nur Durch-
gang sein zum Vater, dem Ursprung und der Fiille des Gutseins.

Wenn der Jingling in ihm nur den Menschen sah, dann stand er vor
einem, der geschaffen war wie alle Menschen; was Jesus an Gutem besafi,
das war ihm mit seiner Menschheit geschenkt; es war nicht das urspriing-
lich und unbedingt Gute, sondern nur ein ferner, blasser Widerschein der
gottlichen Giite. Die eigentliche und wahre Giite und ihre Fiille sind uns
Menschen nicht in sich bekannt, sondern nur aus dem so schwachen Ab-
glanz der Geschépfe. Darum erscheint uns die geschaffene Giite zuweilen
so unsagbar, so tiberwiltigend groff und schén, dafl wir voller Staunen
meinen, Grofieres, Besseres konne es nicht mehr geben, und dafl die Hei-
den, von deren Anblick verfithrt, ihr géttliche Ehren erwiesen (Weish
13,61.).

Vor dem Jingling aber stand der, der diese Giite und Vollkommenheit
und deren Herrlichkeit von Angesicht zu Angesicht geschaut hatte. Fiir ihn
auch als Mensch erstrahlte in jeder endlichen Giite und Schénheit die un-
geschaffene Giite und Schénheit als deren Quell und Ursprung. Und diese
Herrlichkeit war so strahlend und iiberwiltigend, erhaben iiber jeden Ver-
gleich auch mit der grofiten geschaffenen Giite, dafl nur der Eine den
Namen ,der Gute‘ verdiente. Mehr noch als der Glanz des Mondes ver-
blaflt und die strahlende Pracht der Sterne verschwindet, wenn die Sonne
aufgeht, mehr noch verschwindet vor dem Aufgang des gottlichen Gutseins
alle geschaffene und darum abgeleitete Giite, wie es Kardinal Newman
so ergreifend in seinem Gedicht ,, The two Worlds“ (Verses 175) ausgesagt
hat. Wer diese Herrlichkeit, diesen Glanz einmal geschaut hat, der wagt
es nicht mehr, irgendeine geschaffene Grofle, Schonheit oder Giite grof},
schon oder gut zu nennen in dem entscheidenden Sinn, dafl man bei ihnen
die endgiltige Erfiillung finden und sich darum ganz an sie hingeben
konnte; groff und schén und gut sind sie nur als der Widerschein der
eigentlichen Grofle und Schonheit und Giite.

Diese gottliche Herrlichkeit hatte Christus geschaut. Darum konnte er
selbst von sich als Mensch, als Geschdpf, so grof und gut er in Wirklichkeit
auch war, nicht mehr behaupten, er sei gut, wenn dies blof} auf ihn als
Menschen bezogen blieb, wie der Jiingling es offenbar meinte. Er konnte
sich als Mensch nicht neben Gott stellen; es bestand iiberhaupt keine Mog-
lichkeit des Vergleichs, da alles Gute, was er war und besaf}, nur der
Widerschein der urspriinglichen Giite war. Fur ihn waren alle seine so
einzigartigen und unvergleichlichen menschlichen Vorziige nichts, sie hat-



»Einer nur ist der Gute® 413

ten keinen Wert, wenn sie nicht Hinweis auf deren Quell waren und dazu
fithrten, sich in den unbedingten Dienst der wahren Giite zu stellen.

Wir stehen hier an der Quelle der Demut des Herrn: ,Lernet von mir;
denn ich bin sanftmiitig und demiitig von Herzen!“ und an der Quelle der
christlichen Demut tiberhaupt. In keiner anderen Religion war ein Mann
zu finden, der im Schofl des Vaters von Ewigkeit her geruht hatte (Jo 1,18)
und ihn von Angesicht kannte. Keiner also, der das Irdische und Geschaf-
fene unmittelbar an der gottlichen Wirklichkeit messen konnte. Darum
mufite diesen Religionen entweder das Irdische in sich richtig und grof§
und zum Heile notwendig erscheinen, oder sie wurden an ihm, das sie fiir
die einzige Wirklichkeit hielten, enttiduscht. Deswegen ist die Demut auch
eine eigentlich christliche Tugend, und das obige Wort des Herrn empfichlt
sie als grundlegend fir seine Nachfolge. Denn vor diesem Gott steht der
Mensch, seit Christus ihn geoffenbart hat. Alles, was er an Gutem hat, hat
nur am Ubermaf seiner unendlichen Giite das wahre MaR. Wenn sogar
die iiberragende Gestalt des Menschen Christus im Vergleich zum Gétt-
lichen nicht gut genannt werden kann, wenn man im Angesicht Gottes von
ihr nur schweigen kann, weil der Blick von dem ganz anderen Glanz ge-
bannt ist, wie soll dann ein gewéhnlicher, gar ein siindiger Mensch es
wagen, sich gut zu nennen und vor sich und anderen darauf zu pochen!
Vor dem unendlichen Mafistab wird jede endliche Grofe klein, vor dem
Glanz der gottlichen Herrlichkeit jedes irdische Leuchten fahl.

Doch ist damit das Geheimnis dieses Wortes noch nicht erschopft. Die
Haltungen Christi, auch als Mensch, sind letztlich Haltungen, wenn dieses
Wort hier noch pafit, der géttlichen Person, der diese Menschheit zuge-
hort. Christus ist ja dazu in die Welt gekommen, um uns durch sein Auf-
treten als Mensch das personliche Leben Gottes, so weit dies moglich ist,
verstindlich zu machen. In seinen menschlichen Haltungen und Taten
spiegelt sich, uns menschlich verstindlich, das géttliche Verhalten, das
Urteil und die Gesinnungen Gottes. Als Person ist Christus aber der Sohn,
das Wort. Das heifit, er ist diese géttliche Person nur durch seine Bezie-
hung zum Vater und in der Hinwendung zu ihm. Am Vater und durch
den Vater weil} er, wer er ist. Er ist nur die dankende und liebende Hin-
gabe an den Vater und die Vermittlung des Gottseins an den Geist; dies
und nichts sonst.

Auch als géttliche Person schaut er, menschlich gesprochen, nicht auf
sich selbst, sondern er weifl um sich in der Hingabe an den Vater und in
der Weitergabe an den Geist, in der Vermittlung zwischen Vater und
Geist, weil er als der Sohn, als das Wort, nur als diese Hingabe und Ver-
mittlung ist. Dieses sein personliches Sein als Gott driickt sich auch in sei-
ner Menschheit aus und muf} es tun, soll sie die Menschheit des Sohnes



414 August Brunner

sein. In der Tat betont Christus im Johannesevangelium diese Beziehung
zum Vater als Wesenszug seiner selbst immer wieder. Er lehrt nichts Eige-
nes, sondern was ihn der Vater gelehrt hat (8,28); er kann iiberhaupt nichts
von sich aus tun und hat kein eigenes Urteil (5,19, 30). Er wirkt die Wun-
der, die der Vater ihm zu wirken gegeben hat (5,36). Er ist ja auch nicht
im eigenen Namen, aus eigener Vollmacht gekommen, sondern im Namen
des Vaters, von ihm gesandt (5,43). Darum sucht er auch nicht die eigene
Ehre (8, 50), sondern die Ehre des Vaters. Eine Ehrung, die nicht zugleich
durch ihn auf den Vater ginge, lehnt er ab; wiirde er doch dadurch nicht
als der er ist, als der Sohn, sondern nur als Mensch geehrt. Seine Ehre
und Herrlichkeit kommt ithm nicht von sich zu, sondern vom Vater; seine
Aufgabe, ja sein Sein und seine Wirklichkeit ist es, die Ehre des Vaters
zu suchen; nicht auf sich zu schauen, sondern zu leben vom Blick und im
Blick des Vaters, ja nur dieser Blick, dieses Hin zum Vater zu sein. In der
Aufgabe, den Vater zu offenbaren und die Menschen zu erlésen, geht er
ganz selbstvergessen auf. Ohne den Gehorsam gegen den Vater kann er
so wenig leben wie andere Menschen ohne Speise (4, 34). Er lebt und stirbt
fiir das ihm vom Vater aufgetragene Werk. Nur dadurch, dafl er den
Vater offenbart, wird er selbst als der erkannt, der er ist, als der Sohn;
dafiir offenbart aber auch der Vater ihn als den geliebten, den einzigen
Sohn (Mt 11,27; Lk 10,22). Christus lebt auch als Mensch gleichsam als
die Person gewordene Hingabe an den Vater, als die engste und innigste
Gemeinschaft mit ihm.

Da in den gottlichen Personen das Personsein in seiner Vollkommenheit
verwirklicht ist und das irdische und menschliche Leben Christi diese fiir
alle Geschopfe unbegreifliche Wirklichkeit gleichsam ins Menschliche
iibersetzt, so ergibt sich auch fiir uns aus seinem Vorbild der wahre und
einzige Weg, auf dem sich unser Personsein, unsere Selbstindigkeit und
Freiheit zur Vollendung fiihren 1a88t. Personsein heifit, aus Freiheit fiir
andere Personen offenstehen, sie in ihrer Selbstandigkeit anerkennen und
bejahen. Durch die selbstlose Hingabe an andere, durch die Liebe bewahrt
sich der Selbstbesitz. Nur eine Person mit der Verfiigung tber sich selbst
vermag die geistige Bewegung auszufihren, sich auf den Standpunkt ande-
rer zu versetzen und der Selbstindigkeit der anderen Rechnung zu tragen,
ohne durch den eigenen Vorteil dazu getrieben zu sein; dies erfordert die
grofite geistige Kraft, zumal das Triebhafte in uns dazu nicht mehr mit-
hilft, sondern im Gegenteil voller Angst um das eigene Wohlergehen
besorgt, sich dieser ihr unbegreiflichen Bewegung widersetzt. Darum ist
die selbstlose Liebe der hochste Grad der Freiheit und Geistigkeit; sie
ist ,der iiber alles erhabene Weg“ (1 Kor 12,31). Sie wagt es, sich dem
anscheinenden Selbstverlust auszusetzen, nichts mehr fir sich zu sein, um



»Einer nur ist der Gute® 415

gerade dadurch unabsichtlich alles zu gewinnen. Auch der Herr ist gerade
in seiner vollkommenen Hingabe an den Vater, in der er vollig aufgeht
und sogar sein Leben opfert, der grofle, iiberlegene, selbstindige Mensch,
als der er in den Evangelien, und besonders gerade bei Johannes, erscheint.

Alles Naturhafte, schon die Tiere, mehr noch die Pflanzen und der Stoff,
ist fiir das andere als anderes blind und verschlossen. Nur der Geist steht
fir anderes offen und vermag es als anderes anzuerkennen. Allerdings
mufl der Mensch diese Anerkennung, dieses Sein-fiir-andere, immer
seiner niederen Natur abringen. Diese mochte sich auf sich selbst und den
eigenen Vorteil verschlieBen und alles andere nur als Mittel dazu gelten
lassen. Das aber ist gerade das Bose, weil es verkehrt ist, als ob der Mensch
aus eigener Kraft sich das Dasein geben und sichern konnte, wihrend die
Offenheit ein Abglanz des innigen und vollkommenen Miteinander der
gottlichen Personen ist.

Wort und Beispiel Christi lehren uns also, dafl wir uns nicht in der Be-
trachtung der eigenen wirklichen oder vermeintlichen Vorziige verlieren
dirfen, wollen wir nicht uns selbst verlieren. Vielmehr soll der Blick von
sich selbst weg gehen, hin zum anderen, um ihn in seiner Selbstandigkeit,
seiner Freiheit, der Einmaligkeit seines Wesens zu erkennen und anzu-
erkennen. Nur indem man anderen hilft, wird einem geholfen. Nur indem
man die anderen anerkennt, kennt man sich selbst. Nur durch die Selbst-
losigkeit gewinnt man sein wahres Selbst. , Wer seine Seele in Sicherheit
zu bringen sucht, wird sie verlieren; wer sie aber verliert, wird sie lebendig
machen® (Lk 17,385; Mt 10, 39). Dieses Wort des Herrn ist nur die Ab-
wandlung eines ewigen Gesetzes fiir eine siindige Menschheit. Person sein,
selbst sein bedeutet, nicht fiir sich, sondern fur die anderen da sein. Sich
auf sich selbst zuriickbiegen, sich in sich verschliefen, das ist Sache der
Seienden, die nicht die Festigkeit des geistigen, des personhaften Seins
besitzen, der Lebewesen, die dem Tod geweiht sind.

Es hilft nichts fiirr das Eigentliche, wenn ein Mensch von sich redet, ohne
das zu sein, was seine Worte aussagen; er wird nicht besser dadurch, daf}
er sich selbst anpreist; er kommt nicht voran, indem er sich iiberall vorne
hinstellt. Wenn er aber wirklich, in den Augen Gottes, ein guter Mensch
ist, dann hat er solches sich selbst zur Schau Stellen nicht nétig; denn das
wahre Sein leuchtet durch sich selbst. Als darum Gott sich in seiner »Giite
und Menschenfreundlichkeit“ (Tit 38,4) offenbaren wollte, da erschien er
nicht, wie die Juden den Messias erwarteten, als erwachsener Mann vom
Himmel her, der durch Zeichen am Himmel die Menschen ob seiner Madht
in Staunen setzte. Vielmehr kam er in der Ohnmacht eines neugeborenen
Kindes, um Gottes Frieden den Menschen zu bringen. Auf die gleiche
Weise hat er sein Werk vollendet, in den Qualen, dem Miflerfolg und der



416 Heinrich Schlier

Schande des Kreuzestodes. Denn die Kraft der freiwilligen Hingabe ist
michtiger als alle Weltméachte; denn in ihr wirkt die Macht Gottes; diese
aber ist Hingabe, Liebe: ,Gott ist die Liebe® (1 Jo 4; 8,16). An der Weih-
nachtskrippe kann uns diese Wahrheit, die fir die Welt so unglaubwiirdig
ist und alles auf den Kopf stellt, wieder lebendig werden.

Der Christ und die Welt

Heinrich Schlier, Bonn

In unseren Uberlegungen® versuchen wir das Grundverhaltnis des Christen
zur Welt, wie es der Apostel Paulus versteht, herauszustellen. Als Leit-
faden unserer Ausfithrungen nehmen wir einen Satz aus dem Romerbrief
und legen ihn, natiirlich im Zusammenhang mit sonstigen entscheidenden
Aussagen der paulinischen Briefe, im Licht unserer Frage aus. Zwar
schranken wir bei solchem Vorgehen unseren Gesichtskreis ein, decken ihn
aber um so mehr mit dem des Apostels selbst. Der Satz, den wir meinen,
steht Romer 12, 1f. und lautet folgendermafien: ,So ermahne ich euch nun,
Brider, durch das Erbarmen Gottes, euch leibhaftig darzubringen als ein
lebendiges, heiliges, Gott wohlgefilliges Opfer — das sei euer verniinftiger
Gottesdienst. Und gleicht euch nicht diesem Aon an, sondern lafit euch
wandeln und euer Denken erneuern, auf daf} ihr euch fiir den Willen
Gottes entscheidet, fiir das Gute, Wohlgefillige und Vollkommene.*

I

Vom Verhiltnis des Christen zur Welt ist hier innerhalb einer Mahnung
die Rede. Paulus beschreibt es nicht, sondern ruft die Christen zum rechten
Verhalten auf. Offenbar findet auch der Christ nicht ohne weiteres das
sachgemifle Verhiltnis zur Welt und kann es auch nicht ein fiir allemal
festhalten. Es mufl ihm in Erinnerung gerufen, bittend und beschworend
ans Herz gelegt, ermunternd zugemutet werden, und wie immer sonst das
Wort, das wir diirftig mit ,ermahnen” ibersetzen, wiedergegeben werden
kann. Die Angeredeten sind Christen und doch spricht der Apostel sie an,
als hitten sie noch nichts iber das Verhaltnis des Christen zur Welt gehort
oder wiren jedenfalls in dieser Frage recht unsicher geblieben.

* Der folgende Beitrag stellt einen Vortrag dar, den der Vf. am 22. November 1965 in
Tiibingen gehalten hat.





