
416 Heinrich Schlier 

Schande des Kreuzestodes. Denn die Kraft der freiwilligen Hingabe ist 
mächtiger als alle Weltmächte; denn in ihr wirkt die Macht Gottes; diese 
aber ist Hingabe, Liebe: •Gott ist die Liebe" (1 Jo 4; 8,16). An der Weih- 
nachtskrippe kann uns diese Wahrheit, die für die Welt so unglaubwürdig 
ist und alles auf den Kopf stellt, wieder lebendig werden. 

Der Christ und die Welt 

Heinrich Schlier, Bonn 

In unseren Überlegungen"' versuchen wir das Grundverhältnis des Christen 
zur Welt, wie es der Apostel Paulus versteht, herauszustellen. Als Leit- 
faden unserer Ausführungen nehmen wir einen Satz aus dem Römerbrief 
und legen ihn, natürlich im Zusammenhang mit sonstigen entscheidenden 
Aussagen der paulinischen Briefe, im Licht unserer Frage aus. Zwar 
schränken wir bei solchem Vorgehen unseren Gesichtskreis ein, decken ihn 
aber um so mehr mit dem des Apostels selbst. Der Satz, den wir meinen, 
steht Römer 12,1 f. und lautet folgendermaßen- •So ermahne ich euch nun, 
Brüder, durch das Erbarmen Gottes, euch leibhaftig darzubringen als ein 
lebendiges, heiliges, Gott wohlgefälliges Opfer - das sei euer vernünftiger 
Gottesdienst. Und gleicht euch nicht diesem Äon an, sondern laßt euch 
wandeln und euer Denken erneuern, auf daß ihr euch für den Willen 
Gottes entscheidet, für das Gute, Wohlgefällige und Vollkommene." 

I. 

Vom Verhältnis des Christen zur Welt ist hier innerhalb einer Mahnung 
die Rede. Paulus beschreibt es nicht, sondern ruft die Christen zum rechten 
Verhalten auf. Offenbar findet auch der Christ nicht ohne weiteres das 
sachgemäße Verhältnis zur Welt und kann es auch nicht ein für allemal 
festhalten. Es muß ihm in Erinnerung gerufen, bittend und beschwörend 
ans Herz gelegt, ermunternd zugemutet werden, und wie immer sonst das 
Wort, das wir dürftig mit •ermahnen" übersetzen, wiedergegeben werden 
kann. Die Angeredeten sind Christen und doch spricht der Apostel sie an, 
als hätten sie noch nichts über das Verhältnis des Christen zur Welt gehört 
oder wären jedenfalls in dieser Frage recht unsicher geblieben. 

* Der folgende Beitrag stellt einen Vortrag dar, den der Vf. am 22. November 1965 in 
Tübingen gehalten hat. 



Der Christ und die Welt 417 

Das ist verständlich, wenn wir bedenken, daß man sich nach dem 
Apostel Paulus zur Welt recht verhält, wenn sich einem ein neuer Welthori- 
zont auf getan hat und in das eigene Leben ein neuer Grundzug gekommen 
ist, und daß man eben diesen neuen Horizont nicht ein für allemal gewinnen 
und vollziehen kann, sondern beides steter neuer Bemühung bedarf. Die 
Welt, um die es geht und die man sehen muß, um sich sachgemäß zu ihr zu 
verhalten, erscheint nämlich j etzt im Horizont des Erbarmens Gottes, und sie 
fordert als Grundbewegung des Lebens, die vor allem und in allem Welt- 
verhältnis vollzogen werden muß, die Hingabe. Aber diesen Horizont offen- 
zuhalten und sich ganz hinzugeben, dazu ist es notwendig, jeden Augen- 
blick des Erbarmens Gottes inne zu werden und des unermüdlichen Zurufs 
sich ihm vom Grunde her zur Verfügung zu stellen. 

So beschwört Paulus zuerst das Erbarmen Gottes herauf, in dem die 
Welt und die Menschen leben und das die Christen erfahren haben und 
kennen sollen. •Ich ermahne euch durch das Erbarmen Gottes", sagt er. 
Und mit dem Erbarmen Gottes meint er sein erbarmendes Handeln an der 
Welt und jedem Menschen, meint er das Erbarmungsgeschehen, das der 
Welt in Jesus Christus widerfahren ist. Er nennt es in seinen Briefen auch 
das machtvolle Waltenlassen seiner Gerechtigkeit, das nichts anderes ist 
als das Ereignis der Gnade. Äußerlich gesehen ist dieses Walten der 
Gerechtigkeit und Gnade Gottes ein überaus einfaches Geschehen. Es ist 
die Geschichte, daß da einer, dieser eine, Jesus, den man den Christus 
nennt, Gott gehorsam und für die Menschen da war, Gott gehorsam war, 
indem er für die Menschen da war, für die Menschen so da war, daß er 
Gott gehorsam war. Das ist Gottes Erbarmen und der Einbruch von Gottes 
Gerechtigkeit in die Welt: des einen, wie Paulus sagt, Rechttat, des einen 
Gehorsam, Rom 5,18 f., der Gehorsam war bis zum Tod und sich im 
Kreuz erfüllte. In ihm war Gott für uns, für die Menschen. In ihm ist 
Gott für uns. Denn dieses Geschehen dringt nun als das Erbarmen Gottes 
gegen die Welt an, ruft sich ihr aus einem unscheinbaren Winkel der Erde 
und aus einem unscheinbaren, ja fast unerkennbaren menschlichen Ge- 
schehen durch eine unscheinbare Botschaft unaufhörlich zu, bis heute, bis 
an das Ende der Welt, ruft auch die Menschen unablässig an, sich ihm zu 
überlassen und ihr Leben und die Welt in diesem Licht zu sehen: daß dort 
und damals in diesem Gehorsam und dieser Liebe, in diesem Für-uns-da- 
sein, alle Schuld, die auf der Menschheit lastet, getragen und alle Sünde, 
die kein Ende hat, ausgehalten ist, daß in ihm alles geleistet und alle For- 
derung erfüllt ist, daß deshalb in ihm, in diesem Für-uns-sein, auch alle 
Zukunft offen steht, da der, der die Welt auf sich genommen hat, auf- 
erweckt ist von den Toten und als der in Gottes Macht Lebende die Zu- 
kunft in der Hand hat. Wir können noch fortfahren: daß diese unver- 



418 Heinrich Schlier 

söhnte und unversöhnliche Welt in ihm versöhnt ist und dort, in ihm, der 
Friede ruft. 

In dem Andrang jener Geschichte des Erbarmens und der Gerechtig- 
keit Gottes mitten aus und mitten in der Geschichte öffnet sich der neue 
Horizont des Daseins, in dem die Welt in ihrer Wahrheit, in ihrer unver- 
deckten, gültigen Wirklichkeit erscheint, um die man wissen muß, um sich 
sachgemäß zu ihr zu verhalten, um die die Christen auch im Glauben 
wissen, freilich immer wieder in diesem Wissen gefährdet und bitter ange- 
fochten. Es ist nicht mehr der gleiche Weltaspekt wie vor diesem Erbar- 
mungshandeln Gottes im Gehorsam Jesu Christi, es ist nicht mehr die 
gleiche Weltstruktur. Ein von Gott getragenes Leben ist anders als ein 
solches, das sich selbst tragen muß, auch wenn es genau so verläuft wie 
dieses, weil es und sofern es seine Geborgenheit immer wieder vergißt. 
Eine von Gott in ihrer Selbst-sucht und ihrem Selbstruhm in Liebe aus- 
gehaltene und davon verständigte Welt ist anders als eine solche, die ein- 
sam vergeht, auch wenn sie ganz ähnlich zu verlaufen scheint, in Wirk- 
lichkeit freilich die Spuren des sie tragenden Gottes nicht auswischen 
kann. Der Welt ist ein neuer Horizont eröffnet - die Zukunft Jesu Christi 
in jeglichem Sinn •, auch wenn sie ihn vor den Toren der Kirche noch nicht 
oder nicht mehr sieht, und innerhalb ihrer Mauern oft und oft vergißt 
oder an ihm zweifelt. Gerade deshalb beschwört der Apostel, bevor er auf 
das Verhältnis des Christen zur Welt zu sprechen kommt, diesen neuen 
Horizont - das Erbarmen Gottes! -; er weiß, daß man sich anders zur 
Welt verhält, wenn man sie in seinem Licht sieht, und nicht nur im un- 
barmherzigen Weltlicht. 

Er weiß es und zieht sofort die Konsequenzen. Diese, vom Erbarmen 
Gottes in ihrer Schuld getragene und so versöhnte und in den Frieden 
gestellte Welt, dieses, sagt der Apostel auch summarisch, nicht in sich, 
aber durch die barmherzige Gerechtigkeit Gottes •gerechtfertigte" Dasein 
ermöglicht und fordert einen Lebensvollzug, von dem alles konkrete Ein- 
zelverhalten zur Welt von vorneherein bestimmt und durchdrungen sein 
muß. Diese Heil schaffende Gerechtigkeit Gottes in Jesus Christus, die 
allein das Dasein nunmehr gerechtfertigt sein läßt, gewährt dem Men- 
schen, der sich auf sie einläßt, die Macht, sich, im Grunde seines Lebens 
und doch konkret, nicht mehr selbst behaupten und alles selbst verfügen 
zu müssen, sondern sich zur Verfügung stellen zu können. Und so mahnt 
Paulus vor allem, sozusagen bevor der Gedanke an die Welt auftaucht, im 
bloßen Gegenüber zur erwiesenen Barmherzigkeit Gottes, die Christen, 
•sich leibhaftig zur Verfügung zu stellen als lebendiges, heiliges, Gott 
wohlgefälliges Opfer ...". Die Wirklichkeit einer Welt und eines Da- 



Der Christ und die Welt 419 

seins, die Gott auf sich genommen hat, so daß ihr Leben von Gott getragen 
ist, sie erlaubt, ja sie gebietet, sie beschwört, sie bittet vor allem das eine, 
innerste und doch konkrete, leibliche Opfer. Paulus spricht noch nicht von 
einem bestimmten. Er betont nur, daß es um Hingabe konkreter, wir wür- 
den sagen existentieller Art geht, und er sagt, um Mißverständnisse zu 
vermeiden, daß es ein lebendiges, heiliges, Gott wohlgefälliges Opfer sein 
soll. Er erinnert mit dem letzteren daran, daß es Opfer derer sein soll, die 
darin das ihnen schon geschenkte Leben erweisen, die ihnen eröffnete 
Heiligkeit bewähren, und Gott Wohlgefallen und nicht sich selbst. Daß es 
also, alles in allem, ein Dankesopfer sein soll, ein Opfer, in dem der Christ 
sein endlich durch Gott gerechtfertigtes Leben im prägnanten Sinn des 
Wortes Gott verdanken will. Dieser Grundzug auf das Wort des Erbar- 
mens, das jetzt vom Gehorsamsgeschehen Jesu Christi her über die Welt 
und jeden einzelnen Menschen gekommen ist, wird dann aber noch durch 
eine Bemerkung charakterisiert, die dem Apostel nachträglich, aber gerade 
noch rechtzeitig eingefallen ist: •euer vernünftiger Gottesdienst". Paulus 
meint: das sei euer •vernünftiger Gottesdienst", das sei der Gottesdienst, 
von dem man bei Heiden und Juden so oft redet, und unter dem sie etwas 
ganz anderes meinen, nämlich - wir können es nicht mehr genau sagen - 
entweder, wie im (jüdischen) Hellenismus, z. B. bei Philo, das dem Tier- 
opfer entgegengesetzte Opfer des tugendhaften Lebens, das der Vernunft 
entspricht, oder wie in der pantheistischen Mystik hermetischer Kreise, das 
Opfer des Lobpreises, das der Logos im Mysten dem allweltlichen gött- 
lichen Logos darbringt. Euer •geistiger Gottesdienst", meint Paulus, sei 
also nicht die aufgeklärte Tugend noch die pantheistische Erhebung, wel- 
ches beides ja den Menschen nur noch mehr in sich selbst festigt und erhöht, 
sondern dies: daß ihr euch konkret im Innersten freigebt, daß ihr euch, 
geborgen in Gott, zur Verfügung stellt und hingebt als Antwort und Dank 
für seine Barmherzigkeit, die sich in der Hingabe Jesu Christi mächtig 
erwies. Daß diese innerste Lebensbewegung des sich Dargebens Gottes- 
dienst genannt wird, ist paradox. Aber Paulus sagt ja schon hier, daß es 
eine •leibhaftige" ist, und wird in seinem Brief auch bald aussprechen, daß 
sie in konkreter Weise geschieht. Freilich nicht nur, wie man meinte, im 
weltlichen Alltag der Welt und in der Mitmenschlichkeit, wie man heute 
gern sagt, sondern auch in der Form des gottesdienstlichen Herrenmahles 
und in den gottesdienstlichen Charismen des Wortes und des Gebetes. 
Was uns unsere Stelle aber lehrt, ist dies: alle konkreten Formen der Hin- 
gabe leben als solche von dem Gottesdienst jener grundlegenden, dem 
Tatbestand einer in Gottes Erbarmen geborgenen Welt entsprechenden, 
Lebensbewegung, von dem Grundzug der Ab- und Loslösung des Men- 
schen von sich selbst. 



420 Heinrich Schlier 

II. 

Aber der Apostel begnügt sich nicht mit der Mahnung, in solcher im Erbar- 
men Gottes jetzt aufgehobenen Weltwirklichkeit die Grundbewegung der 
Hingabe von den Christen, die um diese Weltwirklichkeit wissen oder 
wissen sollen, zu fordern. Er kommt auch auf das grundlegende Verhalten 
der Christen zu sprechen. Das geschieht in der zweiten Hälfte des Satzes, 
und zwar in allen seinen Teilen: •Und gleicht euch nicht diesem Äon an, 
sondern laßt euch wandeln und euer Denken erneuern, auf daß ihr euch 
für den Willen Gottes entscheidet, für das Gute, Wohlgefällige und Voll- 
kommene". Die Situation der von der heilschaffenden Macht der Gerech- 
tigkeitstat Gottes in Jesus Christus getragenen und geforderten Welt be- 
schwört den Christen, der sie sieht, dieser Welt sich nicht anzugleichen. In 
solchem sich Nicht-der-Welt-Angleichen realisiert sich dieser Welt gegen- 
über, wie sie jetzt ist, die geforderte Hingabe an die Welt. Diese Hingabe 
charakterisiert die Weise, wie man das •Schema" der Welt nicht teilt 
(fiT) ovayr]yLa.Ti(,£0$z), wie man ihr nicht konform wird (et nolite conformari 
huic saeculo, sagt die Vg). 

Aber was ist das •Schema" der Welt? Der Begriff Welt selbst ist vom 
Apostel relativ unreflektiert gebraucht. Sie ist, formal gesehen, das Ge- 
samte dieses zeiträumlichen Daseins, in dem wir leben und das wir leben, 
das primär eine durch die Menschen konstituierte Welt-Geschichte dar- 
stellt. Sie tritt dem einzelnen im Andrang und Anspruch übergreifender 
physischer und geistiger Mächte, in elementaren Kräften und geistigen 
Bewegungen, in Völkern und Generationen, vor allem in den anderen 
Menschen, und am nächsten in seinem eigenen •Fleisch", welches dieser 
ganze Mensch ist mit Leib, Geist und Seele, entgegen. Sie hat einen An- 
fang und ein unberechenbares, aber sicheres Ende und stellt einen steten 
Vorübergang aus der Zukunft in die Vergangenheit dar und zugleich einen 
Hingang aus der Vergangenheit in die Zukunft. 

Dieses Ganze des Daseins, diese Welt-Geschichte, die im Menschen zen- 
triert, hat ein Grundschema, sie geschieht in einem Grundzug. Sie bestrei- 
tet nämlich sich selbst, sie bestreitet ihre Wahrheit, und das ist ihre Ge- 
schöpf lichkeit. Vielleicht kann man noch umfassender sagen: sie bestreitet 
ihre Gegebenheit, die im Gegebensein durch Gott beruht. Sie selbst in 
ihrem im Menschen gelichteten und verantworteten Geschehen ist der 
Kampf, der Kampfplatz und der Kampfpreis dieses Streites. 

Für Paulus, der dieses Grundschema der Welt nicht in einem Begriff 
zusammenfaßt - es sei denn, man denke an den Begriff der •Sünde" -, 
läßt es sich in dreifacher Weise charakterisieren: als Grundschema der 
heidnischen Welt kann man die ausschweifende Sorge der Selbst-sucht 
nennen. Diese gründet darin, daß das Leben der Menschen von einer 



Der Christ und die Welt 421 

rätselhaften Absage an Gott als Gott herkommt, die sie, da sie Gott nicht 
entbehren können, Welt und eigenes Dasein zum Gott erhöhen läßt, ein 
Gott, der sich in Verheißung und Bedrohung als letzten Grund und letztes 
Ziel ihres Lebens erweist. Aber dieser Gott in den Göttern, die Welt, hält 
nicht, was sie verspricht. Unerfüllt und unversorgt schweift der Mensch in 
die Lebenswege und zu den Lebensgütern aus, die ihm Hab-gier und Neu- 
gier erwecken, aber die Sorge nicht stillen, sondern seinen Willen, sich 
sein Leben selbst zu besorgen, in der Unheimlichkeit ihrer entgleitenden 
Leere nur noch stärken. Das Grundschema des durch das jüdische Dasein 
repräsentierten Lebens sieht anders aus. Nach ihm bestreitet die Welt ihre 
Wahrheit durch Leisten und Rühmen, man könnte zusammenfassend 
sagen: in der Selbst-erbauung. Auch darin äußert sich das selbstbefangene 
Denken dessen, der sich Gott nicht verdanken will und, ihm abgeneigt, von 
der Zuneigung zu sich selbst bestimmt wird. So sehen sie, denen der Zu- 
spruch und Anspruch Gottes in geschichtlicher Weise zuteil geworden ist, 
in der Tora nicht mehr die gnädige Anweisung des Gottes, der sich mit 
ihnen verbündet hat, zum Leben in diesem Bund, sondern das sie zu retten- 
den Leistungen ihm gegenüber provozierende Gesetz, aus dessen Lei- 
stungserfüllung sie sich •rühmen", d. h. selbst ihr Leben aus sich selbst 
erbauen. Das Grundschema der anti-christlichen Welt, d. h. der Welt nach 
Christus, sofern sie entgegen dem Ruf der Barmherzigkeit Gottes Eigen- 
welt bleiben will und so dezidiert weltlich geworden ist, tritt noch kaum - 
es sei denn als apokalyptische Vision - in den Gesichtskreis des Apostels. 
Aber einiges ist erkennbar. Der Weltgott, die apotheosierte Welt, erklärt 
sich selbst zum Gott und setzt sich in das Heiligtum Gottes. Er erhebt sich 
über Gott und ersetzt ihn und propagiert eine prinzipielle dvojiia (Unge- 
bundenheit und Widergesetzlichkeit zugleich). Das Schema dieser post- 
christlichen Welt, die sich selbst weltliche Welt nennt, ist die Apostasie, 
das Abfallen, nämlich von dem Gott in der Geschichte, das aus der funda- 
mentalen Zuneigung zu sich selbst ein Sich-selbst-Zufallen werden läßt 
(vgl. 2Thess2). 

Diese drei Grundtendenzen der Welt, die das Schema der Welt aus- 
machen, kann man auch auf einen Nenner bringen, nämlich auf den der 
Eigenmächtigkeit oder Selbstherrlichkeit, wiederum in einem fundamen- 
talen Sinn, nämlich als Weisen der Welt, sich nicht Gott, sondern sich 
selbst verdanken zu wollen, und das Ansehen, das ihr im Anblick Gottes 
gewährt wurde, sich selbst zu geben. Seitdem •ermangeln" sie der Doxa, 
des Leben und Licht gewährenden Machtglanzes, des Ansehens Gottes. 

Aber, meint der Apostel, nachdem Gott noch einmal und jetzt endgültig 
und erschöpfend der Welt, dieser Welt, sein Ansehen zugewandt hat, die 
Welt neu im Lebenslicht dieses Ansehens in Jesus Christus aufgehen hat 



422 Heinrich Schlier 

lassen, sollen die, deren Herzen selbst von diesem Licht überwältigt sind 
•zur Erkenntnis der Herrlichkeit Gottes auf dem Angesicht Jesu Christi" 
(2 Kor 4,6), dem Schema der Welt sich nicht einfügen und nicht in Selbst- 
apotheose selbstsüchtig und geltungssüchtig, ungerecht und selbstgerecht 
oder auch in einer Weise, die allen Maßstäben von vorneherein überlegen 
sein will, die Bestreitung der Geschöpflichkeit und der Schöpfung fort- 
setzen. Paulus fordert das, wie wir sehen, zuerst. Aber Paulus fordert 
damit im Grunde alles. Sich so der Welt gegenüber zu verhalten, daß man 
ihren Grundzug nicht mitvollzieht, heißt nicht ihrem Risiko auszuweichen 
- was übrigens in jedem Fall unmöglich ist: •ihr müßtet ja sonst aus der 
Welt gehen", sagt er zu den korinthischen Christen (1 Kor 5,10) -, heißt 
auch nicht, wir werden es noch sehen, für sie verschlossen und nicht für sie 
bereit sein, aber es heißt, daß man vor allem zu ihren Grundtendenzen nein 
sagt und ihr Grundschema durchkreuzt. Solches Durchdenken ist dann frei- 
lich nicht nur ein Risiko, sondern ist das Kreuz, durch das •mir die Welt 
gekreuzigt ist und ich der Welt", wie der Apostel den galatischen Christen 
schreibt (Gal 6,14). Denn selbstverständlich wehrt sich die Welt gegen diese 
Zumutung, ihr Schema aufzugeben. Der Widerstand aber gegen den, der 
ihren Widerstreit gegen sich selbst bekämpft, beginnt bekanntlich in meiner 
nächsten Welt, bei mir selbst, und endet auch hier. 

Wie stellt sich aber dieses Nein, das das Erbarmen Gottes den Christen 
beschwörend nahelegt, im Verhalten zur Welt dar? Der Apostel erwägt 
das an unserer Stelle nicht ausdrücklich. Aber in anderen Briefen kommt 
er gelegentlich darauf zu sprechen. Wir wollen drei seiner Bemerkungen 
anführen. Der Nonkonformismus der Christen besteht darin, daß diese 
die Tendenz der heidnischen und antichristlichen Welt, die Welt zu ver- 
göttlichen und damit Gott zu verweltlichen, nicht mitmachen. •Es gibt kei- 
nen Götzen in der Welt und es gibt keinen Gott außer dem einen. Und 
selbst wenn es viele sogenannte Götter gibt im Himmel und auf Erden, 
wie es denn in der Tat viele Götter und Herren gibt, für uns gibt es nur 
den einen Gott und Vater, von dem her alle Dinge sind und wir zu ihm 
hin, und den einen Herrn Jesus Christus, durch den alle Dinge sind und 
wir durch ihn", 1 Kor 8,4ff. Man sieht, diese Entgöttlichung ist nicht im 
Sinn antiker oder moderner Aufklärung zu verstehen. Der Apostel eilt ja 
von den sogenannten Göttern, deren Macht kraft ihrer Anerkennung durch 
die Heiden er wohl kennt, zu dem einen Gott, dem Vater, der der Schöp- 
fer ist, und zu dem einen Herrn Jesus Christus, dem alles sich verdankt. 
Er entgöttert die Welt nicht, um sie nun selbst - als weltliche Welt - zum 
namenlosen Gott zu machen, sondern um sie und uns wieder als Kinder 
des Vaters und als seine Geschöpfe verstehen zu lehren, und alles Heil in 
dem Herrn Jesus Christus. Er entgöttert sie, um ihre Wirklichkeit als von 



Der Christ und die Welt 423 

Gott gewährte und von Jesus Christus getragene wieder erscheinen zu 
lassen. So hat sie, die Welt, dem Christen, der seit der Taufe im Glauben 
von Gott her lebt und nicht mehr von den elementaren Kräften und Strö- 
mungen der Welt, ein Letztes nicht mehr zu sagen. •Wenn ihr mit Christus 
zusammen gestorben seid", sagt Paulus im Kolosserbrief, 2,20, •was laßt 
ihr euch Vorschriften auferlegen, als lebtet ihr noch in der Welt?" Als 
Christen sind sie •mündig" geworden, weil sie sich nicht mehr dem An- 
spruch der Götter, die keine sind, der elementaren Macht der Welt, unter- 
werfen und zu rettenden Leistungen treiben lassen, Gal 4,1 ff. Je mehr sie 
aber •mündige" Christen sind, desto weniger gleichen sie sich dem Welt- 
schema an. Denn der mündige Christ, das ist für den Apostel nicht der 
Christ, der seiner apostolischen Autorität entwachsen wäre - so wie sich 
die korinthischen Enthusiasten wohl als mündige Christen betrachteten, 
was Paulus für eine Täuschung erklärt -, sondern der, der in der Reife sei- 
nes Glaubens, seiner Hoffnung und Liebe und seiner Erkenntnis nicht 
mehr •hin und her geworfen wird von jeder windigen Theorie", sondern 
•die Wahrheit vertritt in Liebe", Eph 4,14. - Sich dem Schema dieses Äons 
nicht fügen, das heißt aber auch, in dieser in Jesus Christus schon das 
Ende der Äonen in sich tragenden und auf ihn hin zusammengerafften 
Zeit, gegenüber dieser Welt, die in Christus schon am Ende ist, eine letzte 
Distanz bewahren. •Das aber meine ich, Brüder: die Zeit ist zusammen- 
gerafft, damit fortan auch die, die eine Ehefrau haben, seien, als hätten 
sie keine, und die da weinen, als weinten sie nicht, und die sich freuen, als 
freuten sie sich nicht, und die da kaufen, als besäßen sie nicht, und die die 
Welt gebrauchen, als brauchten sie sie nicht. Denn das Schema dieser Welt 
vergeht. Ich will aber, daß ihr ohne Sorge seid", 1 Kor 7,29ff. Auch der 
Christ, der sich nicht auf die Welt einläßt, wird heiraten, weinen, froh 
sein, einkaufen, kurz mit der Welt umgehen. Er wird es nicht nur tun, er 
soll es auch. Es gibt für ihn eine gewisse Solidarität mit der Welt. •Freuet 
euch mit den Fröhlichen, seid traurig mit den Trauernden", heißt es 
Rom 12,15. Aber weil er weiß und im Glauben festhält, daß diese entglei- 
tende Welt mit jeder Stunde der ganz anderen, souveränen Zukunft Got- 
tes Raum gibt, die schon mitten in ihre Geschichte in Jesus Christus ein- 
gebrochen ist, soll er sich an seine irdische Liebe, an seine Tränen, an sein 
Lachen, an seine Geschäfte und seinen Besitz nicht in einem letzten Sinn 
binden. Er soll all dem immer um eine Hoffnung voraus sein. Engagement 
- um das beliebte Wort zu gebrauchen - ist gut und geboten, aber in der 
Distanz der Hoffnung, da wir im Himmel engagiert sind, nicht weil •alles 
eitel" ist - am eitelsten sind wir wohl selber -, nicht weil alles absurd und 
verzweifelt ist, wobei sich meist ganz gut leben läßt, sondern weil da vor 
und hinter und inmitten dieser ihr Schema zelebrierenden und uns in 



424 Heinrich Schlier 

ihren Kult bannenden Welt die Vergebung Gottes steht und mit ihrer 
Macht, der Macht seiner Gerechtigkeit, herrscht. 

Damit sind wir schon bei dem dritten paulinischen Gedanken über das 
Verhalten des Christen zur Welt angelangt. Es besteht in der absoluten 
Freiheit von den Verheißungen und Drohungen dieser Welt. Zwei Bei- 
spiele nennt Paulus im 1. Korintherbrief. Der Sklave soll ruhig Sklave 
bleiben. Er kann es. Der Herr Jesus Christus hat ihn schon freigelassen. 
An diesen ist er gebunden und deshalb frei, 1 Kor 7,21 ff. Und der Christ 
soll nicht einmal stolz sein auf diesen oder jenen geistlichen Vater und 
Berater und sich in Korinth nicht des Paulus, Apollos oder Kephas •rüh- 
men", er soll sich nicht einmal auf diese Weise einen kleinen •Ruhm" von 
Menschen holen, 1 Kor 3,21 f. Er ist darüber hinaus, nicht in Überheblich- 
keit - die würde ihn vielleicht nicht an Paulus oder Apollos binden, wohl 
aber an sich selbst -, sondern in Hoffnung und Zuversicht zum Bleibenden 
und auf ihn Wartenden, ihn eigentlich Fordernden und Bergenden. Von 
dort her ist er frei. Und von daher steht ihm alles zur Verfügung, weil er 
über nichts mehr verfügen will, sondern Gott über sich verfügen läßt. 
•Niemand rühme sich irgendwelcher Menschen. Denn euch gehört alles, 
Paulus, Apollos, Kephas, Welt, Leben, Tod, Gegenwart, Zukunft, alles 
gehört euch, ihr aber gehört Christus, Christus aber Gott", 1 Kor 3,21 f. 
Und diese Freiheit im Sich-nicht-Binden an sich selbst und an die Ange- 
bote der Welt, diese Freiheit des Nein gegen das Schema der Welt, wel- 
ches ist ein Ja zur Herrschaft des Erbarmens Gottes, ist die Freiheit der 
Liebe. Nur der in diesem Sinn Freie kann lieben, und er soll lieben, wie 
Paulus Gal 5,13 sagt. Nur in dieser Freiheit, in der der Christ sein Leben 
offenhält für Fügungen und Gaben und in der er sich nicht mehr selbst 
behauptet, sondern Gott in Jesus Christus ihn behaupten läßt, ist er offen 
und bereit und da für die Welt. In solcher Freiheit gibt er ihr Raum, so 
daß er sie in ihrer Wirklichkeit, in ihrem ständigen Einspruch gegen sich 
selbst und in Gottes ständigem Zuspruch überhaupt erst sieht. In solcher 
Freiheit von sich und zu Gott läßt er ihr ihr Wesen. Er sagt nein zu 
ihrem selbst- und geltungssüchtigen, selbst-herrlichen Grundzug, damit 
er, frei von ihr, die Weite und Tiefe der Liebe ihr öffnen und sie in dieser 
Dimension leben lassen und so zu ihr ja sagen kann. In dieser Freiheit von 
sich selbst und von der Welttendenz gibt es für den Christen die Welt- 
offenheit. Diese besteht wahrhaftig nicht darin, daß nun auch der Christ 
die Maßgaben und Maßstäbe und Maßnahmen der in ihrem Schema von 
sich träumenden Welt übernimmt, zu allem, was der Geist der Zeit flüstert 
oder posaunt, Ja und Amen sagt, im Denken und Treiben mit den Wölfen 
heult. Die Weltoffenheit ist keineswegs die schlechthinnige Anerkennung 
der weltlichen Welt, auch nicht das Bemühen, auf Biegen und Brechen ihre 



Der Christ und die Welt 425 

Sprache zu sprechen. Weltoffenheit ist die Freiheit der Liebe, die die 
Dinge sieht, wie sie sind, die nicht richtet - ein Priester urteilt nicht, heißt 
es im Landpfarrer von Bernanos -, aber sie unbeirrt von rechts und links 
in den Herrschaftsraum des Willens Gottes mit Wort und Tat stellt, in 
dem sie Gericht und Vergebung, Vergebung und Gericht von Gott erfah- 
ren. Weltoffenheit des Christen eröffnet in seiner kritischen Liebe die 
milde und strenge, die bittere und süße Landschaft der Wahrheit. Sie 
findet statt nur im odT)dei>eiv ev hyfav(\, in der Realisierung der Wahrheit 
durch die Liebe, in der Realisierung der Liebe durch die Wahrheit. Und 
das heißt zuvor: im Nein zum Weltschema. 

III. 

Doch was ist dazu nötig, damit wir zu solcher Freiheit der Liebe kommen? 
Das sagt Paulus in der Fortsetzung unseres Satzes, der im ganzen lautet: 
•Und gleicht euch nicht diesem Äon an, sondern laßt euch wandeln durch 
Erneuerung des Denkens." Diese Fortsetzung mag überraschen. Wahr- 
scheinlich erwartet man eine ganz andere. Vielleicht hat man diesen Gegen- 
satz im Auge: Und gleicht euch nicht diesem Äon an, sondern verwandelt 
ihn! Aber so heißt es nun nicht. Der Christ wird vom Apostel nicht zur 
Weltverbesserung und Weltveränderung aufgerufen. Das Erbarmen Got- 
tes beschwört ihn nicht zu einer Weltaktion, als ob, wie die naive Vor- 
stellung es gern hinnimmt, bei dem Christen alles und ein für allemal in 
Ordnung wäre und als ob die Welt nur die Anwendung gewisser christ- 
licher (andere meinen: unchristlicher) Rezepte brauche. Der Apostel durch- 
kreuzt diese Naivität mit einem Federstrich, und es ist der Federstrich des 
Kreuzes Christi. Sich nicht der Welt angleichen, das fordert zuerst und 
zuletzt nicht sie zu wandeln, sondern das heißt: sich selbst wandeln lassen. 
Und das heißt es auch für den Christen. Dabei ist wieder einiges zu beden- 
ken. Nach Paulus beginnt die Reformation der Welt bei jedem einzelnen 
Christen. Aber es ist nicht nur ein reformari, wie die Vg hier übersetzt, 
sondern ein transf ormari, wie sie dasselbe griechische Wort [iETcifioocpoüaftcu 
in 2 Kor 3,18 wiedergibt. Dieses griechische Wort meint häufig eine wun- 
derbare Wandlung, eine Wandlung der Natur und eine eschatologische 
Wandlung, also eine Wandlung von Grund auf. Diese aber soll sich stän- 
dig vollziehen, wobei wir nur beachten müssen, daß der Christ im Glau- 
ben von der Taufe her, also von seinem Ursprung her, in seiner Existenz 
gewandelt ist, und daß er also in dieser seiner immer neuen Wandlung 
nur erweisen muß, was an ihm geschehen ist, nämlich, daß er, wie Paulus 
sagt, in der Neuheit des Lebens weilt. 

Doch der Apostel hält für uns noch eine andere Überraschung bereit. 
Nicht nur daß er den Christen indirekt daran erinnert, daß auch er immer 



426 Heinrich Schlier 

noch und immer wieder nach dem Schema dieses Äons lebt, so daß er 
immer von neuem, will er sich angemessen zur Welt verhalten, selbst 
sich wandeln lassen muß - die Reform der Welt geht christlich gesehen 
immer über die eigene Person -, sondern Paulus erläutert auch jenes 
•Laßt euch wandeln" durch den Zusatz: •durch die Erneuerung des Den- 
kens", wir könnten sinngemäß sagen: durch die Wiedergeburt des Den- 
kens. Die Wandlung des Menschen beginnt demnach mit dem neuen Den- 
ken, oder im neuen Sinn, mit einer neuen innersten Wahrnehmung, oder 
wie wir den Begriff vov? sonst übersetzen wollen. Es ist nichts anderes ge- 
meint als was der Epheserbrief einmal •erleuchtete Augen des Herzens" 
nennt. Die innerste Wahrnehmungskraft des Herzens, die ja bei dem Men- 
schen, wie er vorkommt, •eitel", d. h. selbstbespiegelnd, sich meinend und 
sich wollend, ist, so daß in diesem Zwielicht der fundamentalen Zunei- 
gung zu sich die Wirklichkeit in ihrer Wahrheit nicht erfaßt werden kann, 
sie muß neugeschaffen werden, und so, in diesem neuen Denken, das neue 

Geschöpf. Das aber auch beim Christen, der freilich damit nur immer von 
neuem realisiert, was ihm vom Ursprung in der Taufe, die ja auch eine Er- 
leuchtung genannt wird, geschehen ist. 

Daß die Wandlung des Menschen mit dem neuen Denken beginnt, sagt 
Paulus auch sonst gelegentlich, vgl. Kol 1,9ff.; Eph 4,22ff. In unserem 
Text macht er es insofern einsichtig, als er sagt: nur so ist der Mensch 
imstande, den Willen Gottes, und d. h. das Gute, Wohlgefällige und Voll- 
kommene, von anderem zu unterscheiden und sich auch für ihn zu entschei- 
den: •. .. auf daß ihr euch für den Willen Gottes entscheidet, für das Gute, 
Wohlgefällige und Vollkommene". Das neue Denken ist der erwachte und 
wachsame Sinn für den Willen Gottes, ihn zu erkennen und zu tun, es ist 
der offene und kritische Blick für das Gute, es zu sehen und sich dafür zu 
entscheiden. Das griechische Wort öoxijxa^eiv meint hier beides. Das Gute 
kann man nach dem Apostel keineswegs so schlechthin sehen und tun. Denn 
auch das Gewissen, auf das sich der Mensch beruft, ist oft verstellt und ge- 
trübt, und bricht nur selten und nur vorübergehend durch zum Guten. Das 
Gute, den Willen Gottes sehen und tun, dazu bedarf es der erneuerten 
Einsicht des erneuerten Menschen. Das gilt schon für seine allgemeinen 
Forderungen, sofern der Mensch, wie er vorkommt, den Sinn für das 
Gebotene erst wieder gewinnen und den Geschmack daran erst wieder 
finden und dazu frei werden muß, es ohne Selbsterbauung zu tun, und 
also wirklich dem Willen Gottes und nicht versteckt doch wieder dem 
eigenen Willen zu folgen. Der Wille Gottes ist aber nicht nur das 
Gebotene in seiner Allgemeinheit, sondern auch ständig das, was mir 
im Anspruch der konkreten Situation entgegentritt und dann meine 
Unterscheidung und Entscheidung fordert. Aber gerade da trifft der 



Der Christ und die Welt 427 

Mensch oft daneben und ist auch der Christ oft hilflos und verwechselt den 
Willen Gottes mit dem eigenen, wenn er nicht aus einem auf den Anruf 
des Erbarmens Gottes hörenden Lebenssinn urteilt. Christlichkeit ist nicht 
eine Form oder auch Vollendung der Humanität. In der Humanität sorgt 
sich der Mensch immer noch (oder gerade) um sich oder seinetwegen, um 
die immer höhere Stufe der Menschheit, die im übrigen nicht nur human 
sehr fragwürdig ist, sondern auch, christlich gesehen, nach den Aussagen 
des Apostels, der damit in einer allgemeinen urchristlichen Tradition 
steht, der Erscheinung des Antichristen vielfach Vorschub leistet. Christ- 
lich sorgt sich der Mensch um den Willen Gottes und, wie Paulus sagt: die 
Angelegenheiten des Herrn (td TOTJ XVQIOU). Aber eben diesen erkennt und 
ergreift nur der immer erneuerte Sinn der immer erneuerten Existenz, die 
dem Schema der Welt entronnen, besser: entnommen und enthoben ist. 

Solche Sorge um den Willen Gottes und nicht um den Menschen und 
seine Welt erscheint vielen grausam. Und doch ist sie allein human im 
wahren Sinn. Denn nur sie besorgt, wie Paulus sagt, mit dem Willen Got- 
tes •das Gute, Wohlgefällige und Vollkommene". Er, der Wille Gottes, 
und nichts anderes ist das, was dem Menschen und der Welt gut ist, was 
sie zufrieden stellt und was ihr das Beste gibt. Das sieht nicht immer so 
aus, wie sich der einzelne oder die Gesamtheit das Gute vorstellen oder 
empfinden. Denn auch z. B. das Aufdecken der Illusionen, das Enthüllen 
der Sünden, das Grenze-Setzen durch den Nächsten und Widersprechen 
durch das Leiden, kurz: auch das Gerichtetwerden durch den Willen Gottes, 
ist Gutes. Und die Liebe, die aushält und stirbt, aber unerbittlich die 
Wahrheit offenhält, scheint dem Menschen, der nicht gern die Schärfe der 
Wahrheit spürt, oft sehr übertrieben und inhuman zu sein. Und doch 
ist sie zuletzt das einzig Rettende, sofern Rettung darin besteht, daß 
der Mensch seine Wirklichkeit erfährt: daß er nicht aus sich, sondern von 
Gott her und aus dem Erbarmen Gottes lebt. Das Gute ist der Wille Got- 
tes, weil der Wille Gottes das Gute ist. Aber was das Gute ist - und damit 
der Wille Gottes -, das muß man sehen. Und man sieht es nur, wenn dem 
von sich abgelösten Menschen die Augen des Herzens erleuchtet sind. Dann 
nur kann man es auch tun. 

Dieser Sachverhalt kommt auch noch an einer anderen Stelle der pau- 
linischen Briefe zur Sprache. Phil 4,8 mahnt der Apostel die Christen in 
Philippi: •Im übrigen, Brüder, allem, was wahr ist, was ehrbar, gerecht, 
rein, liebenswert, ansprechend, wenn es irgendeine Tugend, irgend etwas 
Lobenswertes gibt, dem denkt nach". So könnte auch ein Moralist mahnen. 
Und wahrhaftig ist Paulus auch ein Moralist. Er will, daß die Christen das 
Gute tun. Und er weiß, und nimmt es ernst, daß das Gute auch außerhalb 
des Christentums gewußt, ausgesprochen und getan wird, und daß Chri- 



428 Heinrich Schlier 

sten durchaus mit Nichtchristen zusammen darüber nachdenken und es 
nachtun sollen. Er nennt die Heiden deshalb noch nicht •anonyme Chri- 
sten" - was ein Widerspruch in der Sache ist, da Christsein voraussetzt, 
daß der Name Christi in der Taufe über ihn ausgesprochen ist, damit er 
ihn trägt -, er denkt vielmehr an die ins Herz der Heiden eingegrabene 
Forderung Gottes, die das Gewissen und die moralischen Erwägungen der 
Heiden bezeugen. Er spricht nicht einmal von der anima naturaliter Chri- 
stiana, aber er sieht, daß überall in der Welt wie im Gleichnis Jesu Ge- 
rechte sind, die den Hungrigen zu essen geben, Ausländer aufnehmen, 
Kranke und Gefangene besuchen u. a. m., und nicht wissen, daß sie das 
Jesus getan haben. Und doch fährt der Apostel im Philipperbrief noch 
fort: •Was ihr auch gelernt und überkommen und gehört und gesehen habt 
an mir, das tut! Dann wird der Gott des Friedens mit euch sein". Er weist 
die Christen also noch auf das hin, was sie im Katechismus gelernt und in der 
Predigt gehört und vor allem an ihm, dem Apostel, gesehen haben, der sich 
selbst einmal einen Nachahmer Christi nennt. Offenbar brauchen sie einen 
kritischen Maßstab für das, was gut und rein und gerecht ist, und der ist 
dort, wo das Evangelium ist und in Wort und Tat vertreten wird. Offen- 
bar bleibt in diesem Äon das Licht und die Wohltat des Humanen nur, 
wenn es Menschen gibt, die es •richtig einschätzen" (Peterson). Das aber 
sind solche, die das Schema dieses Äons nicht teilen, sondern in einer vom 
Denken her erneuerten Existenz mit sicherer Distinktion den Willen Got- 
tes erkennen und tun. Es sind die, welche der Apostel im selben Brief 
•Gottes makellose Kinder inmitten eines verkehrten und verdrehten Ge- 
schlechtes" nennt, die •leuchten wie die Himmelslichter in der Welt", 
Phil 2,15. 

Wir sehen: Paulus spricht in unserem Satz vom Verhalten des Christen 
nur unter einem Gesichtspunkt. Aber dieser ist der grundlegende, der in 
allem Verhalten zur Geltung kommen muß, soll dieses Verhalten ein 
christliches sein. Es gründet in der Weltverfassung, die das Erbarmen 
Gottes in Jesus Christus herbeigeführt hat, und ist eine Form der leben- 
digen Hingabe oder des Opfers, des vernünftigen oder auch geistigen Got- 
tesdienstes im christlichen Sinn. Es besteht im Nein zum Schema oder 
Grundzug dieser Welt und ist nicht anders zu realisieren als in der immer 
neuen radikalen Umkehr, die mit der Erneuerung des Denkens beginnt, 
das sich auf den Willen Gottes richtet, diesen zu unterscheiden und sich 
für ihn zu entscheiden vermag. Aus solchem Nein und solcher Kehre allein 
wird mit dem Willen Gottes das Gute gefunden und getan, das überall 
in der Welt zerstreut, darauf wartet, entdeckt, gereinigt, gefestigt zu wer- 
den. Erst im Nein zum Weltschema kommt es über die Wandlung des 
Menschen zu der von Gott geforderten Weltoffenheit der kritischen Liebe. 




