416 Heinrich Schlier

Schande des Kreuzestodes. Denn die Kraft der freiwilligen Hingabe ist
michtiger als alle Weltméachte; denn in ihr wirkt die Macht Gottes; diese
aber ist Hingabe, Liebe: ,Gott ist die Liebe® (1 Jo 4; 8,16). An der Weih-
nachtskrippe kann uns diese Wahrheit, die fir die Welt so unglaubwiirdig
ist und alles auf den Kopf stellt, wieder lebendig werden.

Der Christ und die Welt

Heinrich Schlier, Bonn

In unseren Uberlegungen® versuchen wir das Grundverhaltnis des Christen
zur Welt, wie es der Apostel Paulus versteht, herauszustellen. Als Leit-
faden unserer Ausfithrungen nehmen wir einen Satz aus dem Romerbrief
und legen ihn, natiirlich im Zusammenhang mit sonstigen entscheidenden
Aussagen der paulinischen Briefe, im Licht unserer Frage aus. Zwar
schranken wir bei solchem Vorgehen unseren Gesichtskreis ein, decken ihn
aber um so mehr mit dem des Apostels selbst. Der Satz, den wir meinen,
steht Romer 12, 1f. und lautet folgendermafien: ,So ermahne ich euch nun,
Brider, durch das Erbarmen Gottes, euch leibhaftig darzubringen als ein
lebendiges, heiliges, Gott wohlgefilliges Opfer — das sei euer verniinftiger
Gottesdienst. Und gleicht euch nicht diesem Aon an, sondern lafit euch
wandeln und euer Denken erneuern, auf daf} ihr euch fiir den Willen
Gottes entscheidet, fiir das Gute, Wohlgefillige und Vollkommene.*

I

Vom Verhiltnis des Christen zur Welt ist hier innerhalb einer Mahnung
die Rede. Paulus beschreibt es nicht, sondern ruft die Christen zum rechten
Verhalten auf. Offenbar findet auch der Christ nicht ohne weiteres das
sachgemifle Verhiltnis zur Welt und kann es auch nicht ein fiir allemal
festhalten. Es mufl ihm in Erinnerung gerufen, bittend und beschworend
ans Herz gelegt, ermunternd zugemutet werden, und wie immer sonst das
Wort, das wir diirftig mit ,ermahnen” ibersetzen, wiedergegeben werden
kann. Die Angeredeten sind Christen und doch spricht der Apostel sie an,
als hitten sie noch nichts iber das Verhaltnis des Christen zur Welt gehort
oder wiren jedenfalls in dieser Frage recht unsicher geblieben.

* Der folgende Beitrag stellt einen Vortrag dar, den der Vf. am 22. November 1965 in
Tiibingen gehalten hat.



Der Christ und die Welt 417

Das ist verstindlich, wenn wir bedenken, dafl man sich nach dem
Apostel Paulus zur Welt recht verhilt, wenn sich einem ein neuer Welthori-
zont aufgetan hat und in das eigene Leben ein neuer Grundzug gekommen
ist, und dafl man eben diesen neuen Horizont nicht ein fiir allemal gewinnen
und vollziehen kann, sondern beides steter neuer Bemithung bedarf. Die
Welt, um die es geht und die man sehen muf}, um sich sachgemaf zu ihr zu
verhalten, erscheint nimlich jetzt im Horizont des Erbarmens Gottes, und sie
fordert als Grundbewegung des Lebens, die vor allem und in allem Welt-
verhéltnis vollzogen werden muf}, die Hingabe. Aber diesen Horizont offen-
zuhalten und sich ganz hinzugeben, dazu ist es notwendig, jeden Augen-
blick des Erbarmens Gottes inne zu werden und des unermiidlichen Zurufs
sich ihm vom Grunde her zur Verfiigung zu stellen.

So beschwort Paulus zuerst das Erbarmen Gottes herauf, in dem die
Welt und die Menschen leben und das die Christen erfahren haben und
kennen sollen. ,Ich ermahne euch durch das Erbarmen Gottes®, sagt er.
Und mit dem Erbarmen Gottes meint er sein erbarmendes Handeln an der
Welt und jedem Menschen, meint er das Erbarmungsgeschehen, das der
Welt in Jesus Christus widerfahren ist. Er nennt es in seinen Briefen auch
das machtvolle Waltenlassen seiner Gerechtigkeit, das nichts anderes ist
als das Ereignis der Gnade. Auflerlich gesehen ist dieses Walten der
Gerechtigkeit und Gnade Gottes ein iiberaus einfaches Geschehen. Es ist
die Geschichte, dafl da einer, dieser eine, Jesus, den man den Christus
nennt, Gott gehorsam und fir die Menschen da war, Gott gehorsam war,
indem er fir die Menschen da war, fiir die Menschen so da war, dafl er
Gott gehorsam war. Das ist Gottes Erbarmen und der Einbruch von Gottes
Gerechtigkeit in die Welt: des einen, wie Paulus sagt, Rechttat, des einen
Gehorsam, Rom 5,181, der Gehorsam war bis zum Tod und sich im
Kreuz erfillte. In ihm war Gott fiir uns, fiir die Menschen. In ihm ist
Gott fiir uns. Denn dieses Geschehen dringt nun als das Erbarmen Gottes
gegen die Welt an, ruft sich ihr aus einem unscheinbaren Winkel der Erde
und aus einem unscheinbaren, ja fast unerkennbaren menschlichen Ge-
schehen durch eine unscheinbare Botschaft unaufhérlich zu, bis heute, bis
an das Ende der Welt, ruft auch die Menschen unablissig an, sich ihm zu
tiberlassen und ihr Leben und die Welt in diesem Licht zu sehen: daf} dort
und damals in diesem Gehorsam und dieser Liebe, in diesem Fiir-uns-da-
sein, alle Schuld, die auf der Menschheit lastet, getragen und alle Siinde,
die kein Ende hat, ausgehalten ist, daf} in ihm alles geleistet und alle For-
derung erfullt ist, dafl deshalb in ihm, in diesem Fiir-uns-sein, auch alle
Zukunit offen steht, da der, der die Welt auf sich genommen hat, auf-
erweckt ist von den Toten und als der in Gottes Macht Lebende die Zu-
kunft in der Hand hat. Wir kénnen noch fortfahren: dafl diese unver-



418 Heinrich Schlier

sohnte und unversochnliche Welt in ihm versohnt ist und dort, in ihm, der

Friede ruft.

In dem Andrang jener Geschichte des Erbarmens und der Gerechtig-
keit Gottes mitten aus und mitten in der Geschichte 6ffnet sich der neue
Horizont des Daseins, in dem die Welt in ihrer Wahrheit, in ihrer unver-
deckten, giltigen Wirklichkeit erscheint, um die man wissen muf}, um sich
sachgemafl zu ihr zu verhalten, um die die Christen auch im Glauben
wissen, freilich immer wieder in diesem Wissen gefdhrdet und bitter ange-
fochten. Es ist nicht mehr der gleiche Weltaspekt wie vor diesem Erbar-
mungshandeln Gottes im Gehorsam Jesu Christi, es ist nicht mehr die
gleiche Weltstruktur. Fin von Gott getragenes Leben ist anders als ein
solches, das sich selbst tragen muf}, auch wenn es genau so verlauft wie
dieses, weil es und sofern es seine Geborgenheit immer wieder vergifit.
Eine von Gott in ihrer Selbst-sucht und ihrem Selbstruhm in Liebe aus-
gehaltene und davon verstindigte Welt ist anders als eine solche, die ein-
sam vergeht, auch wenn sie ganz dhnlich zu verlaufen scheint, in Wirk-
lichkeit freilich die Spuren des sie tragenden Gottes nicht auswischen
kann. Der Welt ist ein neuer Horizont er6ffnet — die Zukunft Jesu Christi
in jeglichem Sinn —, auch wenn sie ihn vor den Toren der Kirche noch nicht
oder nicht mehr sieht, und innerhalb ihrer Mauern oft und oft vergifit
oder an ihm zweifelt. Gerade deshalb beschwdrt der Apostel, bevor er auf
das Verhiltnis des Christen zur Welt zu sprechen kommt, diesen neuen
Horizont — das Erbarmen Gottes! —; er weify, dafl man sich anders zur
‘Welt verhalt, wenn man sie in seinem Licht sieht, und nicht nur im un-
barmherzigen Weltlicht.

Er weill es und zieht sofort die Konsequenzen. Diese, vom Erbarmen
Gottes in ihrer Schuld getragene und so versdhnte und in den Frieden
gestellte Welt, dieses, sagt der Apostel auch summarisch, nicht in sich,
aber durch die barmherzige Gerechtigkeit Gottes ,gerechtfertigte“ Dasein
ermoglicht und fordert einen Lebensvollzug, von dem alles konkrete Ein-
zelverhalten zur Welt von vorneherein bestimmt und durchdrungen sein
muf}. Diese Heil schaffende Gerechtigkeit Gottes in Jesus Christus, die
allein das Dasein nunmehr gerechtfertigt sein 14ft, gewdhrt dem Men-
schen, der sich auf sie einlafit, die Macht, sich, im Grunde seines Lebens
und doch konkret, nicht mehr selbst behaupten und alles selbst verfiigen
zu miissen, sondern sich zur Verfiigung stellen zu konnen. Und so mahnt
Paulus vor allem, sozusagen bevor der Gedanke an die Welt auftaucht, im
bloflen Gegentiber zur erwiesenen Barmherzigkeit Gottes, die Christen,
,sich leibhaftig zur Verfiigung zu stellen als lebendiges, heiliges, Gott
wohlgefalliges Opfer ...“. Die Wirklichkeit einer Welt und eines Da-



Der Christ und die Welt 419

seins, die Gott auf sich genommen hat, so daf} ihr Leben von Gott getragen
ist, sie erlaubt, ja sie gebietet, sie beschwort, sie bittet vor allem das eine,
innerste und doch konkrete, leibliche Opfer. Paulus spricht noch nicht von
einem bestimmten. Er betont nur, dafl es um Hingabe konkreter, wir wiir-
den sagen existentieller Art geht, und er sagt, um Miflverstindnisse zu
vermeiden, daf} es ein lebendiges, heiliges, Gott wohlgefilliges Opfer sein
soll. Er erinnert mit dem letzteren daran, dafl es Opfer derer sein soll, die
darin das ihnen schon geschenkte Leben erweisen, die ihnen eréffnete
Heiligkeit bewihren, und Gott wohlgefallen und nicht sich selbst. Daf} es
also, alles in allem, ein Dankesopfer sein soll, ein Opfer, in dem der Christ
sein endlich durch Gott gerechtfertigtes Leben im pragnanten Sinn des
Wortes Gott verdanken will. Dieser Grundzug auf das Wort des Erbar-
mens, das jetzt vom Gehorsamsgeschehen Jesu Christi her {iber die Welt
und jeden einzelnen Menschen gekommen ist, wird dann aber noch durch
eine Bemerkung charakterisiert, die dem Apostel nachtraglich, aber gerade
noch rechtzeitig eingefallen ist: ,euer verniinftiger Gottesdienst“. Paulus
meint: das sei euer ,verniinftiger Gottesdienst, das sei der Gottesdienst,
von dem man bei Heiden und Juden so oft redet, und unter dem sie etwas
ganz anderes meinen, namlich — wir kdnnen es nicht mehr genau sagen —
entweder, wie im (jidischen) Hellenismus, z. B. bei Philo, das dem Tier-
opfer entgegengesetzte Opfer des tugendhafien Lebens, das der Vernunft
entspricht, oder wie in der pantheistischen Mystik hermetischer Kreise, das
Opfer des Lobpreises, das der Logos im Mysten dem allweltlichen gott-
lichen Logos darbringt. Euer ,geistiger Gottesdienst®, meint Paulus, sei
also nicht die aufgekliarte Tugend noch die pantheistische Erhebung, wel-
ches beides ja den Menschen nur noch mehr in sich selbst festigt und erhoht,
sondern dies: dafl ihr euch konkret im Innersten freigebt, dafl ihr euch,
geborgen in Gott, zur Verfiigung stellt und hingebt als Antwort und Dank
fir seine Barmherzigkeit, die sich in der Hingabe Jesu Christi méachtig
erwies. Dafl diese innerste Lebensbewegung des sich Dargebens Gottes-
dienst genannt wird, ist paradox. Aber Paulus sagt ja schon hier, daf} es
eine ,leibhaftige* ist, und wird in seinem Brief auch bald aussprechen, daf§
sie in konkreter Weise geschieht. Freilich nicht nur, wie man meinte, im
weltlichen Alltag der Welt und in der Mitmenschlichkeit, wie man heute
gern sagt, sondern auch in der Form des gottesdienstlichen Herrenmahles
und in den gottesdienstlichen Charismen des Wortes und des Gebetes.
Was uns unsere Stelle aber lehrt, ist dies: alle konkreten Formen der Hin-
gabe leben als solche von dem Gottesdienst jener grundlegenden, dem
Tatbestand einer in Gottes Erbarmen geborgenen Welt entsprechenden,
Lebensbewegung, von dem Grundzug der Ab- und Loslgsung des Men-
schen von sich selbst.



420 Heinrich Schlier

I

Aber der Apostel begniigt sich nicht mit der Mahnung, in solcher im Erbar-
men Gottes jetzt aufgehobenen Weltwirklichkeit die Grundbewegung der
Hingabe von den Christen, die um diese Weltwirklichkeit wissen oder
wissen sollen, zu fordern. Er kommt auch auf das grundlegende Verhalten
der Christen zu sprechen. Das geschieht in der zweiten Hélfte des Satzes,
und zwar in allen seinen Teilen: ,Und gleicht euch nicht diesem Aon an,
sondern lafit euch wandeln und euer Denken erneuern, auf daf} ithr euch
fir den Willen Gottes entscheidet, fiir das Gute, Wohlgefillige und Voll-
kommene“. Die Situation der von der heilschaffenden Macht der Gerech-
tigkeitstat Gottes in Jesus Christus getragenen und geforderten Welt be-
schwort den Christen, der sie sieht, dieser Welt sich nicht anzugleichen. In
solchem sich Nicht-der-Welt-Angleichen realisiert sich dieser Welt gegen-
iber, wie sie jetzt ist, die geforderte Hingabe an die Welt. Diese Hingabe
charakterisiert die Weise, wie man das ,Schema“ der Welt nicht teilt
(un ovoymuatiCeode), wie man ihr nicht konform wird (et nolite conformari
huic saeculo, sagt die Vg).

Aber was ist das ,Schema® der Welt? Der Begriff Welt selbst ist vom
Apostel relativ unreflektiert gebraucht. Sie ist, formal gesehen, das Ge-
samte dieses zeitraumlichen Daseins, in dem wir leben und das wir leben,
das primir eine durch die Menschen konstituierte Welt-Geschichte dar-
stellt. Sie tritt dem einzelnen im Andrang und Anspruch tibergreifender
physischer und geistiger Michte, in elementaren Kriften und geistigen
Bewegungen, in Vélkern und Generationen, vor allem in den anderen
Menschen, und am nichsten in seinem eigenen ,Fleisch“, welches dieser
ganze Mensch ist mit Leib, Geist und Seele, entgegen. Sie hat einen An-
fang und ein unberechenbares, aber sicheres Ende und stellt einen steten
Voriibergang aus der Zukunft in die Vergangenheit dar und zugleich einen
Hingang aus der Vergangenheit in die Zukunft.

Dieses Ganze des Daseins, diese Welt-Geschichte, die im Menschen zen-
triert, hat ein Grundschema, sie geschieht in einem Grundzug. Sie bestrei-
tet namlich sich selbst, sie bestreitet ihre Wahrheit, und das ist ihre Ge-
schopflichkeit. Vielleicht kann man noch umfassender sagen: sie bestreitet
ihre Gegebenheit, die im Gegebensein durch Gott beruht. Sie selbst in
threm im Menschen gelichteten und verantworteten Geschehen ist der
Kampf, der Kampfplatz und der Kampfpreis dieses Streites.

Fiir Paulus, der dieses Grundschema der Welt nicht in einem Begriff
zusammenfafit — es sei denn, man denke an den Begriff der ,Siinde“ —,
1488t es sich in dreifacher Weise charakterisieren: als Grundschema der
heidnischen Welt kann man die ausschweifende Sorge der Selbst-sucht
nennen. Diese grindet darin, dal das Leben der Menschen von einer



Der Christ und die Welt 421

ratselhaften Absage an Gott als Gott herkommt, die sie, da sie Gott nicht
entbehren knnen, Welt und eigenes Dasein zum Gott erhéhen 1ift, ein
Gott, der sich in Verheiflung und Bedrohung als letzten Grund und letztes
Ziel ihres Lebens erweist. Aber dieser Gott in den Géttern, die Welt, hilt
nicht, was sie verspricht. Unerfillt und unversorgt schweift der Mensch in
die Lebenswege und zu den Lebensgiitern aus, die ihm Hab-gier und Neu-
gier erwecken, aber die Sorge nicht stillen, sondern seinen Willen, sich
sein Leben selbst zu besorgen, in der Unheimlichkeit ihrer entgleitenden
Leere nur noch stirken. Das Grundschema des durch das jiidische Dasein
représentierten Lebens sieht anders aus. Nach ihm bestreitet die Welt ihre
Wahrheit durch Leisten und Rithmen, man kénnte zusammenfassend
sagen: in der Selbst-erbauung. Auch darin duflert sich das selbstbefangene
Denken dessen, der sich Gott nicht verdanken will und, ihm abgeneigt, von
der Zuneigung zu sich selbst bestimmt wird. So sehen sie, denen der Zu-
spruch und Anspruch Gottes in geschichtlicher Weise zuteil geworden ist,
in der Tora nicht mehr die gnidige Anweisung des Gottes, der sich mit
ihnen verbiindet hat, zum Leben in diesem Bund, sondern das sie zu retten-
den Leistungen ihm gegeniiber provozierende Gesetz, aus dessen Lei-
stungserfiillung sie sich ,rithmen®, d. h. selbst ihr Leben aus sich selbst
erbauen. Das Grundschema der anti-christlichen Welt, d. h. der Welt nach
Christus, sofern sie entgegen dem Ruf der Barmherzigkeit Gottes Eigen-
welt bleiben will und so dezidiert weltlich geworden ist, tritt noch kaum —
es sei denn als apokalyptische Vision — in den Gesichtskreis des Apostels.
Aber einiges ist erkennbar. Der Weltgott, die apotheosierte Welt, erklart
sich selbst zum Gott und setzt sich in das Heiligtum Gottes. Er erhebt sich
iiber Gott und ersetzt ihn und propagiert eine prinzipielle dvopia (Unge-
bundenheit und Widergesetzlichkeit zugleich). Das Schema dieser post-
christlichen Welt, die sich selbst weltliche Welt nennt, ist die Apostasie,
das Abfallen, nimlich von dem Gott in der Geschichte, das aus der funda-
mentalen Zuneigung zu sich selbst ein Sich-selbst-Zufallen werden lafit
(vgl. 2 Thess 2).

Diese drei Grundtendenzen der Welt, die das Schema der Welt aus-
machen, kann man auch auf einen Nenner bringen, nimlich auf den der
Eigenmachtigkeit oder Selbstherrlichkeit, wiederum in einem fundamen-
talen Sinn, ndmlich als Weisen der Welt, sich nicht Gott, sondern sich
selbst verdanken zu wollen, und das Ansehen, das ihr im Anblick Gottes
gewidhrt wurde, sich selbst zu geben. Seitdem ,ermangeln® sie der Doxa,
des Leben und Licht gewdhrenden Machtglanzes, des Ansehens Gottes.

Aber, meint der Apostel, nachdem Gott noch einmal und jetzt endgiiltig
und erschopfend der Welt, dieser Welt, sein Ansehen zugewandt hat, die
Welt neu im Lebenslicht dieses Ansehens in Jesus Christus aufgehen hat



422 Heinrich Schlier

lassen, sollen die, deren Herzen selbst von diesem Licht tiberwaltigt sind
»zur Erkenntnis der Herrlichkeit Gottes auf dem Angesicht Jesu Christi“
(2 Kor 4,6), dem Schema der Welt sich nicht einfiigen und nicht in Selbst-
apotheose selbstsiichtig und geltungssiichtig, ungerecht und selbstgerecht
oder auch in einer Weise, die allen Mafistiben von vorneherein iiberlegen
sein will, die Bestreitung der Geschopflichkeit und der Schépfung fort-
setzen. Paulus fordert das, wie wir sehen, zuerst. Aber Paulus fordert
damit im Grunde alles. Sich so der Welt gegeniiber zu verhalten, daff man
ihren Grundzug nicht mitvollzieht, heifit nicht ihrem Risiko auszuweichen
— was iibrigens in jedem Fall unméglich ist: ,ihr mifitet ja sonst aus der
Welt gehen®, sagt er zu den korinthischen Christen (1 Kor 5,10) —, heifit
auch nicht, wir werden es noch sehen, fiir sie verschlossen und nicht fiir sie
bereit sein, aber es heifit, dafl man vor allem zu ihren Grundtendenzen nein
sagt und ihr Grundschema durchkreuzt. Solches Durchdenken ist dann frei-
lich nicht nur ein Risiko, sondern ist das Kreuz, durch das ,,mir die Welt
gekreuzigt ist und ich der Welt“, wie der Apostel den galatischen Christen
schreibt (Gal 6,14). Denn selbstverstindlich wehrt sich die Welt gegen diese
Zumutung, ihr Schema aufzugeben. Der Widerstand aber gegen den, der
ihren Widerstreit gegen sich selbst bekdmpft, beginnt bekanntlich in meiner
néchsten Welt, bei mir selbst, und endet auch hier.

Wi e stellt sich aber dieses Nein, das das Erbarmen Gottes den Christen
beschwérend nahelegt, im Verhalten zur Welt dar? Der Apostel erwigt
das an unserer Stelle nicht ausdriicklich. Aber in anderen Briefen kommt
er gelegentlich darauf zu sprechen. Wir wollen drei seiner Bemerkungen
anfithren. Der Nonkonformismus der Christen besteht darin, daff diese
die Tendenz der heidnischen und antichristlichen Welt, die Welt zu ver-
gottlichen und damit Gott zu verweltlichen, nicht mitmachen. ,Es gibt kei-
nen Gétzen in der Welt und es gibt keinen Gott aufler dem einen. Und
selbst wenn es viele sogenannte Gétter gibt im Himmel und auf Erden,
wie es denn in der Tat viele Gotter und Herren gibt, fiir uns gibt es nur
den einen Gott und Vater, von dem her alle Dinge sind und wir zu ihm
hin, und den einen Herrn Jesus Christus, durch den alle Dinge sind und
wir durch ihn“, 1 Kor 8,4ff. Man sieht, diese Entgéttlichung ist nicht im
Sinn antiker oder moderner Aufklarung zu verstehen. Der Apostel eilt ja
von den sogenannten Gottern, deren Macht kraft ihrer Anerkennung durch
die Heiden er wohl kennt, zu dem einen Gott, dem Vater, der der Schop-
fer ist, und zu dem einen Herrn Jesus Christus, dem alles sich verdankt.
Er entgéttert die Welt nicht, um sie nun selbst — als weltliche Welt — zum
namenlosen Gott zu machen, sondern um sie und uns wieder als Kinder
des Vaters und als seine Geschopfe verstehen zu lehren, und alles Heil in
dem Herrn Jesus Christus. Er entgottert sie, um ihre Wirklichkeit als von



Der Christ und die Welt 423

Gott gewidhrte und von Jesus Christus getragene wieder erscheinen zu
lassen. So hat sie, die Welt, dem Christen, der seit der Taufe im Glauben
von Gott her lebt und nicht mehr von den elementaren Kraften und Stro-
mungen der Welt, ein Letztes nicht mehr zu sagen. , Wenn ihr mit Christus
zusammen gestorben seid“, sagt Paulus im Kolosserbrief, 2,20, ,was lafit
ihr euch Vorschriften auferlegen, als lebtet ihr noch in der Welt?“ Als
Christen sind sie ,miindig“ geworden, weil sie sich nicht mehr dem An-
spruch der Gaotter, die keine sind, der elementaren Macht der Welt, unter-
werfen und zu rettenden Leistungen treiben lassen, Gal 4, 1ff. Je mehr sie
aber ,miindige“ Christen sind, desto weniger gleichen sie sich dem Welt-
schema an. Denn der miindige Christ, das ist fir den Apostel nicht der
Christ, der seiner apostolischen Autoritidt entwachsen wire — so wie sich
die korinthischen Enthusiasten wohl als miindige Christen betrachteten,
was Paulus fiir eine Tduschung erklart —, sondern der, der in der Reife sei-
nes Glaubens, seiner Hoffnung und Liebe und seiner Erkenntnis nicht
mehr ,hin und her geworfen wird von jeder windigen Theorie“, sondern
»die Wahrheit vertritt in Liebe“, Eph 4, 14. — Sich dem Schema dieses Aons
nicht figen, das heifit aber auch, in dieser in Jesus Christus schon das
Ende der Aonen in sich tragenden und auf ihn hin zusammengerafften
Zeit, gegeniiber dieser Welt, die in Christus schon am Ende ist, eine letzte
Distanz bewahren. ,Das aber meine ich, Briider: die Zeit ist zusammen-
gerafft, damit fortan auch die, die eine Ehefrau haben, seien, als hitten
sie keine, und die da weinen, als weinten sie nicht, und die sich freuen, als
freuten sie sich nicht, und die da kaufen, als besiflen sie nicht, und die die
Welt gebrauchen, als brauchten sie sie nicht. Denn das Schema dieser Welt
vergeht. Ich will aber, dafl ihr ohne Sorge seid“, 1 Kor 7,29ff. Auch der
Christ, der sich nicht auf die Welt einldfit, wird heiraten, weinen, froh
sein, einkaufen, kurz mit der Welt umgehen. Er wird es nicht nur tun, er
soll es auch. Es gibt fiir ihn eine gewisse Solidaritit mit der Welt. ,,Freuet
euch mit den Froéhlichen, seid traurig mit den Trauernden®, heifit es
R6m 12,15. Aber weil er weifl und im Glauben festhilt, dal diese entglei-
tende Welt mit jeder Stunde der ganz anderen, souveridnen Zukunft Got-
tes Raum gibt, die schon mitten in ihre Geschichte in Jesus Christus ein-
gebrochen ist, soll er sich an seine irdische Liebe, an seine Trinen, an sein
Lachen, an seine Geschifte und seinen Besitz nicht in einem letzten Sinn
binden. Er soll all dem immer um eine Hoffnung voraus sein. Engagement
— um das beliebte Wort zu gebrauchen — ist gut und geboten, aber in der
Distanz der Hoffnung, da wir im Himmel engagiert sind, nicht weil ,alles
eitel“ ist — am eitelsten sind wir wohl selber —, nicht weil alles absurd und
verzweifelt ist, wobei sich meist ganz gut leben 14afit, sondern weil da vor
und hinter und inmitten dieser ihr Schema zelebrierenden und uns in



424 Heinrich Schlier

ihren Kult bannenden Welt die Vergebung Gottes steht und mit ihrer
Macht, der Macht seiner Gerechtigkeit, herrscht.

Damit sind wir schon bei dem dritten paulinischen Gedanken iiber das
Verhalten des Christen zur Welt angelangt. Fs besteht in der absoluten
Freiheit von den Verheiffungen und Drohungen dieser Welt. Zwei Bei-
spicle nennt Paulus im 1. Korintherbrief. Der Sklave soll ruhig Sklave
bleiben. Er kann es. Der Herr Jesus Christus hat ihn schon freigelassen.
An diesen ist er gebunden und deshalb frei, 1 Kor 7,21ff. Und der Christ
soll nicht einmal stolz sein auf diesen oder jenen geistlichen Vater und
Berater und sich in Korinth nicht des Paulus, Apollos oder Kephas ,riih-
men®, er soll sich nicht einmal auf diese Weise einen kleinen , Ruhm® von
Menschen holen, 1 Kor 3,21f. Er ist dariiber hinaus, nicht in Uberheblich-
keit ~ die wiirde ihn vielleicht nicht an Paulus oder Apollos binden, wohl
aber an sich selbst —, sondern in Hoffnung und Zuversicht zum Bleibenden
und auf ihn Wartenden, ihn eigentlich Fordernden und Bergenden. Von
dort her ist er frei. Und von daher steht ihm alles zur Verfligung, weil er
tiber nichts mehr verfiigen will, sondern Gott tber sich verfiigen lifit.
»Niemand rithme sich irgendwelcher Menschen. Denn euch gehért alles,
Paulus, Apollos, Kephas, Welt, Leben, Tod, Gegenwart, Zukunft, alles
gehort euch, ihr aber gehért Christus, Christus aber Gott“, 1 Kor 3,21f.
Und diese Freiheit im Sich-nicht-Binden an sich selbst und an die Ange-
bote der Welt, diese Freiheit des Nein gegen das Schema der Welt, wel-
ches ist ein Ja zur Herrschaft des Erbarmens Gottes, ist die Freiheit der
Liebe. Nur der in diesem Sinn Freie kann lieben, und er soll lieben, wie
Paulus Gal 5,13 sagt. Nur in dieser Freiheit, in der der Christ sein Leben
offenhilt fur Fiigungen und Gaben und in der er sich nicht mehr selbst
behauptet, sondern Gott in Jesus Christus ihn behaupten 1df}t, ist er offen
und bereit und da fir die Welt. In solcher Freiheit gibt er ihr Raum, so
daf} er sie in ihrer Wirklichkeit, in ihrem stindigen Einspruch gegen sich
selbst und in Gottes stindigem Zuspruch berhaupt erst sieht. In solcher
Freiheit von sich und zu Gott 1aflt er ihr thr Wesen. Er sagt nein zu
ihrem selbst- und geltungssichtigen, selbst-herrlichen Grundzug, damit
er, frei von ihr, die Weite und Tiefe der Liebe ihr 6ffnen und sie in dieser
Dimension leben lassen und so zu ihr ja sagen kann. In dieser Freiheit von
sich selbst und von der Welttendenz gibt es fiir den Christen die Welt-
offenheit. Diese besteht wahrhaftig nicht darin, dafl nun auch der Christ
die Mafigaben und Mafistdbe und Mafinahmen der in threm Schema von
sich triumenden Welt iibernimmt, zu allem, was der Geist der Zeit flistert
oder posaunt, Ja und Amen sagt, im Denken und Treiben mit den Wélfen
heult. Die Weltoffenheit ist keineswegs die schlechthinnige Anerkennung
der weltlichen Welt, auch nicht das Bemithen, auf Biegen und Brechen ihre



Der Christ und die Welt 425

Sprache zu sprechen. Weltoffenheit ist die Freiheit der Liebe, die die
Dinge sieht, wie sie sind, die nicht richtet — ein Priester urteilt nicht, heiflt
es im Landpfarrer von Bernanos —, aber sie unbeirrt von rechts und links
in den Herrschaftsraum des Willens Gottes mit Wort und Tat stellt, in
dem sie Gericht und Vergebung, Vergebung und Gericht von Gott erfah-
ren. Weltoffenheit des Christen eréffnet in seiner kritischen Liebe die
milde und strenge, die bittere und siife Landschaft der Wahrheit. Sie
findet statt nur im &Andevewv &v &ydmy, in der Realisierung der Wahrheit
durch die Liebe, in der Realisierung der Liebe durch die Wahrheit. Und
das heiflt zuvor: im Nein zum Weltschema.

II.

Doch was ist dazu nétig, damit wir zu solcher Freiheit der Liebe kommen?
Das sagt Paulus in der Fortsetzung unseres Satzes, der im ganzen lautet:
»Und gleicht euch nicht diesem Aon an, sondern laflt euch wandeln durch
Erneuerung des Denkens.“ Diese Fortsetzung mag iiberraschen. Wahr-
scheinlich erwartet man eine ganz andere. Vielleicht hat man diesen Gegen-
satz im Auge: Und gleicht euch nicht diesem Aon an, sondern verwandelt
ihn! Aber so heifit es nun nicht. Der Christ wird vom Apostel nicht zur
Weltverbesserung und Weltverinderung aufgerufen. Das Erbarmen Got-
tes beschwort ihn nicht zu einer Weltaktion, als ob, wie die naive Vor-
stellung es gern hinnimmt, bei dem Christen alles und ein fiir allemal in
Ordnung wire und als ob die Welt nur die Anwendung gewisser christ-
licher (andere meinen: unchristlicher) Rezepte brauche. Der Apostel durch-
kreuzt diese Naivitit mit einem Federstrich, und es ist der Federstrich des
Kreuzes Christi. Sich nicht der Welt angleichen, das fordert zuerst und
zuletzt nicht sie zu wandeln, sondern das heif}t: sich selbst wandeln lassen.
Und das heifit es auch fiir den Christen. Dabei ist wieder einiges zu beden-
ken. Nach Paulus beginnt die Reformation der Welt bei jedem einzelnen
Christen. Aber es ist nicht nur ein reformari, wie die Vg hier iibersetazt,
sondern ein transformari, wie sie dasselbe griechische Wort petapogpoiiodar
in 2 Kor 8, 18 wiedergibt. Dieses griechische Wort meint hiufig eine wun-
derbare Wandlung, eine Wandlung der Natur und eine eschatologische
Wandlung, also eine Wandlung von Grund auf. Diese aber soll sich stin-
dig vollziehen, wobei wir nur beachten miissen, dafl der Christ im Glau-
ben von der Taufe her, also von seinem Ursprung her, in seiner Existenz
gewandelt ist, und dafl er also in dieser seiner immer neuen Wandlung
nur erweisen muf}, was an ihm geschehen ist, namlich, daf} er, wie Paulus
sagt, in der Neuheit des Lebens weilt.

Doch der Apostel hilt fiir uns noch eine andere Uberraschung bereit.
Nicht nur daf} er den Christen indirekt daran erinnert, dafl auch er immer



426 Heinrich Schlier

noch und immer wieder nach dem Schema dieses Aons lebt, so dafl er
immer von neuem, will er sich angemessen zur Welt verhalten, selbst
sich wandeln lassen mufl — die Reform der Welt geht christlich gesehen
immer iber die eigene Person —, sondern Paulus erliutert auch jenes
»Lafit euch wandeln“ durch den Zusatz: ,durch die Erneuerung des Den-
kens“, wir konnten sinngemafl sagen: durch die Wiedergeburt des Den-
kens. Die Wandlung des Menschen beginnt demnach mit dem neuen Den-
ken, oder im neuen Sinn, mit einer neuen innersten Wahrnehmung, oder
wie wir den Begriff voic sonst tibersetzen wollen. Es ist nichts anderes ge-
meint als was der Epheserbrief ecinmal ,erleuchtete Augen des Herzens®
nennt. Die innerste Wahrnehmungskraft des Herzens, die ja bei dem Men-
schen, wie er vorkommt, ,eitel“, d. h. selbstbespiegelnd, sich meinend und
sich wollend, ist, so daf} in diesem Zwieclicht der fundamentalen Zunei-
gung zu sich die Wirklichkeit in threr Wahrheit nicht erfafit werden kann,
sie muf} neugeschaffen werden, und so, in diesem neuen Denken, das neue
Geschopf. Das aber auch beim Christen, der freilich damit nur immer von
neuem realisiert, was ihm vom Ursprung in der Taufe, die ja auch eine Er-
leuchtung genannt wird, geschehen ist.

Daf} die Wandlung des Menschen mit dem neuen Denken beginnt, sagt
Paulus auch sonst gelegentlich, vgl. Kol 1,9{f.; Eph 4,22ff. In unserem
Text macht er es insofern einsichtig, als er sagt: nur so ist der Mensch
imstande, den Willen Gottes, und d. h. das Gute, Wohlgefillige und Voll-
kommene, von anderem zu unterscheiden und sich auch fiir ihn zu entschei-
den: ... auf dafl ihr euch fir den Willen Gottes entscheidet, fiir das Gute,
Wohlgefillige und Vollkommene“. Das neue Denken ist der erwachte und
wachsame Sinn fiir den Willen Gottes, ihn zu erkennen und zu tun, es ist
der offene und kritische Blick fiir das Gute, es zu sehen und sich dafiir zu
entscheiden. Das griechische Wort doxwéCewv meint hier beides. Das Gute
kann man nach dem Apostel keineswegs so schlechthin sehen und tun. Denn
auch das Gewissen, auf das sich der Mensch beruft, ist oft verstellt und ge-
triibt, und bricht nur selten und nur voriibergehend durch zum Guten. Das
Gute, den Willen Gottes sehen und tun, dazu bedarf es der erneuerten
Einsicht des erneuerten Menschen. Das gilt schon fiir seine allgemeinen
Forderungen, sofern der Mensch, wie er vorkommt, den Sinn fiir das
Gebotene erst wieder gewinnen und den Geschmack daran erst wieder
finden und dazu frei werden mufi, es ohne Selbsterbauung zu tun, und
also wirklich dem Willen Gottes und nicht versteckt doch wieder dem
eigenen Willen zu folgen. Der Wille Gottes ist aber nicht nur das
Gebotene in seiner Allgemeinheit, sondern auch stindig das, was mir
im Anspruch der konkreten Situation entgegentritt und dann meine
Unterscheidung und Entscheidung fordert. Aber gerade da trifft der



Der Christ und die Welt 427

Mensch oft daneben und ist auch der Christ oft hilflos und verwechselt den
Willen Gottes mit dem eigenen, wenn er nicht aus einem auf den Anruf
des Erbarmens Gottes hérenden Lebenssinn urteilt. Christlichkeit ist nicht
eine Form oder auch Vollendung der Humanitit. In der Humanitét sorgt
sich der Mensch immer noch (oder gerade) um sich oder seinetwegen, um
die immer héhere Stufe der Menschheit, die im iibrigen nicht nur human
sehr fragwiirdig ist, sondern auch, christlich gesehen, nach den Aussagen
des Apostels, der damit in einer allgemeinen urchristlichen Tradition
steht, der Erscheinung des Antichristen vielfach Vorschub leistet. Christ-
lich sorgt sich der Mensch um den Willen Gottes und, wie Paulus sagt: die
Angelegenheiten des Herrn (¢ to¥ xvgiov). Aber eben diesen erkennt und
ergreift nur der immer erneuerte Sinn der immer erneuerten Existenz, die
dem Schema der Welt entronnen, besser: entnommen und enthoben ist.

Solche Sorge um den Willen Gottes und nicht um den Menschen und
seine Welt erscheint vielen grausam. Und doch ist sie allein human im
wahren Sinn. Denn nur sie besorgt, wie Paulus sagt, mit dem Willen Got-
tes ,das Gute, Wohlgefallige und Vollkommene®. Er, der Wille Gottes,
und nichts anderes ist das, was dem Menschen und der Welt gut ist, was
sie zufrieden stellt und was ihr das Beste gibt. Das sieht nicht immer so
aus, wie sich der einzelne oder die Gesamtheit das Gute vorstellen oder
empfinden. Denn auch z. B. das Aufdecken der Illusionen, das Enthiillen
der Siinden, das Grenze-Setzen durch den Néchsten und Widersprechen
durch das Leiden, kurz: auch das Gerichtetwerden durch den Willen Gottes,
ist Gutes. Und die Liebe, die aushalt und stirbt, aber unerbittlich die
Wabhrheit offenhilt, scheint dem Menschen, der nicht gern die Schirfe der
Wabhrheit spiirt, oft sehr iibertrieben und inhuman zu sein. Und doch
ist sie zuletzt das einzig Rettende, sofern Rettung darin besteht, daf}
der Mensch seine Wirklichkeit erfahrt: dafl er nicht aus sich, sondern von
Gott her und aus dem Erbarmen Gottes lebt. Das Gute ist der Wille Got-
tes, weil der Wille Gottes das Gute ist. Aber was das Gute ist — und damit
der Wille Gottes —, das mufl man sehen. Und man sieht es nur, wenn dem
von sich abgeldsten Menschen die Augen des Herzens erleuchtet sind. Dann
nur kann man es auch tun.

Dieser Sachverhalt kommt auch noch an einer anderen Stelle der pau-
linischen Briefe zur Sprache. Phil 4,8 mahnt der Apostel die Christen in
Philippi: ,Im tibrigen, Briider, allem, was wahr ist, was ehrbar, gerecht,
rein, liebenswert, ansprechend, wenn es irgendeine Tugend, irgend etwas
Lobenswertes gibt, dem denkt nach“. So konnte auch ein Moralist mahnen.
Und wahrhaftig ist Paulus auch ein Moralist. FEr will, daf§ die Christen das
Gaute tun. Und er weif}, und nimmt es ernst, dafl das Gute auch aufierhalb
des Christentums gewuflt, ausgesprochen und getan wird, und daf} Chri-



428 Heinrich Schlier

sten durchaus mit Nichtchristen zusammen dariiber nachdenken und es
nachtun sollen. Er nennt die Heiden deshalb noch nicht ,anonyme Chri-
sten“ — was ein Widerspruch in der Sache ist, da Christsein voraussetzt,
dafl der Name Christi in der Taufe iiber ihn ausgesprochen ist, damit er
ihn trdgt —, er denkt vielmehr an die ins Herz der Heiden eingegrabene
Forderung Gottes, die das Gewissen und die moralischen Erwigungen der
Heiden bezeugen. Er spricht nicht einmal von der anima naturaliter chri-
stiana, aber er sieht, daf} dberall in der Welt wie im Gleichnis Jesu Ge-
rechte sind, die den Hungrigen zu essen geben, Auslinder aufnehmen,
Kranke und Gefangene besuchen u. a. m., und nicht wissen, daf} sie das
Jesus getan haben. Und doch fihrt der Apostel im Philipperbrief noch
fort: ,Was ihr auch gelernt und iiberkommen und gehért und gesehen habt
an mir, das tut! Dann wird der Gott des Friedens mit euch sein“. Er weist
die Christen also noch auf das hin, was sie im Katechismus gelernt und in der
Predigt gehort und vor allem an ihm, dem Apostel, gesehen haben, der sich
selbst einmal einen Nachahmer Christi nennt. Offenbar brauchen sie einen
kritischen Mafistab fiir das, was gut und rein und gerecht ist, und der ist
dort, wo das Evangelium ist und in Wort und Tat vertreten wird. Offen-
bar bleibt in diesem Aon das Licht und die Wohltat des Humanen nur,
wenn es Menschen gibt, die es ,richtig einschitzen (Peterson). Das aber
sind solche, die das Schema dieses Aons nicht teilen, sondern in einer vom
Denken her erneuerten Existenz mit sicherer Distinktion den Willen Got-
tes erkennen und tun. Es sind die, welche der Apostel im selben Brief
»Gottes makellose Kinder inmitten eines verkehrten und verdrehten Ge-
schlechtes” nennt, die ,leuchten wie die Himmelslichter in der Welt“,
Phil 2,15.

Wir sehen: Paulus spricht in unserem Satz vom Verhalten des Christen
nur unter einem Gesichtspunkt. Aber dieser ist der grundlegende, der in
allem Verhalten zur Geltung kommen muf}, soll dieses Verhalten ein
christliches sein. Es griindet in der Weltverfassung, die das Erbarmen
Gottes in Jesus Christus herbeigefiihrt hat, und ist eine Form der leben-
digen Hingabe oder des Opfers, des verninftigen oder auch geistigen Got-
tesdienstes im christlichen Sinn. Es besteht im Nein zum Schema oder
Grundzug dieser Welt und ist nicht anders zu realisieren als in der immer
neuen radikalen Umkehr, die mit der Erneuerung des Denkens beginnt,
das sich auf den Willen Gottes richtet, diesen zu unterscheiden und sich
fur ihn zu entscheiden vermag. Aus solchem Nein und solcher Kehre allein
wird mit dem Willen Gottes das Gute gefunden und getan, das uiberall
in der Welt zerstreut, darauf wartet, entdeckt, gereinigt, gefestigt zu wer-
den. Erst im Nein zum Weltschema kommt es iiber die Wandlung des
Menschen zu der von Gott geforderten Weltoffenheit der kritischen Liebe.





