Mission, Dialog und Zeugnis
Zum Missionsdekret des Zweiten Vatikanischen Konzils

Josef Neuner SJ, Poona (Indien)

In der vierten Sitzungsperiode des Konzils wurden zwei Dokumente be-
handelt und verabschiedet, die sich beide mit der Frage der Begegnung des
Christentums mit den nicht-christlichen Religionen befassen, aber ganz
verschiedene Haltungen auszudriicken scheinen: das Dekret ,Uber die
missionarische Tatigkeit der Kirche“ und die Erklarung ,Uber das Ver-
haltnis der Kirche zu den nicht-christlichen Religionen®. Das Missions-
dekret geht von der Einmaligkeit der christlichen Offenbarung und von
der Heilsnotwendigkeit der Kirche aus. In ihrer missionarischen Aufgabe
verkiindet die Kirche die gottliche Wahrheit und ist Mittlerin des Heils;
sie wendet sich gegen menschliche Irrtiimer und Fehlwege und bringt der
Menschheit, die unter dem Gesetz der Siinde steht, Erlosung und Gnade.
Das Schlusselwort fir die Erklarung , Uber das Verhiltnis der Kirche zu
den nicht-christlichen Religionen® hingegen lautet Dialog. Dialog aber
bedeutet nach allgemeiner Auffassung Gesprich auf gleicher Ebene, unter
gegenseitiger Anerkennung der verschiedenen Standpunkte. Die Kirche
steigt hier gleichsam von ihrer erhohten Kanzel herab und tritt in den
Augen ihrer Partner in den Wettbewerb von Philosophien und Religionen,
in dem es keinen Schiedsrichter gibt. Die beiden Haltungen scheinen sich
auszuschlieflen. Sie scheinen auflerdem verschiedenen Epochen der Ge-
schichte anzugehoren. Die Mission steht fir die Zeit, in der die Kirche mit
einem in der abendlédndischen Gesellschaft allgemein anerkannten Wahr-
heitsanspruch vor der Welt stand, die ganze Menschheit und ihre Geschichte
vom Licht der Offenbarung aus beurteilte. Der Dialog aber gehort der
modernen Zeit des Pluralismus mit ihrer Gleichberechtigung aller an, in
der man sich mit der Verschiedenheit vieler Anschauungen abfinden und
in fremdes Denken einleben mufl, wo man lernt, jedem den nétigen Frei-
heitsraum fiir die Entfaltung des personlichen Lebens, entsprechend seiner
Uberzeugung, einzurdumen.

Die beiden Konzilsdokumente, die aus der gleichen Konzilsperiode
stammen, existieren also nebeneinander, ohne sichtbare wechselseitige
Beziehung. Sie verkorpern gewissermaflen jene beiden Institutionen, die
hinter ihnen stehen, ebenso ohne sichtbare Beziehung: Das Missionsdekret
gehort in den Bereich der ,Propaganda®, die seit mehr als drei Jahrhun-
derten das Missionswerk der Kirche leitet; die Erklarung iiber das Ver-



430 Josef Neuner

héltnis der Kirche zu den nicht-christlichen Religionen gehért in den Be-
reich des neu gegriindeten Sekretariates fiir die nicht-christlichen Religio-
nen (obwohl es nicht von diesem, sondern vom Sekretariat zur Férderung
der christlichen Einheit [Kardinal Bea] vorbereitet wurde). Wie die bei-
den Dokumente, so existieren auch die beiden Institutionen nebeneinan-
der, ohne daf ihre Kompetenz und ihr gegenseitiges Verhiltnis sichtbar
abgegrenzt wiren.

Und doch sind beide Dokumente das Werk eines Konzils, und beide
Institutionen sind Organe der einen Kirche. Also miissen Mission und
Dialog doch in einem gegenseitigen Verhéltnis stehen und miteinander
verglichen werden kénnen. Tatsdchlich findet sich auch im Missionsdekret
vieles vom Geist des Dialogs, ja er ist dort sogar ausfithrlicher beschrieben
als in der Erklarung fir die Nicht-Christen. Umgekehrt ist auch in dieser
Erklarung ausdriicklich von der Pflicht die Rede, ,unaufhorlich Christus
zu verkiinden, der Weg, Wahrheit und Leben ist, in dem die Menschen
die Fiille des religiésen Lebens finden sollen, in dem Gott alles sich ver-
sohnt hat”.

Offensichtlich aber verlangt dieses Nebeneinander von zwei Dokumen-
ten und zwei Institutionen, von Dialog und Mission eine tiefere Reflektion.
Man muf} die Wurzeln beider im Wesen der Kirche finden, weil nur dann
ihr Sinn im christlichen Leben und ihre Bedeutung fur das Werk der Kirche

verstanden werden kann.

1. Mission und Dialog

Man mag zuerst begrifflich nach dem Unterschied zwischen Mission und
Dialog fragen. Mission bedeutet Sendung; sie ist immer mit Autoritit ver-
bunden. Die Sendung der Kirche ist die Weiterfiihrung der Sendung
Christi; sie hat letztlich ihren Ursprung in Gott dem Vater, der seinen
Sohn zum Heil der Menschen in die Welt sandte. Die Apostel also verkiin-
den Christus und stellen ihre Horer unter die Autoritat des Gotteswortes.
Dabei weist die Kirche nicht blof} tiber sich hinaus auf die Autoritat Got-
tes. Vielmehr erweist sie sich selber als Autoritit; die Apostel sagen nicht
nur, dafl man Gott gehorchen misse, sondern verlangen, selbst gehort zu
werden im Namen Gottes. Sie beanspruchen dieses Recht, weil sie gesandt
sind und des Beistandes des Geistes versichert wurden, Gottes Wort zu-
verldssig zu verkunden.

Mission besteht also in der Verkiindigung der Heilsbotschaft an die
Menschen. Sie geschieht mit Autoritét, mit dem ausdriicklichen Anspruch,
gehort zu werden, so dafl das Heil des Menschen von der Annahme der
Apostelpredigt abhdngt: , Wer glaubt und sich taufen 1a8t, wird gerettet
werden, wer nicht glaubt, wird verdammt werden“ (Mk 16,16). Diesen
absoluten Anspruch, gehort zu werden, kann die Kirche aber nur da erhe-



Mission, Dialog und Zeugnis 431

ben, wo ihre Autoritit schon irgendwie erkannt ist. Es ist sinnlos, Ver-
dammnis denen anzudrohen, die eine Botschaft nicht annehmen, solange
den Horern der Botschaft nicht bekannt ist, dafl die Verkiinder das Recht
haben, gehért zu werden.

Wie nun sollen die Hérer zur Erkenntnis dieser Autoritit kommen?
Dazu ist in erster Linie die innere Gnade nétig, die die Augen des Herzens
offnet. Aber es gibt auch den dufleren Erweis, all das, was wir als , Prae-
ambula Fidei“ (Voraussetzungen des Glaubens) zusammenfassen. Schon
die Apostel wiesen bei ihrer Verkiindigung auf den erstandenen Herrn
hin, ihnen selbst aber wurde im Zusammenhang ihrer Sendung die Wun-
dervollmacht gegeben (Mk 16,17). Die Kirche hat immer gelehrt, dafl der
Mensch, um in freier Zustimmung und personlicher Verantwortung das
Gotteswort annehimen zu konnen, die Autoritit Gottes in der Kirche
erkennen mufl.

Wenn nun der Mensch die Autoritiat Gottes in der Kirche finden mugf,
dann mufl die Kirche jhrerseits ihm den Weg dazu zeigen. Sie muf} dem
Menschen begegnen, schon bevor sie mit Autoritit spricht. Wie soll denn
sonst der Mensch tiberhaupt ihre Autoritit erkennen? Und wie es im
hérenden Menschen eine dem Glaubensakt irgendwie (wenigstens logisch)
vorausliegende Erkenntnis der Autoritat der Kirche gibt, so muff es auch
in der Sendung der Kirche eine der autoritativen Verkiindigung voraus-
liegende Tétigkeit geben, in der sie den Menschen menschlich begegnet, zu
ihnen in einer Weise spricht, die unmittelbar verstanden wird, sie zum
Gotteswort hinfiihrt, ohne schon auf ihre Autoritat zu pochen. Erst im
Lauf des Gespriches mag sich die Autoritidt des Gotteswortes und der
Kirche offenbaren.

So gibt es also vor der eigentlichen Verkiindigung des Gotteswortes not-
wendig eine Gegenwart der Kirche, ein Gesprich, bei dem die Autoritat
ausdriicklich in Klammern gesetzt wird. Dabei halt die Kirche ihre Autori-
tit nicht blofl aus padagogischen Griinden einstweilen im Hintergrund,
sondern begegnet den Menschen auf gleicher Ebene, da sie ja doch keinen
Gehorsam verlangen kann, solange ihre gottliche Sendung noch nicht
erkannt ist. Eben diese Begegnung auf der Ebene von Mensch zu Mensch,
das Gespréch ohne besonderen Anspruch, nennen wir Dialog.

Es gibt also einen wesentlichen Unterschied zwischen Mission und Dia-
log: In der missionarischen Verkiindigung spricht die Kirche mit dem
Recht ihrer Sendung, im Dialog klammert sie ihre Autoritat aus. Trotzdem
gehort der Dialog wesentlich zur Sendung der Kirche. Die Kirche kann
ihren Auftrag, Christi Heil zu verkiinden und zu bringen, niemals ver-
gessen. Sie kann deshalb ihr Gesprich nie zum Austausch unverbindlicher
Meinungen werden lassen. Immer ist sie das Zeichen des Heils; aber sie



432 Josef Neuner

mufl den Menschen Zeit geben, im Zeichen das Heil zu erkennen und zu
ergreifen. In threm Gesprach mufl sie behutsam zu diesem Heil hinfiihren.

Diese verhiillte Weise der Gegenwart, dieses behutsame Sprechen, hat
seine Vorbilder in biblischen Szenen, die fiir den Boten Christi bedeutsam
sind: Schon zu Abraham kam der Engel Gottes in der Verkleidung des
Gastes. Tobias wurde von Raphael in den Fahrnissen seiner Reise beglei-
tet, und erst nachdem er die Klugheit seines Rates und den Segen seiner
Gegenwart im Ubermafl erfahren hatte, erkannte er in ihm den Engel
Gottes. Jesus begleitete die Jinger auf dem Weg nach Emmaus, und erst
als ihr Herz brannte, gab er sich ihnen zu erkennen. Der Dialog Jesu mit
der Samariterin konnte als Paradigma fiir den Fortschritt vom Dialog zur
Verkiindigung dienen: Jesus beginnt auf rein menschlicher Basis mit thr
zu reden, als Fremdling; er beginnt nicht mit Belehrungen und Forderun-
gen, sondern mit der Bitte um einen Trunk Wasser. Erst langsam wéchst
sein Wort aus dem menschlichen Dialog in die Dimension der Heilsbot-
schaft, durch die er sie zum Glauben fihrt.

Solche konkreten Beispiele sind mehr als blof pidagogische Episoden.
Der Dialog ist keineswegs nur eine klug erfundene Technik, mit der man
sich des Wohlwollens des Horers versichert und ihn langsam gewinnt. Er
ist vielmehr im Wesen der Offenbarung selbst begriindet, im Geheimnis
Christi. Die Botschaft des Heils in Christus ist im 6sterlichen Geheimnis
enthalten: im Todesleiden Christi, in dem die Siinde enthullt, verurteilt
und gesiihnt wird, und in der Erh6hung des erstandenen Herrn, der an
Gottes Herrlichkeit teilhat. Deshalb steht das osterliche Geheimnis in der
Mitte des Lebens und der Verkindigung der Kirche. In ihm muf} der
Mensch Gott finden und sich selbst: Gott, den Richter und Erloser, der
uns aus Tod und Siinde ins Heil ruft, und den Menschen, der als Siinder
nicht bestehen kann, der aber in Gott Heil und Leben findet. Das ist das
Heilsgeheimnis Christi. Aber wie sollen wir Menschen an dieses Geheim-
nis herankommen? Es ist doch nicht ein philosophisches System, das sich
begrifflich lehren und erlernen liflt, sondern ein Verstindnis des Men-
schen, das auf jeder seiner Stufen gelebt und erfahren werden muf}; es ist
nicht ein Begriff von Gott, sondern die lebendige Begegnung mit ihm.
Christus muflte also dieses Heil nicht blof lehren, sondern es leben und
leidend fiir uns fruchtbar machen. Er mufite einer von uns werden, damit
wir in ihm den Sinn unseres Daseins — was wir sind und was unsere Beru-
fung ist — erkennen und unser neues Leben in Gemeinschaft mit ihm und
in der Nachfolge seines Weges leben kénnen.

Weihnachten ist das Fest des Eintritts Gottes in unsere menschliche
Gemeinschaft, bei dem er alle Macht verhullt. So sehr ist er einer von uns
geworden, dafl wir immer wieder in Gefahr sind, dieses Fest zu humani-



Mission, Dialog und Zeugnis 433

sieren. Aber ohne sein Kommen wire er nicht unser Bruder. Nur da er als
Mensch unser Dasein auf sich genommen hat, konnte er an sich selber den
Abgrund unseres menschlichen Daseins und die Hohe unserer Berufung
aufzeigen. Das geschah in Passion und Auferstehung, im Ostergeheimnis.
Nun, da ihm als Kyrios alle Gewalt gegeben ist, wird er auch die Mitte
seiner Kirche, der Quell aller Wahrheit und Gnade, der seinen Geist sen-
det; nun kann er auch seine Jiinger ausschicken, um den Vélkern die Heils-
botschaft zu bringen und sie in der Gemeinschaft der Kirche zu sammeln;
das ist das Pfingstfest.

So ist also mit dem Geheimnis Christi auch das Geheimnis der fort-
schreitenden Verkiindigung des Heils in den Festzyklus des Jahres ein-
gegangen: Weihnachten ist das Fest des Dialogs, der verhiillten Gegen-
wart, der menschlichen Gemeinschaft; Ostern ist das Fest der Verkiindi-
gung, des Heils in Christus, und Pfingsten ist das Fest der kirchlichen
Gemeinschaft. Es sind die drei Phasen, in denen sich das Missionswerk der
Kirche immer vollziehen mufi. Seine Mitte ist immer die Verkiindigung
des osterlichen Heilsgeheimnisses; diese Verkiindigung aber muf} vor-
bereitet sein durch den weihnachtlichen Dialog, in briiderlicher Gegen-
wart und Gemeinschaft, sie muf} vollendet werden in der Kirchlichkeit des
Pfingstfestes.

I1. Die Bedeutung des Dialogs und des Zeugnisses

Aus solchen Erwégungen ergibt sich, dafl das Verhiltnis von Dialog und
Mission nicht in erster Linie in einer zeitlichen Abfolge besteht, in pad-
agogischen Stufen, sondern dafl beide im Wesen des Heilsgeheimnisses
begriindet sind. Das ganze Geheimnis Christi muf§ immer gleichzeitig in
der Kirche gegenwirtig sein. Aber man darf Dialog und Mission nicht
willkiirlich vermischen; beide haben ihre gesonderte Bedeutung, iiber die
noch Genaueres gesagt werden mufl.

In der Diskussion des Missionsdekretes in der Konzilsaula wurde vor-
geschlagen, den Abschnitt iiber das christliche Zeugnis und den Dialog
nicht in einem gesonderten Artikel zu behandeln, sondern in den Zusam-
menhang der christlichen Verkiindigung selbst einzufiigen, eben weil das
christliche Zeugnis nicht nur eine einleitende Phase der Verkiindigung
darstelle, sondern zu ihrem Wesen gehore und deshalb auf allen Stufen
des Missionswerkes da sein miisse. Das Anliegen ist durchaus berechtigt.
Wenn die Kirche einmal blof noch lehrte, ohne mit den Menschen in
briiderlichem Gesprich zu stehen, ohne das Zeugnis des Lebens und der
Kraft des Geistes zu geben, dann wire sie zur blofen Lehranstalt abgesun-
ken. Das christliche Zeugnis muf} also immer mit der christlichen Verkiin-
digung verbunden bleiben. Trotzdem ist die gesonderte Behandlung von



434 Josef Neuner

Dialog und Zeugnis gerade in unserer Zeit, in der Welt der Missionen,
von grofiter Bedeutung.

Es gab Zeiten, in denen die Kirche auf den Dialog nicht viel Wert legte.
Sie war eben in ihrer Lehrautoritat allgemein anerkannt — oder sie setzte
diese Anerkennung wenigstens voraus — und brauchte sich deshalb bei den
Menschen nicht erst einzufithren. Wie immer es aber in fritheren Zeiten
oder in christlichen Lindern gewesen sein mag, in der heutigen Welt, und
vor allem in der unendlich weiten nicht-christlichen Umgebung der Mis-
sionslinder, mufl die Kirche zuerst iiberhaupt gegenwirtig werden. Das
geschieht nicht allein durch einige Missionskirchen, die weit iibers Land
verstreut sind, sondern durch das Gesprach: Die Kirche mufl zum geschatz-
ten Gesprachspartner werden, dessen Ernst und Weisheit man anerkennt.
Im Verlauf dieses Gespriches kann dann auch die gottliche Sendung der
Kirche aufscheinen, aber zuerst muf die Kirche im Leben des Volkes
prisent sein. Das ist ein entscheidendes Anliegen der heutigen Missions-
situation.

Deshalb hat das Missionsdekret mit Sorgfalt gerade diese Abschnitte
iiber das christliche Zeugnis und den Dialog entwickelt. ,Um allen Men-
schen, so heifit es da (n. 10), das Geheimnis des Heils und das aus Gott
stammende Leben anbieten zu kénnen, muf} sich die Kirche all diesen
Gemeinschaften (die Christus noch nicht kennen) einpflanzen.® In dieser
Umwelt miissen die Christen ,den neuen Menschen, den sie in der Taufe
angezogen haben, und die Kraft des Heiligen Geistes, der sie in der Fir-
mung gestirkt hat, offenbaren® (n. 11). Sie miissen zu diesem Zweck allen
Menschen ,in Achtung und Liebe verbunden sein“. Sie sollen sich auch
,mit ibren nationalen und religiosen Traditionen vertraut machen; mit
Freude und Ehrfurcht sollen sie die Saatkdrner des Wortes aufspiiren, die
darin verborgen sind“. ,In aufrichtigem und geduldigem Zwiegesprich
sollen sie lernen, welche Reichtiimer der freigebige Gott unter den Vél-
kern verteilt hat; zugleich aber sollen sie sich bemiihen, diese Reichtiimer
durch das Licht des Evangeliums zu erhellen, zu befreien und unter die
Herrschaft Gottes des Erlosers zu bringen® (n. 11).

Die deutlichste und wichtigste Auswirkung dieser Gemeinschaft ist die
christliche Liebe: ,Die Gegenwart der Christen in der menschlichen Gesell-
schaft mufl von der Liebe beseelt sein, mit der Gott uns geliebt hat, der
will, daB8 wir einander mit derselben Liebe begegnen. Denn die christ-
liche Liebe erstreckt sich auf alle, ohne Unterschied der Nation, der sozia-
len Stufe oder der Religion; sie erwartet nicht Gewinn oder Dankbarkeit.
Denn wie sich Gott mit ungeschuldeter Liebe uns zugewandt hat, so sind
auch die Glaubigen in ihrer Liebe allein auf den Menschen bedacht, ohne
Nebenabsicht“ (n. 12). Diese Liebe ist wirksam in der personlichen Begeg-



Mission, Dialog und Zeugnis 435

nung von Mensch zu Mensch, sie ist aber auch die Triebkraft in Werken
der Firsorge, der Erziehung, des sozialen und wirtschaftlichen Aufbaus.

Charakteristisch fiir die christliche Liebe ist also ihre Absichtslosigkeit. Es
ist falsch, sie als berechnetes Mittel einzusetzen, um neue Anhinger zu
gewinnen. Der Vorwurf der gezielten Caritas, die nur Taufbewerber
sucht, ist oft gegen die Missionen erhoben worden, ldngst nicht immer zu
Recht. Das Missionsdekret verlangt, dafl sich die christliche Liebe den
Menschen selbst zuwende, ohne Nebenabsichten, und wiren diese noch so
heilig. Nur so ist sie ein echtes Zeugnis der Liebe Gottes, die uns Men-
schen gesucht hat. Ebensowenig aber ist christliche Liebe blofl humani-
tdres Wohlwollen, das sich auf den materiellen und sozialen Bereich des
Lebens beschrankte. Christliche Liebe sucht den ganzen Menschen auch in
seinem geistigen Bereich, gerade in seinem innersten Anliegen: in seinem
Verhiltnis zu Gott. Sie will das heiligste und beste Geschenk machen, das
wir Menschen einander anbieten konnen: die personliche menschliche
Nahe und Giite, die Gemeinsamkeit und persénliche Verantwortung fiir-
einander. Sie stammt aus Gott. Da, wo ein Mensch dieser lauteren Liebe
begegnet, findet er Gott: nicht einen Begriff von Gott, zunichst auch nicht
die Forderungen Gottes, sondern einfach seine Nihe, die erste und ein-
ladende Erfahrung seines Heils. Das ist es doch, was Christus uns brachte:
das Bewufltsein, von Gottes Liebe umschlossen zu sein. Irgendwie miissen
die Menschen diese Erfahrung machen, wo immer sie leben und was sie
auch glauben. Es geschieht in der christlichen Liebe. Sie ist christliches
Zeugnis im reinsten Sinn und wird als solches erfafit. Es gibt fiir sie keinen
Ersatz, weil nur in ihr das Wesen Christi sichtbar wird.

Die Weise, in der diese Liebe sich zeigt, kann sehr verschieden sein.
Man denkt zunichst an die Hilfe fiir die Armen und Leidenden; aber es
gibt viele andere Weisen; die Liebe ist so vielgestaltig wie das Leben der
Menschen, dessen Seele sie ja sein soll.

Die tatsichlichen Wirkungen des Zeugnisses der Liebe entziehen sich
unserer Berechnung. Sie ist ja die Sprache Gottes, und niemand weiff, wie
Gottes Wort die Herzen der Menschen erreicht. Das Missionsdekret um-
reifit nur die moglichen Auswirkungen dieses Zeugnisses auf dem Heils-
weg der Menschen: ,(Die Jiinger Christi) lehren (im Dialog und im christ-
lichen Zeugnis) religiose und moralische Wahrheiten, die Christus mit
seinem Licht erhellt hat. Sie 6ffnen auf diese Weise einen volleren Zugang
zu Gott; es (das Zeugnis) ist eine Hilfe fiir die Menschen in der Erlangung
des Heils durch die Liebe zu Gott und zum Nichsten; das Geheimnis
Christi selbst beginnt aufzuleuchten, in dem der neue Mensch erschienen
ist, der nach Gott geschaffen wurde, in dem Gottes Liebe sich geoffenbart
hat“ (n. 12).



436 Josef Neuner

Die dhristliche Begegnung kniipft also an die religiose und sittliche Welt
des Gesprichspartners an, zu der der Christ seinen eigenen Beitrag zu lei-
sten hat. Alles Wahre und Gute, das Gott in Menschenherzen geweckt hat,
erhadlt im Licht des Evangeliums erst seinen vollen Sinn. Diese tiefere
Erkenntnis bleibt nicht rein begrifflich; das christliche Zeugnis fihrt zum
lebendigen Gott, es fuhrt auf die Stunde der Entscheidung und des Heils
zu. Denn wo der Mensch dem lebendigen Gott begegnet, steht er an der
Schwelle des Heils: Er kann sich ihm verweigern, oder er kann sich ihm
offnen. Wenn er die rechte Antwort gibt in wahrer Liebe zu Gott und zum
Nichsten, dann hat er sein Heil gefunden, auch wenn er Christus selbst
noch nicht kennt. Denn eben die Hingabe an Gott ist der entscheidende
Schritt auf dem Heilsweg. Dieser Weg fithrt ihn nicht etwa an Christus
vorbei, sondern 1488t ihn anfangsweise teilnehmen am Geheimnis Christi:
er hat ja schon zu ahnen begonnen, was der neue Mensch ist, der in Chri-
stus erschienen ist; er hat auch die Gemeinschaft erfahren, die Christus
uns gebracht hat. Er hat angefangen, sein Leben von diesem Geheimnis
formen zu lassen.

Solche Begegnung ist notwendig, bevor ein Mensch die eigentliche Ver-
kiindigung des Gotteswortes vernehmen kann; ohne diese Erfahrung sieht
er in ihr nur Intoleranz und Anmafiung. Nun aber muf} er lernen, was es
heilt, in Christus dem siindigen Menschen zu sterben, um fir Gott zu
leben; er kann diesem zentralen Geheimnis der Offenbarung nicht aus-
weichen. Er muf sich in der Taufe einfiigen lassen in das Geheimnis des
Sterbens Christi, um in ihm zu leben. Die Anleitung zu diesem weiteren
Schritt gehort zur Verkiindigung, in der die Kirche das Geheimnis Christi
ohne Verkirrzung und Abschwichung vorlegen mufl. Dieser zweite Schritt
aber wire nicht mdglich ohne die Vorbereitung durch das christliche Zeug-
nis und den Dialog.

Freilich spiirte man bei manchen Bischofen in der Konzilsaula eine
gewisse Beunruhigung, daf nun zuviel Wert auf die vorbereitende Phase
der Missionsarbeit gelegt werde, wihrend man, wie sie fiirchten, die
eigentliche Verkiindigung ungebiihrlich hinausschiebe. Solche Befiirchtun-
gen maogen hier und dort begriindet sein, weil sich die Menschen zu allen
Zeiten der Verkiindigung des Evangeliums geschamt haben und man wohl
auch heute dazu neigt, sich Theorien zurechtzulegen, mit denen man sich
von der Erfillung der missionarischen Pflicht zur Verkiindigung ent-
schuldigen kann. Die Betonung des christlichen Zeugnisses und Dialogs im
Missionsdekret ist aber gewifl nicht als eine Abschwéchung der missionari-
schen Verantwortung zu verstehen. Sie hat einen doppelten positiven Sinn:
Zuerst sollen christliches Zeugnis und Dialog die Verkiindigung vorberei-
ten oder iiberhaupt erst moglich machen — davon haben wir eben gespro-



Mission, Dialog und Zeugnis 437

chen; diese Aufgabe ist heute wichtiger als je zuvor. Diese Betonung des
Zeugnisses bedeutet dann aber auch eine wesentliche Ausweitung der
kirchlichen Sendung in viel weitere Dimensionen, itber den kirchlichen
Rahmen hinaus. Davon ist noch etwas zu sagen.

IT1. Zeugnis und Dialog in der heutigen Mission

Im Missionsdekret wird das christliche Zeugnis als Vorstufe zur eigent-
lichen Missionsarbeit dargestellt; so soll es auch sein. Aber eine realisti-
sche Betrachtung der heutigen Missionsarbeit kommt nicht an der Tatsache
vorbei, daf} ein grofler Teil der Missionskrifte nicht bis zur eigentlichen
Verkiindigung der christlichen Botschaft vorstofit, sondern im Erziehungs-
wesen, in sozialen Arbeiten und dhnlichen Tatigkeiten beschiftigt ist; fer-
ner an der Tatsache, daf} in vielen Situationen eine unmittelbare Verkiin-
digung der dhristlichen Botschaft nicht méglich ist und nur Abwehr und
Entfremdung hervorrufen wiirde.

Es geht nun hier nicht darum, zu beurteilen, ob in einer allgemeinen
Missionsplanung mehr Gewicht auf die eigentliche Verkiindigung zu legen
wire — das mag sehr wohl der Fall sein. Hier geht es darum, ein Wort
iiber den Eigenwert des christlichen Zeugnisses zu sagen, das auf den vie-
len Gebieten der christlichen Liebe: der Fiirsorge, Erziehung usw. gegeben
wird.

Es wird gut sein, die missionarische Situation einmal nicht von der
Kirche her, sondern mit den Augen der Nicht-Christen, etwa eines Hindu,
zu sehen. Wie erscheint ihm das Christentum? Man wird in seiner Vor-
stellung sehr bald auf eine grundlegende Unterscheidung stoflen: die
Unterscheidung zwischen Christus und der Kirche. Fast tiberall wird man
tiefe Verehrung und Liebe fiir Christus finden, nicht nur weil eben der
Inder in seiner synkretistischen Tendenz in seinem Pantheon auch fiir den
Gott der Christen gern einen Platz bereit hilt, sondern weil er in der Per-
son Christi etwas von der Grofle und Liebe des wahren Heils erahnt. Die
Kirche aber scheint ihm wenig mit Christus zu tun zu haben. Nehru hat
einmal summarisch erklirt: ,Die Bergpredigt und modernes européisches
oder amerikanisches Christentum, wie grundverschieden sind die beiden!*“
Christus hat also seine unmittelbare Anziehung bewahrt, aber selten
werden die Kirchen als die Tréager seines Geistes und die Bringer seines
Lebens erkannt. Dafiir gibt es viele Grinde: Zunachst ist die Kirche eine
komplizierte Organisation geworden, mit einem verwickelten Gesetzbuch
und einem weitverastelten Lehrsystem. Dem modernen Inder will es nicht
eingehen, dafl man fiir das Verstindunis Christi und fiir seine Nachfolge
eine so schwierige Apparatur braucht. Wenn er dann anfingt, in den
Annalen der Kirche zu bléttern, so findet er dogmatische und politische
Streitigkeiten ohne Zahl, von denen ihm die meisten sinnlos scheinen;



438 Josef Neuner

er findet die Richtstitten der Inquisition, er liest von blutigen Kreuzziigen,
und hdufig begegnet er diesen Dingen in einseitigen und kirchenfeind-
lichen Darstellungen. All das kann er mit dem Geist Christi nicht zusam-
menreimen. Er kommt bei seinem Gang durch die Geschichte in die kolo-
niale Epoche und sieht das Christentum mit der politischen und wirtschaft-
lichen Hegemonie der Méchte der westlichen Welt und mit der Uberheb-
lichkeit der weiflen Rasse verbunden. Die Missionen dieser Zeit erscheinen
ihm oft nur als die religiose Seite des westlichen Kolonialismus. Als Wis-
senschaftler begegnet er z. B. der Ablehnung der Abstammungslehre und
kann nicht verstehen, was solche Urteile fiir das religiose Leben der Men-
schen bedeuten sollen. — Es geht uns hier nicht darum, die Berechtigung
solcher Einwidnde nachzupriifen, sondern einfach um die Tatsache, daf}
sehr viele Menschen sich aus solcher Sicht ein Bild von der Kirche machen
und daf} es deshalb fiir einen modernen Inder zwei ganz verschiedene
Dinge sind, sich Christus zu 6ffnen und sich der Kirche anzuschlieffen.

Was soll man in dieser Lage tun? Man mag wiinschen, daf§ die Kirche
immer mehr im Gewand des Evangeliums erscheine, daff sie mehr Ge-
meinschaft des Geistes als des Rechtes sei, daf sie sich auch in ihrem Leben
mehr an die Gewohnheiten der Vélker angleiche; all das ist wichtig und
soll geschehen. Man wird aber zugeben missen, daf die Kirche auch beim
besten Willen ihr Gewand nicht so einfach wechseln kann: und vieles, was
dem Inder schwer verstdndlich ist, hingt so stark mit dem Wesen und
Leben der Kirche zusammen, dafl es davon nicht gelost werden kann.
Aufierdem gibt es Hemmungen der Kirche gegeniiber, die die Kirche von
sich aus nicht zu beseitigen vermag. Viele Inder betrachten den Hinduis-
mus als ein nationales Erbe, dem man nicht entsagen kann, ohne seinem
Volk untreu zu werden, und die allgemein anerkannte Lehre von der
Gleichheit aller Religionen macht es schwer, den Ernst einer Entscheidung
zu erfassen.

Was kann die Kirche also tun? Soll sie sich darauf verlegen, Apologetik
zu treiben und diese Einwinde theoretisch zu widerlegen? Das muf} wohl
gelegentlich geschehen; aber es ist sicher nicht der normale Weg. So ist es
z. B. ein fast unmogliches Unterfangen, einem Hindu beweisen zu wollen,
dafl es nur eine wahre Religion geben kénne.

Aber es gibt einen Beweis fiir das Christentum, der allen Menschen zu-
génglich ist: das lebendige Zeugnis, die christliche Begegnung, die wahre
Liebe. Der Inder ist dafiir sehr empfanglich.

Man darf nun freilich nicht glauben, daB jede christliche Erziehungs-
anstalt oder jedes soziale Werk ohne weiteres als christliches Zeugnis
erscheint. Die Arbeit allein ist noch kein geniigendes Zeugnis; es kommt
auf den Geist an, der die Arbeit beseelt. Man hilt ganz allgemein die



Mission, Dialog und Zeugnis 439

christlichen Missionare fiir gute Erzieher und tiichtige Organisatoren,
aber man sieht in ihnen viel zu wenig die Ménner des Glaubens, die Zeu-
gen der gottlichen Liebe. Die Einzelnen sowohl wie die Institutionen
miissen sich viel mehr bewuflt sein, daf es entscheidend auf das christliche
Zeugnis ankommt, auf die wirkliche Darstellung Christi. Von dieser Sicht
her muf man die christlichen Institutionen uiberpriifen und erneuern.

Das 16t sich ohne grofe Schwierigkeit auf die caritativen Anstalten
anwenden, die ja auch tatsichlich in Indien wohl am meisten zum christ-
lichen Zeugnis beitragen. Hier aber soll etwas von dem viel umstrittenen
Werk der christlichen Schulen gesagt werden. Es werden in Indien an
christlichen Schulen nicht nur Christen, sondern Tausende von Hindus
und Anhinger anderer Religionen erzogen. Was ist das Ergebnis dieser
Arbeit? Man hat mit Bitterkeit geklagt, dal auf diesen Schulen kaum
Konversionen vorkommen und daf man mit all dieser Arbeit aus den
Schiilern nicht Christen, sondern nur bessere Hindus oder Mohammeda-
ner mache. Was ist dazu zu sagen?

Man mufl von der Tatsache ausgehen, dafl die indische Gesetzgebung
in staatlich unterstiitzten Schulen (und das sind fast alle) eine unmittel-
bar religiose Unterweisung der Jugend nicht gestattet, wenn sie nicht
von den Eltern gewiinscht wird — und man mufl zugeben, dafl ohne den
Wunsch der Eltern ein solcher Unterricht auch nicht zu verantworten
wire. Man wird gewifl betonen, daf iberall da, wo eine eigentliche
Verkiindigung Christi moglich ist, die christliche Botschaft mitgeteilt
werden muf. Auch ist es oft mdglich, und sicher berechtigt, Schiiler auf
christlichen Schulen in verschiedener Weise mit den Grundziigen des
Christentums bekannt zu machen. Aber eine volle christliche Unterwei-
sung ist nicht zu erreichen.

Welchen Sinn hat nun in solcher Lage die Erziehungsarbeit fiir Nicht-
Christen? Man hat sich in den letzten Jahren mehr und mehr dieser
Frage mit groflem Ernst gestellt — sie wurde in eigenen Seminaren und
Konferenzen behandelt — und gibt sich nicht mehr so leicht mit vor-
laufigen Antworten zufrieden, wie etwa, daR diese Schulen ein gutes
Klima fiir die missionarische Arbeit schaffen. Das ist gewifl wahr, aber
nicht ausreichend. Man mufl doch den Sinn dieses verzweigten Schul-
systems in der Erziehungsarbeit selbst finden, in dem Ertrag, den diese
Arbeit bei der Jugend selbst hervorbringt. Worin besteht an diesen
Schulen das christliche Zeugnis?

Die gesamte Erziehung mufl darauf ausgerichtet sein, den Menschen
zu bilden und zu der inneren Reife zu fithren, die eine letzte sittlich-
religiose Entscheidung méglich macht. Dieses Ziel mufl durch das ganze
Erzichungssystem angestrebt werden, in besonderer Weise durch den



440 Josef Neuner

Moralunterricht, der nicht nur erlaubt, sondern ausdriicklich gewunscht
wird. Uber das Ziel dieses Unterrichtes muf} man sich freilich im klaren
sein: Man mufl von der festen kirchlichen Lehre ausgehen, daff Men-
schen, wenn sie ohne Schuld Christus und die Kirche nicht kennen, durch
Gottes Gnade Heil finden konnen, wenn sie ithrem Gewissen folgen. Nun
sind alle diese jungen Menschen in eben dieser Lage: sie gehéren einer
nicht-christlichen Umgebung an; eine volle Begegnung mit der christlichen
Botschaft konnen sie nicht finden; auch die Schule kann ihnen, wie wir sag-
ten, diese Begegnung nicht voll vermitteln. Eines aber kann fiir sie getan
werden: Man kann sie dazu anleiten, ihrem Gewissen in der rechten Weise
zu folgen. Deshalb darf der Unterricht nicht nur begriffliche Kenntnisse
vermitteln; er mufl auch in einer inneren Fithrung bestehen. Es ist nicht ge-
nug, den jungen Menschen eine allgemeine Idee von Gott zu geben; man
mufl sie vielmehr anleiten, zu beten, zu vertrauen, Gott zu lieben und, wenn
sie gesiindigt haben, in Reue wieder zu Gott zuriickzukehren. Man muf}
sie zum Verstdndnis der Wiirde des Menschen und seiner Verantwortung
fihren, mit einem Wort: sie anleiten, diese religiosen Grundhaltungen
ins konkrete Leben und in ihre Gemeinschaftsbeziehungen zu iibersetzen,
in den Geist des Dienstes und der Verpflichtung fiir die andern, in Treue
und Ehrlichkeit hinsichtlich ihres ganzen Verhaltens. So werden sie lang-
sam den Gehorsam gegen Gott, sein Gebot und seine Fithrung lernen.
All das ist in vielen Fillen durchaus méglich, manchmal besser als bei
Christen. An vielen Orten hat man schon Einkehrtage oder ganze Exer-
zitien fiir Hindus eingefithrt, mit erstaunlichem Erfolg. Man konnte und
sollte aber wohl noch mehr in dieser Richtung tun. Trotz alledem kann
man nicht erwarten, dafl solchen jungen Menschen die Notwendigkeit,
in die Kirche einzutreten, verstindlich wird. Von der sozial bindenden
Kraft des Hinduismus kann man sich kaum eine ausreichende Vorstel-
lung machen. Aber wenn einer all das getan hat, dann hat er doch diesen
Menschen Christus verkiindet, soweit er es eben konnte. In vielen Fillen
kommt auch ein positives Verhiltnis zu Christus zustande. Auf jeden
Fall aber hat man dazu beigetragen, eine innere Haltung zu schaffen,
die aus dem Geist Christi stammt, mit Christus verbindet und ein Weg
zum Heil ist. Wohin und wie weit dieser Weg den einzelnen fithrt, das
mufl man in den meisten Fillen Gott iiberlassen. — Man soll also solche
Schulen nicht als ,rein weltliche“ Erziehungsinstitute betrachten, sondern
als wahre Zentren religiéser Bildung, wo junge Menschen so weit auf
dem Weg des Heils gefithrt werden, wie es unter den gegebenen Um-
stinden moglich ist.

Hat man durch solche Arbeit, die junge Menschen zu ,besseren Hin-
dus’ macht, die missionarische Aufgabe verkehrt? Wenn damit gesagt



Mission, Dialog und Zeugnis 441

werden soll, man habe einen Hindu im Irrtum bestiarkt und noch weiter
von Christus getrennt, dann wiirde dieser Vorwurf gewifl zu Recht
erhoben. Wenn aber damit gemeint ist, man habe ihm geholfen, in
seiner Religion besser nach seinemn Gewissen zu leben, in der Erkenntnis
Gottes und seines Willens zu wachsen, soweit sie von ihm erkannt wer-
den kénnen; man habe ihn angeleitet, sich von der Gnade Gottes fithren
zu lassen und einen Weg zu betreten, der ihn zwar noch nicht zum aus-
driicklichen Glauben an Christus und die Kirche bringt, wohl aber dem
Heil entgegenfiihrt, dann kann von einer Verkehrung der missiona-
rischen Aufgabe nicht die Rede sein. Solches Tun ist keine Verleugnung
des missionarischen Berufes, sondern das Hinausgehen tuber die Grenz-
pféhle der Kirche, zu den Menschen, da wo sie leben und ihren Weg
suchen, um ihnen auf dem Weg zum Heil zu helfen, soweit es eben geht.
Das ist eine wahrhaft missionarische Arbeit, auch wenn ihr Ergebnis
statistisch nicht erfafit werden kann.

Wir nannten das Beispiel der Schulen gleichsam als Paradigma fir
einen Aufgabenkreis, in dem ein christliches Zeugnis zu geben ist und
gegeben werden kann, auch wenn eine volle Verkiindigung Christi nicht
moglich ist. Es gibt immer mehr und immer gréfiere Felder, wo dies der
Fall ist, sowohl in den christlichen Lindern wie in den Missionsgebieten.
Da sind Weltpresse, die publizistischen Mittel, die groflen nationalen
und internationalen Organisationen. Es ist undenkbar, iiber all diese
Medien unmittelbar die christliche Botschaft verkiinden zu wollen. Es
ist aber ebenso aussichtslos, mit unseren kleinen Mitteln in Wettbewerb
mit diesen Organisationen zu treten. Sie miissen vielmehr der bevorzugte
Ort des christlichen Zeugnisses werden. Christen missen zur geistigen
Orientierung dieser Institutionen beitragen, deren Verantwortungs-
bewufitsein stirken und die moralischen Wertungen beeinflussen, die
fur ihre Tatigkeit mafigebend sind. Sie miissen fiir die Wiirde des Men-
schen, fiir seine Freiheit, fiir die Gemeinschaft zwischen Menschen und
Vélkern einstehen. Das erwartet man von ihnen als ihren eigensten
Beitrag, auch in nichtchristlichen Landern. In einem Seminar iber Ent-
wicklungshilfe in Delhi unterschied ein Hindu drei Gruppen von Pro-
jekten: christliche, nicht-christliche und unchristliche. Die unchristlichen,
so sagte er, miifiten liquidiert, die nicht-christlichen verchristlicht und die
christlichen gefordert werden. Mit ,christlich’ meinte er natiirlich nicht eine
konfessionelle Begrenzung dieser Projekte, sondern ganz einfach den
Geist der Gemeinschaft, der Ehrfurcht, des Dienstes, in dem sich die
Menschen und die Volker begegnen miissen. Dieses wirksame christliche
Zeugnis ist wohl das dringendste Erfordernis in der heutigen Welt.



442 Josef Neuner

Man befiirchte nicht, daf} durch die Betonung des christlichen Zeug-
nisses die eigentliche Verkiindigung Christi vernachlidssigt werde. Sie
bleibt immer die zentrale Aufgabe der Kirche. Aber sehen wir nicht, daff
diese eigentliche Verkiindigung oft wenig beachtet wird, dafl heutige
Menschen die Relevanz der christlichen Botschaft kaum verstehen, dafl
unter nicht-christlichen Vé6lkern Christentum als eine Randerscheinung
angesehen wird, die fir das eigentliche Leben der Nation wenig Bedeu-
tung hat? Dieser Mif}stand wird nicht dadurch beseitigt, daff wir uns fir
die Predigt mit besseren Lautsprechern versehen, sondern dadurch, daf}
die Bedeutung Christi fiir den Menschen und fiir die Vélker real erfahren
wird. Dafir brauchen wir das christliche Zeugnis und den lebendigen
Dialog.

Bevor die Kirche das Ostergeheimnis der Erlésung verkiindet, muf}
sie immer wieder das Weihnachtsgeheimnis ihrer Gegenwart unter den
Menschen erneuern: ,Die Kirche mufl sich all diesen Gemeinschaften
einpflanzen, geradeso wie sich Christus selbst in der Menschwerdung von
der konkreten sozialen und kulturellen Welt der Menschen einschlieflen
lieB}, unter denen er lebte“ (Missionsdekret n. 10).

Man sucht in dem Missionsdekret nach einer neuen Orientierung. Sie
besteht nicht in erster Linie in einer organisatorischen Verbesserung des
Missionswesens, sondern eben in der Haltung der Kirche der nicht-christ-
lichen Welt gegentiber. In dem neuen Verstindnis und der tieferen Begeg-
nung mit dieser Welt ist noch ein wesentliches Stiick zu dem Selbstver-
standnis hinzuzufigen, das die Kirche im Konzil suchf. Man teilt gerne die
Konzilsarbeit in die beiden Aufgabenkreise ein: Selbstbesinnung und
-erneuerung der Kirche, und Neubesinnung auf ihr Verhaltnis zur Welt.
Aber eben dieses Verhiltnis zur Welt darf nicht nur als praktischer
Anhang an das Selbstverstindnis der Kirche betrachtet werden. Die Sen-
dung zur Welt ist der Kirche so wesentlich, daf} ein volles Selbstverstindnis
der Kirche tiberhaupt nur méglich ist, wenn sie sich ihrer Sendung ganz
bewufit wird und sich ihrer Aufgabe ganz hingibt. Die Kirche kommt zu
sich selbst in der Hingabe an ihre Aufgabe. Sie nimmt ihren ganzen Reich-
tum wahr, indem sie ithn verschenkt; ihrer Weisheit wird sie sich bewufit,
wenn sie zum Gesprich mit anderen gezwungen wird, ihr wahres Leben
lebt sie, indem sie es verliert, um Christi willen, fir die Welt — so hat es
doch schon Jesus gesagt.

Deshalb bedeutet die neue Situation der Kirche in der heutigen Welt
eine Bereicherung fiir die Kirche selbst, und fiir jeden Christen, der mit
der Kirche lebt und denkt, denn die Kirche beginnt wieder, in der Welt zu
sein, gerade so, wie Jesus unter uns war: Mensch unter Menschen, ohne
Prachtgewinder und privilegierte Positionen. Es gibt keine tiuschenden



Die Familiengruppen Unserer Lieben Frau 443

und schittzenden Fanfaren mehr, man kann also Verlegenheiten und Un-
sicherheiten nicht mehr im Gehiuse eines unangreifbaren Lehrsystems ver-
stecken. Wir Christen sind Menschen unter Menschen, beladen mit den
gleichen Fragen und Aufgaben wie die anderen, wir haben nur eines vor-
aus — und das ist nicht unser Verdienst: den Glauben, der die Welt iiber-
windet, Jesus Christus ist bei seiner Kirche alle Tage, bis ans Ende der
Zeiten, und er wird seine Gldubigen nie allein lassen.

So sollen wir also in der Sendung an die heutige Welt unser eigenes
Christsein tiefer verstehen. Die Kirche ist im Strom der Geschichte nicht
eine gesicherte Insel, sondern sie hat sich immer als das schwankende
Schifflein verstanden, das zu sinken droht, in das aber Christus gestiegen
ist, mitten im Sturm. Wir miissen die Geschichte bestehen in der Kraft des
Glaubens —- wir hitten auch der Welt nichts zu bieten, wenn wir nicht diese
Probe bestehen miifiten, wie ja auch Christus einer von uns werden mufite,
um uns zu lésen. Unsere missionarische Aufgabe besteht darin, der heuti-
gen Welt diesen Glauben zu bezeugen, demiitig, weil er ja Gottes Ge-
schenk ist, aber mutig und liberzeugend, weil es nur in diesem Glauben
Heil gibt.

Die Familiengruppen Unserer Lieben Frau
und das Neue Gebot der Liebe*

Henri Caffarel, Paris

Nicht nur die Orden, auch die Laienbewegungen haben innerhalb der
Kirche ihre eigene Berufung. Das will sagen, dafl jede von ihnen von Gott
zu einem besonderen Dienst in der Kirche, zu einer nur von ihr auszufiil-
lenden Funktion berufen ist. Aber das volle Verstindnis einer Berufung
reift nur langsam und bedarf immer wieder der Besinnung. Es braucht Zeit
und Erfahrung, um der verschiedenen Seiten einer Beauftragung und eines

* Der folgende Vortrag wurde vom Verfasser, dem Griinder und Leiter der Equipes
Notre-Dame, auf einer Regionaltagung der deutschsprachigen Familiengruppen im Sep-
tember 1965 in Minchen gehalten. Er ist in der Oktobernummer des Mitteilungsblattes
der franzésischen Familiengruppen (Lettre mensuelle des Equipes Notre-Dame XIX, 1)
erschienen und wurde fiir unsere Zeitschrift ein wenig iiberarbeitet.





