
Mission, Dialog und Zeugnis 

Zum Missionsdekret des Zweiten Vatikanischen Konzils 

Josef Neuner SJ, Poona (Indien) 

In der vierten Sitzungsperiode des Konzils wurden zwei Dokumente be- 
handelt und verabschiedet, die sich beide mit der Frage der Begegnung des 
Christentums mit den nicht-christlichen Religionen befassen, aber ganz 
verschiedene Haltungen auszudrücken scheinen: das Dekret •Über die 
missionarische Tätigkeit der Kirche" und die Erklärung •Über das Ver- 
hältnis der Kirche zu den nicht-christlichen Religionen". Das Missions- 
dekret geht von der Einmaligkeit der christlichen Offenbarung und von 
der Heilsnotwendigkeit der Kirche aus. In ihrer missionarischen Aufgabe 
verkündet die Kirche die göttliche Wahrheit und ist Mittlerin des Heils; 
sie wendet sich gegen menschliche Irrtümer und Fehlwege und bringt der 
Menschheit, die unter dem Gesetz der Sünde steht, Erlösung und Gnade. 
Das Schlüsselwort für die Erklärung •Über das Verhältnis der Kirche zu 
den nicht-christlichen Religionen" hingegen lautet Dialog. Dialog aber 
bedeutet nach allgemeiner Auffassung Gespräch auf gleicher Ebene, unter 
gegenseitiger Anerkennung der verschiedenen Standpunkte. Die Kirche 
steigt hier gleichsam von ihrer erhöhten Kanzel herab und tritt in den 
Augen ihrer Partner in den Wettbewerb von Philosophien und Religionen, 
in dem es keinen Schiedsrichter gibt. Die beiden Haltungen scheinen sich 
auszuschließen. Sie scheinen außerdem verschiedenen Epochen der Ge- 
schichte anzugehören. Die Mission steht für die Zeit, in der die Kirche mit 
einem in der abendländischen Gesellschaft allgemein anerkannten Wahr- 
heitsanspruch vor der Welt stand, die ganze Menschheit und ihre Geschichte 
vom Licht der Offenbarung aus beurteilte. Der Dialog aber gehört der 
modernen Zeit des Pluralismus mit ihrer Gleichberechtigung aller an, in 
der man sich mit der Verschiedenheit vieler Anschauungen abfinden und 
in fremdes Denken einleben muß, wo man lernt, jedem den nötigen Frei- 
heitsraum für die Entfaltung des persönlichen Lebens, entsprechend seiner 
Überzeugung, einzuräumen. 

Die beiden Konzilsdokumente, die aus der gleichen Konzilsperiode 
stammen, existieren also nebeneinander, ohne sichtbare wechselseitige 
Beziehung. Sie verkörpern gewissermaßen jene beiden Institutionen, die 
hinter ihnen stehen, ebenso ohne sichtbare Beziehung: Das Missionsdekret 
gehört in den Bereich der •Propaganda", die seit mehr als drei Jahrhun- 
derten das Missionswerk der Kirche leitet; die Erklärung über das Ver- 



430 Josef Neuner 

hältnis der Kirche zu den nicht-christlichen Religionen gehört in den Be- 
reich des neu gegründeten Sekretariates für die nicht-christlichen Religio- 
nen (obwohl es nicht von diesem, sondern vom Sekretariat zur Förderung 
der christlichen Einheit [Kardinal Bea] vorbereitet wurde). Wie die bei- 
den Dokumente, so existieren auch die beiden Institutionen nebeneinan- 
der, ohne daß ihre Kompetenz und ihr gegenseitiges Verhältnis sichtbar 
abgegrenzt wären. 

Und doch sind beide Dokumente das Werk eines Konzils, und beide 
Institutionen sind Organe der einen Kirche. Also müssen Mission und 
Dialog doch in einem gegenseitigen Verhältnis stehen und miteinander 
verglichen werden können. Tatsächlich findet sich auch im Missionsdekret 
vieles vom Geist des Dialogs, ja er ist dort sogar ausführlicher beschrieben 
als in der Erklärung für die Nicht-Christen. Umgekehrt ist auch in dieser 
Erklärung ausdrücklich von der Pflicht die Rede, •unaufhörlich Christus 
zu verkünden, der Weg, Wahrheit und Leben ist, in dem die Menschen 
die Fülle des religiösen Lebens finden sollen, in dem Gott alles sich ver- 
söhnt hat". 

Offensichtlich aber verlangt dieses Nebeneinander von zwei Dokumen- 
ten und zwei Institutionen, von Dialog und Mission eine tiefere Reflektion. 
Man muß die Wurzeln beider im Wesen der Kirche finden, weil nur dann 
ihr Sinn im christlichen Leben und ihre Bedeutung für das Werk der Kirche 
verstanden werden kann. 

I. Mission und Dialog 

Man mag zuerst begrifflich nach dem Unterschied zwischen Mission und 
Dialog fragen. Mission bedeutet Sendung; sie ist immer mit Autorität ver- 
bunden. Die Sendung der Kirche ist die Weiterführung der Sendung 
Christi; sie hat letztlich ihren Ursprung in Gott dem Vater, der seinen 
Sohn zum Heil der Menschen in die Welt sandte. Die Apostel also verkün- 
den Christus und stellen ihre Hörer unter die Autorität des Gotteswortes. 
Dabei weist die Kirche nicht bloß über sich hinaus auf die Autorität Got- 
tes. Vielmehr erweist sie sich selber als Autorität; die Apostel sagen nicht 
nur, daß man Gott gehorchen müsse, sondern verlangen, selbst gehört zu 
werden im Namen Gottes. Sie beanspruchen dieses Recht, weil sie gesandt 
sind und des Beistandes des Geistes versichert wurden, Gottes Wort zu- 
verlässig zu verkünden. 

Mission besteht also in der Verkündigung der Heilsbotschaft an die 
Menschen. Sie geschieht mit Autorität, mit dem ausdrücklichen Anspruch, 
gehört zu werden, so daß das Heil des Menschen von der Annahme der 
Apostelpredigt abhängt: •Wer glaubt und sich taufen läßt, wird gerettet 
werden, wer nicht glaubt, wird verdammt werden" (Mk 16,16). Diesen 
absoluten Anspruch, gehört zu werden, kann die Kirche aber nur da erhe- 



Mission, Dialog und Zeugnis 431 

ben, wo ihre Autorität schon irgendwie erkannt ist. Es ist sinnlos, Ver- 
dammnis denen anzudrohen, die eine Botschaft nicht annehmen, solange 
den Hörern der Botschaft nicht bekannt ist, daß die Verkünder das Recht 
haben, gehört zu werden. 

Wie nun sollen die Hörer zur Erkenntnis dieser Autorität kommen? 
Dazu ist in erster Linie die innere Gnade nötig, die die Augen des Herzens 
öffnet. Aber es gibt auch den äußeren Erweis, all das, was wir als •Prae- 
ambula Fidei" (Voraussetzungen des Glaubens) zusammenfassen. Schon 
die Apostel wiesen bei ihrer Verkündigung auf den erstandenen Herrn 
hin, ihnen selbst aber wurde im Zusammenhang ihrer Sendung die Wun- 
dervollmacht gegeben (Mk 16,17). Die Kirche hat immer gelehrt, daß der 
Mensch, um in freier Zustimmung und persönlicher Verantwortung das 
Gotteswort annehmen zu können, die Autorität Gottes in der Kirche 
erkennen muß. 

Wenn nun der Mensch die Autorität Gottes in der Kirche finden muß, 
dann muß die Kirche ihrerseits ihm den Weg dazu zeigen. Sie muß dem 
Menschen begegnen, schon bevor sie mit Autorität spricht. Wie soll denn 
sonst der Mensch überhaupt ihre Autorität erkennen? Und wie es im 
hörenden Menschen eine dem Glaubensakt irgendwie (wenigstens logisch) 
vorausliegende Erkenntnis der Autorität der Kirche gibt, so muß es auch 
in der Sendung der Kirche eine der autoritativen Verkündigung voraus- 
liegende Tätigkeit geben, in der sie den Menschen menschlich begegnet, zu 
ihnen in einer Weise spricht, die unmittelbar verstanden wird, sie zum 
Gotteswort hinführt, ohne schon auf ihre Autorität zu pochen. Erst im 
Lauf des Gespräches mag sich die Autorität des Gotteswortes und der 
Kirche offenbaren. 

So gibt es also vor der eigentlichen Verkündigung des Gotteswortes not- 
wendig eine Gegenwart der Kirche, ein Gespräch, bei dem die Autorität 
ausdrücklich in Klammern gesetzt wird. Dabei hält die Kirche ihre Autori- 
tät nicht bloß aus pädagogischen Gründen einstweilen im Hintergrund, 
sondern begegnet den Menschen auf gleicher Ebene, da sie ja doch keinen 
Gehorsam verlangen kann, solange ihre göttliche Sendung noch nicht 
erkannt ist. Eben diese Begegnung auf der Ebene von Mensch zu Mensch, 
das Gespräch ohne besonderen Anspruch, nennen wir Dialog. 

Es gibt also einen wesentlichen Unterschied zwischen Mission und Dia- 
log: In der missionarischen Verkündigung spricht die Kirche mit dem 
Recht ihrer Sendung, im Dialog klammert sie ihre Autorität aus. Trotzdem 
gehört der Dialog wesentlich zur Sendung der Kirche. Die Kirche kann 
ihren Auftrag, Christi Heil zu verkünden und zu bringen, niemals ver- 
gessen. Sie kann deshalb ihr Gespräch nie zum Austausch unverbindlicher 
Meinungen werden lassen. Immer ist sie das Zeichen des Heils; aber sie 



432 Josef Neuner 

muß den Menschen Zeit geben, im Zeichen das Heil zu erkennen und zu 
ergreifen. In ihrem Gespräch muß sie behutsam zu diesem Heil hinführen. 

Diese verhüllte Weise der Gegenwart, dieses behutsame Sprechen, hat 
seine Vorbilder in biblischen Szenen, die für den Boten Christi bedeutsam 
sind: Schon zu Abraham kam der Engel Gottes in der Verkleidung des 
Gastes. Tobias wurde von Raphael in den Fährnissen seiner Reise beglei- 
tet, und erst nachdem er die Klugheit seines Rates und den Segen seiner 
Gegenwart im Übermaß erfahren hatte, erkannte er in ihm den Engel 
Gottes. Jesus begleitete die Jünger auf dem Weg nach Emmaus, und erst 
als ihr Herz brannte, gab er sich ihnen zu erkennen. Der Dialog Jesu mit 
der Samariterin könnte als Paradigma für den Fortschritt vom Dialog zur 
Verkündigung dienen: Jesus beginnt auf rein menschlicher Basis mit ihr 
zu reden, als Fremdling; er beginnt nicht mit Belehrungen und Forderun- 
gen, sondern mit der Bitte um einen Trunk Wasser. Erst langsam wächst 
sein Wort aus dem menschlichen Dialog in die Dimension der Heilsbot- 
schaft, durch die er sie zum Glauben führt. 

Solche konkreten Beispiele sind mehr als bloß pädagogische Episoden. 
Der Dialog ist keineswegs nur eine klug erfundene Technik, mit der man 
sich des Wohlwollens des Hörers versichert und ihn langsam gewinnt. Er 
ist vielmehr im Wesen der Offenbarung selbst begründet, im Geheimnis 
Christi. Die Botschaft des Heils in Christus ist im österlichen Geheimnis 
enthalten: im Todesleiden Christi, in dem die Sünde enthüllt, verurteilt 
und gesühnt wird, und in der Erhöhung des erstandenen Herrn, der an 
Gottes Herrlichkeit teilhat. Deshalb steht das österliche Geheimnis in der 
Mitte des Lebens und der Verkündigung der Kirche. In ihm muß der 
Mensch Gott finden und sich selbst: Gott, den Richter und Erlöser, der 
uns aus Tod und Sünde ins Heil ruft, und den Menschen, der als Sünder 
nicht bestehen kann, der aber in Gott Heil und Leben findet. Das ist das 
Heilsgeheimnis Christi. Aber wie sollen wir Menschen an dieses Geheim- 
nis herankommen? Es ist doch nicht ein philosophisches System, das sich 
begrifflich lehren und erlernen läßt, sondern ein Verständnis des Men- 
schen, das auf jeder seiner Stufen gelebt und erfahren werden muß; es ist 
nicht ein Begriff von Gott, sondern die lebendige Begegnung mit ihm. 
Christus mußte also dieses Heil nicht bloß lehren, sondern es leben und 
leidend für uns fruchtbar machen. Er mußte einer von uns werden, damit 
wir in ihm den Sinn unseres Daseins - was wir sind und was unsere Beru- 
fung ist - erkennen und unser neues Leben in Gemeinschaft mit ihm und 
in der Nachfolge seines Weges leben können. 

Weihnachten ist das Fest des Eintritts Gottes in unsere menschliche 
Gemeinschaft, bei dem er alle Macht verhüllt. So sehr ist er einer von uns 
geworden, daß wir immer wieder in Gefahr sind, dieses Fest zu humani- 



Mission, Dialog und Zeugnis 433 

sieren. Aber ohne sein Kommen wäre er nicht unser Bruder. Nur da er als 
Mensch unser Dasein auf sich genommen hat, konnte er an sich selber den 
Abgrund unseres menschlichen Daseins und die Höhe unserer Berufung 
aufzeigen. Das geschah in Passion und Auferstehung, im Ostergeheimnis. 
Nun, da ihm als Kyrios alle Gewalt gegeben ist, wird er auch die Mitte 
seiner Kirche, der Quell aller Wahrheit und Gnade, der seinen Geist sen- 
det; nun kann er auch seine Jünger ausschicken, um den Völkern die Heils- 
botschaft zu bringen und sie in der Gemeinschaft der Kirche zu sammeln; 
das ist das Pfingstfest. 

So ist also mit dem Geheimnis Christi auch das Geheimnis der fort- 
schreitenden Verkündigung des Heils in den Festzyklus des Jahres ein- 
gegangen: Weihnachten ist das Fest des Dialogs, der verhüllten Gegen- 
wart, der menschlichen Gemeinschaft; Ostern ist das Fest der Verkündi- 
gung, des Heils in Christus, und Pfingsten ist das Fest der kirchlichen 
Gemeinschaft. Es sind die drei Phasen, in denen sich das Missionswerk der 
Kirche immer vollziehen muß. Seine Mitte ist immer die Verkündigung 
des österlichen Heilsgeheimnisses; diese Verkündigung aber muß vor- 
bereitet sein durch den weihnachtlichen Dialog, in brüderlicher Gegen- 
wart und Gemeinschaft, sie muß vollendet werden in der Kirchlichkeit des 
Pfingstfestes. 

II. Die Bedeutung des Dialogs und des Zeugnisses 

Aus solchen Erwägungen ergibt sich, daß das Verhältnis von Dialog und 
Mission nicht in erster Linie in einer zeitlichen Abfolge besteht, in päd- 
agogischen Stufen, sondern daß beide im Wesen des Heilsgeheimnisses 
begründet sind. Das ganze Geheimnis Christi muß immer gleichzeitig in 
der Kirche gegenwärtig sein. Aber man darf Dialog und Mission nicht 
willkürlich vermischen; beide haben ihre gesonderte Bedeutung, über die 
noch Genaueres gesagt werden muß. 

In der Diskussion des Missionsdekretes in der Konzilsaula wurde vor- 
geschlagen, den Abschnitt über das christliche Zeugnis und den Dialog 
nicht in einem gesonderten Artikel zu behandeln, sondern in den Zusam- 
menhang der christlichen Verkündigung selbst einzufügen, eben weil das 
christliche Zeugnis nicht nur eine einleitende Phase der Verkündigung 
darstelle, sondern zu ihrem Wesen gehöre und deshalb auf allen Stufen 
des Missionswerkes da sein müsse. Das Anliegen ist durchaus berechtigt. 
Wenn die Kirche einmal bloß noch lehrte, ohne mit den Menschen in 
brüderlichem Gespräch zu stehen, ohne das Zeugnis des Lebens und der 
Kraft des Geistes zu geben, dann wäre sie zur bloßen Lehranstalt abgesun- 
ken. Das christliche Zeugnis muß also immer mit der christlichen Verkün- 
digung verbunden bleiben. Trotzdem ist die gesonderte Behandlung von 



434 Josef Neuner 

Dialog und Zeugnis gerade in unserer Zeit, in der Welt der Missionen, 
von größter Bedeutung. 

Es gab Zeiten, in denen die Kirche auf den Dialog nicht viel Wert legte. 
Sie war eben in ihrer Lehrautorität allgemein anerkannt - oder sie setzte 
diese Anerkennung wenigstens voraus - und brauchte sich deshalb bei den 
Menschen nicht erst einzuführen. Wie immer es aber in früheren Zeiten 
oder in christlichen Ländern gewesen sein mag, in der heutigen Welt, und 
vor allem in der unendlich weiten nicht-christlichen Umgebung der Mis- 
sionsländer, muß die Kirche zuerst überhaupt gegenwärtig werden. Das 
geschieht nicht allein durch einige Missionskirchen, die weit übers Land 
verstreut sind, sondern durch das Gespräch: Die Kirche muß zum geschätz- 
ten Gesprächspartner werden, dessen Ernst und Weisheit man anerkennt. 
Im Verlauf dieses Gespräches kann dann auch die göttliche Sendung der 
Kirche aufscheinen, aber zuerst muß die Kirche im Leben des Volkes 
präsent sein. Das ist ein entscheidendes Anliegen der heutigen Missions- 

situation. 

Deshalb hat das Missionsdekret mit Sorgfalt gerade diese Abschnitte 
über das christliche Zeugnis und den Dialog entwickelt. •Um allen Men- 
schen, so heißt es da (n. 10), das Geheimnis des Heils und das aus Gott 
stammende Leben anbieten zu können, muß sich die Kirche all diesen 
Gemeinschaften (die Christus noch nicht kennen) einpflanzen." In dieser 
Umwelt müssen die Christen •den neuen Menschen, den sie in der Taufe 
angezogen haben, und die Kraft des Heiligen Geistes, der sie in der Fir- 
mung gestärkt hat, offenbaren" (n. 11). Sie müssen zu diesem Zweck allen 
Menschen •in Achtung und Liebe verbunden sein". Sie sollen sich auch 
•mit ihren nationalen und religiösen Traditionen vertraut machen; mit 
Freude und Ehrfurcht sollen sie die Saatkörner des Wortes aufspüren, die 
darin verborgen sind". •In aufrichtigem und geduldigem Zwiegespräch 
sollen sie lernen, welche Reichtümer der freigebige Gott unter den Völ- 
kern verteilt hat; zugleich aber sollen sie sich bemühen, diese Reichtümer 
durch das Licht des Evangeliums zu erhellen, zu befreien und unter die 
Herrschaft Gottes des Erlösers zu bringen" (n. 11). 

Die deutlichste und wichtigste Auswirkung dieser Gemeinschaft ist die 
christliche Liebe: •Die Gegenwart der Christen in der menschlichen Gesell- 
schaft muß von der Liebe beseelt sein, mit der Gott uns geliebt hat, der 
will, daß wir einander mit derselben Liebe begegnen. Denn die christ- 
liche Liebe erstreckt sich auf alle, ohne Unterschied der Nation, der sozia- 
len Stufe oder der Religion; sie erwartet nicht Gewinn oder Dankbarkeit. 
Denn wie sich Gott mit ungeschuldeter Liebe uns zugewandt hat, so sind 
auch die Gläubigen in ihrer Liebe allein auf den Menschen bedacht, ohne 
Nebenabsicht" (n. 12). Diese Liebe ist wirksam in der persönlichen Begeg- 



Mission, Dialog und Zeugnis 435 

nung von Mensch zu Mensch, sie ist aber auch die Triebkraft in Werken 
der Fürsorge, der Erziehung, des sozialen und wirtschaftlichen Aufbaus. 

Charakteristisch für die christliche Liebe ist also ihreAbsichtslosigkeit. Es 
ist falsch, sie als berechnetes Mittel einzusetzen, um neue Anhänger zu 
gewinnen. Der Vorwurf der gezielten Caritas, die nur Taufbewerber 
sucht, ist oft gegen die Missionen erhoben worden, längst nicht immer zu 
Recht. Das Missionsdekret verlangt, daß sich die christliche Liebe den 
Menschen selbst zuwende, ohne Nebenabsichten, und wären diese noch so 
heilig. Nur so ist sie ein echtes Zeugnis der Liebe Gottes, die uns Men- 
schen gesucht hat. Ebensowenig aber ist christliche Liebe bloß humani- 
täres Wohlwollen, das sich auf den materiellen und sozialen Bereich des 
Lebens beschränkte. Christliche Liebe sucht den ganzen Menschen auch in 
seinem geistigen Bereich, gerade in seinem innersten Anliegen: in seinem 
Verhältnis zu Gott. Sie will das heiligste und beste Geschenk machen, das 
wir Menschen einander anbieten können: die persönliche menschliche 
Nähe und Güte, die Gemeinsamkeit und persönliche Verantwortung für- 
einander. Sie stammt aus Gott. Da, wo ein Mensch dieser lauteren Liebe 
begegnet, findet er Gott: nicht einen Begriff von Gott, zunächst auch nicht 
die Forderungen Gottes, sondern einfach seine Nähe, die erste und ein- 
ladende Erfahrung seines Heils. Das ist es doch, was Christus uns brachte: 
das Bewußtsein, von Gottes Liebe umschlossen zu sein. Irgendwie müssen 
die Menschen diese Erfahrung machen, wo immer sie leben und was sie 
auch glauben. Es geschieht in der christlichen Liebe. Sie ist christliches 
Zeugnis im reinsten Sinn und wird als solches erfaßt. Es gibt für sie keinen 
Ersatz, weil nur in ihr das Wesen Christi sichtbar wird. 

Die Weise, in der diese Liebe sich zeigt, kann sehr verschieden sein. 
Man denkt zunächst an die Hilfe für die Armen und Leidenden; aber es 
gibt viele andere Weisen; die Liebe ist so vielgestaltig wie das Leben der 
Menschen, dessen Seele sie ja sein soll. 

Die tatsächlichen Wirkungen des Zeugnisses der Liebe entziehen sich 
unserer Berechnung. Sie ist ja die Sprache Gottes, und niemand weiß, wie 
Gottes Wort die Herzen der Menschen erreicht. Das Missionsdekret um- 
reißt nur die möglichen Auswirkungen dieses Zeugnisses auf dem Heils- 
weg der Menschen: •(Die Jünger Christi) lehren (im Dialog und im christ- 
lichen Zeugnis) religiöse und moralische Wahrheiten, die Christus mit 
seinem Licht erhellt hat. Sie öffnen auf diese Weise einen volleren Zugang 
zu Gott; es (das Zeugnis) ist eine Hilfe für die Menschen in der Erlangung 
des Heils durch die Liebe zu Gott und zum Nächsten; das Geheimnis 
Christi selbst beginnt aufzuleuchten, in dem der neue Mensch erschienen 
ist, der nach Gott geschaffen wurde, in dem Gottes Liebe sich geoffenbart 
hat" (n. 12). 



436 Josef Neuner 

Die christliche Begegnung knüpft also an die religiöse und sittliche Welt 
des Gesprächspartners an, zu der der Christ seinen eigenen Beitrag zu lei- 
sten hat. Alles Wahre und Gute, das Gott in Menschenherzen geweckt hat, 
erhält im Licht des Evangeliums erst seinen vollen Sinn. Diese tiefere 
Erkenntnis bleibt nicht rein begrifflich; das christliche Zeugnis führt zum 
lebendigen Gott, es führt auf die Stunde der Entscheidung und des Heils 
zu. Denn wo der Mensch dem lebendigen Gott begegnet, steht er an der 
Schwelle des Heils: Er kann sich ihm verweigern, oder er kann sich ihm 
öffnen. Wenn er die rechte Antwort gibt in wahrer Liebe zu Gott und zum 
Nächsten, dann hat er sein Heil gefunden, auch wenn er Christus selbst 
noch nicht kennt. Denn eben die Hingabe an Gott ist der entscheidende 
Schritt auf dem Heilsweg. Dieser Weg führt ihn nicht etwa an Christus 
vorbei, sondern läßt ihn anfangsweise teilnehmen am Geheimnis Christi: 
er hat ja schon zu ahnen begonnen, was der neue Mensch ist, der in Chri- 
stus erschienen ist; er hat auch die Gemeinschaft erfahren, die Christus 
uns gebracht hat. Er hat angefangen, sein Leben von diesem Geheimnis 
formen zu lassen. 

Solche Begegnung ist notwendig, bevor ein Mensch die eigentliche Ver- 
kündigung des Gotteswortes vernehmen kann; ohne diese Erfahrung sieht 
er in ihr nur Intoleranz und Anmaßung. Nun aber muß er lernen, was es 
heißt, in Christus dem sündigen Menschen zu sterben, um für Gott zu 
leben; er kann diesem zentralen Geheimnis der Offenbarung nicht aus- 
weichen. Er muß sich in der Taufe einfügen lassen in das Geheimnis des 
Sterbens Christi, um in ihm zu leben. Die Anleitung zu diesem weiteren 
Schritt gehört zur Verkündigung, in der die Kirche das Geheimnis Christi 
ohne Verkürzung und Abschwächung vorlegen muß. Dieser zweite Schritt 
aber wäre nicht möglich ohne die Vorbereitung durch das christliche Zeug- 
nis und den Dialog. 

Freilich spürte man bei manchen Bischöfen in der Konzilsaula eine 
gewisse Beunruhigung, daß nun zuviel Wert auf die vorbereitende Phase 
der Missionsarbeit gelegt werde, während man, wie sie fürchten, die 
eigentliche Verkündigung ungebührlich hinausschiebe. Solche Befürchtun- 
gen mögen hier und dort begründet sein, weil sich die Menschen zu allen 
Zeiten der Verkündigung des Evangeliums geschämt haben und man wohl 
auch heute dazu neigt, sich Theorien zurechtzulegen, mit denen man sich 
von der Erfüllung der missionarischen Pflicht zur Verkündigung ent- 
schuldigen kann. Die Betonung des christlichen Zeugnisses und Dialogs im 
Missionsdekret ist aber gewiß nicht als eine Abschwächung der missionari- 
schen Verantwortung zu verstehen. Sie hat einen doppelten positiven Sinn: 
Zuerst sollen christliches Zeugnis und Dialog die Verkündigung vorberei- 
ten oder überhaupt erst möglich machen - davon haben wir eben gespro- 



Mission, Dialog und Zeugnis 437 

chen; diese Aufgabe ist heute wichtiger als je zuvor. Diese Betonung des 
Zeugnisses bedeutet dann aber auch eine wesentliche Ausweitung der 
kirchlichen Sendung in viel weitere Dimensionen, über den kirchlichen 
Rahmen hinaus. Davon ist noch etwas zu sagen. 

III. Zeugnis und Dialog in der heutigen Mission 

Im Missionsdekret wird das christliche Zeugnis als Vorstufe zur eigent- 
lichen Missionsarbeit dargestellt; so soll es auch sein. Aber eine realisti- 
sche Betrachtung der heutigen Missionsarbeit kommt nicht an der Tatsache 
vorbei, daß ein großer Teil der Missionskräfte nicht bis zur eigentlichen 
Verkündigung der christlichen Botschaft vorstößt, sondern im Erziehungs- 
wesen, in sozialen Arbeiten und ähnlichen Tätigkeiten beschäftigt ist; fer- 
ner an der Tatsache, daß in vielen Situationen eine unmittelbare Verkün- 
digung der christlichen Botschaft nicht möglich ist und nur Abwehr und 
Entfremdung hervorrufen würde. 

Es geht nun hier nicht darum, zu beurteilen, ob in einer allgemeinen 
Missionsplanung mehr Gewicht auf die eigentliche Verkündigung zu legen 
wäre - das mag sehr wohl der Fall sein. Hier geht es darum, ein Wort 
über den Eigenwert des christlichen Zeugnisses zu sagen, das auf den vie- 
len Gebieten der christlichen Liebe: der Fürsorge, Erziehung usw. gegeben 
wird. 

Es wird gut sein, die missionarische Situation einmal nicht von der 
Kirche her, sondern mit den Augen der Nicht-Christen, etwa eines Hindu, 
zu sehen. Wie erscheint ihm das Christentum? Man wird in seiner Vor- 
stellung sehr bald auf eine grundlegende Unterscheidung stoßen: die 
Unterscheidung zwischen Christus und der Kirche. Fast überall wird man 
tiefe Verehrung und Liebe für Christus finden, nicht nur weil eben der 
Inder in seiner synkretistischen Tendenz in seinem Pantheon auch für den 
Gott der Christen gern einen Platz bereit hält, sondern weil er in der Per- 
son Christi etwas von der Größe und Liebe des wahren Heils erahnt. Die 
Kirche aber scheint ihm wenig mit Christus zu tun zu haben. Nehru hat 
einmal summarisch erklärt: •Die Bergpredigt und modernes europäisches 
oder amerikanisches Christentum, wie grundverschieden sind die beiden!" 
Christus hat also seine unmittelbare Anziehung bewahrt, aber selten 
werden die Kirchen als die Träger seines Geistes und die Bringer seines 
Lebens erkannt. Dafür gibt es viele Gründe: Zunächst ist die Kirche eine 
komplizierte Organisation geworden, mit einem verwickelten Gesetzbuch 
und einem weitverästelten Lehrsystem. Dem modernen Inder will es nicht 
eingehen, daß man für das Verständnis Christi und für seine Nachfolge 
eine so schwierige Apparatur braucht. Wenn er dann anfängt, in den 
Annalen der Kirche zu blättern, so findet er dogmatische und politische 
Streitigkeiten ohne Zahl, von denen ihm die meisten sinnlos scheinen; 



438 Josef Neuner 

er findet die Richtstätten der Inquisition, er liest von blutigen Kreuzzügen, 
und häufig begegnet er diesen Dingen in einseitigen und kirchenfeind- 
lichen Darstellungen. All das kann er mit dem Geist Christi nicht zusam- 
menreimen. Er kommt bei seinem Gang durch die Geschichte in die kolo- 
niale Epoche und sieht das Christentum mit der politischen und wirtschaft- 
lichen Hegemonie der Mächte der westlichen Welt und mit der Überheb- 
lichkeit der weißen Rasse verbunden. Die Missionen dieser Zeit erscheinen 
ihm oft nur als die religiöse Seite des westlichen Kolonialismus. Als Wis- 
senschaftler begegnet er z. B. der Ablehnung der Abstammungslehre und 
kann nicht verstehen, was solche Urteile für das religiöse Leben der Men- 
schen bedeuten sollen. - Es geht uns hier nicht darum, die Berechtigung 
solcher Einwände nachzuprüfen, sondern einfach um die Tatsache, daß 
sehr viele Menschen sich aus solcher Sicht ein Bild von der Kirche machen 
und daß es deshalb für einen modernen Inder zwei ganz verschiedene 
Dinge sind, sich Christus zu öffnen und sich der Kirche anzuschließen. 

Was soll man in dieser Lage tun? Man mag wünschen, daß die Kirche 
immer mehr im Gewand des Evangeliums erscheine, daß sie mehr Ge- 
meinschaft des Geistes als des Rechtes sei, daß sie sich auch in ihrem Leben 
mehr an die Gewohnheiten der Völker angleiche; all das ist wichtig und 
soll geschehen. Man wird aber zugeben müssen, daß die Kirche auch beim 
besten Willen ihr Gewand nicht so einfach wechseln kann; und vieles, was 
dem Inder schwer verständlich ist, hängt so stark mit dem Wesen und 
Leben der Kirche zusammen, daß es davon nicht gelöst werden kann. 
Außerdem gibt es Hemmungen der Kirche gegenüber, die die Kirche von 
sich aus nicht zu beseitigen vermag. Viele Inder betrachten den Hinduis- 
mus als ein nationales Erbe, dem man nicht entsagen kann, ohne seinem 
Volk untreu zu werden, und die allgemein anerkannte Lehre von der 
Gleichheit aller Religionen macht es schwer, den Ernst einer Entscheidung 
zu erfassen. 

Was kann die Kirche also tun? Soll sie sich darauf verlegen, Apologetik 
zu treiben und diese Einwände theoretisch zu widerlegen? Das muß wohl 
gelegentlich geschehen; aber es ist sicher nicht der normale Weg. So ist es 
z. B. ein fast unmögliches Unterfangen, einem Hindu beweisen zu wollen, 
daß es nur eine wahre Religion geben könne. 

Aber es gibt einen Beweis für das Christentum, der allen Menschen zu- 
gänglich ist: das lebendige Zeugnis, die christliche Begegnung, die wahre 
Liebe. Der Inder ist dafür sehr empfänglich. 

Man darf nun freilich nicht glauben, daß jede christliche Erziehungs- 
anstalt oder jedes soziale Werk ohne weiteres als christliches Zeugnis 
erscheint. Die Arbeit allein ist noch kein genügendes Zeugnis; es kommt 
auf den Geist an, der die Arbeit beseelt. Man hält ganz allgemein die 



Mission, Dialog und Zeugnis 439 

christlichen Missionare für gute Erzieher und tüchtige Organisatoren, 
aber man sieht in ihnen viel zu wenig die Männer des Glaubens, die Zeu- 
gen der göttlichen Liebe. Die Einzelnen sowohl wie die Institutionen 
müssen sich viel mehr bewußt sein, daß es entscheidend auf das christliche 
Zeugnis ankommt, auf die wirkliche Darstellung Christi. Von dieser Sicht 
her muß man die christlichen Institutionen überprüfen und erneuern. 

Das läßt sich ohne große Schwierigkeit auf die caritativen Anstalten 
anwenden, die ja auch tatsächlich in Indien wohl am meisten zum christ- 
lichen Zeugnis beitragen. Hier aber soll etwas von dem viel umstrittenen 
Werk der christlichen Schulen gesagt werden. Es werden in Indien an 
christlichen Schulen nicht nur Christen, sondern Tausende von Hindus 
und Anhänger anderer Religionen erzogen. Was ist das Ergebnis dieser 
Arbeit? Man hat mit Bitterkeit geklagt, daß auf diesen Schulen kaum 
Konversionen vorkommen und daß man mit all dieser Arbeit aus den 
Schülern nicht Christen, sondern nur bessere Hindus oder Mohammeda- 
ner mache. Was ist dazu zu sagen? 

Man muß von der Tatsache ausgehen, daß die indische Gesetzgebung 
in staatlich unterstützten Schulen (und das sind fast alle) eine unmittel- 
bar religiöse Unterweisung der Jugend nicht gestattet, wenn sie nicht 
von den Eltern gewünscht wird - und man muß zugeben, daß ohne den 
Wunsch der Eltern ein solcher Unterricht auch nicht zu verantworten 
wäre. Man wird gewiß betonen, daß überall da, wo eine eigentliche 
Verkündigung Christi möglich ist, die christliche Botschaft mitgeteilt 
werden muß. Auch ist es oft möglich, und sicher berechtigt, Schüler auf 
christlichen Schulen in verschiedener Weise mit den Grundzügen des 
Christentums bekannt zu machen. Aber eine volle christliche Unterwei- 
sung ist nicht zu erreichen. 

Welchen Sinn hat nun in solcher Lage die Erziehungsarbeit für Nicht- 
Christen? Man hat sich in den letzten Jahren mehr und mehr dieser 
Frage mit großem Ernst gestellt - sie wurde in eigenen Seminaren und 
Konferenzen behandelt - und gibt sich nicht mehr so leicht mit vor- 
läufigen Antworten zufrieden, wie etwa, daß diese Schulen ein gutes 
Klima für die missionarische Arbeit schaffen. Das ist gewiß wahr, aber 
nicht ausreichend. Man muß doch den Sinn dieses verzweigten Schul- 
systems in der Erziehungsarbeit selbst finden, in dem Ertrag, den diese 
Arbeit bei der Jugend selbst hervorbringt. Worin besteht an diesen 
Schulen das christliche Zeugnis? 

Die gesamte Erziehung muß darauf ausgerichtet sein, den Menschen 
zu bilden und zu der inneren Reife zu führen, die eine letzte sittlich- 
religiöse Entscheidung möglich macht. Dieses Ziel muß durch das ganze 
Erziehungssystem angestrebt werden, in besonderer Weise durch den 



440 Josef Neuner 

Moralunterricht, der nicht nur erlaubt, sondern ausdrücklich gewünscht 
wird. Über das Ziel dieses Unterrichtes muß man sich freilich im klaren 
sein: Man muß von der festen kirchlichen Lehre ausgehen, daß Men- 
schen, wenn sie ohne Schuld Christus und die Kirche nicht kennen, durch 
Gottes Gnade Heil finden können, wenn sie ihrem Gewissen folgen. Nun 
sind alle diese jungen Menschen in eben dieser Lage: sie gehören einer 
nicht-christlichen Umgebung an; eine volle Begegnung mit der christlichen 
Botschaft können sie nicht finden; auch die Schule kann ihnen, wie wir sag- 
ten, diese Begegnung nicht voll vermitteln. Eines aber kann für sie getan 
werden: Man kann sie dazu anleiten, ihrem Gewissen in der rechten Weise 
zu folgen. Deshalb darf der Unterricht nicht nur begriffliche Kenntnisse 
vermitteln; er muß auch in einer inneren Führung bestehen. Es ist nicht ge- 
nug, den jungen Menschen eine allgemeine Idee von Gott zu geben; man 
muß sie vielmehr anleiten, zu beten, zu vertrauen, Gott zu lieben und, wenn 
sie gesündigt haben, in Reue wieder zu Gott zurückzukehren. Man muß 
sie zum Verständnis der Würde des Menschen und seiner Verantwortung 
führen, mit einem Wort: sie anleiten, diese religiösen Grundhaltungen 
ins konkrete Leben und in ihre Gemeinschaftsbeziehungen zu übersetzen, 
in den Geist des Dienstes und der Verpflichtung für die andern, in Treue 
und Ehrlichkeit hinsichtlich ihres ganzen Verhaltens. So werden sie lang- 
sam den Gehorsam gegen Gott, sein Gebot und seine Führung lernen. 
All das ist in vielen Fällen durchaus möglich, manchmal besser als bei 
Christen. An vielen Orten hat man schon Einkehrtage oder ganze Exer- 
zitien für Hindus eingeführt, mit erstaunlichem Erfolg. Man könnte und 
sollte aber wohl noch mehr in dieser Richtung tun. Trotz alledem kann 
man nicht erwarten, daß solchen jungen Menschen die Notwendigkeit, 
in die Kirche einzutreten, verständlich wird. Von der sozial bindenden 
Kraft des Hinduismus kann man sich kaum eine ausreichende Vorstel- 
lung machen. Aber wenn einer all das getan hat, dann hat er doch diesen 
Menschen Christus verkündet, soweit er es eben konnte. In vielen Fällen 
kommt auch ein positives Verhältnis zu Christus zustande. Auf jeden 
Fall aber hat man dazu beigetragen, eine innere Haltung zu schaffen, 
die aus dem Geist Christi stammt, mit Christus verbindet und ein Weg 
zum Heil ist. Wohin und wie weit dieser Weg den einzelnen führt, das 
muß man in den meisten Fällen Gott überlassen. - Man soll also solche 
Schulen nicht als •rein weltliche" Erziehungsinstitute betrachten, sondern 
als wahre Zentren religiöser Bildung, wo junge Menschen so weit auf 
dem Weg des Heils geführt werden, wie es unter den gegebenen Um- 
ständen möglich ist. 

Hat man durch solche Arbeit, die junge Menschen zu ,besseren Hin- 
dus' macht, die missionarische Aufgabe verkehrt? Wenn damit gesagt 



Mission, Dialog und Zeugnis 441 

werden soll, man habe einen Hindu im Irrtum bestärkt und noch weiter 
von Christus getrennt, dann würde dieser Vorwurf gewiß zu Recht 
erhoben. Wenn aber damit gemeint ist, man habe ihm geholfen, in 
seiner Religion besser nach seinem Gewissen zu leben, in der Erkenntnis 
Gottes und seines Willens zu wachsen, soweit sie von ihm erkannt wer- 
den können; man habe ihn angeleitet, sich von der Gnade Gottes führen 
zu lassen und einen Weg zu betreten, der ihn zwar noch nicht zum aus- 
drücklichen Glauben an Christus und die Kirche bringt, wohl aber dem 
Heil entgegenführt, dann kann von einer Verkehrung der missiona- 
rischen Aufgabe nicht die Rede sein. Solches Tun ist keine Verleugnung 
des missionarischen Berufes, sondern das Hinausgehen über die Grenz- 
pfähle der Kirche, zu den Menschen, da wo sie leben und ihren Weg 
suchen, um ihnen auf dem Weg zum Heil zu helfen, soweit es eben geht. 
Das ist eine wahrhaft missionarische Arbeit, auch wenn ihr Ergebnis 
statistisch nicht erfaßt werden kann. 

Wir nannten das Beispiel der Schulen gleichsam als Paradigma für 
einen Aufgabenkreis, in dem ein christliches Zeugnis zu geben ist und 
gegeben werden kann, auch wenn eine volle Verkündigung Christi nicht 
möglich ist. Es gibt immer mehr und immer größere Felder, wo dies der 
Fall ist, sowohl in den christlichen Ländern wie in den Missionsgebieten. 
Da sind Weltpresse, die publizistischen Mittel, die großen nationalen 
und internationalen Organisationen. Es ist undenkbar, über all diese 
Medien unmittelbar die christliche Botschaft verkünden zu wollen. Es 
ist aber ebenso aussichtslos, mit unseren kleinen Mitteln in Wettbewerb 
mit diesen Organisationen zu treten. Sie müssen vielmehr der bevorzugte 
Ort des christlichen Zeugnisses werden. Christen müssen zur geistigen 
Orientierung dieser Institutionen beitragen, deren Verantwortungs- 
bewußtsein stärken und die moralischen Wertungen beeinflussen, die 
für ihre Tätigkeit maßgebend sind. Sie müssen für die Würde des Men- 
schen, für seine Freiheit, für die Gemeinschaft zwischen Menschen und 
Völkern einstehen. Das erwartet man von ihnen als ihren eigensten 
Beitrag, auch in nichtchristlichen Ländern. In einem Seminar über Ent- 
wicklungshilfe in Delhi unterschied ein Hindu drei Gruppen von Pro- 
jekten: christliche, nicht-christliche und unchristliche. Die unchristlichen, 
so sagte er, müßten liquidiert, die nicht-christlichen verchristlicht und die 
christlichen gefördert werden. Mit ,christlich' meinte er natürlich nicht eine 
konfessionelle Begrenzung dieser Projekte, sondern ganz einfach den 
Geist der Gemeinschaft, der Ehrfurcht, des Dienstes, in dem sich die 
Menschen und die Völker begegnen müssen. Dieses wirksame christliche 
Zeugnis ist wohl das dringendste Erfordernis in der heutigen Welt. 



442 Josef Neuner 

Man befürchte nicht, daß durch die Betonung des christlichen Zeug- 
nisses die eigentliche Verkündigung Christi vernachlässigt werde. Sie 
bleibt immer die zentrale Aufgabe der Kirche. Aber sehen wir nicht, daß 
diese eigentliche Verkündigung oft wenig beachtet wird, daß heutige 
Menschen die Relevanz der christlichen Botschaft kaum verstehen, daß 
unter nicht-christlichen Völkern Christentum als eine Randerscheinung 
angesehen wird, die für das eigentliche Leben der Nation wenig Bedeu- 
tung hat? Dieser Mißstand wird nicht dadurch beseitigt, daß wir uns für 
die Predigt mit besseren Lautsprechern versehen, sondern dadurch, daß 
die Bedeutung Christi für den Menschen und für die Völker real erfahren 
wird. Dafür brauchen wir das christliche Zeugnis und den lebendigen 
Dialog. 

Bevor die Kirche das Ostergeheimnis der Erlösung verkündet, muß 
sie immer wieder das Weihnachtsgeheimnis ihrer Gegenwart unter den 
Menschen erneuern: •Die Kirche muß sich all diesen Gemeinschaften 
einpflanzen, geradeso wie sich Christus selbst in der Menschwerdung von 
der konkreten sozialen und kulturellen Welt der Menschen einschließen 
ließ, unter denen er lebte" (Missionsdekret n. 10). 

Man sucht in dem Missionsdekret nach einer neuen Orientierung. Sie 
besteht nicht in erster Linie in einer organisatorischen Verbesserung des 
Missionswesens, sondern eben in der Haltung der Kirche der nicht-christ- 
lichen Welt gegenüber. In dem neuen Verständnis und der tieferen Begeg- 
nung mit dieser Welt ist noch ein wesentliches Stück zu dem Selbstver- 
ständnis hinzuzufügen, das die Kirche im Konzil sucht. Man teilt gerne die 
Konzilsarbeit in die beiden Aufgabenkreise ein: Selbstbesinnung und 
-erneuerung der Kirche, und Neubesinnung auf ihr Verhältnis zur Welt. 
Aber eben dieses Verhältnis zur Welt darf nicht nur als praktischer 
Anhang an das Selbstverständnis der Kirche betrachtet werden. Die Sen- 
dung zur Welt ist der Kirche so wesentlich, daß ein volles Selbstverständnis 
der Kirche überhaupt nur möglich ist, wenn sie sich ihrer Sendung ganz 
bewußt wird und sich ihrer Aufgabe ganz hingibt. Die Kirche kommt zu 
sich selbst in der Hingabe an ihre Aufgabe. Sie nimmt ihren ganzen Reich- 
tum wahr, indem sie ihn verschenkt; ihrer Weisheit wird sie sich bewußt, 
wenn sie zum Gespräch mit anderen gezwungen wird, ihr wahres Leben 
lebt sie, indem sie es verliert, um Christi willen, für die Welt - so hat es 
doch schon Jesus gesagt. 

Deshalb bedeutet die neue Situation der Kirche in der heutigen Welt 
eine Bereicherung für die Kirche selbst, und für jeden Christen, der mit 
der Kirche lebt und denkt, denn die Kirche beginnt wieder, in der Welt zu 
sein, gerade so, wie Jesus unter uns war: Mensch unter Menschen, ohne 
Prachtgewänder und privilegierte Positionen. Es gibt keine täuschenden 



Die Familiengruppen Unserer Lieben Frau 443 

und schützenden Fanfaren mehr, man kann also Verlegenheiten und Un- 
sicherheiten nicht mehr im Gehäuse eines unangreifbaren Lehrsystems ver- 
stecken. Wir Christen sind Menschen unter Menschen, beladen mit den 
gleichen Fragen und Aufgaben wie die anderen, wir haben nur eines vor- 
aus - und das ist nicht unser Verdienst: den Glauben, der die Welt über- 
windet, Jesus Christus ist bei seiner Kirche alle Tage, bis ans Ende der 
Zeiten, und er wird seine Gläubigen nie allein lassen. 

So sollen wir also in der Sendung an die heutige Welt unser eigenes 
Christsein tiefer verstehen. Die Kirche ist im Strom der Geschichte nicht 
eine gesicherte Insel, sondern sie hat sich immer als das schwankende 
Schifflein verstanden, das zu sinken droht, in das aber Christus gestiegen 
ist, mitten im Sturm. Wir müssen die Geschichte bestehen in der Kraft des 
Glaubens - wir hätten auch der Welt nichts zu bieten, wenn wir nicht diese 
Probe bestehen müßten, wie ja auch Christus einer von uns werden mußte, 
um uns zu lösen. Unsere missionarische Aufgabe besteht darin, der heuti- 
gen Welt diesen Glauben zu bezeugen, demütig, weil er ja Gottes Ge- 
schenk ist, aber mutig und überzeugend, weil es nur in diesem Glauben 
Heil gibt. 

Die Familiengruppen Unserer Lieben Frau 
und das Neue Gebot der Liebe* 

Henri Caffarel, Paris 

Nicht nur die Orden, auch die Laienbewegungen haben innerhalb der 
Kirche ihre eigene Berufung. Das will sagen, daß jede von ihnen von Gott 
zu einem besonderen Dienst in der Kirche, zu einer nur von ihr auszufül- 
lenden Funktion berufen ist. Aber das volle Verständnis einer Berufung 
reift nur langsam und bedarf immer wieder der Besinnung. Es braucht Zeit 
und Erfahrung, um der verschiedenen Seiten einer Beauftragung und eines 

* Der folgende Vortrag wurde vom Verfasser, dem Gründer und Leiter der Equipes 
Notre-Dame, auf einer Regionaltagung der deutschsprachigen Familiengruppen im Sep- 
tember 1965 in München gehalten. Er ist in der Oktobernummer des Mitteilungsblattes 
der französischen Familiengruppen (Lettre mensuelle des Equipes Notre-Dame XIX, 1) 
erschienen und wurde für unsere Zeitschrift ein wenig überarbeitet. 




