Die Familiengruppen Unserer Lieben Frau 443

und schittzenden Fanfaren mehr, man kann also Verlegenheiten und Un-
sicherheiten nicht mehr im Gehiuse eines unangreifbaren Lehrsystems ver-
stecken. Wir Christen sind Menschen unter Menschen, beladen mit den
gleichen Fragen und Aufgaben wie die anderen, wir haben nur eines vor-
aus — und das ist nicht unser Verdienst: den Glauben, der die Welt iiber-
windet, Jesus Christus ist bei seiner Kirche alle Tage, bis ans Ende der
Zeiten, und er wird seine Gldubigen nie allein lassen.

So sollen wir also in der Sendung an die heutige Welt unser eigenes
Christsein tiefer verstehen. Die Kirche ist im Strom der Geschichte nicht
eine gesicherte Insel, sondern sie hat sich immer als das schwankende
Schifflein verstanden, das zu sinken droht, in das aber Christus gestiegen
ist, mitten im Sturm. Wir miissen die Geschichte bestehen in der Kraft des
Glaubens —- wir hitten auch der Welt nichts zu bieten, wenn wir nicht diese
Probe bestehen miifiten, wie ja auch Christus einer von uns werden mufite,
um uns zu lésen. Unsere missionarische Aufgabe besteht darin, der heuti-
gen Welt diesen Glauben zu bezeugen, demiitig, weil er ja Gottes Ge-
schenk ist, aber mutig und liberzeugend, weil es nur in diesem Glauben
Heil gibt.

Die Familiengruppen Unserer Lieben Frau
und das Neue Gebot der Liebe*

Henri Caffarel, Paris

Nicht nur die Orden, auch die Laienbewegungen haben innerhalb der
Kirche ihre eigene Berufung. Das will sagen, dafl jede von ihnen von Gott
zu einem besonderen Dienst in der Kirche, zu einer nur von ihr auszufiil-
lenden Funktion berufen ist. Aber das volle Verstindnis einer Berufung
reift nur langsam und bedarf immer wieder der Besinnung. Es braucht Zeit
und Erfahrung, um der verschiedenen Seiten einer Beauftragung und eines

* Der folgende Vortrag wurde vom Verfasser, dem Griinder und Leiter der Equipes
Notre-Dame, auf einer Regionaltagung der deutschsprachigen Familiengruppen im Sep-
tember 1965 in Minchen gehalten. Er ist in der Oktobernummer des Mitteilungsblattes
der franzésischen Familiengruppen (Lettre mensuelle des Equipes Notre-Dame XIX, 1)
erschienen und wurde fiir unsere Zeitschrift ein wenig iiberarbeitet.



444 Henri Caffarel

Dienstes in der Kirche inne zu werden. — Das gilt ebenso fir den einzelnen
wie fiir eine Gemeinschaft und darum auch fir die Familiengruppen Unse-
rer Lieben Frau.

Eine charakteristische Erfahrung

Aus solcher Einsicht heraus habe ich mir von neuem die Frage gestellt:
Was erwartet Gott eigentlich von uns? Welches ist unser Auftrag in die-
ser Zeit? Darauf gibe es verschiedene Antworten; denn die Berufung der
Familiengruppen weist verschiedene Aspekte auf. Aber ich wollte auf das
Wesentliche gehen und dachte daritber nach, was mich hierfiir auf die
rechte Fahrte fihren konnte. Da fiel mir die Bemerkung eines unserer
Gruppenmitglieder auf unserer ersten Pilgerfahrt nach Lourdes ein. , Wie
erkldren Sie sich“, hatte er mich gefragt, ,folgende uberraschende Tat-
sache: Wir hatten im Zug einen Austausch unter Gruppenmitgliedern, und
bereits nach einer Stunde waren unter den vier Ehepaaren, die sich vorher
nie gesehen hatten, sehr viel tiefer reichende Bande gekniipft, als sie einen
mit alten Freunden verbinden, die man oft getroffen hat?“ — ,Ich mochte
nicht“, antwortete ich ihm, ,daf} Sie mir nur einfach einen Eindruck sozu-
sagen im Rohzustand mitteilen. Versuchen Sie doch einmal, die darin ent-
haltenen Elemente zu analysieren.“ — Er dachte eine Weile nach; dann
sagte er: ,Ich mochte auf drei Dinge hinweisen. Erstens hatte sich nach
einer Unterhaltung von nur wenigen Stunden zwischen uns eine Freund-
schaft entwickelt, wie wir sie selbst mit unseren besten Freunden nicht
kannten. Dazu war es nicht nur einfach das Erleben einer tiefen, briider-
lichen Begegnung, sondern zugleich einer Begegnung mit Gott. Schlieflich
hatten wir das Gefiihl, dafl uns dieser Austausch innerlich geldutert und
besser gemacht hatte. Wir spiirten in uns eine selten reiche Freude.”

Wie oft habe ich seit diesem Gesprach dhnliche Bekenntnisse entgegen-
genommen. Offenbar stehen wir hier vor einer Erfahrung, die in den
Familiengruppen geldufig ist. Man begegnet ibr tiberall dort, wo sie Fuf}
gefafit haben. Und zwar nicht als sporadische Erscheinung, etwa bei einer
auflergewohnlichen Begegnung, sondern bei den gewohnten Gruppen-
treffen. Ich will daraus nicht folgern, daf} diese Erfahrung auf unsere Be-
wegung beschrdnkt sei. Wohl aber denke ich, dafl sie uns auf die Spur
dessen bringt, was ich soeben das Wesen unserer Berufung genannt habe.

Ein Auflenstehender wird hier vielleicht eine gewisse Uberschwenglich-
keit der Gefiihle vermuten. Aber die Beteiligten wissen, daf es sich um
etwas ganz anderes handelt, nimlich um eine im strengen Sinn religiose
Erfahrung. Ihre Erkldrung miissen wir im Neuen Testament suchen. Dazu
wollen wir uns vier Texte besonders anschauen.



Die Familiengruppen Unserer Lieben Frau 445
Die Antwort der Heiligen Schrift

Die Stelle bei Matthaus: ,Wo zwei oder drei in meinem Namen versam-
melt sind, da bin ich mitten unter ihnen“ (18, 20) kann uns eine erste Erkla-
rung der Erfahrung liefern, von der hier die Rede ist. Gewif}, Christus
148t uns seine Gegenwart nicht in jedem Fall fuhlbar erleben; aber an der
Tatsache, von der unsere Stelle deutlich spricht, ist nicht zu zweifeln, so-
bald die beiden Bedingungen wirklich erfiillt sind. Dabei ist der kleine
Einschub in der Aussage des Herrn zu beachten. Er sagt nicht einfach: ,Wo
zwel oder drel versammelt sind, da bin ich mitten unter ithnen“, sondern:
~Wo ihr in meinem Namen versammelt seid . ..“. Mit anderen Worten:
» Wenn sich meine Verheiflung erfiillen soll, geniigt es nicht, dafl ihr aus
irgendeinem Grund, mag er im dibrigen noch so gut sein, versammelt seid;
es mufl noch etwas hinzukommen: ihr mifit euch meinetwegen versam-
meln, aus Liebe zu mir, um mich zu suchen.“ Die zweite Bedingung steckt
in dem Wortchen ,versammelt®, ,vereinigt“. Man kann zusammenkom-
men, ohne deshalb vereinigt und einig zu sein. Was bewirkt denn die Ver-
einigung im Namen Christi? Sie geschieht, wenn zwei — oder mehr - Kin-
der Gottes austauschen und einander mitteilen, was ihr Bestes ist: ihre
Kenntnis und Liebe des Herrn. Andernfalls bleiben sie rein auflerlich einer
neben dem andern, sind aber nicht wirklich , vereinigt®.

Einen weiteren Beitrag zu unserer Frage liefert uns das Johannesevan-
gelium. Zwar findet sich in ihm kein dhnlich ausdriicklicher Text iiber die
Gegenwart Jesu inmitten der Seinen wie bei Matthdus. Dafiir aber sehen
wir hier, mit welcher Dringlichkeit der Herr seine Jinger beschwort, ein-
ander zu lieben. Jesus sagt beim Letzten Abendmahl zu seinen Jiingern:
»Bleibt in meiner Liebe! Wenn ihr meine Gebote haltet, werdet ihr in
meiner Liebe bleiben . .. Das ist mein Gebot, dafl ihr einander liebt, wie
ich euch geliebt habe . . . Thr seid meine Freunde, wenn ihr tut, was ich euch
gebiete . . . Das gebiete ich euch, dafl ihr einander liebet . . . Dies habe ich
zu euch geredet, damit meine Freude in euch sei und eure Freude voll-
kommen werde“ (Jo 15,9b-10a. 12. 14. 17. 11).

Zum richtigen Verstindnis dieses Textes ist zu bedenken, dafl er un-
mittelbar auf das Gleichnis vom Weinberg folgt. Christus ist der Wein-
stock, die Christen sind die Rebzweige. Wenn der Rebzweig mit dem
Weinstock verbunden bleibt, lebt er vom Leben des Weinstockes und bringt
viele Frucht. Aber was soll man tun, um mit Thm verbunden zu bleiben,
um, wie der Herr sagt, ,in seiner Liebe zu bleiben“? Die Frage, die wir
uns hier stellen, las Jesus offenbar auch in den Augen seiner Jinger. Denn
er sagte: , Wenn ihr meine Gebote haltet, werdet ihr in meiner Liebe blei-
ben.“ Aber was sind seine Gebote? Jesus fiigt hinzu: ,Das ist mein Gebot,
dafl ihr einander liebt, wie ich euch geliebt habe.“ Hier ist der Ubergang



446 Henri Caffarel

von der Mehrzahl zur Einzahl zu beachten. Zunichst sagt der Herr:
» Wenn ihr meine Gebote haltet und wenige Zeilen spiter: ,Das ist mein
Gebot“. Das ist bedeutsam. Fiir die, die gleich den Aposteln Jesus lieben,
ihm nachfolgen und in seiner Liebe bleiben wollen, lduft also alles auf
das eine Gebot hinaus: die gegenseitige Liebe. Fiir seine Jiinger ist das
das Hauptbemiihen. Hier geht es um alles oder nichts. Beobachtet man
dieses Gebot, bleibt man Christus geeint; tibertritt man es, trennt man sich
von ihm.

Dabei darf ein Wort von entscheidender Bedeutung nicht iibersehen
werden: das Wartlein ,wie“. Der Herr sagt nicht einfach: ,Das ist mein
Gebot, daf} ihr einander liebt, sondern genauer: ,daf} ihr einander liebt,
wie ich euch geliebt habe.“ Es konnte den Aposteln an jenem Abend wahr-
haftig nicht schwer fallen zu begreifen, was mit diesem ,wie“ gemeint
war. Der Herr hatte ihnen ja soeben die Fiille gewaschen und ausdriicklich
hinzugefugt: ,Ich habe euch ein Beispiel gegeben, daf} auch ihr einander
tut, wie ich euch getan habe“ (Jo 13,15).

Um zu lieben, ,wie“ er geliebt hat, miissen wir einander dienen. Kurz
nach diesem ergreifenden Tun des Herrn hatten sie sein Wort vernom-
men: ,Eine gréflere Liebe hat niemand, als wer sein Leben hingibt fiir
seine Freunde® (Jo 15,13). Sich gegenseitig lieben heifit also: einander
dienen, gegebenenfalls bis zum Opfer des eigenen Lebens. Schlielflich hatte
er ihnen noch das wunderbare Wort gesagt: ,Ich nenne euch Freunde,
weil ich alles, was ich von meinem Vater gehért habe, euch kundgetan
habe® (Jo 15,15). Lieben, wie er geliebt hat, heifit: einander das Beste
von dem mitteilen, was man denkt und was unser Leben ausmacht: das,
was wir von Gott wissen und worin wir an Gottes Leben teilhaben.

Das Anliegen, daf die Seinen einander lieben, 1488t den Herrn nicht los.
Er kommt gegen Ende ihres letzten Zusammenseins, kurz bevor er sich an
den Vater wendet, noch einmal darauf zuriick: ,Meine Kinder, nur noch
eine kleine Weile bin ich bei euch . . . Ein neues Gebot gebe ich euch: daf§
ihr einander liebet, wie ich euch geliebt habe, so sollt auch ihr einander
lieben. Daran werden alle erkennen, dafl ihr meine Jinger seid, wenn ihr
Liebe habt zueinander® (Jo 13,33 a. 34.35).

Jesus war nicht verschwenderisch mit zirtlicher Anrede. Oft war er so-
gar hart zu seinen Aposteln. Er beweist seine Liebe mehr durch die Tat als
durch Worte. Aber an jenem Abend kann er seine zartliche Liebe nicht
zuriickhalten: ,Meine Kinder, nur noch eine kleine Weile bin ich bei euch.®

Er spricht von einem Gebot: ,Ich gebe euch ein Gebot“; aber in Wirk-
lichkeit handelt es sich vielmehr um ein Testament, das geistliche Testa-
ment dessen, der im Begriff steht, seine Lieben zu verlassen und ihnen das
Tiefste mitzuteilen, was er denkt und fihlt und was sein letzter Wille ist.



Die Familiengruppen Unserer Lieben Frau 447

Hier nun nennt Jesus zum erstenmal sein Gebot ein ,neues Gebot. Tat-
siachlich ist es ein neues Gebot, denn die Liebe, die es verkiindet, ist etwas
vo6llig Neues: es ist eine Liebe, die nicht dem Menschenherzen entspringt,
sondern im Herzen Gottes ihre Quelle hat. Das zeigt sich darin, daf} die
heiligen Schriftsteller zur Bezeichnung dieser Liebe ein eigenes, neunes
Wort, nidmlich das griechische Agape verwenden. Vom Vater und vom
Sohn ausgehend bricht diese heilige Liebe im Herzen der Christen auf und
soll sich durch sie iiber die ganze Welt verbreiten.

Dieses Hauptgebot, das alle anderen Gebote in sich schliefit, heifit nicht
einfach ,liebet”, sondern ,liebt einander“. Viele Christen sind befremdet,
wenn sie sehen, wie sehr Christus gerade die Bruderliebe betont. Besteht
die grofite Liebe nicht eher in der schwersten Liebe: nimlich die zu lieben,
fiir die man keine Sympathie hat, Menschen, die uns beleidigt und verletzt
haben, von denen man keine Gegenliebe zu gewirtigen hat, die armen
Schlucker . . .? Seine Briider und seine Freunde lieben, scheint leicht. Ver-
suchen wir dementgegen zu begreifen, waram Christus dennoch der Bru-
derliebe den Vorzug gibt.

Ein erster Grund tritt in dem ,Gebet um die Einheit®, das Christus beim
letzten Abendmahl an den Vater richtet, deutlich zutage. Er hat seinen
Aposteln das nene Gebot gegeben: ,Liebet einander!“ Nun bittet er seinen
Vater, den Jiingern, die er zuriicklaflt, zur Verwirklichung dieser Liebe zu
verhelfen. Doch er tut es mit Worten, die uns iiberraschen. Er sagt nicht:
» Vater, gib, dafl sie sich lieben®, sondern ,dafl sie eins seien“ (Jo 17,22).
Menschen, die sich lieben, verlangen nach Vereinigung; das braucht man
Verheirateten nicht za sagen. Die ganze Dynamik der Liebe geht auf Ver-
einigung. Aber Jesus ersehnt fir seine Jinger noch Hoheres; sie sollen
nicht nur vereint, sie sollen eins sein. Das ist in der Tat die Auswirkung der
Bruderliebe: die Einheit der Christen, das, was im Credo die Gemeinschaft
der Heiligen heifit.

Zweifellos sind die Christen die ersten, die aus dieser Einheit Gewinn
ziehen. Aber sie ist auch fiir die Menschen ihrer Umgebung von gréfiter
Bedeutung. Die Bruderliebe der Christen, die Einheit der Christen, ist eine
Theophanie: in ihr erscheint Gott. Ja, es ist eine leuchtendere Gottesoffen-
barung als die vom Sinai, da der Ewige sich in Blitz und Donner kundtat.
Wenn Christen sich lieben, ist Gott da und gibt sich den Menschen zu
erkennen. Denn Christus betet zu seinem Vater: , Vater, mochten sie voll-
endet eins sein, damit die Welt erkenne, dafl du mich gesandt hast und
sie geliebt hast, so wie du mich geliebt hast“ (Jo 17, 28). Er nimmt hier in
der Form des Gebetes nur von neuem auf, was er wenig vorher za den
Aposteln gesagt hatte: ,Daran werden alle erkennen, dafl ihr meine Jiin-
ger seid, wenn ihr Liebe zoeinander habt® (Jo 18, 35).



448 Henri Caffarel

Man konnte nun einwenden: Sich gegenseitig lieben ist doch kein aus-
schliefflich christliches Privileg; wieso wird es als besonderes Merkmal der
Christen hingestellt? Die Antwort lautet: Weil die gegenseitige Liebe der
Christen eine Liebe so eigener Art ist, daf} sie keiner anderen vergleichbar
ist. Wenn Menschen ohne Glauben die Liebe sehen, mit der Christi Jiinger
sich lieben, und welch enge Einheit sie bilden, werden sie das kaum fiir
eine gewohnliche Freundschaft halten. Sie kdénnen eigentlich gar nicht
anders, als dabei auf den geheimnisvollen Urgrund dieser Liebe zu stoflen
und zu entdecken, dafl sich in der Bruderliebe der Christen die Liebe Got-
tes verbirgt; die Liebe, mit der der Vater die Menschen liebt bis zur Hin-
gabe seines Sohnes; die Liebe, mit der der Sohn liebt bis zur Hingabe sei-
nes Lebens. So verkiinden die Christen — viel mehr als durch alles Reden —
durch die Bruderliebe, dafl Gott die Liebe ist. Die Bruderliebe ist fiir im-
mer und iiberall das eigentliche Kennzeichen der Junger Jesu Christi.

Das ist also der Grund, weshalb der Herr der Liebe, mit der die Jinger
einander lieben, den Vorrang vor jeder anderen Liebe gab. Aus dem-
selben Grund kam der greise Evangelist Johannes, nachdem er sich Gber
50 Jahre lang in die Worte seines Meisters versenkt hatte, immer wieder
auf das gleiche Thema zuriick, so dafl es schliefflich manchen Glaubigen
lastig wurde. Hieronymus berichtet uns davon: ,In Ephesus lief} sich der
gottselige Evangelist, da er hochbetagt war, von seinen Schiilern in den
Gemeindegottesdienst tragen. Er vermochte keine langen Reden mehr zu
halten, sondern wiederholte nur immer: ,Kinder, liebet einander!* Doch
schliefflich wurden es Schiler und Gliubige leid, immer das gleiche zu
horen. Sie machten ihm Vorhaltungen und sagten: ,Meister, warum wie-
derholst du in einem fort immer das gleiche? Die Antwort war ganz des
Liebesjiingers wiirdig: ,Weil es das Gebot des Herrn ist, und, wenn man
nur dies befolgt, allem Geniige geschieht.“ Aus dem ersten Johannesbrief
spricht die gleiche Gesinnung. Johannes wendet sich an Christen, die in
besagter Weise ihre Briider lieben, aber aus menschlicher Schwiéche immer
wieder Fehler begehen und darunter leiden. Er schreibt: ,Wir wollen
unser Herz beruhigen, auch wenn es uns Vorwiirfe macht; denn Gott ist
grofler als unser Herz® (1 Jo 3,20). Und: ,Furcht hat nicht Raum in der
Liebe, sondern die vollkommene Liebe vertreibt die Furcht® (1 Jo 4,18).

Nach der Lesung und Erklarung der Texte der Heiligen Schrift werden
wir nun besser verstehen, woher es kommt, dafl wir in unseren Familien-
gruppen einer seltenen religiosen Erfahrung begegnen und eine Freund-
schaft ganz einziger Art erfahren. Auf diese Weise diirfte ein wesentlicher
Aspekt der besonderen Berufung der Familiengruppen sichtbar werden:
sich in der Erfiillung des neuen Gebotes zu iiben, damit es immer voll-
kommener in der doppelten Gemeinschaft gelebt werde, die von den Gat-



Die Familiengruppen Unserer Licben Frau 449

ten unter sich und in den Beziehungen von Familie zu Familie gebildet
wird.

Damit kénnten wir eigentlich schlieBen, wenn diese gegenseitige Liebe
immer so leicht wire wie ein begeisterter Austausch unter Lourdespilgern.
Aber die Liebe, auch die, die Jesus den Seinen anempfiehlt, ist nicht nur
und nicht immer freudige Begeisterung; sie kann auch driickende Last sein.
Darum wird es nicht schaden, wenn wir noch etwas bei der niichternen
Praxis der Bruderliebe verweilen, wie sie vor allem auf drei Ebenen
gelebt werden soll: im Gruppenleben, im ehelichen Leben und im Leben
der Familie.

Die Bruderliebe von Familie zu Familie

Was eine Familiengruppe Unserer Lieben Frau hinsichtlich der Verwirk-
lichung des Liebesgebotes von anderen Vereinigungen unterscheidet und
ebenso von den Beziehungen, wie sie zwischen Ehegatten, zwischen Eltern
und ihren Kindern obwalten, ist einfach dies: dafl sie in der Erfiillung des
»Neuen Gebotes® ihre Daseinsberechtigung besitzt.

Man sieht sogleich, dafl es eine falsche Voraussetzung wire, wenn sich
ein Ehepaar nur auf Zureden des Priesters den Familiengruppen an-
schlésse; oder wenn ein neu zugezogenes Paar auf diese Weise Bezie-
hungen anzukniipfen hoffte; oder wenn ein Ehepaar mit fiinf Téchtern
vor allem daran dichte, sie zu ,versorgen®. All diese Beweggriinde mégen
in sich achtbar sein, sind aber in diesem Fall nicht die richtigen. Solche
Ehepaare konnen in den Familiengruppen nur Enttiuschung erleben und
werden die iibrigen Mitglieder notwendig enttiuschen; es sei denn, daf}
ihr Motiv sich wandle, wenn sie ibre falsche Einstellung erkennen.

Ein guter Anfang setzt ein lauteres Motiv voraus; diese Lauterkeit
garantiert auch allein die gute Entwicklung der Gruppe. Aber es kann ge-
schehen, daf das Motiv mit der Zeit verblafit; so erklirt sich der Nieder-
gang mancher Gruppen. Dafiir gibt es im einzelnen mancherlei Griinde.
Da ist zunidchst die Gefahr der Freundschafl: Am Anfang war man sich
fremd; Christus war der Grund, weshalb man zusammenkam. Allmihlich
bilden sich dann freundschaftliche Bande zwischen den Mitgliedern der
Gruppe (an sich eine hocherfreuliche Sache); aber daraus entsteht die Ge-
fahr, dafl man nur noch wegen dieser Freundschaft zur Gruppe kommt und
nicht im Namen des Herrn. Ein weiterer Grund ist die Routine; man
denkt nicht mehr an das wahre Motiv; man kommt rein gewohnheitsmiBig
zur Gruppenversammlung. Andere Gruppenmitglieder gehorchen ihrem
Pflichtgefiihl: Wenn sie wegbleiben, fiirchten sie, die Gruppe komme in
Gefahr, sich aufzulosen. Schlieflich kommt es soweit, dafl sich heimlich
ein Gefithl der Unzufriedenheit und Enttiuschung einschleicht. Man kann



450 Henri Caffarel

dann die melancholische Auflerung horen: ,Es ist nicht mehr wie frither.“
Vielerlei Versuchungen sind die Folge: die Versuchung, zu resignieren
oder den Glauben an den Wert der Gruppe aufzugeben. Man ist versucht,
die Schuld dafiir auf andere zu schieben. Eine Versuchung ist noch keine
Siinde. Dennoch ist es dann hohe Zeit, eine ehrliche Gewissenserforschung
zu halten.

Wenn es mit einer Gruppe abwirts geht, kann das noch einen anderen
Grund haben: man ist sich wohl iiber das Ziel einig, aber nicht bereit, die
Forderungen, die die gegenseitige Liebe stellt, anzuerkennen. In einem
Eisenbahnabteil, in dem man nach Lourdes rollt, ist die briiderliche Liebe
kein Kunststiick. Aber die Beharrlichkeit in der gegenseitigen Liebe ist
weniger leicht; sie ist weniger begliickend als ihr erstes Aufkeimen. Eben
darum muf alles getan werden, um gemeinsam die wesentlichen Gesetze
der Bruderliebe zu erforschen und sie in die Tat umzusetzen, wenn wir
wollen, daf} sie von Dauer sei und zur vollen Entfaltung komme.

Man kann nicht genug betonen: Eine Gruppe Unserer Lieben Frau ist
nicht nur eine Gruppe von Ehepaaren, wo man die Bruderliebe tibt, son-
dern wo man in erster Linie in diese Bruderliebe eingefithrt und einge-
weiht wird und wo man sich selbst in sie einiibt. Und das ist eine harte
Einiibung. Erst im Dialog mit den anderen lernt man sich selbst kennen,
und was man dabei entdeckt, ist keineswegs immer schmeichelhaft. Man
ist gezwungen, in die Lehre zu gehen und schwierige Tugenden zu erler-
nen. Um den Mut zum Durchhalten zu bewahren, wird man sich oft die
Losung Christi wiederholen miissen: ,Meine Kinder, so wie ich euch
geliebt habe, sollt ihr einander lieben!“ In dem Maf wie man sich in der
Gruppe in die Anforderungen der Liebe eingeiibt hat, wird man fahig, sie
auch drauflen immer vollkommener zu leben: zuerst zwischen den Ehe-
gatten und dann auch zwischen Eltern und Kindern.

Die Liebe zwischen den Gatten

Das Hauptmotiv, wenn nicht gar das einzige, eine neue Gruppe zu bilden,
besteht also darin, einander zu lieben, um so Gott besser zu lieben. Bei
der Griindung eines Ehebundes, auch eines christlichen, spielen mancherlei
Beweggriinde eine Rolle: die Anziehung der Geschlechter; die Furcht vor
der Einsamkeit; das Bediirfnis, Liebe zu schenken und zu empfangen; die
Freude am Kind und schlieflich auch das Verlangen nach religiosem Fort-
schritt. Aber das Verlangen nach geistlichem Fortschritt nimmt nicht die
erste Stelle ein; es hat die kraftige Konkurrenz der anderen Motive zu
bestehen.

Die entscheidende Aufgabe fir christliche Eheleute besteht folglich
darin, zu begreifen, dafl das ,Neue Gebot“ sie personlich angeht, und



Die Familiengruppen Unserer Lieben Frau 451

daran zu arbeiten, die naturhafte Gattenliebe in christliche Liebe um-
zuwandeln.

Wenn man Eheleuten sagt, das Neue Gebot gehe in erster Linie sie an,
dann halten sie einem oft mifigelaunt entgegen: , Aber unsere Liebe hat
doch nichts mit der Ausiibung einer Pflicht zu tun, mit einem Gebot! Wie
ware sie sonst noch Liebe? Sie ist spontan entstanden und soll ihren spon-
tanen Charakter behalten.“ Wer so reagiert, beweist damit eigentlich nur,
daf er eine wichtige Seite der christlichen Botschaft noch nicht verstanden
hat: Die Gebote Gottes, allen voran das der Bruderliebe, sind nicht wie im
Alten Bund auf Tafeln aus Stein aufgezeichnet, sondern ins Herz der
Christen eingeschrieben. Genauer gesagt: Sie wirken sich als gottliche
Dynamik, als gottgewirkte Spontaneitit im Herzen der Gotteskinder aus.
Gewif3, es gibt immer noch ein Gesetz, das sich in den Geboten ausdriickt;
aber dieses Gesetz soll uns nur helfen, der Antriebe des Heiligen Geistes
in unserem Herzen inne zu werden. Zur Beruhigung jener Eheleute sei
gesagt, dafl ihre eheliche Liebe keineswegs zu einer befohlenen Liebe um-
gemodelt werden soll. Vielmehr ist sie aufgerufen, sich von innen her aus
der Caritas, der heiligen Liebe, die aus dem Herzen des Vaters in die
Seele seiner Kinder iiberstromt, zu erneuern.

Andere Eheleute firchten, durch die christliche Bruderliebe kdnnte ihre
eheliche Liebe menschlich verarmen. Sie haben das Evangelium nicht ge-
lesen. Sie haben nicht gelesen, wie der Herr die Straflenjungen von Gali-
laa in seine Arme schloff, wie er Erbarmen mit den hungernden Volksscha-
ren hatte, wie er am Grab seines Freundes Lazarus vom Schmerz iiber-
waltigt wurde. Und gerade er sollte den Gatten eine menschlich verarmte
Liebe nahelegen! Ganz gewif} hat er iiber die Verwirklichung der Gatten-
liebe nicht anders gedacht als Franz von Sales, von dem wir lesen: ,Der
heilige Ludwig, gleicherweise streng gegen sich selbst und zirtlich in sei-
ner Liebe zu seiner Gemahlin, setzte sich fast dem Tadel aus, er tue in
solchen Zartlichkeiten des Guten zu viel. In Wirklichkeit verdiente er eher
Lob, daf} er vom hohen und mutvollen Geist eines Mannes der Waffen zu
so kleinen Gefilligkeiten herabzusteigen wuflte, die nun einmal zur Er-
haltung der ehelichen Liebe dienen. Denn wenn derlei Bekundungen
lauterer und franker Freundschaft auch nicht hinreichen, die Herzen an-
einander zu ketten, so fordern sie doch ihre gegenseitige Anniherung und
sind eine anmutige Hilfe fir das Zusammenleben“ (Philothea III, 38).

Dennoch bleibt wahr: die Umwandlung der Gattenliebe in eine von
christlicher Caritas gepragte ist keine leichte Aufgabe. Die Gatten spiiren
selbst, wie sehr dazu erforderlich ist, auf dem hohen Niveau des Seelischen
zu Austausch und Ubereinkunft zu gelangen. Der Austausch auf einem
niederen Niveau ist um vieles leichter, mag es sich um die Lebensgemein-



452 Henri Caffarel

schaft, um das Geschlechtsleben, ja selbst um die Ubereinstimmung der
Gedanken handeln. Sobald wir uns dagegen in unserm Allerpersonlich-
sten engagieren sollen, wird das sehr viel schwieriger. Unwillkiirlich zie-
hen wir uns zuriick und bekommen Angst; manchmal ist uns, als ob wir
in eiskaltes Wasser gestiirzt wiren. Das gilt noch mehr, wenn es darum
geht, sein inneres religioses Leben auszusprechen — vorausgesetzt, daf} ein
solches Giberhaupt existiert: dann wissen wir nicht, wie wir es anstellen
sollen, wir fithlen uns wie von einer Panik geldhmt.

Und dennoch: das Neue Gebot verlangt es. Die Gatten miissen sich un-
ermiidlich um diesen Austausch von Seele zu Seele bemiihen. Jeder muf}
versuchen, in seinem Ehepartner das Antlitz des Gotteskindes zu ent-
decken; er muf die ins Auge fallenden guten und schlechten Eigenschaften
des anderen hinter sich lassen und zu seiner Seele vordringen, die den
Herrn sucht; zu seinen Versuchungen und seinem Scheitern, ja noch tiefer:
bis zu Gott hin, der in seiner Seele wohnt. jeder soll sich diesem Kind
Gottes offnen, das der Herr ihm anvertraut hat; er soll sein Herz zu einer
bergenden Stitte machen, um es in Demut mit liebender Ehrfurcht auf-
zunehmen. So wird er ihm behilflich sein, seinerseits ihm sein Bestes zu
geben, zuvor aber dieses Besten selbst inne zu werden.

Wenn jeder sich Miihe geben soll, das Eigentliche des anderen zu ent-
decken, um es bereitwillig aufzunehmen, so muf er umgekehrt sich ebenso
dem anderen gegeniiber 6ffnen. Er mufl versuchen, ihn in sein Innerstes
hineinblicken zu lassen, in seine Nihe zu Gott. Das setzt freilich einen
erbarmungslosen Kampf gegen die Menschenfurcht, gegen falsche Scham
und den Geiz unseres Herzens voraus.

Wie begliickend ist eine Ehegemeinschaft, wo jeder zum anderen in
aller Wahrheit sagen kann: ,In Deiner Liebe zu mir begegne ich der
Liebe, die Gott zu mir hat. Und in meiner Liebe zu Dir bin ich mit Gott
vereint; denn er nimmt mein Herz, um Dich zu lieben“. Ehegatten, die
auf solchem Niveau des Austausches leben, haben nicht mehr nétig, an die
Forderung der Néchstenliebe, an der Heiligung des geliebten Menschen zu
arbeiten, erinnert zu werden. Wenn man begonnen hat zu sehen, wie Gott
in einem geliebten Menschen lebt und wirkt, kann man gar nicht mehr
anders als zu wiinschen, dieser Mensch mége auch weiterhin in der gott-
lichen Gegenwart leben und sich ihr immer mehr ausliefern. Bei Men-
schen, die so lieben, ist die Liebe stirker als der Tod. Ich weif}, daff es
Witwen und Witwer gibt, die bereit wiren, das aus eigener Erfahrung
zu bezeugen.

Wie sehr wiinschte man, alle Eheleute wiren iberzeugt, dafl diese
heilige Gattenliebe immer neu vertieft werden kann, da sie gottlichen
Ursprungs ist. Vorausgesetzt ist freilich, dal man ihren Forderungen ehr-



Die Familiengruppen Unserer Lieben Frau 453

lich ins Auge schaut. In dieser heiligen Liebe erfahren die Gatten, was
es um die Freude ist, die Christus im Anschluf an die Verkiindigung des
Neuen Gebots verheiflen hat: ,Dies habe ich zu euch geredet, damit meine
Freude in euch und eure Freude vollkommen sei“ (Jo 15,11). Auch die
verschiedenen Verpflichtungen der Grundsatzung der Gruppenmitglieder:
das Studium der Monatsthemen, die Aussprache zwischen Mann und Frau,
die Verpflichtung zur Stunde der Besinnung, das gemeinsame Beten, die
Exerzitien fiir Ehepaare ... wollen letztlich nur die heilige Gattenliebe
begiinstigen. Alles das steht im Dienst des Neuen Gebotes.

Die Liebe zwischen Eltern und Kindern

Einer der groflen Triumphe der heiligen Liebe zwischen den Gatten ist
das Aufblithen der gleichen heiligen Liebe zwischen den Eltern und ihren
Kindern. Davon soll zum Schluff noch ein Wort gesagt werden.

Vor einigen Tagen habe ich einen sehr freundlichen Brief erhalten, in
dem ungefihr folgendes zu lesen stand: ,Die Familiengruppen Unserer
Lieben Frau haben zwar viel fir die Férderung der ehelichen Liebe getan,
aber viel weniger fiir die Erziehung der Kinder. Meine Frau und ich, wir
beten, daf} der liebe Gott uns einen Priester erwecke, der sich dieser Auf-
gabe widmet.“ Ich schliefe mich der Bitte dieses Ehepaares von ganzem
Herzen an! Inzwischen sei jedoch darauf hingewiesen, dafl das Wort:
»Liebet einander, wie ich euch geliebt habe“ nicht weniger fiir das Ver-
hiltnis der Viter und Miitter zu ihren Kindern gilt.

Die Bruderliebe, die uns hier beschiftigt, ist eine gegenseitige Liebe,
eine wirkliche Liebe der Freundschaft; da mag es iiberraschen, dafl man
sie fiir das Verhdltnis zwischen Eltern und Kindern fordert. Tatsichlich
sind dabei zwei Phasen zu unterscheiden. Bereits im Verlauf der ersten
Phase, wenn das Kind noch klein ist, mul es den Eltern angelegen
sein, die Vater- und Mutterliebe in die selbstlose und heilige Caritas um-
zuwandeln. Denn die Vater- und Mutterliebe, die so tief in der mensch-
lichen Natur wurzelt, ist weit entfernt, schon von Anfang an heilige Liebe
zu sein. Oft ist sie nichts anderes als verkappte Figenliebe. Thre Verwand-
lung in Caritas, in eine Liebe, in der man seine Kinder mit der Liebe
Gottes liebt und nur im Auge hat, sie mdchten Gott lieben, 148t sich nur
Schritt fiir Schritt erreichen und verlangt eine stindige Anspannung.

Bei der zweiten Phase miissen wir linger verweilen. Zunichst gilt:
Wenn die Eltern nicht bereits gelernt haben, ihre Kinder mit jener heili-
gen Liebe zu lieben, werden sie zu dieser zweiten Phase tberhaupt keinen
Zugang finden. Ein arabisches Sprichwort sagt: ,Wenn dein Sohn grof}
wird, beeile dich, ihn dir zum Freund zu machen®. Das gilt auch auf der
Ebene der heiligen Liebe. Diese strebt stets und mit ihrer ganzen Dynamik



454 Henri Caffarel

nach Gegenseitigkeit, nach Austausch unter Gleichberechtigten, zu dem
»Liebet einander®.

Damit die gegenseitige heilige Liebe zwischen Eltern und Kindern auf-
blithen kann, muf} schon auf der menschlichen Ebene eine Vorbedingung
erfiillt sein: Es mufl ein echter Dialog zwischen Eltern und Kindern beste-
hen; jedes muf fiir den anderen aufgeschlossen sein: Vater und Mutter
fir den Sohn und die Tochter; und die Kinder ihrerseits fiir Vater und
Mutter. Nur unter dieser Bedingung kann sich die Personlichkeit des Kin-
des gliicklich entfalten.

Wie viele Kinder, wie viele Minner und Frauen konnten unterschrei-
ben, was ein franzésischer Schriftsteller in Erinnerung an seinen Vater ge-
schrieben hat: ,Was habe ich von ihm gekannt? ... Eine Funktion, die
viterliche Funktion. Ein Regiment von Gottes Gnaden, das er tiber mich
und uns alle ausiibte, dreiflig Jahre lang, mit grofler Gewissenhaftigkeit.
Miirrisch und hart, aber in bester Absicht, uns verbunden wie einer
Pflicht . .. Aber er selbst, der Mensch, der er war, wenn er mit sich allein
war, wer war er? Davon weill ich nichts. Niemals duflerte er in meiner
Gegenwart einen Gedanken, eine Empfindung, worin ich etwas Person-
liches hitte erblicken konnen, etwas, was wirklich und tief von ihm stamm-
te und ohne Maske gewesen wire . . . Und was wufite er von mir?“ (Roger
Martin du Gard).

Oft ahnen die groflen Kinder einfach nichts von dem tieferen Leben ihres
Vaters und ihrer Mutter, von jenen Dingen, Giber die ihre Eltern im Zug
nach Lourdes mit Menschen austauschen, die sie erst vor einer Stunde
kennen gelernt haben. Das ganze Elend wurzelt darin, dafl sich die Be-
ziehungen zwischen Eltern und Kindern in lauter Funktionen erschdpfen:
in der viterlichen Funktion, in der mutterlichen Funktion, in der Funktion
des Kindes.

Das wird alles in dem Augenblick anders, wo ein wahrer Dialog an-
hebt, vor allem dann, wenn dieser Dialog auf der Basis der selbstlosen
Bruderliebe stattfindet. In ihr wissen zwei Wesen, bevor sie fiireinander
Vater, Mutter, Sohn, Tochter, libergeordnet oder untergeordnet sind, dafl
sie alle Kinder desselben Vaters sind; sie wissen voll Freude, dafl das die
eigentliche und tiefste Wirklichkeit darstellt. Es iiberrascht Sie vielleicht,
wenn ich sage, dafl fir mich der Papst zuerst mein Bruder ist. Vor der
Funktion seiner Vaterschaft, mag sie noch so erhaben sein, sehe ich in ithm
etwas noch Wunderbareres: die Tatsache, daf} er Kind Gottes ist, von Gott
gezeugt. Er und ich, wir sind S6hne desselben Vaters. Fiirchten Sie nicht,
daf} ich darum ihm gegeniiber weniger ehrfiirchtig und gelehrig ware!

Es gibt nichts, was die heilige Liebe im Schof der Familie so zu fordern
vermOchte wie das Familiengebet. Beim gemeinsamen Beten sind alle nur



Die Familiengruppen Unserer Lieben Frau 455

noch Kinder Gottes, alle gleich, alle mehr oder weniger Siinder, alle sind
sie auf Gottes Vergebung angewiesen, alle entschlossen, sich gegenseitig zu
helfen, um in der Gottesliebe zu wachsen.

Eine dhristliche Familie sollte durch ihr blofles Dasein verkiinden, dafl
Gott die Liebe ist. Bei ihrem Anblick miiite es den Nicht-Glaubigen
eigentlich genauso gehen wie den Heiden im Anblick der ersten Christen.
Sie miifiten voll Staunen bekennen: ,Seht, wie sie einander lieben!*

Bevor ich schliefle, mochte ich auf einen Einwand eingehen, der uns oft
gemacht wird und auf manche Eindruck zu machen beginnt: ,Eure Liebe
zwischen den Ehepaaren, eure Liebe zwischen den Gatten, zwischen Eltern
und Kindern, alles gut und schén — aber damit verurteilt ihr euch zu einem
Leben im Ghetto!“ — Es soll nicht geleugnet werden, dafl die gegenseitige
Bruderliebe, wie jede Liebe, die Gefahr der Abschliefung mit sich bringt.
Tatséchlich gibt es Familien, wie auch Gruppen von Aktivisten, die zur
Sekte entarten. Aber soll man aus Furcht vor der Gefdhrdung das Haupt-
gebot des Herrn und die mit ihm verbundenen groflartigen Verheiflungen
vernachldssigen?

Wenn die falsche Liebe den Menschen zum Gefangenen macht, so ist
umgekehrt die heilige Bruderliebe der Weg, um Gott zu finden: ,Wer
Gott liebt, ist aus Gott geboren und erkennt Gott“ (1 Jo 4, 7). Sie ist auch
das grofle Mittel, das Herz fiir die anderen zu 6ffnen. Wie sollte ein
Mensch, der das Wunder und die Wirklichkeit der Bruderliecbe entdeckt
hat, nicht ungeduldig darauf brennen, sie moge iiberall gelebt werden: in
seiner Verwandtschaft, in seiner Pfarrgemeinde, in den Gruppen, denen
er angehort? Es mufl mit allem Nachdruck betont werden: Jedes Wachs-
tum der Liebe in die Tiefe bringt notwendig ein Wachsen in die Weite
mit sich. Wenn sich zwei oder drei in heiliger Bruderliebe lieben, erfahren
sie etwas von der universalen Liebe, mit der Gott seine ganze Schopfung
umfangt.

Jetzt sind wir, glaube ich, instand gesetzt, die Frage zu beantworten,
die wir uns zu Beginn gestellt hatten: Was ist die Berufung unserer Be-
wegung in der Kirche? Ich antworte darauf folgendermafien: Die Gruppen
Unserer Lieben Frau wissen sich im Dienst des Neuen Gebotes. Sie wollen
mit all ihrer Kraft dazu beitragen, dafl die christliche Bruderliebe unter
den Gatten, zwischen Kindern und Eltern, zwischen den Ehepaaren und,
weit dariiber hinaus, in der ganzen Christenheit Einzug halte.

Unsere Welt hat ein brennendes Bediirfnis nach Christen, die einander
wirklich lieben. Und wenn unsere Bewegung sich unermiidlich an die
Arbeit macht, diese Bruderliebe zu verbreiten, dann entspricht sie wahr-
haftig einem der dringendsten Bedtirfnisse unserer Zeit.



456 Henri Caffarel

Sie entspricht damit aber auch gleichzeitig einer Absicht von Gottes
Barmherzigkeit mit unserer Zeit. Wenn in der Welt ein dringendes Be-
dirfnis auftritt, wenn die Christenheit von einer Gefahr bedroht wird,
dann zégert Gott nicht, ihr Hilfe zu schicken. Damals, als die ,Neue Welt“
entdeckt wurde, entstand ein ganzer Bliitenkranz neuer Orden. Als die
Christen gefangen in die Hinde der Tiirken fielen, wurde ein Orden zu
ihrer Befreiung gegriindet. Als die Kinder der Armen ohne Unterweisung
waren, sah man eine Menge von Schulorden entstehen . .. Als in unserem
Jahrhundert die Ehe, diese Institution, auf der die Festigkeit der Kirche
und der Kultur beruht, sich aufzulésen und zu zersetzen begann, erweckte
Gott in seiner Barmherzigkeit Familiengemeinschaften, um dem Unheil
zu wehren. Das ist unsere Daseinsberechtigung, ohne dafl wir damit
irgendein Monopol beanspruchen wollen. Aber iiber eines miissen wir uns
klar sein: auf welche Weise wir der bedrohten Ehe zu Hilfe kommen
wollen. Der blof8e Riickgriff auf Psychologie und Biologie, die blolen Nor-
men einer natiirlichen Moral sind notorisch ungeniigend. Wir miissen es
wagen, den Eheleuten zu sagen, dafl es fir die Liebe und fiir die Zelle der
Familie nur eine Rettung gibt: die Liebe Christi. Und daf} sie an dieser
Liebe, die thre Quelle im Herzen Gottes hat, in reicher Fiille Anteil haben
durch das Ehesakrament, das sie sich gespendet haben. Nur miissen sie
nach dieser Liebe Christi aus lebendigem Glauben ein starkes Verlangen
tragen und sie beharrlich erflehen.

Wir diirfen tief davon iiberzeugt sein, dafl solches Bemiihen nicht nur
den Familien zugute kommen wird; die ganze Kirche ist daran interessiert.
Ist doch eine Erneuerung der Ehe ein wirksamer Beitrag zur Erneuerung
der Gesamtkirche, nach der heute die ganze Welt verlangt und an der mit-
zuhelfen alle Christen aufgerufen sind.





