
Die Familiengruppen Unserer Lieben Frau 443 

und schützenden Fanfaren mehr, man kann also Verlegenheiten und Un- 
sicherheiten nicht mehr im Gehäuse eines unangreifbaren Lehrsystems ver- 
stecken. Wir Christen sind Menschen unter Menschen, beladen mit den 
gleichen Fragen und Aufgaben wie die anderen, wir haben nur eines vor- 
aus - und das ist nicht unser Verdienst: den Glauben, der die Welt über- 
windet, Jesus Christus ist bei seiner Kirche alle Tage, bis ans Ende der 
Zeiten, und er wird seine Gläubigen nie allein lassen. 

So sollen wir also in der Sendung an die heutige Welt unser eigenes 
Christsein tiefer verstehen. Die Kirche ist im Strom der Geschichte nicht 
eine gesicherte Insel, sondern sie hat sich immer als das schwankende 
Schifflein verstanden, das zu sinken droht, in das aber Christus gestiegen 
ist, mitten im Sturm. Wir müssen die Geschichte bestehen in der Kraft des 
Glaubens - wir hätten auch der Welt nichts zu bieten, wenn wir nicht diese 
Probe bestehen müßten, wie ja auch Christus einer von uns werden mußte, 
um uns zu lösen. Unsere missionarische Aufgabe besteht darin, der heuti- 
gen Welt diesen Glauben zu bezeugen, demütig, weil er ja Gottes Ge- 
schenk ist, aber mutig und überzeugend, weil es nur in diesem Glauben 
Heil gibt. 

Die Familiengruppen Unserer Lieben Frau 
und das Neue Gebot der Liebe* 

Henri Caffarel, Paris 

Nicht nur die Orden, auch die Laienbewegungen haben innerhalb der 
Kirche ihre eigene Berufung. Das will sagen, daß jede von ihnen von Gott 
zu einem besonderen Dienst in der Kirche, zu einer nur von ihr auszufül- 
lenden Funktion berufen ist. Aber das volle Verständnis einer Berufung 
reift nur langsam und bedarf immer wieder der Besinnung. Es braucht Zeit 
und Erfahrung, um der verschiedenen Seiten einer Beauftragung und eines 

* Der folgende Vortrag wurde vom Verfasser, dem Gründer und Leiter der Equipes 
Notre-Dame, auf einer Regionaltagung der deutschsprachigen Familiengruppen im Sep- 
tember 1965 in München gehalten. Er ist in der Oktobernummer des Mitteilungsblattes 
der französischen Familiengruppen (Lettre mensuelle des Equipes Notre-Dame XIX, 1) 
erschienen und wurde für unsere Zeitschrift ein wenig überarbeitet. 



444 Henri Caffarel 

Dienstes in der Kirche inne zu werden. - Das gilt ebenso für den einzelnen 
wie für eine Gemeinschaft und darum auch für die Familiengruppen Unse- 
rer Lieben Frau. 

Eine charakteristische Erfahrung 

Aus solcher Einsicht heraus habe ich mir von neuem die Frage gestellt: 
Was erwartet Gott eigentlich von uns? Welches ist unser Auftrag in die- 
ser Zeit? Darauf gäbe es verschiedene Antworten; denn die Berufung der 
Familiengruppen weist verschiedene Aspekte auf. Aber ich wollte auf das 
Wesentliche gehen und dachte darüber nach, was mich hierfür auf die 
rechte Fährte führen könnte. Da fiel mir die Bemerkung eines unserer 
Gruppenmitglieder auf unserer ersten Pilgerfahrt nach Lourdes ein. •Wie 
erklären Sie sich", hatte er mich gefragt, •folgende überraschende Tat- 
sache: Wir hatten im Zug einen Austausch unter Gruppenmitgliedern, und 
bereits nach einer Stunde waren unter den vier Ehepaaren, die sich vorher 
nie gesehen hatten, sehr viel tiefer reichende Bande geknüpft, als sie einen 
mit alten Freunden verbinden, die man oft getroffen hat?" - •Ich möchte 
nicht", antwortete ich ihm, •daß Sie mir nur einfach einen Eindruck sozu- 
sagen im Rohzustand mitteilen. Versuchen Sie doch einmal, die darin ent- 
haltenen Elemente zu analysieren." - Er dachte eine Weile nach; dann 
sagte er: •Ich möchte auf drei Dinge hinweisen. Erstens hatte sich nach 
einer Unterhaltung von nur wenigen Stunden zwischen uns eine Freund- 
schaft entwickelt, wie wir sie selbst mit unseren besten Freunden nicht 
kannten. Dazu war es nicht nur einfach das Erleben einer tiefen, brüder- 
lichen Begegnung, sondern zugleich einer Begegnung mit Gott. Schließlich 
hatten wir das Gefühl, daß uns dieser Austausch innerlich geläutert und 
besser gemacht hatte. Wir spürten in uns eine selten reiche Freude." 

Wie oft habe ich seit diesem Gespräch ähnliche Bekenntnisse entgegen- 
genommen. Offenbar stehen wir hier vor einer Erfahrung, die in den 
Familiengruppen geläufig ist. Man begegnet ihr überall dort, wo sie Fuß 
gefaßt haben. Und zwar nicht als sporadische Erscheinung, etwa bei einer 
außergewöhnlichen Begegnung, sondern bei den gewohnten Gruppen- 
treffen. Ich will daraus nicht folgern, daß diese Erfahrung auf unsere Be- 
wegung beschränkt sei. Wohl aber denke ich, daß sie uns auf die Spur 
dessen bringt, was ich soeben das Wesen unserer Berufung genannt habe. 

Ein Außenstehender wird hier vielleicht eine gewisse Überschwenglich- 
keit der Gefühle vermuten. Aber die Beteiligten wissen, daß es sich um 
etwas ganz anderes handelt, nämlich um eine im strengen Sinn religiöse 
Erfahrung. Ihre Erklärung müssen wir im Neuen Testament suchen. Dazu 
wollen wir uns vier Texte besonders anschauen. 



Die Familiengruppen Unserer Lieben Frau 445 

Die Antwort der Heiligen Schrift 

Die Stelle bei Matthäus: •Wo zwei oder drei in meinem Namen versam- 
melt sind, da bin ich mitten unter ihnen" (18,20) kann uns eine erste Erklä- 
rung der Erfahrung liefern, von der hier die Rede ist. Gewiß, Christus 
läßt uns seine Gegenwart nicht in jedem Fall fühlbar erleben; aber an der 
Tatsache, von der unsere Stelle deutlich spricht, ist nicht zu zweifeln, so- 
bald die beiden Bedingungen wirklich erfüllt sind. Dabei ist der kleine 
Einschub in der Aussage des Herrn zu beachten. Er sagt nicht einfach: •Wo 
zwei oder drei versammelt sind, da bin ich mitten unter ihnen", sondern: 
•Wo ihr in meinem Namen versammelt seid ...". Mit anderen Worten: 
•Wenn sich meine Verheißung erfüllen soll, genügt es nicht, daß ihr aus 
irgendeinem Grund, mag er im übrigen noch so gut sein, versammelt seid; 
es muß noch etwas hinzukommen: ihr müßt euch meinetwegen versam- 
meln, aus Liebe zu mir, um mich zu suchen." Die zweite Bedingung steckt 
in dem Wörtchen •versammelt", •vereinigt". Man kann zusammenkom- 
men, ohne deshalb vereinigt und einig zu sein. Was bewirkt denn die Ver- 
einigung im Namen Christi? Sie geschieht, wenn zwei - oder mehr - Kin- 
der Gottes austauschen und einander mitteilen, was ihr Bestes ist: ihre 
Kenntnis und Liebe des Herrn. Andernfalls bleiben sie rein äußerlich einer 
neben dem andern, sind aber nicht wirklich •vereinigt". 

Einen weiteren Beitrag zu unserer Frage liefert uns das Johannesevan- 
gelium. Zwar findet sich in ihm kein ähnlich ausdrücklicher Text über die 
Gegenwart Jesu inmitten der Seinen wie bei Matthäus. Dafür aber sehen 
wir hier, mit welcher Dringlichkeit der Herr seine Jünger beschwört, ein- 
ander zu lieben. Jesus sagt beim Letzten Abendmahl zu seinen Jüngern: 
•Bleibt in meiner Liebe! Wenn ihr meine Gebote haltet, werdet ihr in 
meiner Liebe bleiben ... Das ist mein Gebot, daß ihr einander liebt, wie 
ich euch geliebt habe ... Ihr seid meine Freunde, wenn ihr tut, was ich euch 
gebiete .. . Das gebiete ich euch, daß ihr einander liebet. .. Dies habe ich 
zu euch geredet, damit meine Freude in euch sei und eure Freude voll- 
kommen werde" (Jo 15,9b-10a. 12. 14. 17. 11). 

Zum richtigen Verständnis dieses Textes ist zu bedenken, daß er un- 
mittelbar auf das Gleichnis vom Weinberg folgt. Christus ist der Wein- 
stock, die Christen sind die Rebzweige. Wenn der Rebzweig mit dem 
Weinstock verbunden bleibt, lebt er vom Leben des Weinstockes und bringt 
viele Frucht. Aber was soll man tun, um mit Ihm verbunden zu bleiben, 
um, wie der Herr sagt, •in seiner Liebe zu bleiben"? Die Frage, die wir 
uns hier stellen, las Jesus offenbar auch in den Augen seiner Jünger. Denn 
er sagte: •Wenn ihr meine Gebote haltet, werdet ihr in meiner Liebe blei- 
ben." Aber was sind seine Gebote? Jesus fügt hinzu: •Das ist mein Gebot, 
daß ihr einander liebt, wie ich euch geliebt habe." Hier ist der Übergang 



446 Henri Caffarel 

von der Mehrzahl zur Einzahl zu beachten. Zunächst sagt der Herr: 
•Wenn ihr meine Gebote haltet" und wenige Zeilen später: •Das ist mein 
Gebot". Das ist bedeutsam. Für die, die gleich den Aposteln Jesus lieben, 
ihm nachfolgen und in seiner Liebe bleiben wollen, läuft also alles auf 
das eine Gebot hinaus: die gegenseitige Liebe. Für seine Jünger ist das 
das Hauptbemühen. Hier geht es um alles oder nichts. Beobachtet man 
dieses Gebot, bleibt man Christus geeint; übertritt man es, trennt man sich 
von ihm. 

Dabei darf ein Wort von entscheidender Bedeutung nicht übersehen 
werden: das Wörtlein •wie". Der Herr sagt nicht einfach: •Das ist mein 
Gebot, daß ihr einander liebt", sondern genauer: •daß ihr einander liebt, 
wie ich euch geliebt habe." Es konnte den Aposteln an jenem Abend wahr- 
haftig nicht schwer fallen zu begreifen, was mit diesem •wie" gemeint 
war. Der Herr hatte ihnen ja soeben die Füße gewaschen und ausdrücklich 
hinzugefügt: •Ich habe euch ein Beispiel gegeben, daß auch ihr einander 
tut, wie ich euch getan habe" (Jo 13,15). 

Um zu lieben, •wie" er geliebt hat, müssen wir einander dienen. Kurz 
nach diesem ergreifenden Tun des Herrn hatten sie sein Wort vernom- 
men: •Eine größere Liebe hat niemand, als wer sein Leben hingibt für 
seine Freunde" (Jo 15,13). Sich gegenseitig lieben heißt also: einander 
dienen, gegebenenfalls bis zum Opfer des eigenen Lebens. Schließlich hatte 
er ihnen noch das wunderbare Wort gesagt: •Ich nenne euch Freunde, 
weil ich alles, was ich von meinem Vater gehört habe, euch kundgetan 
habe" (Jo 15,15). Lieben, wie er geliebt hat, heißt: einander das Beste 
von dem mitteilen, was man denkt und was unser Leben ausmacht: das, 
was wir von Gott wissen und worin wir an Gottes Leben teilhaben. 

Das Anliegen, daß die Seinen einander lieben, läßt den Herrn nicht los. 
Er kommt gegen Ende ihres letzten Zusammenseins, kurz bevor er sich an 
den Vater wendet, noch einmal darauf zurück: •Meine Kinder, nur noch 
eine kleine Weile bin ich bei euch ... Ein neues Gebot gebe ich euch: daß 
ihr einander liebet, wie ich euch geliebt habe, so sollt auch ihr einander 
lieben. Daran werden alle erkennen, daß ihr meine Jünger seid, wenn ihr 
Liebe habt zueinander" (Jo 13,33 a. 34.35). 

Jesus war nicht verschwenderisch mit zärtlicher Anrede. Oft war er so- 
gar hart zu seinen Aposteln. Er beweist seine Liebe mehr durch die Tat als 
durch Worte. Aber an jenem Abend kann er seine zärtliche Liebe nicht 
zurückhalten: •Meine Kinder, nur noch eine kleine Weile bin ich bei euch." 

Er spricht von einem Gebot: •Ich gebe euch ein Gebot"; aber in Wirk- 
lichkeit handelt es sich vielmehr um ein Testament, das geistliche Testa- 
ment dessen, der im Begriff steht, seine Lieben zu verlassen und ihnen das 
Tiefste mitzuteilen, was er denkt und fühlt und was sein letzter Wille ist. 



Die Familiengruppen Unserer Lieben Frau 447 

Hier nun nennt Jesus zum erstenmal sein Gebot ein •neues" Gebot. Tat- 
sächlich ist es ein neues Gebot, denn die Liebe, die es verkündet, ist etwas 
völlig Neues: es ist eine Liebe, die nicht dem Menschenherzen entspringt, 
sondern im Herzen Gottes ihre Quelle hat. Das zeigt sich darin, daß die 
heiligen Schriftsteller zur Bezeichnung dieser Liebe ein eigenes, neues 
Wort, nämlich das griechische Agäpe verwenden. Vom Vater und vom 
Sohn ausgehend bricht diese heilige Liebe im Herzen der Christen auf und 
soll sich durch sie über die ganze Welt verbreiten. 

Dieses Hauptgebot, das alle anderen Gebote in sich schließt, heißt nicht 
einfach •liebet", sondern •liebt einander". Viele Christen sind befremdet, 
wenn sie sehen, wie sehr Christus gerade die Bruderliebe betont. Besteht 
die größte Liebe nicht eher in der schwersten Liebe: nämlich die zu lieben, 
für die man keine Sympathie hat, Menschen, die uns beleidigt und verletzt 
haben, von denen man keine Gegenliebe zu gewärtigen hat, die armen 
Schlucker...? Seine Brüder und seine Freunde lieben, scheint leicht. Ver- 
suchen wir dementgegen zu begreifen, warum Christus dennoch der Bru- 
derliebe den Vorzug gibt. 

Ein erster Grund tritt in dem •Gebet um die Einheit", das Christus beim 
letzten Abendmahl an den Vater richtet, deutlich zutage. Er hat seinen 
Aposteln das neue Gebot gegeben: •Liebet einander!" Nun bittet er seinen 
Vater, den Jüngern, die er zurückläßt, zur Verwirklichung dieser Liebe zu 
verhelfen. Doch er tut es mit Worten, die uns überraschen. Er sagt nicht: 
•Vater, gib, daß sie sich lieben", sondern •daß sie eins seien" (Jo 17,22). 
Menschen, die sich lieben, verlangen nach Vereinigung; das braucht man 
Verheirateten nicht zu sagen. Die ganze Dynamik der Liebe geht auf Ver- 
einigung. Aber Jesus ersehnt für seine Jünger noch Höheres; sie sollen 
nicht nur vereint, sie sollen eins sein. Das ist in der Tat die Auswirkung der 
Bruderliebe: die Einheit der Christen, das, was im Credo die Gemeinschaft 
der Heiligen heißt. 

Zweifellos sind die Christen die ersten, die aus dieser Einheit Gewinn 
ziehen. Aber sie ist auch für die Menschen ihrer Umgebung von größter 
Bedeutung. Die Bruderliebe der Christen, die Einheit der Christen, ist eine 
Theophanie: in ihr erscheint Gott. Ja, es ist eine leuchtendere Gottesoffen- 
barung als die vom Sinai, da der Ewige sich in Blitz und Donner kundtat. 
Wenn Christen sich lieben, ist Gott da und gibt sich den Menschen zu 
erkennen. Denn Christus betet zu seinem Vater: •Vater, möchten sie voll- 
endet eins sein, damit die Welt erkenne, daß du mich gesandt hast und 
sie geliebt hast, so wie du mich geliebt hast" (Jo 17,23). Er nimmt hier in 
der Form des Gebetes nur von neuem auf, was er wenig vorher zu den 
Aposteln gesagt hatte: •Daran werden alle erkennen, daß ihr meine Jün- 
ger seid, wenn ihr Liebe zueinander habt" (Jo 13,35). 



448 Henri Caffarel 

Man könnte nun einwenden: Sich gegenseitig lieben ist doch kein aus- 
schließlich christliches Privileg; wieso wird es als besonderes Merkmal der 
Christen hingestellt? Die Antwort lautet: Weil die gegenseitige Liebe der 
Christen eine Liebe so eigener Art ist, daß sie keiner anderen vergleichbar 
ist. Wenn Menschen ohne Glauben die Liebe sehen, mit der Christi Jünger 
sich lieben, und welch enge Einheit sie bilden, werden sie das kaum für 
eine gewöhnliche Freundschaft halten. Sie können eigentlich gar nicht 
anders, als dabei auf den geheimnisvollen Urgrund dieser Liebe zu stoßen 
und zu entdecken, daß sich in der Bruderliebe der Christen die Liebe Got- 
tes verbirgt; die Liebe, mit der der Vater die Menschen liebt bis zur Hin- 
gabe seines Sohnes; die Liebe, mit der der Sohn liebt bis zur Hingabe sei- 
nes Lebens. So verkünden die Christen - viel mehr als durch alles Reden - 
durch die Bruderliebe, daß Gott die Liebe ist. Die Bruderliebe ist für im- 
mer und überall das eigentliche Kennzeichen der Jünger Jesu Christi. 

Das ist also der Grund, weshalb der Herr der Liebe, mit der die Jünger 
einander lieben, den Vorrang vor jeder anderen Liebe gab. Aus dem- 
selben Grund kam der greise Evangelist Johannes, nachdem er sich über 
50 Jahre lang in die Worte seines Meisters versenkt hatte, immer wieder 
auf das gleiche Thema zurück, so daß es schließlich manchen Gläubigen 
lästig wurde. Hieronymus berichtet uns davon: •In Ephesus ließ sich der 
gottselige Evangelist, da er hochbetagt war, von seinen Schülern in den 
Gemeindegottesdienst tragen. Er vermochte keine langen Reden mehr zu 
halten, sondern wiederholte nur immer: ,Kinder, liebet einander!' Doch 
schließlich wurden es Schüler und Gläubige leid, immer das gleiche zu 
hören. Sie machten ihm Vorhaltungen und sagten: ,Meister, warum wie- 
derholst du in einem fort immer das gleiche?' Die Antwort war ganz des 
Liebesjüngers würdig: ,Weil es das Gebot des Herrn ist, und, wenn man 
nur dies befolgt, allem Genüge geschieht." Aus dem ersten Johannesbrief 
spricht die gleiche Gesinnung. Johannes wendet sich an Christen, die in 
besagter Weise ihre Brüder lieben, aber aus menschlicher Schwäche immer 
wieder Fehler begehen und darunter leiden. Er schreibt: •Wir wollen 
unser Herz beruhigen, auch wenn es uns Vorwürfe macht; denn Gott ist 
größer als unser Herz" (1 Jo 3,20). Und: •Furcht hat nicht Raum in der 
Liebe, sondern die vollkommene Liebe vertreibt die Furcht" (1 Jo 4,18). 

Nach der Lesung und Erklärung der Texte der Heiligen Schrift werden 
wir nun besser verstehen, woher es kommt, daß wir in unseren Familien- 
gruppen einer seltenen religiösen Erfahrung begegnen und eine Freund- 
schaft ganz einziger Art erfahren. Auf diese Weise dürfte ein wesentlicher 
Aspekt der besonderen Berufung der Familiengruppen sichtbar werden: 
sich in der Erfüllung des neuen Gebotes zu üben, damit es immer voll- 
kommener in der doppelten Gemeinschaft gelebt werde, die von den Gat- 



Die Familiengruppen Unserer Lieben Frau 449 

ten unter sich und in den Beziehungen von Familie zu Familie gebildet 
wird. 

Damit könnten wir eigentlich schließen, wenn diese gegenseitige Liebe 
immer so leicht wäre wie ein begeisterter Austausch unter Lourdespilgern. 
Aber die Liebe, auch die, die Jesus den Seinen anempfiehlt, ist nicht nur 
und nicht immer freudige Begeisterung; sie kann auch drückende Last sein. 
Darum wird es nicht schaden, wenn wir noch etwas bei der nüchternen 
Praxis der Bruderliebe verweilen, wie sie vor allem auf drei Ebenen 
gelebt werden soll: im Gruppenleben, im ehelichen Leben und im Leben 
der Familie. 

Die Bruderliebe von Familie zu Familie 

Was eine Familiengruppe Unserer Lieben Frau hinsichtlich der Verwirk- 
lichung des Liebesgebotes von anderen Vereinigungen unterscheidet und 
ebenso von den Beziehungen, wie sie zwischen Ehegatten, zwischen Eltern 
und ihren Kindern obwalten, ist einfach dies: daß sie in der Erfüllung des 
•Neuen Gebotes" ihre Daseinsberechtigung besitzt. 

Man sieht sogleich, daß es eine falsche Voraussetzung wäre, wenn sich 
ein Ehepaar nur auf Zureden des Priesters den Familiengruppen an- 
schlösse; oder wenn ein neu zugezogenes Paar auf diese Weise Bezie- 
hungen anzuknüpfen hoffte; oder wenn ein Ehepaar mit fünf Töchtern 
vor allem daran dächte, sie zu •versorgen". All diese Beweggründe mögen 
in sich achtbar sein, sind aber in diesem Fall nicht die richtigen. Solche 
Ehepaare können in den Familiengruppen nur Enttäuschung erleben und 
werden die übrigen Mitglieder notwendig enttäuschen; es sei denn, daß 
ihr Motiv sich wandle, wenn sie ihre falsche Einstellung erkennen. 

Ein guter Anfang setzt ein lauteres Motiv voraus; diese Lauterkeit 
garantiert auch allein die gute Entwicklung der Gruppe. Aber es kann ge- 
schehen, daß das Motiv mit der Zeit verblaßt; so erklärt sich der Nieder- 
gang mancher Gruppen. Dafür gibt es im einzelnen mancherlei Gründe. 
Da ist zunächst die Gefahr der Freundschaft: Am Anfang war man sich 
fremd; Christus war der Grund, weshalb man zusammenkam. Allmählich 
bilden sich dann freundschaftliche Bande zwischen den Mitgliedern der 
Gruppe (an sich eine hocherfreuliche Sache); aber daraus entsteht die Ge- 
fahr, daß man nur noch wegen dieser Freundschaft zur Gruppe kommt und 
nicht im Namen des Herrn. Ein weiterer Grund ist die Routine; man 
denkt nicht mehr an das wahre Motiv; man kommt rein gewohnheitsmäßig 
zur Gruppenversammlung. Andere Gruppenmitglieder gehorchen ihrem 
Pflichtgefühl: Wenn sie wegbleiben, fürchten sie, die Gruppe komme in 
Gefahr, sich aufzulösen. Schließlich kommt es soweit, daß sich heimlich 
ein Gefühl der Unzufriedenheit und Enttäuschung einschleicht. Man kann 



450 Henri Caffarel 

dann die melancholische Äußerung hören: •Es ist nicht mehr wie früher." 
Vielerlei Versuchungen sind die Folge: die Versuchung, zu resignieren 
oder den Glauben an den Wert der Gruppe aufzugeben. Man ist versucht, 
die Schuld dafür auf andere zu schieben. Eine Versuchung ist noch keine 
Sünde. Dennoch ist es dann hohe Zeit, eine ehrliche Gewissenserforschung 
zu halten. 

Wenn es mit einer Gruppe abwärts geht, kann das noch einen anderen 
Grund haben: man ist sich wohl über das Ziel einig, aber nicht bereit, die 
Forderungen, die die gegenseitige Liebe stellt, anzuerkennen. In einem 
Eisenbahnabteil, in dem man nach Lourdes rollt, ist die brüderliche Liebe 
kein Kunststück. Aber die Beharrlichkeit in der gegenseitigen Liebe ist 
weniger leicht; sie ist weniger beglückend als ihr erstes Aufkeimen. Eben 
darum muß alles getan werden, um gemeinsam die wesentlichen Gesetze 
der Bruderliebe zu erforschen und sie in die Tat umzusetzen, wenn wir 
wollen, daß sie von Dauer sei und zur vollen Entfaltung komme. 

Man kann nicht genug betonen: Eine Gruppe Unserer Lieben Frau ist 
nicht nur eine Gruppe von Ehepaaren, wo man die Bruderliebe übt, son- 
dern wo man in erster Linie in diese Bruderliebe eingeführt und einge- 
weiht wird und wo man sich selbst in sie einübt. Und das ist eine harte 
Einübung. Erst im Dialog mit den anderen lernt man sich selbst kennen, 
und was man dabei entdeckt, ist keineswegs immer schmeichelhaft. Man 
ist gezwungen, in die Lehre zu gehen und schwierige Tugenden zu erler- 
nen. Um den Mut zum Durchhalten zu bewahren, wird man sich oft die 
Losung Christi wiederholen müssen: •Meine Kinder, so wie ich euch 
geliebt habe, sollt ihr einander lieben!" In dem Maß wie man sich in der 
Gruppe in die Anforderungen der Liebe eingeübt hat, wird man fähig, sie 
auch draußen immer vollkommener zu leben: zuerst zwischen den Ehe- 
gatten und dann auch zwischen Eltern und Kindern. 

Die Liebe zwischen den Gatten 

Das Hauptmotiv, wenn nicht gar das einzige, eine neue Gruppe zu bilden, 
besteht also darin, einander zu lieben, um so Gott besser zu lieben. Bei 
der Gründung eines Ehebundes, auch eines christlichen, spielen mancherlei 
Beweggründe eine Rolle: die Anziehung der Geschlechter; die Furcht vor 
der Einsamkeit; das Bedürfnis, Liebe zu schenken und zu empfangen; die 
Freude am Kind und schließlich auch das Verlangen nach religiösem Fort- 
schritt. Aber das Verlangen nach geistlichem Fortschritt nimmt nicht die 
erste Stelle ein; es hat die kräftige Konkurrenz der anderen Motive zu 
bestehen. 

Die entscheidende Aufgabe für christliche Eheleute besteht folglich 
darin, zu begreifen, daß das •Neue Gebot" sie persönlich angeht, und 



Die Familiengruppen Unserer Lieben Frau 451 

daran zu arbeiten, die naturhafte Gattenliebe in christliche Liebe um- 
zuwandeln. 

Wenn man Eheleuten sagt, das Neue Gebot gehe in erster Linie sie an, 
dann halten sie einem oft mißgelaunt entgegen: •Aber unsere Liebe hat 
doch nichts mit der Ausübung einer Pflicht zu tun, mit einem Gebot! Wie 
wäre sie sonst noch Liebe? Sie ist spontan entstanden und soll ihren spon- 
tanen Charakter behalten." Wer so reagiert, beweist damit eigentlich nur, 
daß er eine wichtige Seite der christlichen Botschaft noch nicht verstanden 
hat: Die Gebote Gottes, allen voran das der Bruderliebe, sind nicht wie im 
Alten Bund auf Tafeln aus Stein aufgezeichnet, sondern ins Herz der 
Christen eingeschrieben. Genauer gesagt: Sie wirken sich als göttliche 
Dynamik, als gottgewirkte Spontaneität im Herzen der Gotteskinder aus. 
Gewiß, es gibt immer noch ein Gesetz, das sich in den Geboten ausdrückt; 
aber dieses Gesetz soll uns nur helfen, der Antriebe des Heiligen Geistes 
in unserem Herzen inne zu werden. Zur Beruhigung jener Eheleute sei 
gesagt, daß ihre eheliche Liebe keineswegs zu einer befohlenen Liebe um- 
gemodelt werden soll. Vielmehr ist sie aufgerufen, sich von innen her aus 
der Caritas, der heiligen Liebe, die aus dem Herzen des Vaters in die 
Seele seiner Kinder überströmt, zu erneuern. 

Andere Eheleute fürchten, durch die christliche Bruderliebe könnte ihre 
eheliche Liebe menschlich verarmen. Sie haben das Evangelium nicht ge- 
lesen. Sie haben nicht gelesen, wie der Herr die Straßenjungen von Gali- 
läa in seine Arme schloß, wie er Erbarmen mit den hungernden Volksscha- 
ren hatte, wie er am Grab seines Freundes Lazarus vom Schmerz über- 
wältigt wurde. Und gerade er sollte den Gatten eine menschlich verarmte 
Liebe nahelegen! Ganz gewiß hat er über die Verwirklichung der Gatten- 
liebe nicht anders gedacht als Franz von Sales, von dem wir lesen: •Der 
heilige Ludwig, gleicherweise streng gegen sich selbst und zärtlich in sei- 
ner Liebe zu seiner Gemahlin, setzte sich fast dem Tadel aus, er tue in 
solchen Zärtlichkeiten des Guten zu viel. In Wirklichkeit verdiente er eher 
Lob, daß er vom hohen und mutvollen Geist eines Mannes der Waffen zu 
so kleinen Gefälligkeiten herabzusteigen wußte, die nun einmal zur Er- 
haltung der ehelichen Liebe dienen. Denn wenn derlei Bekundungen 
lauterer und franker Freundschaft auch nicht hinreichen, die Herzen an- 
einander zu ketten, so fördern sie doch ihre gegenseitige Annäherung und 
sind eine anmutige Hilfe für das Zusammenleben" (Philothea III, 38). 

Dennoch bleibt wahr: die Umwandlung der Gattenliebe in eine von 
christlicher Caritas geprägte ist keine leichte Aufgabe. Die Gatten spüren 
selbst, wie sehr dazu erforderlich ist, auf dem hohen Niveau des Seelischen 
zu Austausch und Übereinkunft zu gelangen. Der Austausch auf einem 
niederen Niveau ist um vieles leichter, mag es sich um die Lebensgemein- 



452 Henri Caffarel 

schaft, um das Geschlechtsleben, ja selbst um die Übereinstimmung der 
Gedanken handeln. Sobald wir uns dagegen in unserm Allerpersönlich- 
sten engagieren sollen, wird das sehr viel schwieriger. Unwillkürlich zie- 
hen wir uns zurück und bekommen Angst; manchmal ist uns, als ob wir 
in eiskaltes Wasser gestürzt wären. Das gilt noch mehr, wenn es darum 
geht, sein inneres religiöses Leben auszusprechen - vorausgesetzt, daß ein 
solches überhaupt existiert: dann wissen wir nicht, wie wir es anstellen 
sollen, wir fühlen uns wie von einer Panik gelähmt. 

Und dennoch: das Neue Gebot verlangt es. Die Gatten müssen sich un- 
ermüdlich um diesen Austausch von Seele zu Seele bemühen. Jeder muß 
versuchen, in seinem Ehepartner das Antlitz des Gotteskindes zu ent- 
decken; er muß die ins Auge fallenden guten und schlechten Eigenschaften 
des anderen hinter sich lassen und zu seiner Seele vordringen, die den 
Herrn sucht; zu seinen Versuchungen und seinem Scheitern, ja noch tiefer: 
bis zu Gott hin, der in seiner Seele wohnt. Jeder soll sich diesem Kind 
Gottes öffnen, das der Herr ihm anvertraut hat; er soll sein Herz zu einer 
bergenden Stätte machen, um es in Demut mit liebender Ehrfurcht auf- 
zunehmen. So wird er ihm behilflich sein, seinerseits ihm sein Bestes zu 
geben, zuvor aber dieses Besten selbst inne zu werden. 

Wenn jeder sich Mühe geben soll, das Eigentliche des anderen zu ent- 
decken, um es bereitwillig aufzunehmen, so muß er umgekehrt sich ebenso 
dem anderen gegenüber öffnen. Er muß versuchen, ihn in sein Innerstes 
hineinblicken zu lassen, in seine Nähe zu Gott. Das setzt freilich einen 
erbarmungslosen Kampf gegen die Menschenfurcht, gegen falsche Scham 
und den Geiz unseres Herzens voraus. 

Wie beglückend ist eine Ehegemeinschaft, wo jeder zum anderen in 
aller Wahrheit sagen kann: •In Deiner Liebe zu mir begegne ich der 
Liebe, die Gott zu mir hat. Und in meiner Liebe zu Dir bin ich mit Gott 
vereint; denn er nimmt mein Herz, um Dich zu lieben". Ehegatten, die 
auf solchem Niveau des Austausches leben, haben nicht mehr nötig, an die 
Forderung der Nächstenliebe, an der Heiligung des geliebten Menschen zu 
arbeiten, erinnert zu werden. Wenn man begonnen hat zu sehen, wie Gott 
in einem geliebten Menschen lebt und wirkt, kann man gar nicht mehr 
anders als zu wünschen, dieser Mensch möge auch weiterhin in der gött- 
lichen Gegenwart leben und sich ihr immer mehr ausliefern. Bei Men- 
schen, die so lieben, ist die Liebe stärker als der Tod. Ich weiß, daß es 
Witwen und Witwer gibt, die bereit wären, das aus eigener Erfahrung 
zu bezeugen. 

Wie sehr wünschte man, alle Eheleute wären überzeugt, daß diese 
heilige Gattenliebe immer neu vertieft werden kann, da sie göttlichen 
Ursprungs ist. Vorausgesetzt ist freilich, daß man ihren Forderungen ehr- 



Die Familiengruppen Unserer Lieben Frau 453 

lieh ins Auge schaut. In dieser heiligen Liebe erfahren die Gatten, was 
es um die Freude ist, die Christus im Anschluß an die Verkündigung des 
Neuen Gebots verheißen hat: •Dies habe ich zu euch geredet, damit meine 
Freude in euch und eure Freude vollkommen sei" (Jo 15,11). Auch die 
verschiedenen Verpflichtungen der Grundsatzung der Gruppenmitglieder: 
das Studium der Monatsthemen, die Aussprache zwischen Mann und Frau, 
die Verpflichtung zur Stunde der Besinnung, das gemeinsame Beten, die 
Exerzitien für Ehepaare ... wollen letztlich nur die heilige Gattenliebe 
begünstigen. Alles das steht im Dienst des Neuen Gebotes. 

Die Liebe zwischen Eltern und Kindern 

Einer der großen Triumphe der heiligen Liebe zwischen den Gatten ist 
das Aufblühen der gleichen heiligen Liebe zwischen den Eltern und ihren 
Kindern. Davon soll zum Schluß noch ein Wort gesagt werden. 

Vor einigen Tagen habe ich einen sehr freundlichen Brief erhalten, in 
dem ungefähr folgendes zu lesen stand: •Die Familiengruppen Unserer 
Lieben Frau haben zwar viel für die Förderung der ehelichen Liebe getan, 
aber viel weniger für die Erziehung der Kinder. Meine Frau und ich, wir 
beten, daß der liebe Gott uns einen Priester erwecke, der sich dieser Auf- 
gabe widmet." Ich schließe mich der Bitte dieses Ehepaares von ganzem 
Herzen an! Inzwischen sei jedoch darauf hingewiesen, daß das Wort: 
•Liebet einander, wie ich euch geliebt habe" nicht weniger für das Ver- 
hältnis der Väter und Mütter zu ihren Kindern gilt. 

Die Bruderliebe, die uns hier beschäftigt, ist eine gegenseitige Liebe, 
eine wirkliche Liebe der Freundschaft; da mag es überraschen, daß man 
sie für das Verhältnis zwischen Eltern und Kindern fordert. Tatsächlich 
sind dabei zwei Phasen zu unterscheiden. Bereits im Verlauf der ersten 
Phase, wenn das Kind noch klein ist, muß es den Eltern angelegen 
sein, die Vater- und Mutterliebe in die selbstlose und heilige Caritas um- 
zuwandeln. Denn die Vater- und Mutterliebe, die so tief in der mensch- 
lichen Natur wurzelt, ist weit entfernt, schon von Anfang an heilige Liebe 
zu sein. Oft ist sie nichts anderes als verkappte Eigenliebe. Ihre Verwand- 
lung in Caritas, in eine Liebe, in der man seine Kinder mit der Liebe 
Gottes liebt und nur im Auge hat, sie möchten Gott lieben, läßt sich nur 
Schritt für Schritt erreichen und verlangt eine ständige Anspannung. 

Bei der zweiten Phase müssen wir länger verweilen. Zunächst gilt: 
Wenn die Eltern nicht bereits gelernt haben, ihre Kinder mit jener heili- 
gen Liebe zu lieben, werden sie zu dieser zweiten Phase überhaupt keinen 
Zugang finden. Ein arabisches Sprichwort sagt: •Wenn dein Sohn groß 
wird, beeile dich, ihn dir zum Freund zu machen". Das gilt auch auf der 
Ebene der heiligen Liebe. Diese strebt stets und mit ihrer ganzen Dynamik 



454 Henri Caffarel 

nach Gegenseitigkeit, nach Austausch unter Gleichberechtigten, zu dem 
•Liebet einander". 

Damit die gegenseitige heilige Liebe zwischen Eltern und Kindern auf- 
blühen kann, muß schon auf der menschlichen Ebene eine Vorbedingung 
erfüllt sein: Es muß ein echter Dialog zwischen Eltern und Kindern beste- 
hen; jedes muß für den anderen aufgeschlossen sein: Vater und Mutter 
für den Sohn und die Tochter; und die Kinder ihrerseits für Vater und 
Mutter. Nur unter dieser Bedingung kann sich die Persönlichkeit des Kin- 
des glücklich entfalten. 

Wie viele Kinder, wie viele Männer und Frauen könnten unterschrei- 
ben, was ein französischer Schriftsteller in Erinnerung an seinen Vater ge- 
schrieben hat: •Was habe ich von ihm gekannt? . .. Eine Funktion, die 
väterliche Funktion. Ein Regiment von Gottes Gnaden, das er über mich 
und uns alle ausübte, dreißig Jahre lang, mit großer Gewissenhaftigkeit. 
Mürrisch und hart, aber in bester Absicht, uns verbunden wie einer 
Pflicht... Aber er selbst, der Mensch, der er war, wenn er mit sich allein 
war, wer war er? Davon weiß ich nichts. Niemals äußerte er in meiner 
Gegenwart einen Gedanken, eine Empfindung, worin ich etwas Persön- 
liches hätte erblicken können, etwas, was wirklich und tief von ihm stamm- 
te und ohne Maske gewesen wäre . . . Und was wußte er von mir?" (Roger 
Martin du Gard). 

Oft ahnen die großen Kinder einfach nichts von dem tieferen Leben ihres 
Vaters und ihrer Mutter, von jenen Dingen, über die ihre Eltern im Zug 
nach Lourdes mit Menschen austauschen, die sie erst vor einer Stunde 
kennen gelernt haben. Das ganze Elend wurzelt darin, daß sich die Be- 
ziehungen zwischen Eltern und Kindern in lauter Funktionen erschöpfen: 
in der väterlichen Funktion, in der mütterlichen Funktion, in der Funktion 
des Kindes. 

Das wird alles in dem Augenblick anders, wo ein wahrer Dialog an- 
hebt, vor allem dann, wenn dieser Dialog auf der Basis der selbstlosen 
Bruderliebe stattfindet. In ihr wissen zwei Wesen, bevor sie füreinander 
Vater, Mutter, Sohn, Tochter, übergeordnet oder untergeordnet sind, daß 
sie alle Kinder desselben Vaters sind; sie wissen voll Freude, daß das die 
eigentliche und tiefste Wirklichkeit darstellt. Es überrascht Sie vielleicht, 
wenn ich sage, daß für mich der Papst zuerst mein Bruder ist. Vor der 
Funktion seiner Vaterschaft, mag sie noch so erhaben sein, sehe ich in ihm 
etwas noch Wunderbareres: die Tatsache, daß er Kind Gottes ist, von Gott 
gezeugt. Er und ich, wir sind Söhne desselben Vaters. Fürchten Sie nicht, 
daß ich darum ihm gegenüber weniger ehrfürchtig und gelehrig wäre! 

Es gibt nichts, was die heilige Liebe im Schoß der Familie so zu fördern 
vermöchte wie das Familiengebet. Beim gemeinsamen Beten sind alle nur 



Die Familiengruppen Unserer Lieben Frau 455 

noch Kinder Gottes, alle gleich, alle mehr oder weniger Sünder, alle sind 
sie auf Gottes Vergebung angewiesen, alle entschlossen, sich gegenseitig zu 
helfen, um in der Gottesliebe zu wachsen. 

Eine christliche Familie sollte durch ihr bloßes Dasein verkünden, daß 
Gott die Liebe ist. Bei ihrem Anblick müßte es den Nicht-Gläubigen 
eigentlich genauso gehen wie den Heiden im Anblick der ersten Christen. 
Sie müßten voll Staunen bekennen: •Seht, wie sie einander lieben!" 

Bevor ich schließe, möchte ich auf einen Einwand eingehen, der uns oft 
gemacht wird und auf manche Eindruck zu machen beginnt: •Eure Liebe 
zwischen den Ehepaaren, eure Liebe zwischen den Gatten, zwischen Eltern 
und Kindern, alles gut und schön - aber damit verurteilt ihr euch zu einem 
Leben im Ghetto!" - Es soll nicht geleugnet werden, daß die gegenseitige 
Bruderliebe, wie jede Liebe, die Gefahr der Abschließung mit sich bringt. 
Tatsächlich gibt es Familien, wie auch Gruppen von Aktivisten, die zur 
Sekte entarten. Aber soll man aus Furcht vor der Gefährdung das Haupt- 
gebot des Herrn und die mit ihm verbundenen großartigen Verheißungen 
vernachlässigen? 

Wenn die falsche Liebe den Menschen zum Gefangenen macht, so ist 
umgekehrt die heilige Bruderliebe der Weg, um Gott zu finden: •Wer 
Gott liebt, ist aus Gott geboren und erkennt Gott" (1 Jo 4, 7). Sie ist auch 
das große Mittel, das Herz für die anderen zu öffnen. Wie sollte ein 
Mensch, der das Wunder und die Wirklichkeit der Bruderliebe entdeckt 
hat, nicht ungeduldig darauf brennen, sie möge überall gelebt werden: in 
seiner Verwandtschaft, in seiner Pfarrgemeinde, in den Gruppen, denen 
er angehört? Es muß mit allem Nachdruck betont werden: Jedes Wachs- 
tum der Liebe in die Tiefe bringt notwendig ein Wachsen in die Weite 
mit sich. Wenn sich zwei oder drei in heiliger Bruderliebe lieben, erfahren 
sie etwas von der universalen Liebe, mit der Gott seine ganze Schöpfung 
umfängt. 

Jetzt sind wir, glaube ich, instand gesetzt, die Frage zu beantworten, 
die wir uns zu Beginn gestellt hatten: Was ist die Berufung unserer Be- 
wegung in der Kirche? Ich antworte darauf folgendermaßen: Die Gruppen 
Unserer Lieben Frau wissen sich im Dienst des Neuen Gebotes. Sie wollen 
mit all ihrer Kraft dazu beitragen, daß die christliche Bruderliebe unter 
den Gatten, zwischen Kindern und Eltern, zwischen den Ehepaaren und, 
weit darüber hinaus, in der ganzen Christenheit Einzug halte. 

Unsere Welt hat ein brennendes Bedürfnis nach Christen, die einander 
wirklich lieben. Und wenn unsere Bewegung sich unermüdlich an die 
Arbeit macht, diese Bruderliebe zu verbreiten, dann entspricht sie wahr- 
haftig einem der dringendsten Bedürfnisse unserer Zeit. 



456 Henri Caffarel 

Sie entspricht damit aber auch gleichzeitig einer Absicht von Gottes 
Barmherzigkeit mit unserer Zeit. Wenn in der Welt ein dringendes Be- 
dürfnis auftritt, wenn die Christenheit von einer Gefahr bedroht wird, 
dann zögert Gott nicht, ihr Hilfe zu schicken. Damals, als die •Neue Welt" 
entdeckt wurde, entstand ein ganzer Blütenkranz neuer Orden. Als die 
Christen gefangen in die Hände der Türken fielen, wurde ein Orden zu 
ihrer Befreiung gegründet. Als die Kinder der Armen ohne Unterweisung 
waren, sah man eine Menge von Schulorden entstehen ... Als in unserem 
Jahrhundert die Ehe, diese Institution, auf der die Festigkeit der Kirche 
und der Kultur beruht, sich aufzulösen und zu zersetzen begann, erweckte 
Gott in seiner Barmherzigkeit Familiengemeinschaften, um dem Unheil 
zu wehren. Das ist unsere Daseinsberechtigung, ohne daß wir damit 
irgendein Monopol beanspruchen wollen. Aber über eines müssen wir uns 
klar sein: auf welche Weise wir der bedrohten Ehe zu Hilfe kommen 
wollen. Der bloße Rückgriff auf Psychologie und Biologie, die bloßen Nor- 
men einer natürlichen Moral sind notorisch ungenügend. Wir müssen es 
wagen, den Eheleuten zu sagen, daß es für die Liebe und für die Zelle der 
Familie nur eine Rettung gibt: die Liebe Christi. Und daß sie an dieser 
Liebe, die ihre Quelle im Herzen Gottes hat, in reicher Fülle Anteil haben 
durch das Ehesakrament, das sie sich gespendet haben. Nur müssen sie 
nach dieser Liebe Christi aus lebendigem Glauben ein starkes Verlangen 
tragen und sie beharrlich erflehen. 

Wir dürfen tief davon überzeugt sein, daß solches Bemühen nicht nur 
den Familien zugute kommen wird; die ganze Kirche ist daran interessiert. 
Ist doch eine Erneuerung der Ehe ein wirksamer Beitrag zur Erneuerung 
der Gesamtkirche, nach der heute die ganze Welt verlangt und an der mit- 
zuhelfen alle Christen aufgerufen sind. 




