
AUS DEM LEBEN DER KIRCHE 

Zum Dekret über die Kommunion unter beiden Gestalten 

Es gibt in der katholischen Kirche des römischen Ritus wieder die Kommunion 
unter den beiden Gestalten auch für denjenigen, der nicht als zelebrierender Prie- 
ster am Altar steht. Durch Dekret vom 7. März 1965 ist in bestimmten Fällen 
die Möglichkeit dazu gewährt worden1. Wer an solchem Geschehen teilnimmt 
• auch das Dekret wünscht nachdrücklich ein deutendes Wort zur Feier • bedarf 
der Besinnung auf das Heilige in solchem Tun. 

Als Inhalt des deutenden Wortes nennt das Dekret selber zunächst die dogma- 
tische Belehrung. Es wird vielen eine Erinnerung an das im Kommunionunter- 
richt Gelernte sein. Kurz gesagt: unter beiden Gestalten zu kommunizieren, ist 
nicht notwendig. Auch unter der Gestalt des Brotes ist Christus ganz und unge- 
teilt zugegen. Wer nur diese eine Gestalt empfängt, soll wissen, daß ihm keine 
heilsnotwendige Gnade vorenthalten wird2. Das Kirchenvolk weiß es, weniger 
durch den Unterricht als durch die lebendige Übung vieler Jahrhunderte. Dieses 
Wissen soll klar und unverwischt bleiben, auch wenn die Kirche in der Vollmacht, 
die sie von Christus erhalten hat, die Form des Kommunionempfangs früher 
anders geordnet hatte und heute eben durch dies Dekret wieder neu geregelt hat. 
Gerade aus diesem Wissen aber wird die Frage dringlich: welchen Sinn hat es 
dann, unter beiden Gestalten zu kommunizieren, zumindest dort, wo es heute 
erlaubt und erwünscht ist? Diese Fälle zählt Art. I des Dekrets auf: 

1. die Neugeweihten in ihrer Weihemesse; 
2. Diakon und Subdiakon bei ihrem Dienst im Pontihkalamt oder im Hochamt; 
3. die Äbtissin bei ihrer Benediktionsmesse; 
4. die Jungfrauen in der Messe zu ihrer Jungfrauenweihe; 
5. die Ordensprofessen in ihrer Profeßmesse, wenn sie die Gelübde während 

dieser Messe ablegen; 
6. die Brautleute bei ihrer Trauungsmesse; 
7. erwachsene Neugetaufte in der Messe, die auf ihre Taufe folgt; 
8. erwachsene Firmlinge in ihrer Firmungsmesse; 
9. bereits Getaufte bei ihrer Aufnahme in die kirchliche Gemeinschaft; 

1 Es ist das Dekret, in dem die Riten für die Konzelebration festgelegt werden. Einen 
grundlegenden Artikel dazu veröffentlichte P. Annibale Bugini im Osservatore Romano, 
Nr. 70, 26. März 1965; deutsche Übersetzung in Schweizerische Kirchenzeitung 133 (1965), 
169-172. Zu unserer Frage gibt einen guten Überblick über das Exegetische, Dogmatische, 
Rechtliche A.-M. Roguet OP: La communion au calice, La Vie Spir. 112 (1965), 725-735. 
Die wichtigste Literatur bei B. Opfermann: Kelchkommunion, LThK2 VI (1961), 106. 
* •Heilsnotwendige Gnade": so drückte sich das Tridentinum vorsichtig aus, weil es nicht 
über die Meinungsverschiedenheit der Theologen entscheiden wollte, ob mit dem Empfang 
unter beiden Gestalten ein größeres Maß von Gnaden verbunden sei. In der Verkündi- 
gung braucht man auf diese Frage nicht einzugehen. Vgl. Pohle-Gummersbach, Lehrbuch 
der Dogmatik IIP (Nachdrude 1960), 305-306; Rouguet 729-730. 



458 Aus dem Leben der Kirclie 

10. die unter 3 bis 6 Genannten bei ihren Jubelfeiern; 
11. die Priester, die an einer großen Feier teilnehmen, ohne (kon-)zelebrieren 

zu können; Ordensbrüder bei einer Konzelebration im Ordenshaus. 
Die Kelchkommunion ist also nicht für alle freigegeben, und dem werden wahr- 
scheinlich auch weiterhin praktische Schwierigkeiten im Weg stehen. Jedenfalls 
wird unser Erstes sein müssen: die jetzt gegebenen Möglichkeiten zu durchdenken 
und recht zu üben; solche Erfahrung erleichtert der Kirche den Entscheid in der 
Zukunft: Fortsetzung dieser Praxis oder auch Neuformung. Dabei hilft die durch 
die Kirche jetzt getroffene Auswahl, den Sinn dieses Ritus besser zu verstehen. In 
all diesen Fällen geht es um Sichtbarmachung einer tieferen Einheit. Der Einheit 
jener, die kraft ihrer Weihe besonders eng beim Geschehen am Altar mitwirken 
(2), der Einheit gottgeweihter Gemeinschaft bei jener Meßform, welche die Ein- 
heit besonders zum Ausdruck bringt (11), der Einheit der Kirche, in die man 
aufgenommen wird (7 und 9), der man sich stärker verpflichtet (8), der man sich 
ausschließlich hingeben will (1, 3, 4, 5) oder deren Geheimnis man im unauflös- 
lichen Bunde der Liebe zum Gatten darstellen und leben will (6). Diese Einheit 
wird sichtbar in der Kommunion unter beiden Gestalten, in der Teilnahme an der 
Kommunionform des zelebrierenden Priesters. Zwar hat auch, wer nur unter 
einer Gestalt kommuniziert, am Mahl volle Teilnahme und erfüllt Christi Wei- 
sung, Sein Fleisch zu essen und Sein Blut zu trinken; denn unter der Gestalt des 
Brotes empfängt er den lebendigen Leib des Herrn (nicht einen »blutlosen«), die 
ganze Gnadenwirklichkeit; und wer meinen wollte, der Herr fordere von jedem 
auch die Form des Trinkens, würde am Buchstaben kleben und nicht den Geist 
des Herrn erfassen (dessen ist sich die Kirche klar bewußt). Jedoch etwas anderes 
wird sichtbar, wenn etwa die Brautleute unter beiden Gestalten kommunizieren: 
die Einheit zwischen Priester und Volk, die Einheit zwischen priesterlichem Tun 
und der Aufgabe, die sie, die Brautleute, jetzt unter dem Segen Christi und Sei- 
ner Kirche auf sich nehmen, die Einheit zwischen dem Amtspriestertum und ihrer 
eigenen Stelle im allgemeinen Priestertum. Von hier aus gewinnt auch ihr ehe- 
liches Versprechen seine tiefe Bedeutung; es ist nicht isolierter Bund von zweien, 
sondern ein tieferes Hineingenommenwerden in die Einheit der Kirche: ein Ge- 
tragenwerden von dieser Einheit soll ihnen und der mitfeiernden Gemeinde 
durch die besondere Form dieser Teilnahme am heiligen Mahl bewußt werden. 

Hier aber darf das Fragen nicht stehen bleiben. Es wird weiter drängen: 
warum hat der Herr dieses Mahl in dieser Gestalt eingesetzt? Welchen Sinn hat 
es beim Priester, der es bei jeder Meßfeier vollzieht, als Beauftragter aller, 
irgendwie stellvertretend für die Gemeinde? Warum genügt da nicht die Gestalt 
des Brotes, wenn der Herr doch unter ihr ganz zugegen ist, mit Gottheit und 
Menschheit, mit Fleisch und Blut, mit Leib und Seele? Und ganz ist Er doch auch 
zugegen unter der Gestalt des Weines. Ist das nicht eine Doppelung? Soll hier nur 
zur Gestalt der Speise auch die Gestalt des Trankes gefügt werden, um das Bild 
des Mahles zu vervollständigen? Nun, es ist nicht irgendein Trank, dessen Zei- 
chenhaftigkeit hier zu uns spricht. Es ist Wein, der Trank der Freude und des 
Festes3. So wird • um bei unserem Beispiel zu bleiben • den Brautleuten klarer 
3 Ps 104,15. Zur Ergänzung siehe in den Bibellexika unter •Wein". 



Aus dem Leben der Kirche 459 

bewußt: dieser ihr hoher Tag ist Tag der Freude auch für die Kirche durch Jesus 
Christus, denselben, der in Kana den Wein der Freude schenkte. 

Es ist freilich (so wird das Zeichen des Weines noch tiefer verstanden) Trank 
der Freude, der dadurch bereitet worden ist, daß die Kelter das Blut der Traube 
auspreßte4. Das gilt von Ihm, der uns unter diesem Zeichen geschenkt wird. So 
hat es der Herr selber gesagt, und der Priester am Altar wiederholt diese Worte: 
•Dies ist der Kelch meines Blutes, des neuen und ewigen Bundes ..., das für euch 
und für viele vergossen werden wird zur Vergebung der Sünden." Wir sollen es 
nicht vergessen: •So oft ihr dieses Brot eßt und den Kelch trinkt, verkündigt ihr den 
Tod des Herrn, bis Er wiederkommt" (1 Kor 11, 26). Bis zum Ende der Erdentage 
also. Als der Herr am Abend vor Seinem Leiden dies heilige Mahl einsetzte, tat 
Er es im Hinblick auf Sein Leiden, auf Sein Sterben für uns. Es ist das Mahl der 
Einheit, des in Gott und mit Gott geeinten Volkes, des neuen und ewigen Bundes. 
Wie aber der alte, vergängliche Bund mit Abraham und Moses im Zeichen des 
Blutes geschlossen wurde, so dieser neue Bund, nicht im Blut von Böcken und 
Stieren, sondern im Blut des menschgewordenen Gottessohnes5. Daß wir nicht 
vergessen, um welch teuren Preis wir erkauft worden sind, darum wird das Wort 
vom vergossenen Blut über den Kelch gesprochen; und wer aus diesem Kelch 
trinkt, soll sich erinnern: Er starb für mich. Erst dann wird der tiefste Grund der 
Einheit sichtbar; erst dann darf man hoffend den Schritt in die Zukunft tun trotz 
allem, was die Einheit gefährdet: Christi Blut wäscht die Sünden meiner Ver- 
gangenheit hinweg und gibt mir Kraft gegen künftige Versuchungen zum Müde- 
werden, zum Nachlassen in der Liebe, zur Sich-Verengung in Selbstsucht, zum 
Wankelmut und zur Untreue gegen das gegebene Versprechen. •Das Blut 
Christi", spricht der Priester über den Kelch, den er reicht, und der Empfangende 
weiß: die Bürgschaft meines Heils, tiefste Gemeinschaft mit dem Herrn, mit 
Seinem Opfer. Hineingenommen werden in das Opfer: das ist groß • und 
schwer. Es heißt ja, sich vom Lebensstrom des Herrn durchpulsen lassen, wie Er 
bereit sein, sich für die Brüder hinzugeben, in vielen kleinen Opfern des Alltags, 
aber auch in großen und schweren Opfern besonderer Stunden, bis hin zum letzten 
Opfer, dem Ja zur Wegnahme unseres irdischen Lebens durch den Herrn, dem Ja 
in Liebe zu Ihm und zu denen, die wir • für eine kleine Weile • verlassen müs- 
sen. Das sind ernste Gedanken; aber es wäre ganz falsch, sie völlig in einer 
Stunde zu verschweigen, in welcher der Mensch sich tiefer der Einheit verbinden 
will: im Ordensgelübde, im Ehegelöbnis. Erst dann wird man begreifen, welch 
großes Geschenk der Herr uns gibt. Er tut es in jeder hl. Kommunion; doch Sein 
Wort wird eindringlicher hörbar, wenn mir der Kelch gereicht wird mit den 
Worten: •Das Blut Christi." Den Kelch des Heiles will ich ergreifen, anrufen den 
Namen des Herrn! Johannes Möllerfeld SJ 

4 So Cyrillonas (gegen 400) in der zweiten Homilie über das Pascha Christi; Ausge- 
wählte Schriften der syrischen Dichter, BKV, Kempten (1913), 44-46. Im Mittelalter spricht 
davon das Bild vom Keltertreter; s. A. Thomas: Wein, LThK2 X (1965), 993-996. Vgl. 
auch den Bildartikel: Der Wein; Der Große Herder IX (1956), 85-92. 
5 Darüber vom Vf.: Blut Christi, rette uns! Meditationsgedanken zur Litanei vom Kost- 
baren Blut Christi, in: GuL 26 (1963), 65-69. 




