AUSDEMLEBEN DER KIRCHE

Zum Dekret iiber die Kommunion unter beiden Gestalten

Es gibt in der katholischen Kirche des rémischen Ritus wieder die Kommunion
unter den beiden Gestalten auch fiir denjenigen, der nicht als zelebrierender Prie-
ster am Altar steht. Durch Dekret vom 7. Marz 1965 ist in bestimmten Fallen
die Moglichkeit dazu gewdhrt wordent. Wer an solchem Geschehen teilnimmt
— auch das Dekret wiinscht nachdriicklich ein deutendes Wort zur Feier — bedarf
der Besinnung auf das Heilige in solchem Tun.

Als Inhalt des deutenden Wortes nennt das Dekret selber zunachst die dogma-
tische Belehrung. Es wird vielen eine Erinnerung an das im Kommunionunter-
richt Gelernte sein. Kurz gesagt: unter beiden Gestalten zu kommunizieren, ist
nicht notwendig. Auch unter der Gestalt des Brotes ist Christus ganz und unge-
teilt zugegen. Wer nur diese eine Gestalt empfingt, soll wissen, daff ihm keine
heilsnotwendige Gnade vorenthalten wird?. Das Kirchenvolk weif} es, weniger
durch den Unterricht als durch die lebendige Ubung vieler Jahrhunderte. Dieses
Wissen soll klar und unverwischt bleiben, auch wenn die Kirche in der Vollmadht,
die sie von Christus erhalten hat, die Form des Kommunionempfangs frither
anders geordnet hatte und heute eben durch dies Dekret wieder neu geregelt hat.
Gerade aus diesem Wissen aber wird die Frage dringlich: welchen Sinn hat es
dann, unter beiden Gestalten zu kommunizieren, zumindest dort, wo es heute
erlaubt und erwiinscht ist? Diese Fille zihlt Art. I des Dekrets auf:

1. die Neugeweihten in ihrer Weihemesse:
2. Diakon und Subdiakon bei ihrem Dienst im Pontifikalamt oder im Hochamt;
3. die Abtissin bei ihrer Benediktionsmesse;
4. die Jungfrauen in der Messe zu ihrer Jungfrauenweihe;
5. die Ordensprofessen in ihrer ProfefSmesse, wenn sie die Geliibde wiahrend
dieser Messe ablegen;
. die Brautleute bei ihrer Trauungsmesse;
- erwachsene Neugetaufte in der Messe, die auf ihre Taufe folgt;
. erwachsene Firmlinge in ihrer Firmungsmesse;
9. bereits Getaufte bei ithrer Aufnahme in die kirchliche Gemeinschaft;

0 ~3I O

! Es ist das Dekret, in dem die Riten fiir die Konzelebration festgelegt werden. Einen
grundlegenden Artikel dazu veréffentlichte P. Annibale Bugini im Osservatore Romano,
Nr. 70, 26. Mérz 1965; deutsche Ubersetzung in Schweizerische Kirchenzeitung 183 (1965},
169-172. Zu unserer Frage gibt einen guten Uberblick iiber das Exegetische, Dogmatische,
Rechtliche A.-M. Roguet OP: La communion au calice, La Vie Spir. 112 (1965), 725-735.
Dic wichtigste Literatur bei B. Opfermann: Keldhkommunion, LThK2 VI (1961), 106.

* ,Heilsnotwendige Gnade“: so driickte sich das Tridentinum vorsichtig aus, weil es nicht
iiber die Meinungsverschiedenheit der Theologen entscheiden wollte, ob mit dem Empfang
unter beiden Gestalten ein gréferes Mafl von Gnaden verbunden sei. In der Verkiindi-
gung braucht man auf diese Frage nicht einzugehen. Vgl. Pohle-Gummersbach, Lehrbuch
der Dogmatik 111° (Nachdruck 1960), 305-306; Rouguet 729-730.



458 Aus dem Leben der Kirdhe

10. die unter 3 bis 6 Genannten bei ihren Jubelfeiern;
11. die Priester, die an einer groflen Feier teilnehmen, ohne (kon-)zelebrieren
zu konnen; Ordensbriider bei einer Konzelebration im Ordenshaus.

Die Kelchkommunion ist also nicht fiir alle freigegeben, und dem werden wahr-
scheinlich auch weiterhin praktische Schwierigkeiten im Weg stehen. Jedenfalls
wird unser Erstes sein miissen: die jetzt gegebenen Moglichkeiten zu durchdenken
und recht zu iben; solche Erfahrung erleichtert der Kirche den Entscheid in der
Zukunft: Fortsetzung dieser Praxis oder auch Neuformung. Dabei hilft die durch
die Kirche jetzt getroffene Auswahl, den Sinn dieses Ritus besser zu verstehen. In
all diesen Fillen geht es um Sichtbarmachung einer tieferen Einheit. Der Einheit
jener, die kraft ihrer Weihe besonders eng beim Geschehen am Altar mitwirken
(2), der Einheit gottgeweihter Gemeinschaft bei jener Mefiform, welche die Ein-
heit besonders zum Ausdruck bringt (11), der Einheit der Kirche, in die man
aufgenommen wird (7 und 9), der man sich stirker verpflichtet (8), der man sich
ausschlieflich hingeben will (1, 8, 4, 5) oder deren Geheimnis man im unauflds-
lichen Bunde der Liebe zum Gatten darstellen und leben will (6). Diese Einheit
wird sichtbar in der Kommunion unter beiden Gestalten, in der Teilnahme an der
Kommunionform des zelebrierenden Priesters. Zwar hat auch, wer nur unter
einer Gestalt kommuniziert, am Mahl volle Teilnahme und erfilllt Christi Wei-
sung, Sein Fleisch zu essen und Sein Blut zu trinken; denn unter der Gestalt des
Brotes empfingt er den lebendigen Leib des Herrn (nicht einen »blutlosen), die
ganze Gnadenwirklichkeit; und wer meinen wollte, der Herr fordere von jedem
auch die Form des Trinkens, wiirde am Buchstaben kleben und nicht den Geist
des Herrn erfassen (dessen ist sich die Kirche klar bewufit). Jedoch etwas anderes
wird sichtbar, wenn etwa die Brautleute unter beiden Gestalten kommunizieren:
die Einheit zwischen Priester und Volk, die Einheit zwischen priesterlichern Tun
und der Aufgabe, die sie, die Brautleute, jetzt unter dem Segen Christi und Sei-
ner Kirche auf sich nehmen, die Einheit zwischen dem Amtspriestertum und ihrer
eigenen Stelle im allgemeinen Priestertum. Von hier aus gewinnt auch ihr ehe-
liches Versprechen seine tiefe Bedeutung; es ist nicht isolierter Bund von zweien,
sondern ein tieferes Hineingenommenwerden in die Einheit der Kirche: ein Ge-
tragenwerden von dieser Einheit soll ihnen und der mitfeiernden Gemeinde
durch die besondere Form dieser Teilnahme am heiligen Mahl bewufit werden.

Hier aber darf das Fragen nicht stehen bleiben. Es wird weiter drangen:
warum hat der Herr dieses Mahl in dieser Gestalt eingesetzt? Welchen Sinn hat
es beim Priester, der es bei jeder Mefifeier vollzieht, als Beauftragter aller,
irgendwie stellvertretend fiir die Gemeinde? Warum geniigt da nicht die Gestalt
des Brotes, wenn der Herr doch unter ihr ganz zugegen ist, mit Gottheit und
Menschheit, mit Fleisch und Blut, mit Leib und Seele? Und ganz ist Er doch auch
zugegen unter der Gestalt des Weines. Ist das nicht eine Doppelung? Soll hier nur
zur Gestalt der Speise auch die Gestalt des Trankes gefiigt werden, um das Bild
des Mabhles zu vervollstindigen? Nun, es ist nicht irgendein Trank, dessen Zei-
chenhaftigkeit hier zu uns spricht. Es ist Wein, der Trank der Freude und des
Festes3. So wird — um bei unserem Beispiel zu bleiben — den Brautleuten klarer

3 Ps 104, 15. Zur Ergédnzung siehe in den Bibellexika unter ,Wein®.



Aus dem Leben der Kirche 459

bewuft: dieser ihr hoher Tag ist Tag der Freude auch fiir die Kirche durch Jesus
Christus, denselben, der in Kana den Wein der Freude schenkte.

Es ist freilich (so wird das Zeichen des Weines noch tiefer verstanden) Trank
der Freude, der dadurch bereitet worden ist, dafl die Kelter das Blut der Traube
auspreftet. Das gilt von Thm, der uns unter diesem Zeichen geschenkt wird. So
hat es der Herr selber gesagt, und der Priester am Altar wiederholt diese Worte:
»Dies ist der Kelch meines Blutes, des neuen und ewigen Bundes . . ., das fir euch
und fiir viele vergossen werden wird zur Vergebung der Siinden.“ Wir sollen es
nicht vergessen: ,So oft ihr dieses Brot efit und den Kelch trinkt, verkiindigt ihr den
Tod des Herrn, bis Er wiederkommt* (1 Kor 11, 26). Bis zum Ende der Erdentage
also. Als der Herr am Abend vor Seinem Leiden dies heilige Mahl einsetzte, tat
Er es im Hinblick auf Sein Leiden, auf Sein Sterben fir uns. Es ist das Mahl der
Einheit, des in Gott und mit Gott geeinten Volkes, des neuen und ewigen Bundes.
Wie aber der alte, vergingliche Bund mit Abraham und Moses im Zeichen des
Blutes geschlossen wurde, so dieser neue Bund, nicht im Blut von Bdcken und
Stieren, sondern im Blut des menschgewordenen Gottessohness. Dafl wir nicht
vergessen, um welch teuren Preis wir erkauft worden sind, darum wird das Wort
vom vergossenen Blut iiber den Kelch gesprochen; und wer aus diesem Kelch
trinkt, soll sich erinnern: Er starb fiir mich. Erst dann wird der tiefste Grund der
Einheit sichtbar; erst dann darf man hoffend den Schritt in die Zukunft tun trotz
allem, was die Einheit gefdhrdet: Christi Blut wiascht die Siinden meiner Ver-
gangenheit hinweg und gibt mir Kraft gegen kiinftige Versuchungen zum Miide-
werden, zum Nachlassen in der Licbe, zur Sich-Verengung in Selbstsucht, zum
Wankelmut und zur Untreue gegen das gegebene Versprechen. ,Das Blut
Christi“, spricht der Priester tiber den Kelch, den er reicht, und der Empfangende
weil: die Biirgschaft meines Heils, tiefste Gemeinschaft mit dem Herrn, mit
Seinem Opfer. Hineingenommen werden in das Opfer: das ist grof — und
schwer. Es heif}t ja, sich vom Lebensstrom des Herrn durchpulsen lassen, wie Er
bereit sein, sich fiir die Briider hinzugeben, in viclen kleinen Opfern des Alltags,
aber auch in grofien und schweren Opfern besonderer Stunden, bis hin zum letzten
Opfer, dem Ja zur Wegnahme unseres irdischen Lebens durch den Herrn, dem Ja
in Liebe zu Ihm und zu denen, die wir — fir eine kleine Weile — verlassen miis-
sen. Das sind ernste Gedanken; aber es wire ganz falsch, sie vollig in einer
Stunde zu verschweigen, in welcher der Mensch sich tiefer der Einheit verbinden
will: im Ordensgelitbde, im Ehegelobnis. Erst dann wird man begreifen, welch
grofies Geschenk der Herr uns gibt. Er tut es in jeder hl. Kommunion; doch Sein
Wort wird eindringlicher horbar, wenn mir der Kelch gereicht wird mit den
Worten: ,Das Blut Christi.“ Den Kelch des Heiles will ich ergreifen, anrufen den
Namen des Herrn! Johannes Mollerfeld S]

¢ So Cyrillonas (gegen 400) in der zweiten Homilie {iber das Pascha Christi; Ausge-
wiihlte Schrifien der syrischen Dichter, BKV, Kempten (19183), 44-46. Im Mittelalter spricht
davon das Bild vom Keltertreter; s. A. Thomas: Wein, LThK2 X (1965), 993-996. Vgl.
auch den Bildartikel: Der Wein; Der Grofle Herder IX (1956), 85-92.

5 Dariiber vom Vf.: Blut Christi, rette uns! Meditationsgedanken zur Litanei vom Kost-
baren Blut Christi, in: GuL 26 (1963), 65-69.





